7. Telepathie

Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht®

Im Zuge der kulturgeschichtlichen Entwicklung verinderte sich nicht nur
die Umwelt des Menschen in drastischer Weise; auch Interessenorien-
tierung, Wahrnehmung und Denken, Mentalitit und Empfinden durch-
liefen mit dem Wechsel der kulturellen Milieus einen erheblichen Wan-
del. Schalter, Druckknopfbatterien, Armaturen und Displays haben die
Sinne des modernen Menschen in spezifischer Weise geschirft, ja regel-
recht zugespitzt. Das Leben vollzieht sich in Rhythmen, deren Takt sich
nach den Schligen von Uhren bemifit.

Das hatte, wie jeder Zugewinn, seinen Preis. Andere Empfindsambkei-
ten und Sinne stumpften mangels Inanspruchnahme ab. Sie wurden von
den immer vielschichtiger einander tiberlagernden Schallpegeln mecha-
nisierter Informationssignale mehr und mehr unterdriickt. Es blieb ge-
wissermaflen ein Restrauschen, das konsequentermaflen fiir die Wahr-
nehmung, wie sie heute im Kurs steht, als »verunreinigends, ja stérend
empfunden wird. Doch vordem spielten ebendiese urspriinglicheren
Sensibilititen und Sensorien im Leben der Menschen eine wichtige Rolle,
da sie Impulse oder »Signale« zu registrieren vermochten, denen man
damals grofle Bedeutsamkeit beimaf, als die Kommunikation zwischen
Menschen, Tieren, Pflanzen und Geistwesen nur erst ansatzweise an
»Apparate« delegiert war und der Informationsaustausch zwar vielleicht
diffuser, aber unmittelbarer flol. Heute nimmt man dergleichen gerade
noch im Umgang mit Haustieren oder Zimmerpflanzen wahr, bei Men-
schen gelegentlich in spezifischen, kritischen Lebenssituationen, wenn der
»Panzer« gewissermaflen aufbricht und das »Hintergrundrauschen«
deutlicher vernehmbar wird. Doch 14f3t die heutige Naturauffassung Tele-
pathie nicht mehr zu. Man kann sie gegebenenfalls spiiren, aber nicht
* Das folgende Kapitel stellt die tiberarbeitete Fassung eines Artikels dar, der unter
dem Titel »Sympathie« bereits in der Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzge-
biete der Psychologie 37, 3-4 (1995): 131-144, erschienen ist.

- am 13.02.2026, 15:50:11. [


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 111

messen — etwa am Ausschlag eines »Zeigers«. Der Materialismus hat die
Natur ihrer Seele beraubt. Der Mensch ist »vermessen« geworden.

»Ein paar Sekunden spiter ging er am Ufer entlang« — Cornelius, ein
Verdichtiger, dem Maigret in Georges Simenons Roman Maigret und das
Verbrechen in Holland (1931) im Abstand von kaum hundert Metern folgt.
Beide »gingen sie gleich nach den ersten Schritten im Takt, und das Knir-
schen des Schotters war eins. Maigret wurde sich dessen bewufit, als er
einmal stolperte und fiir den Bruchteil einer Sekunde der Gleichklang
ihrer Schritte unterbrochen wurde«.! Ebendort, in den Niederlanden,
mufdte rund 260 Jahre zuvor, im Februar 1665, der Mathematiker und
Physiker Christiaan Huygens (1629-1695) einer leichten Erkrankung
wegen das Haus hiiten. Muiig ruhte sein Auge auf zwei nebeneinander
hingenden Exemplaren der von ihm entwickelten Pendeluhr. Und plétz-
lich belebte sich seine Aufmerksamkeit. Er bemerkte, dafl sich beider
Pendel absolut synchron bewegten. Huygens beobachtete die Uhren tiber
Stunden hin, doch sie blieben im Takt. Daraufhin unterbrach er ihren
Rhythmus — und gewahrte verbliifft, daf} sie schon eine halbe Stunde
spater wieder gleichschwangen. Erst als er die Uhren getrennt an gegen-
tiberliegenden Winden aufgehingt hatte, gerieten die Pendel aus dem
Gleichtakt.?

Tatsichlich handelt es sich um ein offensichtlich fundamentales Na-
turprinzip. Benachbarte Elementarmagnete zeigen — bei normalen, »endli-
chen« Temperaturen — die Tendenz, in dieselbe Richtung, entweder nach
»oben« oder »unten«, zu weisen; sie sind, wie man sagt, korreliert; mit
zunehmender Entfernung schwicht sich der Effekt ab.> Analoge Rhyth-
misierungsfunktionen besitzen etwa auch die Schrittmacherzellen des
Herzens und die neuronalen Netzwerke oder »Oszillatoren« des Gehirns
und Riickenmarks, die organische Verhaltensabliufe wie die Atmung, das
Kauen und Schlucken oder Laufen steuern.* Spirochitenbakterien be-
ginnen in phasengleiche undulierende Bewegungen tiberzugehen, sobald
sie zu mehreren an einer Nahrungsquelle zusammenkommen.> Grillen
zirpen bevorzugt unisono. Andere folgen dem Grundsatz: »vereint sind
auch die Schwachen michtig«, mit optischen Mitteln. An FluRmiindun-
gen Thailands, Malaysias und Neuguineas versammeln sich nachts auf
den Biumen oft Tausende minnlicher Glithwiirmchen, um blinkend um
Weibchen zu werben. Die ersten treffen bei Eintritt der Dimmerung ein.
Thr Leuchten mutet noch matt an und ist vor allem noch unkoordiniert; es
bleibt ohne ersichtlichen Erfolg. Dann jedoch bilden sich langsam Felder
taktgleichen Blinkens heraus, die schliellich zusammenwachsen zu
einem einzigen Funkchor synchron pulsierenden Sehnsuchtleuchtens.®
Weniger glutvoll, dafiir gleichsam im Gleichschritt, geht es auf deutschen
Waldboden zu. Dort fithren Schleimpilzzellen, améboide Mikroorganis-
men, ein wahrhaft unscheinbares Dasein als ungebundene Solitire — doch
nur, solange ihr Fref3vorrat reicht. Geht er zur Neige, beginnen die Zellen,
tiber den Austausch chemischer Signale, »die sich wie Wellen auf einem

- am 13.02.2026, 15:50:11. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | Der sechste Sinn

Teich ausbreiten«, gewissermaflen zum Sammeln zu blasen. Sie riicken
zusammen und verwachsen schlieflich zu einem einzigen vielzelligen
Organismus, der sich alsbald schleichend in Marschbewegung versetzt.
Ist ein strategisch ginstiger Standort erreicht, zieht sich der schleimige
»Truppenkérper« zusammen, reckt sich auf und bildet einen langen Stiel
aus, der einen Kopf trigt, an dem Sporen heranreifen, die sich zuletzt
nach einem quasi explosionsartigen Ausbruch niederregnend iiber den
Waldboden verteilen, worauf der Prozefl aufs neue beginnt.” Auf dhnli-
che Weise scheint die Kommunikation auch bei Insektensozietiten zu
funktionieren, hier allerdings bereits nach Maf3gabe eines dauergiiltigen
Musters, das alles Verhalten der Einzeltiere tiber ihre gesamte Lebenszeit
hin aufeinander abstimmt und bindend zu einer Art Superorganismus
koordiniert, der ein entsprechend hoheres, das heifdt komplexer organi-
siertes Leistungsvermdgen besitzt und vor allem dank seiner gesammel-
ten »kollektiven Intelligenz« in der Lage ist, die »wahrhaft gigantischen
okonomischen Allokationsprobleme« solcher Systemsozietiten zu losen.®

Menschliche Gesellschaften sind weit tiber das alles hinausgewach-
sen. Namentlich seit der Neuzeit setzten sie kritischer Zweifel, Vernunft
und die geschliffenen Instrumentarien der Wissenschaft in den Stand, die
Natur zu bemeistern. Zwar sitzt uns das alte Erbgut gewissermaflen noch
tief in den Knochen — die neuronalen Oszillatoren oder »zentralen Mu-
stergeneratoren, die verantwortlich fiir die Steuerung der organischen
Motorik sind, finden sich tief im entwicklungsgeschichtlich dltesten Teil
des Gehirns, ganz unten im verlingerten Riickenmark, lokalisiert®; doch
»wissen« wir, dafl sie rein mechanisch wirken, das heifdt sich, jeweils
systemimmanent, sezieren und messen lassen. Allerdings schiefit der
tiefsitzende Mechanismus gelegentlich tiber seine biologischen System-
grenzen hinaus und entzieht sich dann prompt exakter Bestimmung.
Wenn Menschen sich in gréfleren Mengen versammeln und dicht beiein-
ander stehen, entsteht da plétzlich, auf einen Ruf oder ein Geschehnis
hin, gleich einer Woge sich fortpflanzend, ein einig Empfinden, recken sich
Hinde hoch und werden Fiuste rhythmisch gestoflen, skandieren, nach
kurzem tastend-unkoordiniertem Suchen, Hunderte von Miindern eine
Parole, die teils noch rhythmisches Klatschen begleitet'*: Alle Beteiligten
sind »ein Herz und eine Seele«, wie die Schleimpilzzellen im Wald, die
sich suchen, um gemeinsam zu wachsen. Oft auch fugt sich zusammen,
was der Mensch lieber scheidet, weil er es nicht mit andern zu teilen
wiinscht. Untersuchungen ergaben zum Beispiel, dafd die Regelzyklen
von Frauen, die in Krankenhiusern, Studentenwohnheimen oder Ge-
fingnissen in enger Vergemeinschafiung leben, zur Synchronisierung tendie-
ren." Auch hier meldet sich altes Erbe zu Wort. Léwenweibchen werden
an sich in unregelmifigen Abstinden von drei Wochen bis zu mehreren
Monaten briinstig; leben sie jedoch lingerfristig im selben Rudel zusam-
men, korreliert sich ihre Brunftzeit.”

Unsere wilden Altvorderen standen den Tieren bekanntlich noch

- am 13.02.2026, 15:50:11. [


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 113

niher. Sie hatten ein intimes Gespur fiir das Rauschen in der Natur und
nahmen es nicht nur, unverderbt und naiv, wie sie waren, vollbewuf3t auf,
sondern wufiten seine Schwingungen auch fur ihre Zwecke zu nutzen.
Von der Erfahrung getragen, dal Einigkeit stark macht, pflegten die Alte-
sten strikt auf Traditionstreue zu dringen. Die sozialen Interaktionen stan-
den in einem weithin ausgewogenen Resonanzverhiltnis, dessen eherne
Basis das Reziprozitdtsgebot bildet. Alle hatten einander méglichst gleich-
zutun. Das schuf ein Hochstmafl an Gleichsinnigkeit, Solidaritit und
Kohirenz. Stérungen fielen sofort ins Auge der allwachen Offentlichkeit,
die zugriff und zu neutralisieren, Streitereien zu schlichten, schwere
Vergehen durch gemeinsame Bufdtibungen gleichsam »riickgingig zu
machen« suchte. Andernfalls glaubte man die Kooperationsfihigkeit und
Prosperitit der Gruppe gefihrdet.

Schon ungute Empfindungen waren gefiirchtet. Namentlich Neid galt
als eine Art Urkraft allen Ubels. Er konnte den, gegen den er sich richtete,
in jeder nur erdenklichen Weise schidigen, krankmachen, ja téten.”
Eine Mutter, die ihrer Tochter grollte, weil sie das Haus verlassen hatte,
muflte befiirchten, sie um ihre Fruchtbarkeit zu bringen." Dachte man
an den Tod eines andern, starb er, wie man auf Tahiti glaubte, iiber kurz
oder lang.” Beleidigungen eines einzelnen griffen gewissermafien auch
auf seine Familie, ja unter Umstinden die gesamte Verwandtschaft
iiber'®, wie umgekehrt unehrenhaftes Verhalten und vor allem schwerwie-
gende Verfehlungen eines Familien- oder Gruppenmitglieds alle in »Mit-
leidenschaft« zogen."” Das Leid, das daraus erwuchs, iibertrug sich auf
die Gesamtgesellschaft: »If one member of the clan suffered«, war man bei
den Zulu in Siidostafrika iiberzeugt, »all the members suffered, not in senti-
mental phraseology, but in real fact.«'® Bése Worte, Unehrlichkeit, Streite-
reien, die Vernachlissigung religiéser Pflichten, ein Tabubruch oder gar
blutige Handgreiflichkeiten gefihrdeten nicht nur den Jagderfolg™,
sondern wirkten sich immer noch unmittelbarer auf Kulturpflanzen und
Haustiere aus, mit denen man tiglich in engem Kontakt stand: Sie konn-
ten zu MifRernten und Viehsterben fithren.*® Inzest, gewshnlich das
gravierendste aller Vergehen, das die Familie sprengte und so gleichsam
einer gesellschaftlichen »Kernexplosion« entsprach, konnte den Unter-
gang aller bedeuten.”" Allein absolute Traditionstreue, also konfliktfreie
Einigkeit, verbiirgte das Wohlergehen, den Erfolg und die Uberlebensfi-
higkeit der Gruppe.

Daher beschwor man geradezu den Frieden und die Harmonie aller
immer wieder aufs neue, ganz besonders in der Familie und unter Ver-
wandten.”* Das bestimmte selbst den Duktus der alltiglichen Konversa-
tion: »Es wird ein Diskurs gepflegt, der aneinanderreiht und bestitigt,
nicht aber zergliedert und kritisiert [...] Ganz selten wird im Dorf kontro-
vers diskutiert [...] Jeder tut so, als verleihe er nur der allgemeinen Norm
Ausdruck [...] Das >Ich< des Individuums verschwindet hinter der Maske
des generellen >Manc [...] Wer anderer Meinung ist, schweigt [...] Die

- am 13.02.2026, 15:50:11. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | Der sechste Sinn

Gespriche vermitteln so den Eindruck eines weitgehenden Konsenses.«*
Zu gegebenem AnlaR versteift sich solche Rhetorik zu magischer Formel-
haftigkeit. Die Altesten der Iraqw in Tansania pflegten sich so zu Beginn
ihrer Ratssitzungen unisono im Chor zu versichern: »Wir lieben einander«,
»wir sind einer Meinung«, »wir sind eins«.** Widerspruchsfreiheit zihlt
generell zu den Erhaltungsbedingungen von Systemen.>

Kommt etwas der Regelgeometrie in die Quere, droht gleich der
Konsistenz des Ganzen Gefahr, springt unter Umstinden eine Krise auf.
Davon blieben auch alte Dorfgesellschaften, trotz allen Bemiithens um
Gleichklang, nicht verschont. Aber sie wufdten, was tun. Prompt riickten
ihre Mitglieder, wie die Schleimpilzzellen bei schwindendem Frefsvorrat,
noch enger zusammen, kam es zu verstirktem Schulterschluf.

Allerdings ist zu scheiden zwischen systeminhirenten, immer wie-
derkehrenden, und unerwarteten, exogen induzierten, das heifit tradi-
tionsinkonsistenten Verlaufsbriichen. Zu ersteren zihlten zum Beispiel
Geburten, wenn eine Seele aus dem Totenreich sich erneut unter den
Thren inkarnierte, die Pubertit, wenn die Kinder gleichsam auf dem
Sprung waren, ins Erwachsenendasein tiberzuwechseln, Hochzeiten, bei
denen die Braut aus ihrem Verwandtschaftsverband in den ihres Zukiinf-
tigen integriert werden mufdte, der Hiatus zwischen den Jahreszeiten oder
gefahrtrichtige Unternehmungen wie Jagd, Hochseefischfang, Handels-
reisen und Krieg. Da man in diesen Fillen die Risiken kannte und ab-
schitzen konnte, standen seit alters dafiir erprobte und bewihrte Verfah-
rensweisen parat. Bei Geburten synchronisierten die Eltern ihr Verhalten
und verdichteten so die Frequenz seiner Schwingungen: Beide begaben
sich, anfangs getrennt, in Seklusion; beide bewegten sich maglichst we-
nig, mieden ungute Gedanken, nahmen keinerlei scharfkantige oder
spitze Gerite zur Hand und befolgten dieselben Enthaltsamkeitsvorschrif-
ten, alen, wenn die Mutter aus der Geburtshiitte ins Haus zuriickgekehrt
war, gemeinsam aus einer Schiissel — damit, wie die Jibaro in der Montafia
von Ecuador zur Begriindung anfiihrten, »all three in one way form a single
organism, a single personality«.*® Auch in den leiblichen Kontakt von Mut-
ter und Neugeborenem wurde der Vater, wie in lindlichen Bereichen
Europas noch bis vor kurzem, mit einbezogen, indem man den Siugling
in ein Hemd, das er gerade getragen hatte, einwickelte?”” oder mit Ge-
brauchsgegenstinden von ihm in Bertthrung brachte. Mufte bei den
Chewong im Innern von Malaya der Vater fir einige Tage verreisen,
trennte er ein Stiick seiner Kleidung ab und wickelte es um den Hals des
Siuglings.?® Die Dreieinigkeit von Eltern und Kind bildete so in dieser
kritischen Ubergangsphase einen einzigen, im Gleichtakt pulsierenden
Uberorganismus. Entsprechend beginnen Siuglinge auch zu weinen,
wenn sie andere in ihrer unmittelbaren Umgebung weinen héren, und
freuen sich sichtlich mit, wenn Heiterkeit aufkommt und Lachen ertént.*®
Stellt sich der erste Zahn ein, ist unter den Engstanverwandten oftmals
uiblich, das Ereignis scheinbar zu ignorieren; tite man seiner Erwihnung,

- am 13.02.2026, 15:50:11. [


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 115

das heiflt wiirde man es »beredenc, liefe das Kind Gefahr, ein schlechtes
Gebift zu bekommen.3°

Analog verfuhr man bei der Beschneidung auf dem Hohepunkt der
Initiationszeremonien. Bei Aborigines im gebirgigen Nordwesten Austra-
liens (Kimberley-Plateau) glaubte man den Erfolg der Operation nur
gesichert, wenn den nichstangehérigen Frauen, die begleitend dazu einen
bestimmten Tanz aufzufiithren hatten, keinerlei Fehler unterlief.3' Wih-
rend der Rekonvaleszenzeit danach achtete man darauf, dafl mogliche
Unstimmigkeiten unter den beteiligten Verwandten geglittet und das
Verhalten aller sozusagen auf gleichschwingende Perioden gebracht
wurde. Bei den Kaguru in Tansania beobachtete Thomas O. Beidelman
zum Beispiel, daf} die Angehorigen sorgsam darauf bedacht waren, nichts
zu tun, das die Initianden wihrend der Erholungsphase nur irgend hitte
gefihrden konnen. Insbesondere mieden sie »Streit, Ehebruchsdelikte
oder andere Formen von Fehlverhalten«.3?

Vor allem Zwietracht mit ihrem dissoziierenden Sprengpotential war
auch sonst in kritischen Situationen tabu. Flankierend konnte geboten
sein, die Arbeit ruhen zu lassen, sich moglichst wenig zu bewegen und
still zu verhalten, Enthaltsamkeit, namentlich bei der Nahrungsaufnahme,
zu tiben und insgesamt in nichts vom Herkommen abzuweichen. Das galt
ganz besonders, wenn Teile der Gruppe fern vom Dorf einer riskanten
Tatigkeit nachgingen, das heifst die Bande gewissermaflen stark »iiber-
dehnt« und auf die »Zerreifprobe« gestellt waren. Zum Gelingen des
Unternehmens trug dann immer sehr wesentlich auch das Verhalten der
Daheimgebliebenen bei: Erfolgreich konnte man nur gemeinsam sein,
wenn die Bande hielten und gleichschwangen. Dafiir wurde vielerlei un-
ternommen; die Absicht aber blieb stets dieselbe. Bei den Lhota Naga
pflegten die Frauen, deren Minner sich auf der Jagd befanden, nicht zu
weben, damit die Gatten sich nicht in einer Schlingpflanze verfingen und
einem Raubtier zum Opfer fielen.® Das gleiche Tabu galt auch fiir die
Ehefrauen der indigenen Bergbevolkerung Taiwans, wenn ihre Minner
dem speziellen Weidwerk der Kopfjagd nachgingen.* Besonders streng
hatten sich die Frauen an das eheliche Treuegebot zu halten; brachen sie
es, das heiftt rif§ die Verbindung zwischen den Gatten, drohte den Min-
nern ein tédlicher Unfall. Ein sambischer Bergmann kam so als einziger
von Fuinfen bei einem Steinschlag zu Tode, obwohl er einen Schutzhelm
und eine Sicherheitskette trug; letztere wurde von einem Gesteinsbrocken
glatt durchschlagen, so dafl er in einen Schacht abstiirzte. Seine Begleiter
waren sich sicher, daf} ihn zu ebender Zeit seine Frau iiber Tage betrogen
hatte.

Um die Bande eigens zu straffen und beizutragen zum Erfolg ihrer
Minner bei der Jagd auf hoher See, benutzten die Frauen der Iglulik-Es-
kimo die Urin-Schale des Gatten als Kopfunterlage beim Schlafen.3® Bei
den Altaiern in Siidsibirien durfte wihrend der Jagd im Lager weder ge-
spielt noch gelacht werden.?” Tschuktschinnen in Nordostsibirien spra-

- am 13.02.2026, 15:50:11. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | Der sechste Sinn

chen spezielle Monologe, die dem (magischen) Zweck dienten, den Jigern
das Wild in die Arme zu treiben®; Giljaken am unteren Amur in Ostsibi-
rien, die in der Siedlung zuriickgeblieben waren, sangen bestimmte Lie-
der, um den Minnern draufen — speziell bei der Birenjagd — Mut zu
verleihen.’?

Genauso drohte der Gruppe und speziell den Frauen bei Kriegsziigen
und Handelsreisen die Gefahr, daf die Bindung eine gewaltsame Durch-
trennung erfuhr. Frauen der Nor in Neuguinea, deren Minner sich auf
dem Kriegspfad befanden, war untersagt, tagsiiber zu schlafen, da dies,
iiber den »Draht« der Beziehung, auch die Krieger miide gemacht und
dem Risiko ausgesetzt hitte, von ihren Gegnern tiberrumpelt zu werden.*°
Jibaro-Frauen kamen, teils um den Schlaf zu meiden, teils um ihren
Minnern analogiemagisch beizustehen, Nacht fiir Nacht in einer Hiitte
zusammen, tanzten mit Rasseln und klappernden Schneckenhausketten
und sangen Beschworungsgesinge, die ihre Gatten und Schne vor den
feindlichen Waffen schiitzen und die Gegner regelrecht einlullen sollten,
so dafl sie der Gefahr nicht rechtzeitig gewahr wurden.* Oder man lieR,
wie auf Formosa, auch nachts die Feuer hell lodern.#* Und wieder galt,
wie in allen Trennungsfillen, das Treuegebot mehr denn je.®

Statt einer Lockerung der Beziehungen nur durch Meidungs- oder
Korrespondenzverhalten entgegenzuwirken, konnte man auch aktiv etwas
zu ihrer Festigung tun. Darum bemiihten sich Frauen der Ao Naga in
Assam, indem sie bei Mahlzeiten — dem zentralen Ausdrucksvollzug
ehlicher und familidrer Bindung — so taten, als seien ihre Gatten zugegen.
Sie sagten dann etwa laut und vernehmlich: »Der Reis ist heute ausge-
zeichnet. Nimm du zuerst, ich esse nach dir.«** Vielfach wurden auch
Tanz und Gesang schon vorbereitend zur stirkenden Verdichtung von
Empfinden und Handlungsbereitschaft aufgewandt. Der deutsche For-
schungsreisende Karl von den Steinen (1855-1929) gibt ein bezeichnendes
Beispiel dafiir. Er erlebte Ende des 19. Jahrhunderts mit, wie sich die
Boror6 im brasilianischen Bundesstaat Mato Grosso fiir einen bevorste-
henden Uberfall ihrer Feinde, der Kayapo, riisteten: »Auch in der Nacht
vom 2. auf den 3. April war alles wach. Unsere indianischen Freunde
holten uns zum Ranchdo [einer gerdumigen Hiitte] und luden uns ein, an
einer Sitzung teilzunehmen, die den Zweck hatte, sich mit Musik in der
Hoffnung auf einen Sieg iiber die bésen Kayap6 zu stirken. Zu Anfang
standen wir alle und tanzten auf der Stelle, wihrend ein alter Hiuptling in
der Mitte sang und den Rasselkiirbis wuchtig schiittelte. Wir andern hiel-
ten uns die Hinde vor den Mund und brillten ein dumpfes u, u [..]
hinein und knickten taktméifig in die Knie. Da wir merkten, wie sehr die
Boror6 dadurch getrostet wurden, lieflen wir es an eifrigem Mittun nicht
fehlen [...] Das Tanzen dauerte ein halbe Stunde [...] Nun waren wir aber
auch alle mit frischem Mut erfiillt.«*> Knapp 2000 Jahre zuvor erlebte
Cornelius Tacitus (ca. 55-120 n. Chr.), damals noch rémischer Legionir
am Rhein, dhnliche Ermutigungsmafinahmen bei den Germanen. Sicht-

- am 13.02.2026, 15:50:11. [


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 117

lich beeindruckt, beschreibt er sie in der Germania (c. 3) wie folgt: »Es gibt
bei ihnen auch noch Lieder, durch deren Wiedergabe, den sogenannten
barditus, sie ihren Mut anfeuern und den Ausgang eines bevorstehenden
Kampfes allein schon aus dem Klang deuten. Denn sie erregen Schrecken
oder haben selber Angst [!], je nachdem der Gesang der Kimpferreihe
war. Sie sehen hierin ja nicht lediglich Stimmen als vielmehr den Einklang
ihres Mannesmuts. Sie haben es dabei vor allem auf ein rauhes Ténen und
dumpfes Hervorstoflen abgesehen; darum halten sie ihre Schilde vor den
Mund [vgl. oben die Borord!], damit die Stimme durch den Widerhall
voller und wuchtiger anschwillt.« Das »Hurrahl« spiterer, quasi postger-
manischer Krieger stellt da zwar eine dhnlich lautstarke Beschwérung
einigen Mannesmuts, ethnographisch jedoch nur mehr eine weniger
eindrucksvolle, schwache Abbreviatur des Vormaligen dar.

Vorginge wie die beschriebenen kommen schon fast Kollektivritualen
gleich, die im Grunde nur eine Formalisierung des Korrespondenzverhal-
tens bilden; denn auch deren Funktion ist es ja, in kritischen Situationen
das Handeln der unmittelbar Betroffenen — oder ausgewihlter Reprisen-
tanten von ihnen — aus dem Alltagsgeschehen herauszul6sen, in einen
Zustand kiinstlicher Verstetigung zu versetzen und mittels strikter Syn-
chronisation zu komprimieren, so dafl alle gleichsam »wie an einem
Strang ziehen« und das euphorisierende Hochgefiihl tibermichtigen
Wirkvermogens teilen — wie bei Glithwiirmchen, wenn sie die Liebes-
sehnsucht treibt, und bei Schleimpilzzellen in Fillen wiirgenden Hun-
gers.

Kontinuierlich indes verbiirgt konsistente Solidaritit allein die stand-
hafte Treue zur Tradition, deren Frucht ein gefestigtes Identititsbewuft-
sein ist, wie es typisch fiir die alten — »traditionellen« — Dorfgesellschaften
war. Die setzten sich in der Regel aus Verbinden Abstammungsverwand-
ter, das heiflt aus Lineages oder Sippen (Klanen) zusammen, so daft Identi-
tdt de facto besonders kennzeichnend fiir Verwandtschaft war. Das spiegelt
sich oft auch in der Begrifflichkeit wider. In vielen Sprachen gehen die
Bezeichnungen fiir »Verwandte« beziehungsweise »Verwandtschaft« teils
auf Verbalstimme mit der Bedeutung »binden« zuriick, teils bilden sie
Synonyma fiir Begriffe wie »eigen«, »selbst«, »lieb« und »befreundet«.
Gotisch frij, »lieben«, oder frijonds, »Freund«, hingt etymologisch mit
freidjan, »schonen«, beziehungsweise althochdeutsch fridu, »Friedex,
altschwedisch grith, norwegisch grid (gred), »Schonung«, »Sicherung des
Lebens« und abermals »Friede« zusammen. Unter Blutsverwandten sind
eben Streit und Feindschaft, dem ideologischen Soll nach zumindest,
undenkbar. Gotisch unsibjis, »friedlos«, bedeutet wortlich: »Der ohne
Sippe ist«.#®

Wer aber »versippt« blieb, war Teil eines Ganzen — auch in organi-
scher Hinsicht. Die Leiber aller nimlich durchpulste, wenn auch in unter-
schiedlicher Verteilung, ein und dieselbe Vitalseele oder Lebenskraft. Es
gab nicht eigentlich individualisierte einzelne; die von den Ahnen tber-

- am 13.02.2026, 15:50:11. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | Der sechste Sinn

kommene eine seelische Energie, duerten sich Informanten der Huli in
Neuguinea Laurence Goldman gegeniiber, »macht uns eins (makes us
one)«.*” Der einzelne bildete, auch nach Auffassung der Jibaro in Ecua-
dor, »einen untrennbaren Teil des Ganzen der Familie und Gruppe, zu
der er gehorte«. Alle empfanden sich als »organically coherent with one
another, so that one part stood for all and all for one«.*® Alle waren »members
of one another«.*® Man verhielt sich, »als ob, was den Verwandten wider-
fihrt, einem selbst geschdhe«. Europiischen Beobachtern konnte sich so
der Eindruck vermitteln, jeder sei gegen andere austauschbar.’® Befindet
sich die Gruppenseele in »gutem« Zustand, »sind alle«, wie Oltscha am
unteren Amur der russischen Ethnologin Anna Smoljak versicherten,
»gesund, leben einmiitig und wirtschaften erfolgreich«. Ja angeblich dach-
ten dann auch alle einvernehmlich. Breiteten sich Krankheiten, Uneinig-
keit und MifRerfolge aus, waren die Alten iiberzeugt, daf es hohe Zeit sei,
das sichtlich geschwichte musu (die Gruppenseele) »wiederherzustellenc,
was Aufgabe des Schamanen war." Geschlossen siedelnd und verwandt,
sprachen alle eine Sprache, bestritten ihren Unterhalt auf iibereinstim-
mende Weise, benutzten dieselben Geritschaften, verhielten sich weitge-
hend gleich, besaflen eine gemeinsame Weltanschauung — kurz: Die
biologische setzte sich fort in der kulturellen Verwandtschaft; es herrschte
Identitit.

Das glich die Menschen untereinander an, rundete sie gewisserma-
Ren nach auflen hin ab. Ein Buschmann (Siidafrika) betrachtete nach dem
Zeugnis Lorna Marshalls »die Kinder seiner Eltern als ihren Eltern
»gleich« (like), die Kinder seiner Kinder als diesen »gleich¢, seine Vettern
als ihm >gleich«« — und so fort.5* Die stetig gelebte Gemeinsinnigkeit, das
Reziprozititsgebot und die Verpflichtung, einander beizustehen, wo
immer es not tat, festigte die vermeintliche Ebenbildlichkeit von innen
heraus immer wieder aufs neue. Verwandte standen, wie Einwohner der
Insel Wogeo vor der Nordkiiste Neuguineas dem australischen Ethnolo-
gen Ian Hogbin beteuerten, »gemeinsam gegen die Welt«, waren »unter-
einander immer zur Nachsicht bereit, generds, fair, aufrecht, geradsinnig
und ehrenhaft«.3 Daraus erwuchs nicht nur ein besonderes Vertrauens-
verhiltnis und die feste Gewiflheit, jederzeit aufeinander zihlen zu kén-
nen; die schone Erfahrung, sich in jedem Nichsten gleichsam selber
wiederzufinden, weckte auch aufrechte Liebe fiireinander. Es stand aufler
Frage, dafl »alle Verwandten«, wie George Silberbauer das selbst fiir die
sammlerinnen- und jigerkulturlichen Buschminner bestitigt, »einander
zugetan sind und liebevoll miteinander umgehen«. >

Wo aber liebende Herzen eintrichtig miteinander schlagen, wie die
Pendel der Huygens-Uhren, da flielt auch die emotionale und verbale
Kommunikation widerstandsfreier, herrscht in den Beziehungen sozusa-
gen »Supraleitfihigkeit«. »Wahre Mitteilung findet«, wie Novalis sagt,
»nur unter Gleichgesinnten, Gleichdenkenden statt.<’> Leid wie Freude
»stecken an«, die Impulse greifen unmittelbarer. Engstverwandte bildeten

- am 13.02.2026, 15:50:11. [


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 119

allgemeiner Anschauung nach aufgrund ihres abstammungsbedingten
gemeinsamen Vitalseelenbesitzes und langen Zusammenlebens, das ihre
organischen wie sozialen Rhythmen aneinander angeglichen und korre-
liert hatte, eine sympathetische Empfindungsgemeinschaft, eine Art Uberor-
ganismus oder, wie Robert Thornton mit Blick auf die Iraqw in Tansania
resiimiert, einen »morally corporate body«5® Was einem Gruppenmitglied
(»Organ«) widerfuhr, teilte sich instantan allen anderen mit, ja griff selbst
auf Kulturpflanzen und Haustiere iiber.”’

Dem trugen zahlreiche Verhaltensvorschriften Rechnung. In lindli-
chen Bereichen Ruminiens war zum Beispiel noch bis vor kurzem den
Frauen verboten, das Haar aufgeldst zu tragen, weil das ihren Minnern
den Tod bringen konnte.’® Machten sich Eltern auf Mentawei (Indone-
sien), die der Geburt eines Kindes entgegensahen, eines Tabubruchs
schuldig, mufiten sie mit einer Totgeburt oder dem frithen Ableben des
Siuglings rechnen.’® Mehr noch sah man — weltweit — Komplikationen
bei der Niederkunft in Untreuedelikten der Mutter begriindet.®® Erkrank-
te jemand, mafl man stets dem Verhalten seiner Umgebung eine ent-
scheidende Bedeutung fiir seine Genesung bei. Dazu war wichtig, daf} die
Angehoérigen sich mit dem Kranken gewissermaflen »gleichschalteten,
um seinen Zustand mitzutragen, das heifdt die Angriffsfliche gleichsam
»auseinanderzuziehen, so daf8 sie »diinner« und schwicher wurde und
therapeutische EinfluRnahmen leichter »durchschlagen« konnten. Bei
den Gbeya in Zentralafrika versammelten sich die Angehérigen am Kran-
kenlager, safen nur da und schwiegen — ganz einfach, um ihr Mitleiden
und ihre Solidaritit zu bekunden und dem Kranken so Zuversicht und
Kraft zu verleihen.®" Ein Iglulik-Eskimo, dessen Kind erkrankt war, stellte
sofort alle Arbeit ein; er litt mit ihm und widmete seine Kraft ganz seiner
Genesung.®® In diesem Sinne vertrat noch der heilige Petrus Chrysologus
(um 400), ein bedeutender Kirchenlehrer, Prediger und Bischof von
Ravenna, die Ansicht: »Ein Arzt, der die Schwachheiten nicht trigt, kann
nicht heilen; und wer nicht mit dem Kranken krank wird, kann dem
Kranken nicht die Gesundheit bringen«® — ein Prinzip, dem sich im
tibrigen auch heutige christliche »Geistheiler« (spiritualist healers) noch
verpflichtet fithlen.%* Oft teilten die Angehérigen auch die Diit mit dem
Kranken. Andernfalls wire es nach Uberzeugung der Jibaro »dasselbe
gewesen, als hitte der Patient die unpassende Nahrung zu sich genom-
men, was seinen Zustand verschlechtert hitte«.® Curt Nimuendaji
erlebte bei den Apinayé in Ostbrasilien, daf} ein junger Mann, als seine
Mutter an einem Augenleiden erkrankte, sofort den Verzehr von Gefliigel-
fleisch einstellte; doch afl er noch Bohnen, die sich ebenfalls nicht mit der
Krankheit der Mutter vertrugen, so daf sich ihr Zustand verschlimmerte,
wofiir sie ihn auch prompt verantwortlich machte.®® Schon bloRe Gleich-
gultigkeit, die das verbindende Band sozusagen »durchhingen« lief,
konnte zu verheerenden Folgen fithren. Eine Frau, die kaum Anteil am
Schicksal ihres erkrankten Gatten nahm, riskierte nach Meinung der

- am 13.02.2026, 15:50:11. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | Der sechste Sinn

Yaruro in Venezuela, daR er starb.%” Besonders durchschlagend wirkten
allerdings auch in diesen Fillen Streit, Tabubruch, Gewaltvergehen und
vor allem Untreue.®

Auch Pflanzen und Biume, deren Anbau und Pflege Sache einzelner
Minner oder Frauen waren oder die man nahe beim Haus im Garten zog,
Haustiere und selbst Gegenstinde, die jemand mit seinen Hinden herge-
stellt, in die er »seine Seele gelegt« hatte®, bildeten traditioneller An-
schauung nach einen Teil des sympathetischen Beziehungs- und Schwin-
gungsfeldes. Eine Frau, die Brot buk, durfte sich wihrend des Vorgangs
nicht setzen, da sonst der Teig nicht aufgegangen wire.”® Erkrankte
jemand im Haus, lieRen die Pflanzen die Blitter hingen und welkten”’;
starb er, wurden in weiten Teilen der Welt seine persénlichen Anbau-
pflanzen und Fruchtbiume (z.B. Taro und Yams, Sago- und Kokospal-
men) vernichtet beziehungsweise gefillt.”” Sie hitten niemandem mehr
gutgetan. Stand der Tod eines Bienenvaters bevor, iiberhingte man in
Mittelmeerlindern und Europa die Stocke mit schwarzem Flor — damit die
Tiere nicht fortzogen.

Am dichtesten schwang, »oszillierte« das sympathetische Wellenfeld
unter Engstverwandten, also innerhalb der familidren Gemeinschaft zwi-
schen — abstammungs- oder »blutsverwandten« — Vitern und Séhnen,
Briidern und Geschwistern sowie zwischen Gatten, sofern sie lange genug
zusammengelebt und ihr Empfinden einander angepafit hatten; die Wege
waren kiirzer, die Kommunikation flofs rascher und unmittelbarer. Als
Kinder schliefen die Geschwister zusammen, oft, wie bei den Sarakatsani
in der Provinz Epirus in Griechenland, unter einer Decke, und afsen aus
ein und demselben Topf. IThr Verhiltnis verwuchs und blieb: » Whatever,
for good or ill, is suffered or achieved by one sibling is held to affect the other
siblings to an almost equivalent degree.<”> Auch nach Auffassung der Jibaro
bildeten Geschwister »one organic whole«.”* Als besonders eng galten
Briider verbunden. Das klingt auch in Mirchen oftmals noch an. Wenn
etwa der eine fortzieht und sich in einem fernen wilden Wald mit tiicki-
schen Zauberern und kannibalischen Riesen mifdt, »spiirt« der Daheim-
gebliebene sofort, sobald jener in eine gefihrliche Situation gerit. Er
bricht auf der Stelle auf und »haut« den bedrohten Bruder sozusagen
»heraus«.”> Bei Zwillingsbriidern erreichen Dichte und Gleichmafl der
sympathetischen Resonanz ihren Hochstwert. Bei den Bulsa in Ghana
macht man, wenn einer stirbt, seine Grabstitte unkenntlich und sucht
auch sonst alle Spuren seines Ablebens zu verwischen. Das tue man,
berichtet ein Autor, weil man wisse, »dafs Zwillinge nicht nur gleiche
Anlagen haben, sondern auch stets das gleiche tun méchten, da ihre See-
len [...] gleich sind«.”® Das scheint durchaus plausibel, da auch in »westli-
chen« Gesellschaften telepathische Beziehungen unter — zumindest ein-
eiigen — Zwillingen mit an Sicherheit grenzender Signifikanz dokumen-
tiert werden konnten.”” Analoges gilt fiir das Alter Ego’® — in der Regel

- am 13.02.2026, 15:50:11. [


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 121

ein Tier. Beide, Ego und Alter Ego, verbindet eine Art »Schicksalsgemein-
schaft«: Verletzt sich einer oder stirbt, widerfihrt dem andern dasselbe.”®

Allen Fillen von Telekommunikation liegt ein und derselbe, offen-
sichtlich typische Anlaf zugrunde: Ein Mitglied des sympathetischen
Beziehungsfeldes, das sich zu der Zeit in einiger Entfernung von den
anderen oder einem engeren Angehorigen befindet, gerit in eine kritische
Situation. Prompt schrillt gewissermaflen die »Teleglocke«. Der oder die
Empfinger (im Fachjargon »Rezipienten«) »fithlen«, daf} etwas »nicht in
Ordnung« ist, horen vielleicht auch die Stimme des Betreffenden (des
»Agenten«) oder nehmen ihn und was ihm gerade widerfihrt kurzfristig
in einer Art Vision wahr® — typischerweise hiufig im Traum®, wenn das
Wachbewufltsein so weit abgedidmpft ist, daf robustere Impulse seitens
der Auflenwelt kaum mehr von den Sinnen zur Kenntnis genommen
werden. Entsprechende Untersuchungen samt Reanalysen bestitigten
stets, dafd »spontane auflersinnliche Wahrnehmung oder Erfahrung« zum
einen unmittelbarer zwischen Personen mit »engen gefithlsmifigen
Beziehungen« sozusagen »wechselwirkt« und zum andern sichtlich im
»Zusammenhang mit existentiellen Krisensituationen« steht. Daraus
lasse sich, folgerte der Freiburger Psychologe und Parapsychologe Johan-
nes Mischo (1930-2001), »wohl mit Recht die Hypothese ableiten, daf}
affektgeladene Informationen tuiber eine gefithlsmiflig nahestehende
Person, die sich in einer Krisensituation befindet, eine Auslésefunktion
fiir spontane ASW-Erfahrungen®? darstellen«.®> Ja man spricht dann
auch geradezu von »Krisentelepathie«.3

Ethnologen sind derartige Fille wohlvertraut.®s Hans-Joachim Heinz,
der in den sechziger und siebziger Jahren des 20. Jahrhunderts lange bei
Buschminnern in Sudafrika gelebt und gearbeitet hat, erfuhr beispiels-
weise von einem Gewihrsmann: »Eines Tages, als ich Vieh nach Lobatse
trieb, fithlte ich, daR meine Tochter erkrankt war. Als ich nach Hause
kam, fand ich sie tatsichlich krank vor.« In einem zweiten Fall ging es um
seinen Sohn. Hier reagierte er sofort. Der junge Mann befand sich in
einiger Entfernung auf der Jagd, als seinen Vater ganz plétzlich die Emp-
findung tiberkam, dafl er in Gefahr sei und Hilfe brauche. Auf der Stelle
machte sich der Vater auf, folgte den Spuren seines Sohnes und traf ihn
auch tatsichlich krank und bewegungsunfihig an %

Eng fithlen sich, wie schon zur Sprache kam, auch langjihrige Ehe-
leute verbunden. Daher war auch ihnen in kritischen Situationen — bei
Geburten, in Krankheitsfillen oder wenn der Mann weit auerhalb der
Siedlung einer riskanten Titigkeit nachging — ein ganz bestimmtes Korre-
spondenzverhalten vorgeschrieben. Auch Fille von Telepathie unter Ehe-
leuten werden immer wieder berichtet; bekanntlich nicht selten auch aus
westlichen, »aufgeklirten« Gesellschaften. Im Zweiten Weltkrieg erlebten
dergleichen hiufig Frauen, deren Minner an der Front waren und schwer
verwundet wurden oder fielen.

- am 13.02.2026, 15:50:11. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | Der sechste Sinn

In traditionellen Gesellschaften nahm man die Erfahrung nicht ein-
fach als »iibersinnliche« Informationsquelle hin; man wuflte sie auch
pragmatisch zu nutzen. Das taten zum Beispiel Eheminner der Apinayé
in Ostbrasilien, wenn sie auf Reisen gingen: Sie nahmen »am Tag vor der
Abreise Asche aus der Feuerstelle, befeuchteten sie mit Wasser und form-
ten einen dicken Klumpen daraus, den sie in Blitter wickelten und heim-
lich unter das Kopfende der Matte schoben, auf der die Gatten die letzte
Nacht vor dem Aufbruch schliefen. Vor Morgengrauen nahmen sie den
Klumpen wieder an sich und inspizierten ihn unterwegs dann regelma-
Rig. Brach er auseinander, galt dies als Zeichen dafiir, dafl ihre Frau
ihnen untreu geworden war.« Bei einer Nachbargruppe bedienten sich die
Minner als Informationstriger dieser Art drahtlosen Telekommunikation
eines Holzstabs. Spaltete er sich an einem Ende auf, hatten sie ebenfalls
die unangenehme Gewiftheit, daf die eheliche Bindung gleichsam »ge-
schlissen« war.®” Analoge Mittel scheinen im iibrigen auch unseren eige-
nen Altvorderen nicht unbekannt gewesen zu sein. In dem Mirchen Die
drei Giirtel, in dem es allerdings andersherum zugeht, iiberreicht eine
gute Fee einer Konigin, deren Gemahl — ein notorischer Don Juan — auf
Reisen ist, drei silberne Gurtel. Zerspringe der erste, erliutert sie ihr,
bedeute dies, dafl ihr Mann sie betrogen habe; dann solle sie den zweiten
anlegen und schliefllich, wenn auch dieser gesprungen sei, den dritten.
Der letzte aber hilt; die Gatten finden wieder zueinander — und »nie gab
es nachher einen treuern Ehemann; sein Leichtsinn hatte ihn verlassen,
und sie lebten bis ins hohe Alter gliicklich«.®®

Um es erst gar nicht zur Zerriitung der familiiren Bande kommen zu
lassen, konnte man schon im Vorfeld geeignete Mafinahmen treffen —
etwa durch die Wahl der Namen, die man seinen Kindern gab; denn
Namen galten als Teil der Personlichkeit; klangen sie dhnlich, band das ihre
Triger. Mit besonderer Konsequenz kamen Turkvolker im Altai diesem
Prinzip nach, indem sie die Namen von Eltern und Kindern (bzw. Ge-
schwistern) durch Alliteration miteinander in Gleichklang brachten; im
Falle von Vater und Sohn lauteten die Namen dann beispielsweise: Adnaj,
Adybaj, Otybaj; bei Mutter und Sohn: Mandas, aca$; bei Vater und Toch-
ter: aca§, ajlas; bei Briiddern wieder Artin, Adybaj, Ocybaj, bei Schwestern
Kujka, Kyznak.®® Aufgrund analoger Vorstellungen pflegte ein Busch-
mann Angehdrige benachbarter Gruppen, die denselben Namen wie er
trugen, als Verwandte zu betrachten und entsprechend zu behandeln.®°
Starb bei den Nanaj (Golden) in Ostsibirien einer von zwei oder mehreren
Minnern eines Dorfes, die denselben Namen trugen, wechselten die
andern sofort den ihren, um nicht in den Tod mit »nachgezogen« zu
werden.”'

Wer einen anderen mit seinem personlichen Namen ansprach, was
aus Griinden der Intimitit gewohnlich nur Engstangehdrigen erlaubt war,
16ste bei diesem, je nach Ausdruck und Klangfarbe, mit der das geschah,
eine bestimmte Empfindung — Freude, Betroffenheit, ein »schlechtes

- am 13.02.2026, 15:50:11. [


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 123

Gewissen« oder gar Angst — aus, weil er aufgrund ihrer beider gewachse-
nen dichten Beziehung verstand, welche Bedeutung sich mit der Namens-
nennung verbindet, daf ihr vielleicht ein Lob, ein Tadel oder eine Bei-
leidsbekundung folgen werden.

Das Medium des emotionalen Informationsaustausches bildete tradi-
tioneller Anschauung nach die Vitalseele. Sie war Teil einer Art Allkraft, in
Melanesien und Polynesien als Mana, bei den Irokesen als Orenda, bei
Naga-Volkern in Assam als Aren (usw.) bezeichnet, die den gesamten
Kosmos durchdrang - allerdings in ungleichmifliger Verteilung: Be-
stimmte Stitten, Stoffe, Pflanzen, Tiere, Menschen, Organe und Naturer-
scheinungen enthielten sie mehr, andere weniger konzentriert.?> In
stirker vereinheitlicht strukturierten Feldern, wie unter Verwandten oder
Stoffen, Pflanzen und Tieren derselben Beschaffenheit oder Art, in denen
Ahnlichkeiten und Ubereinstimmungen iiberwogen, glichen sich die
Schwingungen der Kraftverteilung ebenmifiger aus, es kam weniger zu
»stérenden« Interferenzen; Empfindungen teilten sich rascher und unge-
brochener mit; Verwandte verstanden sich auch ohne Worte.

Die Grundlage dafiir bildete die Erfahrung, daf} die Vitalseele vom
Korper her iber eine bestimmte mittlere Distanz, die etwa dem Lebens-
und Aktionsbereich der niheren Verwandten entspricht, spiirbar aus-
strahlte, in andere iiberging, Resonanz ausléste und mit ihnen gleichzu-
schwingen begann, gleich den Pendeln der Huygens-Uhren, den appetit-
getriebenen Schleimpilzzellen und dem Liebesfeuer der Glithwiirmchen.
In Analogie zur Quantenfeldtheorie konnte man die Bewegung im »Feld«
der Vitalkraftdiffusion bildlich als den steten Austausch virtueller (unbe-
obachtbarer), hier aber »massehaltiger« Teilchen verstehen®: Die sich
zersetzende Lebensseele Verstorbener verunreinigt zum Beispiel universa-
lem Glauben nach konkret ihre engere Umgebung und gefihrdet dadurch
ebenso Stoffe und Materialien wie organisches Leben; die Diffusion ent-
spriche gewissermaflen einer »Antischwingung«, die zerstorerische
Wirkungen auszulGsen vermag.

In Fillen ungestérter Schwingungsverhiltnisse dagegen iibertriige
sich die diffundierende Bewegungsenergie (wie bei Wirme z.B.) mittels
»masseloser« Teilchen, »Psi-Quanten« gewissermaflen, also »ohne Mate-
rietransport«.2* Trifft sie auf das Feld eines nahestehenden, verwandten
Partners, kommt es, wiederum in Analogie zu entsprechenden physika-
lischen Vorgingen, zur »Phasenkopplung« (phase locking), stellt sich zwi-
schen beiden ein Schwingungsausgleich her, wie ihn die »Theorie gekoppel-
ter Oszillatoren« beschreibt.?® Verschiedenartiges indes lieRRe sich nicht
»verkoppeln«. Versuchte man es mit Gewalt, wiirden die ungleichen
Partner »nach sehr kurzer Zeit aufler Takt geraten, denn jede noch so
Kleine Differenz zwischen ihnen wiichse mit der Zeit an«.%°

Analoge Vorstellungen hatten auch Philosophen der Stoa etwa ab dem
zweiten Jahrhundert v. Chr., vermutlich aus den genannten traditionellen
Anschauungen schopfend, entwickelt. Sie nahmen an, daR die gesamte

- am 13.02.2026, 15:50:11. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | Der sechste Sinn

Natur von einer alles durchdringenden Kraft, dem pneuma (wortlich
»Luft«, »Hauch«), zusammengehalten werde, die eine bestimmte Span-
nung, den tonos, besitze, deren Grad die physikalischen Eigenschaften der
Kérper bestimme. Andert sie sich an einer Stelle, breitet dieser Impuls
sich wellenférmig aus und verdichtet die Zusammenhinge zur »Sympa-
thie« (sympatheia) zwischen den Dingen — eine Auffassung, die man, wie
der Physiker Friedrich Hund (1896-1997) meint, durchaus als »eine Vor-
form der Feldtheorie der Krifte« begreifen kénne.%”

Nun besitzt der Mensch aber neben der Vital- auch die leibunabhingi-
ge, rein spirituelle »Freiseele«, die seinem BewufStsein entspricht und sein
Denken, seine Entscheidungen und sein Handeln bestimmt. Nennt
jemand den Namen eines anderen, so geschieht das in bestimmter Ab-
sicht. Er 16st einen Impuls, den »Operator Psi«®, aus, der kurzfristig
Unruhe ins Mana-Feld der beide verbindenden emotionalen Schwingun-
gen bringt, das heif3t eine spezifische Resonanz zur Folge hat — der Ange-
sprochene reagiert; im Gesprich glitten sich unter Umstinden die Wogen
wieder. Gerit aber ein Mitglied eines sympathetischen Feldes in eine
problematische, oder gar duflerst kritische Situation, gewinnt der Impuls,
den sein veringstigtes Bewufitsein absetzt, derart an Bewegungsantrieb,
daf} er sich instantan dem »Perzipienten« mitteilt — wie laut Quantenfeld-
theorie sogenannte »langreichweitige« Krifte durch masselose, quasi
»spirituelle« Teilchen vermittelt werden.9® Das stete sympathetische
»Hintergrundrauschen« bauscht sich gewissermaflen zu einem verstirk-
ten Signaleffekt auf. Die spezielle »Frequenz« der Schwingungen unter
Engstangehorigen verdndert sich spiirbar und 16st im Bewufitsein des
»Perzipienten« das Bild des »Agenten« aus — es kommt zu »stochasti-
scher Resonanz«'°°, bei Organismen zur »Krisentelepathie«!

Entfernung spielt dabei sichtlich keinerlei Rolle. Wie Quantenteil-
chen, die einmal in Wechselwirkung standen, stets, auch wenn sie sich
lingst an weit voneinander getrennten Orten befinden, korreliert bleiben,
so dafl Zustandsverinderungen an dem einen, quasi via »Telepathie«, ent-
sprechende Reaktionen an dem anderen auslésen™"
stein-Podolsky-Rosen-Paradoxon), teilt sich auch eine massive Krisener-
fahrung tiber die »masselosen« spirituellen »Psi-Quanten« instantan tiber
beliebige Distanzen hinweg dem oder den Engstangehdrigen des Betrof-
fenen mit. In beiden Fillen, im physikalischen wie im psychischen Be-
reich™?, besteht, wie die Physiker das nennen, eine »nichtlokale Korrela-
tion« zwischen den einstmals verschrinkten, also gleichsam verwandten,
»identischen«'® Teilchen, im letzteren sozusagen zwischen den »Quan-
ten« der Freiseele.”** Es verdient der Erwidhnung, daR bereits James Geor-
ge Frazer (1854-1941), Anfang des 20. Jahrhunderts fihrender Vertreter
der Ethnologie, das Phinomen in bezug auf die Magie als »law of contact
or contagion« wie folgt formulierte: »Dinge, die einmal in Berithrung mit-
einander standen, bleiben verbunden und wirken auch weiterhin, selbst
iiber groRere Distanzen hinweg, aufeinander ein.«'®

(das bekannte »Ein-

- am 13.02.2026, 15:50:11. [


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 125

Erst in der Neuzeit, als die »Objektivitit« der Welt, distanziert von
»autonomen« Subjekten betrachtet, das Erkenntnisinteresse zu beherr-
schen begann™®, wichen, wie zu Beginn des Kapitels angesprochen, wei-
che Korrelations- harten Kausalbeziigen (der causa efficiens); vollends psy-
chisch-sympathetische Resonanzphinomene sanken, diskreditiert zu
okkultistischem Aberglauben, in hintergriindiges Restrauschen ab. Heute
lernen wir, gerade auch aufgrund neuerer Erkenntnisse in den Naturwis-
senschaften, ihre Realitit und Bedeutung wieder wahrzunehmen.

- am 13.02.2026, 15:50:11. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839402030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

