2. Zeitalter der Kontingenz

Joas’ Diagnose eines »Zeitalters der Kontingenz« zum weiteren Ausgangspunkt zu neh-
men, ist keine willkiirliche Entscheidung. Sicherlich gibt es andere Begriffe, die geeig-
net sind, dem zu schildernden Zusammenhang Ausdruck zu verleihen. Genauso besteht
die Moglichkeit, bei Negativitit zu bleiben und damit die Arbeit nicht durch zusitzliche
Begriffe zu verkomplizieren. Jedoch ist es der Begriff der Kontingenz, der spitestens
seit den 8oern zu einem Grundbegriff der Philosophie (Blumenberg, Koselleck, Luh-
mann) als auch Sozialphilosophie (Foucault, Rorty) geworden ist (vgl. Comtesse/Fliigel-
Martinsen/Martinsen 2019: 11ff.).

Fur diesen Vorrang gibt es Griinde, die bereits in der formalen oder logischen Be-
stimmung von Kontingenz zu finden sind. Allgemein bedeutet Kontingenz, dass etwas
weder notwendig noch unméglich ist, und fuflt damit auf einer doppelten Verneinung.
Ausgeschlossen wird zum einen das Unmogliche, zum anderen das Notwendige. Das
Problem ist, so Esposito, dass »jede eindeutige Bestimmung aufgrund einer der beiden
Negationen (x kann) [...] notwendigerweise den Verweis auch auf die andere Negation
(x kann nicht) [impliziert] und [..] deshalb auch eine Komponente von Unbestimmt-
heit [beinhaltet]« (Esposito 2012: 40). Folglich kann Kontingenz nur bestimmt werden
mit Bezug zu realen und konkreten Situationen, weil sich der Begriff einer blof for-
mellen Bestimmung entzieht. Damit ist nach Makropoulos »Kontingenz weder onto-
logisch noch soziologisch eindeutig, weil systematisch ambivalent und historisch va-
riabel« (Makropoulos 1997: 14). Der Begriff ist nur im Wechselspiel zwischen Griinden
(Bestimmtheit) und Negation (Unbestimmtheit) zu erschlief3en.

Dieser Umstand fithrte dazu, dass die Debatten um Kontingenz heute weniger als
logische Debatten gefithrt werden, als dass der Term in das weitere Spektrum der Philo-
sophie und Soziologie' Einzug gehalten hat.” Kontingenz bezeichnet eine grundlegen-
de Form des Denkens, die spezifisch fiir die menschliche Weltwahrnehmung zu sehen

1 Deshalb ist Kontingenz vor allem in der soziologischen Forschung als Beschreibungskategorie auf-
gekommen (vgl. Luhmann 2015; Knébl 2007; Holzinger 2007).

2 Makropoulos unterscheidet zudem mehrere Ebenen: Eine handlungstheoretische Perspektive in
Anschluss an Bubner und eine phianomenologische Ebene in Anschluss an Blumenberg (vgl. Ma-
kropoulos 1997: 16).

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=



https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Politik der Ungewissheit

ist. In seiner Studie zur Moderne begreift Makropoulos Kontingenz deshalb als »Kate-
gorie sozialer Selbstproblematisierung und so [als] ein Reflexionsprodukt, das unauf-
18slich mit dem Selbst- und Weltbild einer Gesellschaft korrespondiert« (Makropoulos
1997: 14). Es ist neutral betrachtet der Bereich des Unbestimmten, der Raum der Mog-
lichkeiten, in dem Handeln zuallererst realisiert werden kann.; ein Raum, der je nach
Zeit und Ort unterschiedlich ausfillt. Toens und Willens sprechen in threm Sammel-
band zu Kontingenz und Politik treffend auch von »Welterfahrung« und »Weltverstind-
nis« (Toens/Willems 2012: 11). Sowohl die formale Notwendigkeit zum Konkreten als
auch die situative Selbstproblematisierung findet ihren Widerhall in unterschiedlichen
Arbeiten tiber die Formen von Kontingenzbewusstsein in der abendlindischen Kultur-
geschichte, in der Moderne und Postmoderne zwar nur zwei Konstellationen ausma-
chen, jedoch zwei besondere, wie gezeigt werden soll (vgl. Blumenberg 2012; Wetz 1998).

Ein Uberblick iiber solche historisch breit angelegten Studien lisst zwei Vorstellun-
gen von Kontingenz hervortreten, die in ihrer Logik von den meisten Autoren geteilt
werden: Erstens wird der Begrift mit dem Zufilligen gleichgesetzt. Zufillig meint je-
ne Dinge, die eintreten konnen, ohne dass sie dem menschlichen Zugriff unterliegen.
Oft wird deshalb auch von Beliebigkeit oder Unverfiigbarkeit gesprochen. Dass etwas
anders sein kann, bedeutet immer auch, dass das Beabsichtigte oder Gewollte schei-
tern kann. Zugespitzt urteilt deshalb Wetz: »So nennt man gegenwirtig oft alles Un-
beabsichtigte, Unerwartete, Unberechenbare auch kontingent, auferdem das Wesen-
lose, Grundlose, Zwecklose und nicht zuletzt alle Unverfiigbarkeiten unseres Lebens.«
(Wetz 1998: 81) Der alleinige Fokus auf das Ausgeliefertsein ist jedoch nur die eine Seite.
Nach Joas fithrt die Reduktion auf das Zufillige zu einem Missverstindnis: Sie ist erst
Folge einer Dekonstruktion des Notwendigen und der Offnung eines Raums des Még-
lichen. Kontingenz heifdt dementsprechend zweitens auch erweiterter Handlungsraum
oder, noch emphatischer ausgedriickt, Freiheit. Erst wenn es Optionen gibt, kann iiber-
haupt von »handeln« im Sinne von »sich entscheiden« gesprochen werden. Odo Mar-
quard unterscheidet deshalb zwischen dem »Beliebigkeitszufilligen«, dem, was Men-
schen beeinflussen konnen, und dem »Schicksalszufilligen« (Marquard 1986: 127), das
ihnen nur widerfihrt. Die zweifache Zuordnung unterscheidet sich vor allem in ihrer
Bewertung. Wihrend der Zufall als Gefahr und Bedrohung auftritt, ist die Moglichkeit
Symbol fiir freien Willen und menschliche Selbstbestimmung. Nur in diesem Zusam-
menspiel lassen sich die Beziige zur Kontingenz verstehen. Makropoulos geht sogar so
weit, diesen »feinen, aber nicht unerheblichen Unterschied zwischen Verinderbarkeit
und Veranderlichkeit fast zu einer kategorialen Differenz aufzubauen« (Makropoulos
1998: 23).

Die Besonderheit des Verhiltnisses von Moderne und Postmoderne lisst sich auf
die beiden Auffassungen von Kontingenz zuriickfithren. In den folgenden Kapiteln wird
deshalb zwischen Kontingenzbewdltigung (2.1) und Kontingenzeinsicht (2.2) unterschieden.
Die Unterscheidung basiert auch auf der Schwerpunktsetzung der beiden Lesarten, soll
heiRen, der Tendenz zu Unverfiigbarkeit und dem damit verbundenen Wunsch nach
Kontrolle oder eben der Verfiigbarkeit als Moglichkeit und Freiheit. Die Unterschei-
dung hilft zudem, Kritik anzudenken und nach der Kontingenz der Kontingenz (2.3) zu
fragen, um die es in Teil III der Arbeit gehen wird. Unterstrichen wird die Annahme,

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=



https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zeitalter der Kontingenz

dass sich Kontingenz zu einem »gesellschaftstypologischen Charakteristikum« (Makro-
poulos 1997: 18) verdichtet.

2.1 Kontingenzbewaltigung

Bereits in dem Wechselspiel von Griinden und Negativitit kam eine Bewegung zum
Ausdruck, die auf eine Uberwindung des Unerklirbaren, des Uneindeutigen und Un-
bestimmten abzielt. Trotz aller Bemithungen ist es so, dass

Verlegenheit Giber die Unfahigkeit, uns selbst die Voraussetzungen flir unsere Existenz
zu geben, Beunruhigung iber die Kiirze menschlichen Daseins, Bestiirzung tber die
eigene Entbehrlichkeit im Ganzen der Welt, Bekiimmerung iiber die Last des Alltages
und Ratlosigkeit vor allem bei harten Schicksalsschlagen [..] unvermeidlich Fragen er-
zeugt, die uns die Kontingenz unseres Lebens, die Unverfligbarkeit iiber Schicksalsfii-
gungen drastisch vor Augen fithren und zum Bewusstsein bringen (Wetz 1998: 104).

Die Bewailtigung von Kontingenz wird deshalb gern zum grundsitzlichen Modus
menschlicher Existenz aufgewertet — von kleinen Problemen im Alltag bis zu den
GroRentwiirfen der Ideengeschichte. Soziale Systeme, Weltbilder, Kultur, Wissenschaft
oder Technik, alle menschlichen Leistungen werden auf diesen Antrieb zuriickgefiihrt.

Die Allgemeinheit dieser These bedeutete natiirlich nicht, dass die Bewiltigung im-
mer in derselben Form stattfindet. Besonders ideengeschichtliche Arbeiten versuchen
fiir die Menschheitsgeschichte unterschiedliche Modi zu markieren und damit auch un-
terschiedliche Einteilungen vorzunehmen, beispielsweise Max Webers Differenz zwi-
schen durchrationalisierten und nicht durchrationalisierten Gesellschaften. Gleiches
gilt ebenso fiir Sigmund Freuds historische Stadien — Animismus, Religion und Wis-
senschaft (vgl. Freud/Erdheim 2005). Auffallend ist die meist klar gezogene Trennlinie
zwischen den »alten« Formen der Bewiltigung, meist Mythos und Religion, und den
»neuen, einsetzend mit der Moderne.

Fir Mythos und Religion gilt dabei der Vorrang einer Gesamtordnungsstruktur. Das
Unverfiigbare lie sich durch Einbindung in einen Gesamtplan oder eine kosmologische
Ordnung verstindlich machen. Es wurde damit zwar nicht besser, aber zumindest nicht
mehr als sinnlos begriffen. Mit Geschichten und Metaphern wurden komplexe Bilder
geschaffen, die die unerklirlichen Erlebnisse oder die Allgegenwart von Leiden in ei-
nen wie immer gearteten Zusammenhang stellten. Blumenberg spricht deshalb von
der »Arbeit am Mythos« (Blumenberg 2011) oder »Entlastung vom Absoluten« (Mar-
quard 1998b) und Cassirer von »symbolbildender Kraft« (Cassirer 2010), die es schaffen,
durch die Einbeziehung des Unerklirlichen in die Ordnung des menschlichen Geistes
dem Schrecken des Ungewissen zu entfliehen. Kontingenzbewiltigung wird in ihrer ar-
chaischen Form bereits mafigeblich mit der gedanklichen Welt identifiziert, in der die
daraus resultierenden sozialen Praktiken sekundir als Verfestigung des Denkgebiudes
dienen, wobei die geistige und emotionale Verarbeitung den Rahmen der konkreten
Lebensverhaltnisse bildet. Das ist insbesondere auffillig fir die Zeit des monotheis-
tisch gepragten Mittelalters, in dem die Ordnung der Stinde, Berufe und Traditionen
der christlichen Ordnung entsprach. Nach dem Mythos gilt die Religion, so Liibbe, als

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=

37


https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Politik der Ungewissheit

erweiterte Form der Kontingenzbewiltigung.? Beide zihlen zu den essentiellen Modi
des Umgangs mit Kontingenz in der Kulturgeschichte.

Weil es an dieser Stelle nicht um eine Studie der »alten« Formen gehen soll, reicht
es, auf einen Bruch hinzuweisen. Nach Joas spielte sich ein dramatischer semantischer
Wandel ab, »als die neuzeitliche wissenschaftliche Revolution das Bild eines wohlge-
ordneten Kosmos durch das eines kausal determinierten Universums ersetzte, das von
Naturgesetzen wie ein Uhrwerk regiert werde« (Joas 2012: 34). Ab diesem Moment war
es unmoglich, in der Harmonie des Kosmos oder der Ordnung Gottes Ruhe zu finden.
Kontingenz trat, wie in dem einleitenden Teil beschrieben, explizit als Zufall und als
Moglichkeit auf. Wie die Ausfithrungen zur »Moderne« oder »Zeitalter der Griinde«
verdeutlichten, muss der neue Umgang als Befreiungsprozess gelesen werden. Die er-
kennbare Ordnung der Natur erméglichte, in diese einzugreifen, sie zum Gegenstand
menschlichen Handelns zu machen. So wurden die erkenntnistheoretischen Verfahren
zu den neuen Modi der Bewiltigung. Der dementsprechend gesetzte Fokus radikalisier-
te die Geschwindigkeit der Ausweitung von Kontingenzbereichen, gleichzeitig brachten
»immer neue Wellen der Einsicht in die Kontingenz der menschlichen Existenz freilich
auch immer neue Mittel der Kontingenzverdringung etwa in Gestalt teleologischer oder
evolutionistischer Geschichtsphilosophien« (ebd.) hervor.

Abseits dieser dem Mythos und der Religion nahen Strategien schligt Markopoulos
vor, die Idee des Fortschritts als neuen Modus der Rettung zu begreifen. Die Belastung
durch die sich erweiternden Moglichkeitsrdaume wird eingehegt durch die Hoffnung
auf zukiinftige Verbesserungen. Zwar wird dadurch die Unverfiigbarkeit nicht aufge-
hoben, aber der Glauben an die Moglichkeit einer besseren Welt spendet Trost (vgl.
Makropoulos 1997: 20ft.). Die Vorstellung einer Steuerbarkeit der Natur und der Kiinst-
lichkeit der gesellschaftlichen Ordnungen setzte die Hoffnung frei, diese auch zum ei-
genen Wohlbefinden beeinflussen zu kénnen. Allerdings, so Markopoulos, wurde diese
Situation »von Anfang an auch als akute Orientierungslosigkeit und bodenlose Unsi-
cherheit« (ebd.: 29) erfahren. Jene Erfahrungen bildeten den grofRen Antrieb, der den
Grundstein fiir die fatalen Entwicklungen der Moderne legte. Die alte Idee der »homo-
genen Wirklichkeit« wurde nicht aufgegeben; vielmehr wurde in dem neuen Moglich-
keitsraum versucht, diese selbst zu realisieren mit »einer selbstmichtig geschaffenen
Kulturwelt, die alle Naturwelt iberbieten soll« (ebd.: 31). Fiir die Neuzeit gilt folgend,
dass sie als »Kontingenzbegrenzung durch gezielte Kontingenznutzung« (ebd.: 32) be-
griffen werden kann.

Das so Dargelegte schlie3t an die Schilderungen der letzten Kapitel an. Die »Auf-
weichung« der Griinde, verstanden als Fokus auf die »Suche« als auch der unter Nega-
tivitit geschilderte Fokus auf sozialphilosophische Fragen beschreiben die Sikularisie-

3 Liibbe beschreibt die Funktion von Religion folgendermafen: »Religion ist Kontingenzbewalti-
gungspraxis handlungssinntranszendenter Kontingenzen« (Liibbe 1998). Damit ist gemeint, dass
Religion fir die schlimmsten Abstiirze des Lebens, den Tod, die Trennung, nicht etwa Trost, son-
dern eine Form des Handelns bietet, die den Umgang mitsolchen Katastrophen tiberhaupt ermog-
licht. Die Strategien der Kontingenzbewiltigung schlieRen gewissermafien an die theologische
Frage der sogenannten Theodizee an, d.i. die Frage, wie Gott gleichzeitig allgiitig und allméachtig
gedacht werden kann in einer Welt des Ubels (vgl. Ramin 2017: 41-59).

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=



https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zeitalter der Kontingenz

rung von Kontingenzbewiltigung hin zu Organisation und Begriindung des Sozialen.
Die neu errungenen Freiheiten forderten neue Formen der Mitbestimmung als auch
der Organisation einer »Fiille der Widerfahrnisse aus der Freiheit der anderen heraus«
(Joas 2012: 34). Die Organisation der gemeinschaftlichen Lebenswelt wurde zur selbst-
michtig realisierten Kontingenzbewiltigung. Politik galt als der zwar alte, aber nun
zentrale Modus der Kontingenzabwehr. Das zeigt sich insbesondere in dem Selbstver-
stindnis der abendlindischen politischen Philosophie als beschriebene Form der Ord-
nungsbegriindungen. Die Frage nach dem Politischen ist von Beginn an eine Suche nach
den Moglichkeiten stabilen, friedlichen und andauernden Zusammenlebens. Es ist die
Frage, wie wir gemeinsam leben wollen und wie sich diese Entscheidung in Verbind-
lichkeiten tibersetzen lisst, die einerseits anerkannt und andererseits notfalls legitim
durchgesetzt werden konnen. Die dieser Suche zugrunde liegende Motivation ist, wie
ein Blick in die Ideengeschichte zeigt, ein Wunsch nach Ordnung und Sicherheit.

Weil schon mehrfach auf diesen Tatbestand hingewiesen wurde, reicht es an dieser
Stelle, einen besonderen Ausschnitt zu betonen, der fiir die Frage der Kontingenz und
die Fragestellung der Arbeit gewinnbringend ist. Bis heute, so behaupten Toens und
Willems, wird in der politischen Theorie und Politikwissenschaft »Kontingenz eher als
Bedrohung denn als Herausforderung« (Toens/Willems 2012: 12) wahrgenommen. In
der politischen Theorie gilt dabei besonders die sogenannte »Ritterschule« als Weg-
bereiter der Etablierung von Kontingenz als politischem Grundbegriff. Der Name lei-
tet sich ab von politisch und kulturphilosophisch konservativen Autoren, die sich im
Kreis des in Miinster titigen Philosophen Joachim Ritter befanden. Dieser war vor al-
lem bekannt fiir seine liberale Hegelinterpretation, in welcher die Moderne durch ih-
re Befreiungs- und Fortschrittsideale in Konflikt mit den Weltbildern einer »homoge-
nen Wirklichkeit« geriet. Die Folge war eine Entzweiung zwischen der Sinnhaftigkeit
menschlichen Daseins und den Herausforderungen der Lebenswelt. Mit Fokus auf ge-
schichtsphilosophische Fragen versuchte der Ritterkreis jener Entzweiung nachzuge-
hen. Aus kritischer Perspektive wurde auf die Kontingenz von Geschichts- und Welt-
bildern verwiesen, gleichzeitig aber deren Notwendigkeit fiir die menschliche Existenz
betont. In unterschiedlichen Formen kam Politik, Kultur oder Religion die Aufgabe ei-
ner Kompensation dieser Entzweiung zu. Die Zuschreibung des Konservatismus folgte
besonders aus der Vorsicht gegeniiber den neuzeitlichen Kompensationsmechanismen
von Kontingenz, beispielsweise politischen Ideologien. In einem groflen Sammelband
zu Kontingenz, welcher das Ergebnis der Forschungsgruppe »Poetik und Hermeneu-
tik« war, vertritt Marquard die Meinung, dass vor allem die Erfahrung des von uns
Nicht-Beinflussbaren, in seiner Terminologie das »Schicksalszufillige«, tonangebend
ist: »Wir Menschen sind stets mehr unsere Zufille als unsere Wahl« (Marquard 1986:
127). Dem folgt auch ein anderer prominenter Vertreter der Ritterschule: Nach Liibbe
gehort zum Umgang mit dem Zufall und Schicksal eine »Kontingenzerfahrungskultur,
beispielsweise in Form von Religion. Der Verweis auf die Ritterschule fillt deshalb, weil
es den Hinweis ermoglicht, dass die Beschiftigung mit Kontingenz nicht erst jenem
Theoriefeld zukommt, welches im folgenden Abschnitt behandelt werden soll und die
Grundlage dieser Arbeit liefert. Zudem steht die Schule symbolisch fiir den Fokus auf
den Bedeutungsaspekt des Zufalls als Bestandteil des Kontingenzbegriffes.

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=

39


https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Politik der Ungewissheit

So gilt bis heute, dass eine Vielzahl an Bewiltigungsstrategien nebeneinander exis-
tiert und bei aller Dominanz der »neuen« Formen die »alten« nicht verschwinden, wie
insbesondere der Diskurs iiber die Wiederkehr der Religion zeigt. Vielleicht haben die
bereits erwihnten Diagnosen der Postmoderne mit ihrem Fokus auf Mehrdeutigkeiten
und Ungewissheiten das Bediirfnis sogar radikalisiert. Gerade die in den letzten Jah-
ren vorwurfsvoll gefithrte Debatte um den Relativismus dient als Sinnbild eines zwar
gestiegenen Bewusstseins fiir Kontingenz, jedoch gleichzeitig auch fiir die Probleme,
die mit diesen einhergehen, vom Verlust der Werte bis zu dem Wunsch nach autoriti-
rer Fithrerschaft. Grund dafiir ist laut Bubner, dass das »Auch-anders-sein-kénnen [...]
einen Zustand des Ausgeliefertseins [schafft], der so vieles impliziert, daf wir dessen
nie und nimmer Herr werden kénnen« (Bubner 1998: 7). Kontingenz avanciert folgend
zum Dauerproblem, dessen Belastungen es zu entkommen gilt.

2.2 Kontingenzeinsicht

Interessanterweise sind es nicht die unter Kontingenzbewiltigung angerissenen Au-
tor:innen und Forschungsgebiete, mit denen Kontingenz als Grundterminus verbun-
den wird, sondern Arbeiten, die einem ganz anderen Spektrum als dem konservativen
und kulturphilosophischen entspringen. So schreibt Marchart, dass der Kontingenz-
begriff als das zentrale Symbol eines neuen Paradigmas fungiert, »das im anglo-ame-
rikanischen Raum als anti-foundationalism (Rorty) oder post-foundationalism (Butler)
bezeichnet wird« (Marchart 2001: 6). Und dhnlich heifdt es dann in Politik und Kontin-
genz: »Fragen der Kontingenz als des ambivalenten Bereiches der Unbestimmtheit und
des Moglichen sind spitestens seit Richard Rortys Kontingenz, Ironie, Solidaritit (1989)
aus dem internationalen philosophischen Diskurs zur Moderne nicht mehr wegzuden-
ken« (Toens/Willems 2012: 11). Das gilt auch fiir Publikationen im Bereich der politi-
schen Philosophie, wie beispielsweise das Handbuch zur radikalen Demokratietheorie her-
vorhebt (Comtesse/Fliigel-Martinsen/Martinsen 2019). Der auf Kontingenz bezogene
Grundgedanke lautet, dass das Politische erst dann ersichtlich wird, »wenn die Ord-
nung der Herrschaft und der Verteilungsprozesse unterbrochen und die zugrunde lie-
gende Kontingenz dieser Ordnung und ihrer Verteilungen offengelegt wird« (Bedorf/
Rottgers 2010: 25).

Die bisher aufgelisteten Autor:innenen und Werke sind dabei nur paradigmatische
Beispiele, in denen Kontingenz eine prominente Stellung einnimmt. Das Konzept fin-
det sich in unterschiedlichen Teilbereichen der Philosophie.* Besonders heraus sticht

4 Eine noch nicht vorliegende umfangliche Textexegese wiirde wohl zeigen, dass das Kontingenz-
theorem vom Poststrukturalismus (Louis Althusser, Jean Baudrillard, Judith Butler, Gilles Deleu-
ze, Félix Guattari, Michel Foucault, Jacques Lacan, Ernesto Laclau, Jean-Frangois Lyotard, Cornelius
Castoriadis, Chantal Mouffe, Jacques Ranciére, Slavoj Zizek) {iber Dekonstruktion (Jacques Der-
rida, Julia Kristeva), Neopragmatismus (Richard Rorty, John Dewey und im weiteren Sinn Hilary
Putnam und Donald Davidson), in Teilen der Hermeneutik (Umberto Eco, Gianni Vattimo, Pier Al-
do Rovatti), Asthetiktheorie (Wolfgang Welsch, Martin Seel, Christoph Menke) sowie Soziologie
(Alaine Touraine, Daniel Bell, Zygmunt Bauman) pragend ist. Nicht zu vergessen die mittlerweile
zahlreiche auf den Autoren aufbauende, weiterfithrende Literatur zu diesem Bereich.

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=



https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zeitalter der Kontingenz

dabei die sozialphilosophische Lektiire um die Konzepte des »Politischenc, der »Radi-
kaldemokratie«, der »Politischen Differenz« als auch der »Genderforschung«. Dieser
Fokus ist in Anschluss an die bisherigen Ausfithrungen auch nicht verwunderlich, sind
Kontingenztheoreme eng mit politischen Emanzipationsbemithungen verbunden. Ein
Indiz fir die weitliufige Prominenz bildet auch die konzeptionelle Ausrichtung von
Tagungen und Sammelbianden in diesem Bereich. Meistens wird unter Annahme einer
zugrunde liegenden Logik der Kontingenz diese in noch unbekannten Themengebie-
ten als auch bei noch nicht inkludierten Autor:innen nachgewiesen.® Insofern bestitigt
sich bereits die Paradigmenthese.

Mit Riickblick auf den Abschnitt zur Zeitdiagnose bietet sich an, den zwar unbelieb-
ten, aber am meisten verbreiteten Begriff der Postmoderne als Uber- oder Containerbe-
griff zu verwenden. Das hat, wie zu sehen war, gute Griinde: Der Fokus auf Phinomene
der Ambiguitit, Ambivalenz, Indifferenz als auch Kontingenz leitet nicht nur das For-
schungsinteresse, sondern ist Leitbild einer »Welt des radikalen Pluralismus« (Zima
2016: 69), die im Ideal eines demokratisch zu organisierenden Zusammenlebens miin-
det und die modernen Pluralismusforderungen noch radikalisiert. Dahinter lassen sich
grob zwei gemeinsame methodische Grundeinstellungen entdecken. Zum einen radi-
kale Kritik der Erkenntnis, die skeptisch gegeniiber jeder Form von Wahrheit und auf das
»Erkennen« von Tiuschung, Unordnung oder Irrationalitit konzentriert ist. Der Per-
spektivismus kann nur in pluralisierte Erkenntnisformen miinden, deren Neutralitit
und Objektivitit angezweifelt werden. Zum anderen folgt daraus eine Umkehrung der
Ontologie, soll heiflen, eine Abkehr von Substanzontologie zu einer Ontologie der Bewe-
gungen. Auf beide Phinomene wird in der Arbeit noch niher eingegangen, sie werden
aber hier bereits als Grundlage festgehalten. Damit scheinen alle, um erneut Marchart
zu folgen,

dieselbe Kontingenzerfahrung zu theorisieren und schliefien sich in diesem Sinne —
bei allen sonstigen Unterschieden — zu einem Horizont zusammen, der durch die Ab-
lehnung von Totalitats- und Grundlegungsfiguren gekennzeichnet ist, die ihr positives
Korrelat wiederum im Kontingenzbegriff findet als dem positiv austheorisierten Platz-
halter fiir die Dimension des abwesenden Grundes. (Marchart 2001: 6)

Zwar sind solche Erfahrungen schon immer Bestandteil menschlicher Welterfassung
und keine moderne oder postmoderne Erfindung, jedoch gibt die Paradigmenthese An-
lass, eine Verinderung zu markieren. Es ist, mit Makropoulos gesprochen,

eine historische Varianz, deren analytische Integration die sozialwissenschaftliche
Verwendung des Kontingenztheorems (iberhaupt erst iiber das Niveau der Trivialitat
hinaushebt, indem sie das Kontingenztheorem auf soziale Mdéglichkeitshorizonte
bezieht und so zum gesellschaftstypologischen Charakteristikum verdichtet. (Makro-
poulos1997: 18)

5 Beispielhaft ist der Sammelband Das Politische und die Politik (Bedorf/Rottgers 2010) oder die
DVPW Herbsttagung 2017 in Hannover: »Das Politische (in) der Politischen Theorie« sowie die
Tagung »Ontologien des Politischen im Widerstreit. Analyse und Diskussion einer Debatte« des
Bereichs »Politische Theorie« des Instituts fir Politikwissenschaft (Universitat Wien) und des Teil-
projekts Bos »Emotionsrepertoires im Wandel« des SFB 1171 Affective Societies (FU Berlin).

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=

41


https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Politik der Ungewissheit

Die Feststellung von Kontingenz ist nicht einfach nur eine bessere deskriptive Aufarbei-
tung, sondern es wird mit jener auch, wie mit Lyotard schon angedeutet, ein Gewinn
verbunden. Sichtbar wird, wie Fliigel-Martinsen in seiner Einordnung des radikalde-
mobkratischen Diskurses in das Projekt der Moderne betont, dass postmoderne Kritiken
zwar »Einwinde gegen das universalistische Selbstverstindnis der Moderne und die
fiir es zentrale Kategorie des autonomen Subjektes formulieren, dabei aber selbst wie-
derum auf ein anderes, plurales Verstindnis der Moderne zulaufen« (Fliigel-Martinsen
2019: 717). Auch die anfinglich gezogene Linie zwischen Unverfiigbarem und Verfiigba-
rem deutet an, dass Kontingenz die Moglichkeit bietet, normativ-positiv interpretiert
zu werden. Nicht umsonst wurde als entscheidender Unterschied zwischen Moderne
und Postmoderne nicht nur das Bewusstsein einer Situation der Unsicherheit und Un-
wissenheit ausgemacht, sondern der Umgang mit dieser. Kontingenz sollte der Schrecken
geraubt werden. Sie galt nicht mehr als Bedrohung, sondern als Chance aufzufassen,
oder wie Kodalle es in Bezug auf Blumenberg formuliert: Es galt »im Nichtbesitz von
Wahrheit die gréfRere Anniherung an die Befreiung des Menschen zu sehen« (Kodalle
1988: 34).

Die Darstellung der in Kontingenz gesetzten »Hoffnung« findet dabei in mehreren
Versionen statt. So wird grundsitzlich ein toleranteres, solidarischeres und gerechteres
Miteinander als auch Gesellschaftsmodell vorgestellt, weil unter dem Kontingenzpara-
digma die Ausschliisse rationalisierter und fundierter Ethiken als auch Gesellschafts-
modelle vermieden werden konnen. Wo nicht nur eine Meinung gilt, werden, verein-
facht gesprochen, auch andere Meinungen gehort. Des Weiteren erhofft man sich ein
grofleres Mafd an Inklusion und damit auch eine stirkere Legitimation von Demokratie.
Wo es nur Meinungen gibt, kénnen Entscheidungen nur tiber Einbeziehung dieser und
eines gemeinschaftlichen Entscheidungsprozesses stattfinden. Mit Schubert gespro-
chen: »Die Einsicht in die Kontingenz verpflichtet auf universalistisches politiktheore-
tisches Sprechen, denn das Bewusstsein der Partikularitit der eigenen Position fithrt
zur Einsicht in die Notwendigkeit von politischem Pluralismus.« (Schubert 2017) Tole-
ranz, Solidaritit, Partizipation und Emanzipation sind die Schlagworter einer solchen
Debatte. Es wundert deshalb auch nicht, dass Kontingenz vor allem in der politischen
Philosophie als Beschreibung des genuin Politischen als dem Bereich der notwendig
gemeinschaftlichen Aushandlung Einzug gehalten hat. Folglich liegt Kontingenz ein
freiheitliches Ideal zugrunde, das in der bisher etablierten Differenz von dem Unver-
fiigbaren und dem Verfiigbarem auf Letzteres fokussiert ist. Erneut verkiirzt: Wo alles
menschengemacht ist, ist es von diesen auch verinderbar und verbesserbar. Hier steht
nicht die Bedrohung von Kontingenz, sondern die Moglichkeit im Mittelpunkt.

Diese ganzen Annahmen lassen sich noch verkomplizieren. Was durch Kontingenz
zum Ausdruck kommt, ist eine spezifische Form der Rationalitit, ein, wie Rentsch es
nennt,

postdogmatisches und posttraditionalistisches Vernunftverstindnis, das einerseits
essentialistische, substanzontologische und remythisierende Ansitze ebenso zuriick-
weist wie jede deren Stelle beanspruchende szientistische und funktionalistische
Ersatzmetaphysik, das andererseits aber weit zurlickreicht in die Genesis der okziden-

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=



https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zeitalter der Kontingenz

talen Rationalitdt: zum biblischen Bilderverbot, zum sokratischen Nichtwissen und
zu den Traditionen negativer Theologie. (Rentsch 2000: 15)

Diese Denkform zeigt, dass es nicht einfach um eine Uberbetonung der Méglich-
keitsebene von Kontingenz geht, sondern, dass ebenso die Unverfiigbarkeitsebene als
Erkenntnis- und Verstehensquelle hinzuzuziehen ist. Das Kapitel zur Negativitit (1.2)
hatte zum Zweck, diese Form des Denkens einsichtig zu machen, weil Sinndeutung
und Bedeutung als auch die Begriindung des Normativen nur iiber die Einsicht in das
Negative, Fehlende und Unverfiigbare gelingen kann. Denn, so kann mit Rorty gesagt
werden, auch »wenn wir alle wahren Beschreibungen unser selbst kennen, [wissen wir
noch nicht], was wir damit anfangen sollen« (Rorty 2012a: 419).

Folgend lisst sich noch ein weiterer Zusammenhang herstellen: Kontingenz ist in
den eben angerissenen Theorien zu verstehen als Einsicht, als, wie Rentsch es nennt,
»dianoetischer Terminus«. Daher lautet die These: Kontingenzeinsicht ist nicht einfach
»terminus technicus«, sondern der normative Grundbegriff postmoderner Sozialphilosophie.
Ziel der vorliegenden Studie ist es, diese Einsicht zu erértern und darzustellen.

Drei zentrale Fragestellungen sind dabei zu beachten. Erstens gilt es, die These zu be-
stitigen, dass Kontingenz fiir den als »postmodern« definierten Diskurs als paradig-
matische Grundlage fungiert. Dazu wird es notwendig sein, konkret an den Arbeiten
Rortys, Baumans und Marcharts deren Kritik an der klassischen Moderne und damit
deren theoretische Grundlagen zu rekonstruieren. Gibt es methodische und wissen-
schaftstheoretische Annahmen, die von allen geteilt werden? Zweitens gilt es, die Fol-
gen dieser Annahmen nachzuvollziehen. Es muss gefragt werden, wie die Erosion von
Griinden und damit die Einsicht in Kontingenz zu Werten wie Solidaritit, Toleranz,
Freiheit und Pluralismus fithrt. Wie wird das andere, plurale Verstindnis der Moderne
konzipiert? Hier steht insbesondere der Zusammenhang zwischen Weltbild und Pra-
xis im Mittelpunkt. Wie sollte Kontingenzeinsicht vorgestellt werden? Drittens bleibt
zu fragen, welche Form von gemeinschaftlichem Zusammenleben, welche Form von
Politik darauf aufbauend formuliert wird. Der beschriebene Fokus auf Praxis und So-
zialphilosophie legt nahe, dass die Kontingenzthese eine »eigene« Form des Politischen
hervorbringt, dessen Struktur es zu explizieren gilt. Was also ist das Neue und die Logik
postmoderner Sozialphilosophie?

Die so dargestellte Verbindung zwischen Erkenntnis- und Ontologiekritik, Kontin-
genzeinsicht und dem Politischen bildet den roten Faden der Arbeit, dem zentral in Teil
II nachgegangen wird. Bis auf Marcharts Rekonstruktion des »franzésischen Linkshei-
deggerianismus« (Marchart 2016: 59ff.) sowie mehreren Binden zum Thema Radikal-
demokratie (vgl. Comtesse/Fliigel-Martinsen/Martinsen 2019; Fliigel-Martinsen 2020)
und dem Politischen (vgl. Bedorf/Réttgers 2010) liegen solche Studien nur in begrenz-
tem Mafe vor und setzen dabei Kontingenzeinsicht meist stillschweigend als Primisse
voraus. Ist es moglich, diese naher zu bestimmen, kann somit ein entscheidender Bei-
trag zur »Begriindung« postmoderner Sozialphilosophie geleistet werden.

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=

43


https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Politik der Ungewissheit
2.3 Das Problem: Die Kontingenz der Kontingenzeinsicht

Bei dem aufmerksamen Leser wird der eben genannte Mehrwert der Studie, aufbauend
auf die bisherigen Einlassungen, womdglich zu Irritation gefithrt haben. Eine stabilere
»Begriindung« postmoderner Sozialphilosophie scheint deren bisher knappen Darstel-
lung zu widersprechen. Fuf3te sie nicht gerade darauf, keine sicheren Begriindungen
anzuerkennen? War sie nicht erst das Ergebnis von Entgriindungsbewegungen, von
Negativititserfahrungen und Einsicht in Kontingenz?

Philosophie, so wurde einleitend hervorgehoben, hat mit zwei Tendenzen zu ringen:
Auf der einen Seite steht ihr Interesse an Grundfragen, auf der anderen Seite die Dar-
stellung des Mangelhaften oder Schwer-Darstellbaren. Die einfithrenden Kapitel hatten
zum Ziel, die Gleichzeitigkeit dieser Bewegung deutlich zu machen, denn eine Feststel-
lung, die in Bezug auf das Thema zutage tritt, ist das Zusammenfallen von Grundfragen
und Fragwiirdigkeit in der eingefithrten Terminologie von Grund und Negativitit. Die-
selbe Schwierigkeit gilt auch fir den fir diese Konstellation eingefiithrten Begriff der
Kontingenz und folglich auch fiir aus diesem zu ziehende Konsequenzen. Die Theo-
retisierung des Grundlosen scheint intuitiv die Suche nach Griinden, eine Herleitung
bestimmter »Folgen« aus Kontingenz, sinnlos zu machen. Die Kontingenz der Kontingenz
stellt die Arbeit vor besondere Herausforderungen.

Schon zum Thema Griinde fiel auf, dass, egal ob man heute von einer erneuten
Anerkennung der Mehrdimensionalitit von Griinden oder deren Einengung auf ihre
soziale Funktion spricht, eine Differenzierung zwischen Art und Qualitit von Griinden
schwierig geworden ist. Ubrig bleibt, wenn iiberhaupt, die Beurteilung iiber die Frage
nach ithrem Funktionieren, ob sie iiberzeugend sind oder eben nicht. Diese theoretische
Konstellation spiegelt sich in Debatten wider, die seit mehreren Jahren unter Begriffen
wie Werteverfall, Relativismus, Beliebigkeit oder auch Postfaktizitit gefithrt werden.
Beklagt wird, was Boghossian »Gleichwertigkeitsdoktrin« (Boghossian 2015: 10) nennt,
also die potentielle Indifferenz in der Qualitit von Griinden. Um es klarer zu formulie-
ren: Es besteht die Frage, wie sich Pluralismus als richtige Position, vielleicht sogar als
Wahrheit behaupten kann, ohne die eigenen pluralistischen Anspriiche zu untergraben.
Ist der Aussage von Rildiger iiber das postmoderne Denken zuzustimmen, dass

nicht ein bestimmter emanzipatorischer Gehalt dekonstruiert [wird], nicht die Ideale
im Prozess der Verfliissigung erstarrter Vernunftstrukturen [untergehen], sondern das
Fundament, auf dem sie griinden, der Modus, mit dem sie sich rechtfertigen, und die
Methode, mit der sie sich durchzusetzen trachten (Ridiger 1996: 14f.),

bleibt offen, wie der »neue« Modus zu denken ist. Dieses Problem kann als Normati-
vititsvorwurf bezeichnet werden, weil er darauf abzielt, wie sich unter Kontingenz ein
normativer Maf3stab berechtigterweise einnehmen lisst.

Eine solche Kritik ist die verkiirzte Version eines Problems, welches sich bereits im
Abschnitt zur Negativitit zeigte. Ist es das Ziel, die These der Kontingenzeinsicht kri-
tisch zu befragen, dann funktioniert dies nur, wenn Kontingenz als Eigenwert, als nor-
mative Kategorie ernst genommen wird. Dieser Fokus deutete sich bereits unter dem
Kapitel »Suche nach Griinden« durch die Reduzierung der Suche auf sich selbst an.
Und im Abschnitt zur Negativitit wurde deutlich, dass der Mangel an absoluten Griin-

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=



https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zeitalter der Kontingenz

den mit Verweis auf gemeinschaftliche Praxis kompensiert wird. Weil aber die Praxis
mit dem Politischen identifiziert wird, ist das Politische der Ausweg und - polemisch
formuliert — die Rettung aus dem Mangel. Mehrere Fragen und Vermutungen stellen
sich folgend ein: Was heif3t eigentlich »politisch« oder »politisch-Sein«? Handelt es sich
allein um einen Modus der Kritik und folgend des gesellschaftlichen Konfliktes oder
lasst sich die Praxis auch genauer bestimmen (als Verfahren, Institution etc.)? Wenn
politisch-Sein ein Eigenwert zukommt, dadurch eine Entscheidung zur richtigen Ent-
scheidung wird, besteht dann nicht die Gefahr einer Uberbewertung des Politischen?
Besteht nicht die Gefahr, dass, wie es in gegenwirtigen populistischen Bewegungen zu
sehen ist, die bloRRe Fahigkeit der Darstellung und das Durchsetzen zu sehr aufgewer-
tet werden? Der in den Fragen formulierte Vorwurf kann als Praxisvorwurf bezeichnet
werden, weil die politische Praxis ihr eigener Wertmaf3stab wird.

Die beiden bisher genannten Vorwiirfe weisen auf einen dritten Aspekt hin. Wird
ein normativer Mehrwert in dem Rekurs auf das Politische gesehen, welcher wieder-
um als unbestimmt problematisiert wurde, bleibt zunichst unklar, wie sich eine solche
Aufwertung des Unbestimmten denken und aushalten lisst. Um es in den Worten von
Rentsch zu wiederholen: Es muss kritisch hinterfragt werden, wie das Negative am
Negativen abzuschaffen ist, um daraus eine positive Negativitit zu entwickeln. Bisher
wurde nur angedeutet, dass sich aus dieser Position ein Eigenwert von Normativitit als
menschliche Fihigkeit ableiten lisst. Ob dies geniigt, um spezifische solidarische Ver-
haltensweisen zu erzeugen, oder ob nicht einfach das normativ Negative, z.B. Macht,
Herrschaft oder sogar Gewalt positiv besetzt wird, muss untersucht werden. Im Unter-
schied zum ersten Absatz geht es also nicht darum, ob sich iiberhaupt eine normati-
ve Position in postmoderner Sozialphilosophie finden lisst, sondern welche Folgen die
normative Aufwertung von Kontingenz mit sich bringt. Fithrt diese auch zu Selbstiiber-
schitzung und Intoleranz? Bedarf es stabilisierender, externer Faktoren wie 6konomi-
scher und sozialer Sicherheit, um Unsicherheit als Gewinn zu erfahren? Im Anschluss
an die problematisierte Rolle des Negativen bietet sich an, vom Negativismusvorwurf zu
sprechen.

Die so dargestellten Vorwiirfe finden sich in der einen oder anderen Form auch in
der aktuellen Demokratietheoriedebatte. Beispielsweise fragen Thiel und Volk, ob in
der dominanten Variante der Radikaldemokratie nicht die Rolle von (demokratischen)
Institutionen zu gering eingeschitzt wird. Sie sprechen deshalb von einem »Republi-
kanismus des Dissenses« (Thiel/Volk 2016) als alternativer politischer Theorie. Auch
Habermas lisst sich zu jenen Kritikern zdhlen, die trotz der Annahme einer radikal-
nachmetaphysischen Position zumindest noch einen angemessenen Modus, konkret
des rationalen Austauschs von Argumenten, als letzte Bastion gegen Ungewissheit
behalten wollen (Habermas 2014; Comtesse/Fliigel-Martinsen/Martinsen 2019). Fligel-
Martinsen dagegen merkt an, dass die Ontologisierung des Konfliktes bei Autor:innen
wie beispielsweise Mouffe zu Missverstindnissen fithrt. Er plidiert fiir eine Befra-
gung des Politischen, welche subversiv auf die bestehende Ordnung einwirke, sie
aber nicht beseitigen will (Fliigel-Martinsen 2017). Zu erwihnen ist auch Demirovi¢,
welcher bereits frith darauf verweist, dass die konstruktivistische Ausrichtung und
metasprachlichen Analysen von Politik ihre materialistischen Grundlagen vergessen

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=

45


https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Politik der Ungewissheit

(Demirovi¢ 2019). Was den Kritiken jedoch fehlt, ist, die unterstellte Normativitit einer
kontingenzsensiblen Praxis in den Blick zu nehmen.

Teil 111 der Arbeit wird sich deshalb jener Kritik annehmen. Im Gegensatz zu der
Studie Marcharts wird damit ein anderes Vorgehen eingeschlagen. Anstatt die Ansitze
zu einer gemeinsamen Form zu biindeln (hier Rorty, Bauman und Marchart), wird die
herausgearbeitete Argumentationsstruktur einer Kritik unterzogen. Das Interesse liegt
demnach nicht nur in der »richtigen« Rekonstruktion, sondern es wird davon ausge-
gangen, dass ein solches Verstindnis nur durch die Kritik der Ansitze geleistet werden
kann; ein Vorgehen, welches dem noch zu erérternden Selbstanspruch der Theorien
entspricht, wenn Kontingenzeinsicht in Selbstentfremdung und Selbstkritik iibersetzt
wird. Dies fordert auch dazu auf, methodisch das Vorgehen zu dndern. Wihrend die
Rekonstruktion in Teil IT auf Textexegese fokussiert ist, werden in Teil III die Annahmen
mit (kritischen) Gegenwartsanalysen hinterlegt. Es bedarf der Arbeit an der konkreten
historischen Situation, um den Gehalt des Kontingenzparadigmas einzuordnen.

Mit Riickblick auf die angestrebte Darstellung des Paradigmas lassen sich erneut drei
Fragestellungen formulieren. Erstens gilt es, die argumentative Logik des Zusammen-
hanges von Erkenntnis- bzw. Ontologiekritik zu hinterfragen, insbesondere, weil der
Angriff auf herkdmmliche Rationalititskriterien und Griinde die Autoren von Plausi-
bilisierung und Erkenntnis durch einen postrationalistischen Vernunftbegriff sprechen
lasst. Hier muss die vorliegende Kritik an der Postmoderne aufgearbeitet und erginzt
werden. Zu fragen ist: Was lisst sich aus Kontingenz als Primisse eigentlich »ableiten«?
Zweitens muss gefragt werden, welches Weltbild Kontingenzeinsicht erzeugt und ob je-
nes tatsichlich Hinweise fiir eine solidarischere und gerechtere Gesellschaft liefert. Was
ist, wenn die als Kontingenzbewiltigung diffamierten Versuche, wie das Aufkommen
des Rechtspopulismus, nicht eigentlich Resultat jenes angesprochenen Verstindnisses
von Kontingenzeinsicht sind? Untersucht werden soll, ob sich die aktuellen Entwick-
lungen, die gern als Riickkehr zum Fundamentalismus bezeichnet werden (Rechtspo-
pulismus, gefithlte Wahrheit etc.), nicht auch mit der Kontingenzthese, konkreter: der
Einsicht in Kontingenz, lesen lassen. Welche praktischen Folgen hat Kontingenzein-
sicht? Drittens gilt es, die extrahierte, auf Kontingenz bauende Form von Politik zu hin-
terfragen bzw. iiberhaupt zu problematisieren, ob sich von Politik noch sprechen lisst.
Wie ist der Diskurs um das Politische und die postfundamentalistische Philosophie an-
gesichts der gegenwirtigen Entwicklungen zu bewerten?

https://dol.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. - (=



https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

