
2. Zeitalter der Kontingenz

Joas’ Diagnose eines »Zeitalters der Kontingenz« zum weiteren Ausgangspunkt zu neh-

men, ist keine willkürliche Entscheidung. Sicherlich gibt es andere Begriffe, die geeig-

net sind, dem zu schildernden Zusammenhang Ausdruck zu verleihen.Genauso besteht

die Möglichkeit, bei Negativität zu bleiben und damit die Arbeit nicht durch zusätzliche

Begriffe zu verkomplizieren. Jedoch ist es der Begriff der Kontingenz, der spätestens

seit den 80ern zu einem Grundbegriff der Philosophie (Blumenberg, Koselleck, Luh-

mann) als auch Sozialphilosophie (Foucault, Rorty) geworden ist (vgl. Comtesse/Flügel-

Martinsen/Martinsen 2019: 11ff.).

Für diesen Vorrang gibt es Gründe, die bereits in der formalen oder logischen Be-

stimmung von Kontingenz zu finden sind. Allgemein bedeutet Kontingenz, dass etwas

weder notwendig noch unmöglich ist, und fußt damit auf einer doppelten Verneinung.

Ausgeschlossen wird zum einen das Unmögliche, zum anderen das Notwendige. Das

Problem ist, so Esposito, dass »jede eindeutige Bestimmung aufgrund einer der beiden

Negationen (x kann) […] notwendigerweise den Verweis auch auf die andere Negation

(x kann nicht) [impliziert] und […] deshalb auch eine Komponente von Unbestimmt-

heit [beinhaltet]« (Esposito 2012: 40). Folglich kann Kontingenz nur bestimmt werden

mit Bezug zu realen und konkreten Situationen, weil sich der Begriff einer bloß for-

mellen Bestimmung entzieht. Damit ist nach Makropoulos »Kontingenz weder onto-

logisch noch soziologisch eindeutig, weil systematisch ambivalent und historisch va-

riabel« (Makropoulos 1997: 14). Der Begriff ist nur im Wechselspiel zwischen Gründen

(Bestimmtheit) und Negation (Unbestimmtheit) zu erschließen.

Dieser Umstand führte dazu, dass die Debatten um Kontingenz heute weniger als

logische Debatten geführt werden, als dass der Term in das weitere Spektrumder Philo-

sophie und Soziologie1 Einzug gehalten hat.2 Kontingenz bezeichnet eine grundlegen-

de Form des Denkens, die spezifisch für die menschliche Weltwahrnehmung zu sehen

1 Deshalb ist Kontingenz vor allem in der soziologischen Forschung als Beschreibungskategorie auf-

gekommen (vgl. Luhmann 2015; Knöbl 2007; Holzinger 2007).

2 Makropoulos unterscheidet zudem mehrere Ebenen: Eine handlungstheoretische Perspektive in

Anschluss an Bubner und eine phänomenologische Ebene in Anschluss an Blumenberg (vgl. Ma-

kropoulos 1997: 16).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Politik der Ungewissheit

ist. In seiner Studie zur Moderne begreift Makropoulos Kontingenz deshalb als »Kate-

gorie sozialer Selbstproblematisierung und so [als] ein Reflexionsprodukt, das unauf-

löslich mit dem Selbst- und Weltbild einer Gesellschaft korrespondiert« (Makropoulos

1997: 14). Es ist neutral betrachtet der Bereich des Unbestimmten, der Raum der Mög-

lichkeiten, in dem Handeln zuallererst realisiert werden kann.; ein Raum, der je nach

Zeit und Ort unterschiedlich ausfällt. Toens und Willens sprechen in ihrem Sammel-

band zu Kontingenz und Politik treffend auch von »Welterfahrung« und »Weltverständ-

nis« (Toens/Willems 2012: 11). Sowohl die formale Notwendigkeit zum Konkreten als

auch die situative Selbstproblematisierung findet ihren Widerhall in unterschiedlichen

Arbeiten über die Formen von Kontingenzbewusstsein in der abendländischen Kultur-

geschichte, in der Moderne und Postmoderne zwar nur zwei Konstellationen ausma-

chen, jedoch zwei besondere,wie gezeigt werden soll (vgl. Blumenberg 2012;Wetz 1998).

Ein Überblick über solche historisch breit angelegten Studien lässt zwei Vorstellun-

gen von Kontingenz hervortreten, die in ihrer Logik von den meisten Autoren geteilt

werden: Erstens wird der Begriff mit dem Zufälligen gleichgesetzt. Zufällig meint je-

ne Dinge, die eintreten können, ohne dass sie dem menschlichen Zugriff unterliegen.

Oft wird deshalb auch von Beliebigkeit oder Unverfügbarkeit gesprochen. Dass etwas

anders sein kann, bedeutet immer auch, dass das Beabsichtigte oder Gewollte schei-

tern kann. Zugespitzt urteilt deshalb Wetz: »So nennt man gegenwärtig oft alles Un-

beabsichtigte, Unerwartete, Unberechenbare auch kontingent, außerdem das Wesen-

lose, Grundlose, Zwecklose und nicht zuletzt alle Unverfügbarkeiten unseres Lebens.«

(Wetz 1998: 81) Der alleinige Fokus auf das Ausgeliefertsein ist jedoch nur die eine Seite.

Nach Joas führt die Reduktion auf das Zufällige zu einem Missverständnis: Sie ist erst

Folge einer Dekonstruktion des Notwendigen und der Öffnung eines Raums des Mög-

lichen. Kontingenz heißt dementsprechend zweitens auch erweiterter Handlungsraum

oder, noch emphatischer ausgedrückt, Freiheit. Erst wenn es Optionen gibt, kann über-

haupt von »handeln« im Sinne von »sich entscheiden« gesprochen werden. Odo Mar-

quard unterscheidet deshalb zwischen dem »Beliebigkeitszufälligen«, dem, was Men-

schen beeinflussen können, und dem »Schicksalszufälligen« (Marquard 1986: 127), das

ihnen nur widerfährt. Die zweifache Zuordnung unterscheidet sich vor allem in ihrer

Bewertung. Während der Zufall als Gefahr und Bedrohung auftritt, ist die Möglichkeit

Symbol für freien Willen und menschliche Selbstbestimmung. Nur in diesem Zusam-

menspiel lassen sich die Bezüge zur Kontingenz verstehen. Makropoulos geht sogar so

weit, diesen »feinen, aber nicht unerheblichen Unterschied zwischen Veränderbarkeit

und Veränderlichkeit fast zu einer kategorialen Differenz aufzubauen« (Makropoulos

1998: 23).

Die Besonderheit des Verhältnisses von Moderne und Postmoderne lässt sich auf

die beiden Auffassungen von Kontingenz zurückführen. In den folgenden Kapiteln wird

deshalb zwischen Kontingenzbewältigung (2.1) und Kontingenzeinsicht (2.2) unterschieden.

Die Unterscheidung basiert auch auf der Schwerpunktsetzung der beiden Lesarten, soll

heißen, der Tendenz zu Unverfügbarkeit und dem damit verbundenen Wunsch nach

Kontrolle oder eben der Verfügbarkeit als Möglichkeit und Freiheit. Die Unterschei-

dung hilft zudem, Kritik anzudenken und nach der Kontingenz der Kontingenz (2.3) zu

fragen, um die es in Teil III der Arbeit gehen wird. Unterstrichen wird die Annahme,

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zeitalter der Kontingenz 37

dass sich Kontingenz zu einem »gesellschaftstypologischen Charakteristikum« (Makro-

poulos 1997: 18) verdichtet.

2.1 Kontingenzbewältigung

Bereits in dem Wechselspiel von Gründen und Negativität kam eine Bewegung zum

Ausdruck, die auf eine Überwindung des Unerklärbaren, des Uneindeutigen und Un-

bestimmten abzielt. Trotz aller Bemühungen ist es so, dass

Verlegenheit über die Unfähigkeit, uns selbst die Voraussetzungen für unsere Existenz

zu geben, Beunruhigung über die Kürze menschlichen Daseins, Bestürzung über die

eigene Entbehrlichkeit im Ganzen der Welt, Bekümmerung über die Last des Alltages

und Ratlosigkeit vor allem bei harten Schicksalsschlägen […] unvermeidlich Fragen er-

zeugt, die uns die Kontingenz unseres Lebens, die Unverfügbarkeit über Schicksalsfü-

gungen drastisch vor Augen führen und zum Bewusstsein bringen (Wetz 1998: 104).

Die Bewältigung von Kontingenz wird deshalb gern zum grundsätzlichen Modus

menschlicher Existenz aufgewertet – von kleinen Problemen im Alltag bis zu den

Großentwürfen der Ideengeschichte. Soziale Systeme,Weltbilder, Kultur,Wissenschaft

oder Technik, alle menschlichen Leistungen werden auf diesen Antrieb zurückgeführt.

Die Allgemeinheit dieserThese bedeutete natürlich nicht, dass die Bewältigung im-

mer in derselben Form stattfindet. Besonders ideengeschichtliche Arbeiten versuchen

für dieMenschheitsgeschichte unterschiedlicheModi zumarkieren und damit auch un-

terschiedliche Einteilungen vorzunehmen, beispielsweise Max Webers Differenz zwi-

schen durchrationalisierten und nicht durchrationalisierten Gesellschaften. Gleiches

gilt ebenso für Sigmund Freuds historische Stadien – Animismus, Religion und Wis-

senschaft (vgl. Freud/Erdheim 2005). Auffallend ist die meist klar gezogene Trennlinie

zwischen den »alten« Formen der Bewältigung, meist Mythos und Religion, und den

»neuen«, einsetzend mit der Moderne.

FürMythos und Religion gilt dabei der Vorrang einer Gesamtordnungsstruktur.Das

Unverfügbare ließ sich durch Einbindung in einenGesamtplan oder eine kosmologische

Ordnung verständlichmachen. Eswurde damit zwar nicht besser, aber zumindest nicht

mehr als sinnlos begriffen. Mit Geschichten und Metaphern wurden komplexe Bilder

geschaffen, die die unerklärlichen Erlebnisse oder die Allgegenwart von Leiden in ei-

nen wie immer gearteten Zusammenhang stellten. Blumenberg spricht deshalb von

der »Arbeit am Mythos« (Blumenberg 2011) oder »Entlastung vom Absoluten« (Mar-

quard 1998b) und Cassirer von »symbolbildender Kraft« (Cassirer 2010), die es schaffen,

durch die Einbeziehung des Unerklärlichen in die Ordnung des menschlichen Geistes

dem Schrecken des Ungewissen zu entfliehen. Kontingenzbewältigung wird in ihrer ar-

chaischen Form bereits maßgeblich mit der gedanklichen Welt identifiziert, in der die

daraus resultierenden sozialen Praktiken sekundär als Verfestigung des Denkgebäudes

dienen, wobei die geistige und emotionale Verarbeitung den Rahmen der konkreten

Lebensverhältnisse bildet. Das ist insbesondere auffällig für die Zeit des monotheis-

tisch geprägten Mittelalters, in dem die Ordnung der Stände, Berufe und Traditionen

der christlichen Ordnung entsprach. Nach dem Mythos gilt die Religion, so Lübbe, als

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Politik der Ungewissheit

erweiterte Form der Kontingenzbewältigung.3 Beide zählen zu den essentiellen Modi

des Umgangs mit Kontingenz in der Kulturgeschichte.

Weil es an dieser Stelle nicht um eine Studie der »alten« Formen gehen soll, reicht

es, auf einen Bruch hinzuweisen. Nach Joas spielte sich ein dramatischer semantischer

Wandel ab, »als die neuzeitliche wissenschaftliche Revolution das Bild eines wohlge-

ordneten Kosmos durch das eines kausal determinierten Universums ersetzte, das von

Naturgesetzen wie ein Uhrwerk regiert werde« (Joas 2012: 34). Ab diesem Moment war

es unmöglich, in der Harmonie des Kosmos oder der Ordnung Gottes Ruhe zu finden.

Kontingenz trat, wie in dem einleitenden Teil beschrieben, explizit als Zufall und als

Möglichkeit auf. Wie die Ausführungen zur »Moderne« oder »Zeitalter der Gründe«

verdeutlichten, muss der neue Umgang als Befreiungsprozess gelesen werden. Die er-

kennbare Ordnung der Natur ermöglichte, in diese einzugreifen, sie zum Gegenstand

menschlichen Handelns zu machen. So wurden die erkenntnistheoretischen Verfahren

zu den neuenModi der Bewältigung.Der dementsprechend gesetzte Fokus radikalisier-

te die Geschwindigkeit der Ausweitung von Kontingenzbereichen, gleichzeitig brachten

»immer neue Wellen der Einsicht in die Kontingenz der menschlichen Existenz freilich

auch immer neueMittel der Kontingenzverdrängung etwa inGestalt teleologischer oder

evolutionistischer Geschichtsphilosophien« (ebd.) hervor.

Abseits dieser demMythos und der Religion nahen Strategien schlägt Markopoulos

vor, die Idee des Fortschritts als neuen Modus der Rettung zu begreifen. Die Belastung

durch die sich erweiternden Möglichkeitsräume wird eingehegt durch die Hoffnung

auf zukünftige Verbesserungen. Zwar wird dadurch die Unverfügbarkeit nicht aufge-

hoben, aber der Glauben an die Möglichkeit einer besseren Welt spendet Trost (vgl.

Makropoulos 1997: 20ff.). Die Vorstellung einer Steuerbarkeit der Natur und der Künst-

lichkeit der gesellschaftlichen Ordnungen setzte die Hoffnung frei, diese auch zum ei-

genen Wohlbefinden beeinflussen zu können. Allerdings, so Markopoulos, wurde diese

Situation »von Anfang an auch als akute Orientierungslosigkeit und bodenlose Unsi-

cherheit« (ebd.: 29) erfahren. Jene Erfahrungen bildeten den großen Antrieb, der den

Grundstein für die fatalen Entwicklungen der Moderne legte. Die alte Idee der »homo-

genen Wirklichkeit« wurde nicht aufgegeben; vielmehr wurde in dem neuen Möglich-

keitsraum versucht, diese selbst zu realisieren mit »einer selbstmächtig geschaffenen

Kulturwelt, die alle Naturwelt überbieten soll« (ebd.: 31). Für die Neuzeit gilt folgend,

dass sie als »Kontingenzbegrenzung durch gezielte Kontingenznutzung« (ebd.: 32) be-

griffen werden kann.

Das so Dargelegte schließt an die Schilderungen der letzten Kapitel an. Die »Auf-

weichung« der Gründe, verstanden als Fokus auf die »Suche« als auch der unter Nega-

tivität geschilderte Fokus auf sozialphilosophische Fragen beschreiben die Säkularisie-

3 Lübbe beschreibt die Funktion von Religion folgendermaßen: »Religion ist Kontingenzbewälti-

gungspraxis handlungssinntranszendenter Kontingenzen« (Lübbe 1998). Damit ist gemeint, dass

Religion für die schlimmsten Abstürze des Lebens, den Tod, die Trennung, nicht etwa Trost, son-

dern eine FormdesHandelns bietet, die denUmgangmit solchenKatastrophenüberhaupt ermög-

licht. Die Strategien der Kontingenzbewältigung schließen gewissermaßen an die theologische

Frage der sogenannten Theodizee an, d.i. die Frage, wie Gott gleichzeitig allgütig und allmächtig

gedacht werden kann in einer Welt des Übels (vgl. Ramin 2017: 41-59).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zeitalter der Kontingenz 39

rung von Kontingenzbewältigung hin zu Organisation und Begründung des Sozialen.

Die neu errungenen Freiheiten forderten neue Formen der Mitbestimmung als auch

der Organisation einer »Fülle der Widerfahrnisse aus der Freiheit der anderen heraus«

(Joas 2012: 34). Die Organisation der gemeinschaftlichen Lebenswelt wurde zur selbst-

mächtig realisierten Kontingenzbewältigung. Politik galt als der zwar alte, aber nun

zentrale Modus der Kontingenzabwehr. Das zeigt sich insbesondere in dem Selbstver-

ständnis der abendländischen politischen Philosophie als beschriebene Form der Ord-

nungsbegründungen.Die Frage nach demPolitischen ist vonBeginn an eine Suche nach

den Möglichkeiten stabilen, friedlichen und andauernden Zusammenlebens. Es ist die

Frage, wie wir gemeinsam leben wollen und wie sich diese Entscheidung in Verbind-

lichkeiten übersetzen lässt, die einerseits anerkannt und andererseits notfalls legitim

durchgesetzt werden können. Die dieser Suche zugrunde liegende Motivation ist, wie

ein Blick in die Ideengeschichte zeigt, ein Wunsch nach Ordnung und Sicherheit.

Weil schon mehrfach auf diesen Tatbestand hingewiesen wurde, reicht es an dieser

Stelle, einen besonderen Ausschnitt zu betonen, der für die Frage der Kontingenz und

die Fragestellung der Arbeit gewinnbringend ist. Bis heute, so behaupten Toens und

Willems, wird in der politischen Theorie und Politikwissenschaft »Kontingenz eher als

Bedrohung denn als Herausforderung« (Toens/Willems 2012: 12) wahrgenommen. In

der politischen Theorie gilt dabei besonders die sogenannte »Ritterschule« als Weg-

bereiter der Etablierung von Kontingenz als politischem Grundbegriff. Der Name lei-

tet sich ab von politisch und kulturphilosophisch konservativen Autoren, die sich im

Kreis des in Münster tätigen Philosophen Joachim Ritter befanden. Dieser war vor al-

lem bekannt für seine liberale Hegelinterpretation, in welcher die Moderne durch ih-

re Befreiungs- und Fortschrittsideale in Konflikt mit den Weltbildern einer »homoge-

nen Wirklichkeit« geriet. Die Folge war eine Entzweiung zwischen der Sinnhaftigkeit

menschlichen Daseins und den Herausforderungen der Lebenswelt. Mit Fokus auf ge-

schichtsphilosophische Fragen versuchte der Ritterkreis jener Entzweiung nachzuge-

hen. Aus kritischer Perspektive wurde auf die Kontingenz von Geschichts- und Welt-

bildern verwiesen, gleichzeitig aber deren Notwendigkeit für die menschliche Existenz

betont. In unterschiedlichen Formen kam Politik, Kultur oder Religion die Aufgabe ei-

ner Kompensation dieser Entzweiung zu. Die Zuschreibung des Konservatismus folgte

besonders aus der Vorsicht gegenüber den neuzeitlichen Kompensationsmechanismen

von Kontingenz, beispielsweise politischen Ideologien. In einem großen Sammelband

zu Kontingenz, welcher das Ergebnis der Forschungsgruppe »Poetik und Hermeneu-

tik« war, vertritt Marquard die Meinung, dass vor allem die Erfahrung des von uns

Nicht-Beinflussbaren, in seiner Terminologie das »Schicksalszufällige«, tonangebend

ist: »Wir Menschen sind stets mehr unsere Zufälle als unsere Wahl« (Marquard 1986:

127). Dem folgt auch ein anderer prominenter Vertreter der Ritterschule: Nach Lübbe

gehört zumUmgangmit dem Zufall und Schicksal eine »Kontingenzerfahrungskultur«,

beispielsweise in Form von Religion. Der Verweis auf die Ritterschule fällt deshalb, weil

es den Hinweis ermöglicht, dass die Beschäftigung mit Kontingenz nicht erst jenem

Theoriefeld zukommt, welches im folgenden Abschnitt behandelt werden soll und die

Grundlage dieser Arbeit liefert. Zudem steht die Schule symbolisch für den Fokus auf

den Bedeutungsaspekt des Zufalls als Bestandteil des Kontingenzbegriffes.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Politik der Ungewissheit

So gilt bis heute, dass eine Vielzahl an Bewältigungsstrategien nebeneinander exis-

tiert und bei aller Dominanz der »neuen« Formen die »alten« nicht verschwinden, wie

insbesondere der Diskurs über die Wiederkehr der Religion zeigt. Vielleicht haben die

bereits erwähnten Diagnosen der Postmoderne mit ihrem Fokus auf Mehrdeutigkeiten

und Ungewissheiten das Bedürfnis sogar radikalisiert. Gerade die in den letzten Jah-

ren vorwurfsvoll geführte Debatte um den Relativismus dient als Sinnbild eines zwar

gestiegenen Bewusstseins für Kontingenz, jedoch gleichzeitig auch für die Probleme,

die mit diesen einhergehen, vom Verlust der Werte bis zu dem Wunsch nach autoritä-

rer Führerschaft. Grund dafür ist laut Bubner, dass das »Auch-anders-sein-können […]

einen Zustand des Ausgeliefertseins [schafft], der so vieles impliziert, daß wir dessen

nie und nimmer Herr werden können« (Bubner 1998: 7). Kontingenz avanciert folgend

zum Dauerproblem, dessen Belastungen es zu entkommen gilt.

2.2 Kontingenzeinsicht

Interessanterweise sind es nicht die unter Kontingenzbewältigung angerissenen Au-

tor:innen und Forschungsgebiete, mit denen Kontingenz als Grundterminus verbun-

den wird, sondern Arbeiten, die einem ganz anderen Spektrum als dem konservativen

und kulturphilosophischen entspringen. So schreibt Marchart, dass der Kontingenz-

begriff als das zentrale Symbol eines neuen Paradigmas fungiert, »das im anglo-ame-

rikanischen Raum als anti-foundationalism (Rorty) oder post-foundationalism (Butler)

bezeichnet wird« (Marchart 2001: 6). Und ähnlich heißt es dann in Politik und Kontin-

genz: »Fragen der Kontingenz als des ambivalenten Bereiches der Unbestimmtheit und

des Möglichen sind spätestens seit Richard Rortys Kontingenz, Ironie, Solidarität (1989)

aus dem internationalen philosophischen Diskurs zur Moderne nicht mehr wegzuden-

ken« (Toens/Willems 2012: 11). Das gilt auch für Publikationen im Bereich der politi-

schen Philosophie, wie beispielsweise das Handbuch zur radikalen Demokratietheorie her-

vorhebt (Comtesse/Flügel-Martinsen/Martinsen 2019). Der auf Kontingenz bezogene

Grundgedanke lautet, dass das Politische erst dann ersichtlich wird, »wenn die Ord-

nung der Herrschaft und der Verteilungsprozesse unterbrochen und die zugrunde lie-

gende Kontingenz dieser Ordnung und ihrer Verteilungen offengelegt wird« (Bedorf/

Röttgers 2010: 25).

Die bisher aufgelisteten Autor:innenen und Werke sind dabei nur paradigmatische

Beispiele, in denen Kontingenz eine prominente Stellung einnimmt. Das Konzept fin-

det sich in unterschiedlichen Teilbereichen der Philosophie.4 Besonders heraus sticht

4 Eine noch nicht vorliegende umfängliche Textexegese würde wohl zeigen, dass das Kontingenz-

theorem vom Poststrukturalismus (Louis Althusser, Jean Baudrillard, Judith Butler, Gilles Deleu-

ze, Félix Guattari, Michel Foucault, Jacques Lacan, Ernesto Laclau, Jean-François Lyotard, Cornelius

Castoriadis, Chantal Mouffe, Jacques Rancière, Slavoj Žižek) über Dekonstruktion (Jacques Der-

rida, Julia Kristeva), Neopragmatismus (Richard Rorty, John Dewey und im weiteren Sinn Hilary

Putnam und Donald Davidson), in Teilen der Hermeneutik (Umberto Eco, Gianni Vattimo, Pier Al-

do Rovatti), Ästhetiktheorie (Wolfgang Welsch, Martin Seel, Christoph Menke) sowie Soziologie

(Alaine Touraine, Daniel Bell, Zygmunt Bauman) prägend ist. Nicht zu vergessen die mittlerweile

zahlreiche auf den Autoren aufbauende, weiterführende Literatur zu diesem Bereich.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zeitalter der Kontingenz 41

dabei die sozialphilosophische Lektüre um die Konzepte des »Politischen«, der »Radi-

kaldemokratie«, der »Politischen Differenz« als auch der »Genderforschung«. Dieser

Fokus ist in Anschluss an die bisherigen Ausführungen auch nicht verwunderlich, sind

Kontingenztheoreme eng mit politischen Emanzipationsbemühungen verbunden. Ein

Indiz für die weitläufige Prominenz bildet auch die konzeptionelle Ausrichtung von

Tagungen und Sammelbänden in diesem Bereich. Meistens wird unter Annahme einer

zugrunde liegenden Logik der Kontingenz diese in noch unbekannten Themengebie-

ten als auch bei noch nicht inkludierten Autor:innen nachgewiesen.5 Insofern bestätigt

sich bereits die Paradigmenthese.

Mit Rückblick auf den Abschnitt zur Zeitdiagnose bietet sich an, den zwar unbelieb-

ten, aber am meisten verbreiteten Begriff der Postmoderne als Über- oder Containerbe-

griff zu verwenden. Das hat, wie zu sehen war, gute Gründe: Der Fokus auf Phänomene

der Ambiguität, Ambivalenz, Indifferenz als auch Kontingenz leitet nicht nur das For-

schungsinteresse, sondern ist Leitbild einer »Welt des radikalen Pluralismus« (Zima

2016: 69), die im Ideal eines demokratisch zu organisierenden Zusammenlebens mün-

det und die modernen Pluralismusforderungen noch radikalisiert. Dahinter lassen sich

grob zwei gemeinsame methodische Grundeinstellungen entdecken. Zum einen radi-

kale Kritik der Erkenntnis, die skeptisch gegenüber jeder Form von Wahrheit und auf das

»Erkennen« von Täuschung, Unordnung oder Irrationalität konzentriert ist. Der Per-

spektivismus kann nur in pluralisierte Erkenntnisformen münden, deren Neutralität

und Objektivität angezweifelt werden. Zum anderen folgt daraus eine Umkehrung der

Ontologie, soll heißen, eine Abkehr von Substanzontologie zu einer Ontologie der Bewe-

gungen. Auf beide Phänomene wird in der Arbeit noch näher eingegangen, sie werden

aber hier bereits als Grundlage festgehalten. Damit scheinen alle, um erneut Marchart

zu folgen,

dieselbe Kontingenzerfahrung zu theorisieren und schließen sich in diesem Sinne –

bei allen sonstigen Unterschieden – zu einem Horizont zusammen, der durch die Ab-

lehnung von Totalitäts- und Grundlegungsfiguren gekennzeichnet ist, die ihr positives

Korrelat wiederum imKontingenzbegriff findet als dempositiv austheorisierten Platz-

halter für die Dimension des abwesenden Grundes. (Marchart 2001: 6)

Zwar sind solche Erfahrungen schon immer Bestandteil menschlicher Welterfassung

und keinemoderne oder postmoderne Erfindung, jedoch gibt die Paradigmenthese An-

lass, eine Veränderung zu markieren. Es ist, mit Makropoulos gesprochen,

eine historische Varianz, deren analytische Integration die sozialwissenschaftliche

Verwendung des Kontingenztheorems überhaupt erst über das Niveau der Trivialität

hinaushebt, indem sie das Kontingenztheorem auf soziale Möglichkeitshorizonte

bezieht und so zum gesellschaftstypologischen Charakteristikum verdichtet. (Makro-

poulos 1997: 18)

5 Beispielhaft ist der Sammelband Das Politische und die Politik (Bedorf/Röttgers 2010) oder die

DVPW Herbsttagung 2017 in Hannover: »Das Politische (in) der Politischen Theorie« sowie die

Tagung »Ontologien des Politischen im Widerstreit. Analyse und Diskussion einer Debatte« des

Bereichs »Politische Theorie« des Instituts für Politikwissenschaft (UniversitätWien) und des Teil-

projekts B05 »Emotionsrepertoires imWandel« des SFB 1171 Affective Societies (FU Berlin).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Politik der Ungewissheit

Die Feststellung von Kontingenz ist nicht einfach nur eine bessere deskriptive Aufarbei-

tung, sondern es wird mit jener auch, wie mit Lyotard schon angedeutet, ein Gewinn

verbunden. Sichtbar wird, wie Flügel-Martinsen in seiner Einordnung des radikalde-

mokratischen Diskurses in das Projekt der Moderne betont, dass postmoderne Kritiken

zwar »Einwände gegen das universalistische Selbstverständnis der Moderne und die

für es zentrale Kategorie des autonomen Subjektes formulieren, dabei aber selbst wie-

derum auf ein anderes, plurales Verständnis der Moderne zulaufen« (Flügel-Martinsen

2019: 717). Auch die anfänglich gezogene Linie zwischen Unverfügbarem und Verfügba-

rem deutet an, dass Kontingenz die Möglichkeit bietet, normativ-positiv interpretiert

zu werden. Nicht umsonst wurde als entscheidender Unterschied zwischen Moderne

und Postmoderne nicht nur das Bewusstsein einer Situation der Unsicherheit und Un-

wissenheit ausgemacht, sondern der Umgang mit dieser. Kontingenz sollte der Schrecken

geraubt werden. Sie galt nicht mehr als Bedrohung, sondern als Chance aufzufassen,

oder wie Kodalle es in Bezug auf Blumenberg formuliert: Es galt »im Nichtbesitz von

Wahrheit die größere Annäherung an die Befreiung des Menschen zu sehen« (Kodalle

1988: 34).

Die Darstellung der in Kontingenz gesetzten »Hoffnung« findet dabei in mehreren

Versionen statt. So wird grundsätzlich ein toleranteres, solidarischeres und gerechteres

Miteinander als auch Gesellschaftsmodell vorgestellt, weil unter dem Kontingenzpara-

digma die Ausschlüsse rationalisierter und fundierter Ethiken als auch Gesellschafts-

modelle vermieden werden können. Wo nicht nur eine Meinung gilt, werden, verein-

facht gesprochen, auch andere Meinungen gehört. Des Weiteren erhofft man sich ein

größeresMaß an Inklusion und damit auch eine stärkere Legitimation vonDemokratie.

Wo es nur Meinungen gibt, können Entscheidungen nur über Einbeziehung dieser und

eines gemeinschaftlichen Entscheidungsprozesses stattfinden. Mit Schubert gespro-

chen: »Die Einsicht in die Kontingenz verpflichtet auf universalistisches politiktheore-

tisches Sprechen, denn das Bewusstsein der Partikularität der eigenen Position führt

zur Einsicht in die Notwendigkeit von politischem Pluralismus.« (Schubert 2017) Tole-

ranz, Solidarität, Partizipation und Emanzipation sind die Schlagwörter einer solchen

Debatte. Es wundert deshalb auch nicht, dass Kontingenz vor allem in der politischen

Philosophie als Beschreibung des genuin Politischen als dem Bereich der notwendig

gemeinschaftlichen Aushandlung Einzug gehalten hat. Folglich liegt Kontingenz ein

freiheitliches Ideal zugrunde, das in der bisher etablierten Differenz von dem Unver-

fügbaren und dem Verfügbarem auf Letzteres fokussiert ist. Erneut verkürzt: Wo alles

menschengemacht ist, ist es von diesen auch veränderbar und verbesserbar. Hier steht

nicht die Bedrohung von Kontingenz, sondern die Möglichkeit im Mittelpunkt.

Diese ganzen Annahmen lassen sich noch verkomplizieren. Was durch Kontingenz

zum Ausdruck kommt, ist eine spezifische Form der Rationalität, ein, wie Rentsch es

nennt,

postdogmatisches und posttraditionalistisches Vernunftverständnis, das einerseits

essentialistische, substanzontologische und remythisierende Ansätze ebenso zurück-

weist wie jede deren Stelle beanspruchende szientistische und funktionalistische

Ersatzmetaphysik, das andererseits aber weit zurückreicht in die Genesis der okziden-

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zeitalter der Kontingenz 43

talen Rationalität: zum biblischen Bilderverbot, zum sokratischen Nichtwissen und

zu den Traditionen negativer Theologie. (Rentsch 2000: 15)

Diese Denkform zeigt, dass es nicht einfach um eine Überbetonung der Möglich-

keitsebene von Kontingenz geht, sondern, dass ebenso die Unverfügbarkeitsebene als

Erkenntnis- und Verstehensquelle hinzuzuziehen ist. Das Kapitel zur Negativität (1.2)

hatte zum Zweck, diese Form des Denkens einsichtig zu machen, weil Sinndeutung

und Bedeutung als auch die Begründung des Normativen nur über die Einsicht in das

Negative, Fehlende und Unverfügbare gelingen kann. Denn, so kann mit Rorty gesagt

werden, auch »wenn wir alle wahren Beschreibungen unser selbst kennen, [wissen wir

noch nicht], was wir damit anfangen sollen« (Rorty 2012a: 419).

Folgend lässt sich noch ein weiterer Zusammenhang herstellen: Kontingenz ist in

den eben angerissenen Theorien zu verstehen als Einsicht, als, wie Rentsch es nennt,

»dianoetischer Terminus«. Daher lautet die These: Kontingenzeinsicht ist nicht einfach

»terminus technicus«, sondern der normative Grundbegriff postmoderner Sozialphilosophie.

Ziel der vorliegenden Studie ist es, diese Einsicht zu erörtern und darzustellen.

Drei zentrale Fragestellungen sind dabei zu beachten. Erstens gilt es, die These zu be-

stätigen, dass Kontingenz für den als »postmodern« definierten Diskurs als paradig-

matische Grundlage fungiert. Dazu wird es notwendig sein, konkret an den Arbeiten

Rortys, Baumans und Marcharts deren Kritik an der klassischen Moderne und damit

deren theoretische Grundlagen zu rekonstruieren. Gibt es methodische und wissen-

schaftstheoretische Annahmen, die von allen geteilt werden? Zweitens gilt es, die Fol-

gen dieser Annahmen nachzuvollziehen. Es muss gefragt werden, wie die Erosion von

Gründen und damit die Einsicht in Kontingenz zu Werten wie Solidarität, Toleranz,

Freiheit und Pluralismus führt. Wie wird das andere, plurale Verständnis der Moderne

konzipiert? Hier steht insbesondere der Zusammenhang zwischen Weltbild und Pra-

xis im Mittelpunkt. Wie sollte Kontingenzeinsicht vorgestellt werden? Drittens bleibt

zu fragen, welche Form von gemeinschaftlichem Zusammenleben, welche Form von

Politik darauf aufbauend formuliert wird. Der beschriebene Fokus auf Praxis und So-

zialphilosophie legt nahe, dass die Kontingenzthese eine »eigene« Form des Politischen

hervorbringt, dessen Struktur es zu explizieren gilt.Was also ist das Neue und die Logik

postmoderner Sozialphilosophie?

Die so dargestellte Verbindung zwischen Erkenntnis- und Ontologiekritik, Kontin-

genzeinsicht und dem Politischen bildet den roten Faden der Arbeit, dem zentral in Teil

II nachgegangen wird. Bis auf Marcharts Rekonstruktion des »französischen Linkshei-

deggerianismus« (Marchart 2016: 59ff.) sowie mehreren Bänden zum Thema Radikal-

demokratie (vgl. Comtesse/Flügel-Martinsen/Martinsen 2019; Flügel-Martinsen 2020)

und dem Politischen (vgl. Bedorf/Röttgers 2010) liegen solche Studien nur in begrenz-

temMaße vor und setzen dabei Kontingenzeinsicht meist stillschweigend als Prämisse

voraus. Ist es möglich, diese näher zu bestimmen, kann somit ein entscheidender Bei-

trag zur »Begründung« postmoderner Sozialphilosophie geleistet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Politik der Ungewissheit

2.3 Das Problem: Die Kontingenz der Kontingenzeinsicht

Bei dem aufmerksamen Leser wird der eben genannte Mehrwert der Studie, aufbauend

auf die bisherigen Einlassungen, womöglich zu Irritation geführt haben. Eine stabilere

»Begründung« postmoderner Sozialphilosophie scheint deren bisher knappen Darstel-

lung zu widersprechen. Fußte sie nicht gerade darauf, keine sicheren Begründungen

anzuerkennen? War sie nicht erst das Ergebnis von Entgründungsbewegungen, von

Negativitätserfahrungen und Einsicht in Kontingenz?

Philosophie, sowurde einleitend hervorgehoben, hatmit zwei Tendenzen zu ringen:

Auf der einen Seite steht ihr Interesse an Grundfragen, auf der anderen Seite die Dar-

stellung desMangelhaften oder Schwer-Darstellbaren. Die einführenden Kapitel hatten

zum Ziel, die Gleichzeitigkeit dieser Bewegung deutlich zu machen, denn eine Feststel-

lung, die in Bezug auf dasThema zutage tritt, ist das Zusammenfallen von Grundfragen

und Fragwürdigkeit in der eingeführten Terminologie von Grund und Negativität. Die-

selbe Schwierigkeit gilt auch für den für diese Konstellation eingeführten Begriff der

Kontingenz und folglich auch für aus diesem zu ziehende Konsequenzen. Die Theo-

retisierung des Grundlosen scheint intuitiv die Suche nach Gründen, eine Herleitung

bestimmter »Folgen« aus Kontingenz, sinnlos zu machen. Die Kontingenz der Kontingenz

stellt die Arbeit vor besondere Herausforderungen.

Schon zum Thema Gründe fiel auf, dass, egal ob man heute von einer erneuten

Anerkennung der Mehrdimensionalität von Gründen oder deren Einengung auf ihre

soziale Funktion spricht, eine Differenzierung zwischen Art und Qualität von Gründen

schwierig geworden ist. Übrig bleibt, wenn überhaupt, die Beurteilung über die Frage

nach ihrem Funktionieren, ob sie überzeugend sind oder eben nicht. Diese theoretische

Konstellation spiegelt sich in Debatten wider, die seit mehreren Jahren unter Begriffen

wie Werteverfall, Relativismus, Beliebigkeit oder auch Postfaktizität geführt werden.

Beklagt wird, was Boghossian »Gleichwertigkeitsdoktrin« (Boghossian 2015: 10) nennt,

also die potentielle Indifferenz in der Qualität von Gründen. Um es klarer zu formulie-

ren: Es besteht die Frage, wie sich Pluralismus als richtige Position, vielleicht sogar als

Wahrheit behaupten kann, ohne die eigenen pluralistischen Ansprüche zu untergraben.

Ist der Aussage von Rüdiger über das postmoderne Denken zuzustimmen, dass

nicht ein bestimmter emanzipatorischer Gehalt dekonstruiert [wird], nicht die Ideale

im Prozess der Verflüssigung erstarrter Vernunftstrukturen [untergehen], sondern das

Fundament, auf dem sie gründen, der Modus, mit dem sie sich rechtfertigen, und die

Methode, mit der sie sich durchzusetzen trachten (Rüdiger 1996: 14f.),

bleibt offen, wie der »neue« Modus zu denken ist. Dieses Problem kann als Normati-

vitätsvorwurf bezeichnet werden, weil er darauf abzielt, wie sich unter Kontingenz ein

normativer Maßstab berechtigterweise einnehmen lässt.

Eine solche Kritik ist die verkürzte Version eines Problems, welches sich bereits im

Abschnitt zur Negativität zeigte. Ist es das Ziel, die These der Kontingenzeinsicht kri-

tisch zu befragen, dann funktioniert dies nur, wenn Kontingenz als Eigenwert, als nor-

mative Kategorie ernst genommen wird. Dieser Fokus deutete sich bereits unter dem

Kapitel »Suche nach Gründen« durch die Reduzierung der Suche auf sich selbst an.

Und im Abschnitt zur Negativität wurde deutlich, dass der Mangel an absoluten Grün-

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zeitalter der Kontingenz 45

den mit Verweis auf gemeinschaftliche Praxis kompensiert wird. Weil aber die Praxis

mit dem Politischen identifiziert wird, ist das Politische der Ausweg und – polemisch

formuliert – die Rettung aus dem Mangel. Mehrere Fragen und Vermutungen stellen

sich folgend ein: Was heißt eigentlich »politisch« oder »politisch-Sein«? Handelt es sich

allein um einen Modus der Kritik und folgend des gesellschaftlichen Konfliktes oder

lässt sich die Praxis auch genauer bestimmen (als Verfahren, Institution etc.)? Wenn

politisch-Sein ein Eigenwert zukommt, dadurch eine Entscheidung zur richtigen Ent-

scheidung wird, besteht dann nicht die Gefahr einer Überbewertung des Politischen?

Besteht nicht die Gefahr, dass, wie es in gegenwärtigen populistischen Bewegungen zu

sehen ist, die bloße Fähigkeit der Darstellung und das Durchsetzen zu sehr aufgewer-

tet werden? Der in den Fragen formulierte Vorwurf kann als Praxisvorwurf bezeichnet

werden, weil die politische Praxis ihr eigener Wertmaßstab wird.

Die beiden bisher genannten Vorwürfe weisen auf einen dritten Aspekt hin. Wird

ein normativer Mehrwert in dem Rekurs auf das Politische gesehen, welcher wieder-

um als unbestimmt problematisiert wurde, bleibt zunächst unklar, wie sich eine solche

Aufwertung des Unbestimmten denken und aushalten lässt. Um es in den Worten von

Rentsch zu wiederholen: Es muss kritisch hinterfragt werden, wie das Negative am

Negativen abzuschaffen ist, um daraus eine positive Negativität zu entwickeln. Bisher

wurde nur angedeutet, dass sich aus dieser Position ein Eigenwert von Normativität als

menschliche Fähigkeit ableiten lässt. Ob dies genügt, um spezifische solidarische Ver-

haltensweisen zu erzeugen, oder ob nicht einfach das normativ Negative, z.B. Macht,

Herrschaft oder sogar Gewalt positiv besetzt wird, muss untersucht werden. Im Unter-

schied zum ersten Absatz geht es also nicht darum, ob sich überhaupt eine normati-

ve Position in postmoderner Sozialphilosophie finden lässt, sondern welche Folgen die

normative Aufwertung von Kontingenzmit sich bringt. Führt diese auch zu Selbstüber-

schätzung und Intoleranz? Bedarf es stabilisierender, externer Faktoren wie ökonomi-

scher und sozialer Sicherheit, um Unsicherheit als Gewinn zu erfahren? Im Anschluss

an die problematisierte Rolle des Negativen bietet sich an, vom Negativismusvorwurf zu

sprechen.

Die so dargestellten Vorwürfe finden sich in der einen oder anderen Form auch in

der aktuellen Demokratietheoriedebatte. Beispielsweise fragen Thiel und Volk, ob in

der dominanten Variante der Radikaldemokratie nicht die Rolle von (demokratischen)

Institutionen zu gering eingeschätzt wird. Sie sprechen deshalb von einem »Republi-

kanismus des Dissenses« (Thiel/Volk 2016) als alternativer politischer Theorie. Auch

Habermas lässt sich zu jenen Kritikern zählen, die trotz der Annahme einer radikal-

nachmetaphysischen Position zumindest noch einen angemessenen Modus, konkret

des rationalen Austauschs von Argumenten, als letzte Bastion gegen Ungewissheit

behalten wollen (Habermas 2014; Comtesse/Flügel-Martinsen/Martinsen 2019). Flügel-

Martinsen dagegen merkt an, dass die Ontologisierung des Konfliktes bei Autor:innen

wie beispielsweise Mouffe zu Missverständnissen führt. Er plädiert für eine Befra-

gung des Politischen, welche subversiv auf die bestehende Ordnung einwirkt, sie

aber nicht beseitigen will (Flügel-Martinsen 2017). Zu erwähnen ist auch Demirović,

welcher bereits früh darauf verweist, dass die konstruktivistische Ausrichtung und

metasprachlichen Analysen von Politik ihre materialistischen Grundlagen vergessen

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Politik der Ungewissheit

(Demirović 2019). Was den Kritiken jedoch fehlt, ist, die unterstellte Normativität einer

kontingenzsensiblen Praxis in den Blick zu nehmen.

Teil III der Arbeit wird sich deshalb jener Kritik annehmen. Im Gegensatz zu der

Studie Marcharts wird damit ein anderes Vorgehen eingeschlagen. Anstatt die Ansätze

zu einer gemeinsamen Form zu bündeln (hier Rorty, Bauman und Marchart), wird die

herausgearbeitete Argumentationsstruktur einer Kritik unterzogen. Das Interesse liegt

demnach nicht nur in der »richtigen« Rekonstruktion, sondern es wird davon ausge-

gangen, dass ein solches Verständnis nur durch die Kritik der Ansätze geleistet werden

kann; ein Vorgehen, welches dem noch zu erörternden Selbstanspruch der Theorien

entspricht, wenn Kontingenzeinsicht in Selbstentfremdung und Selbstkritik übersetzt

wird. Dies fordert auch dazu auf, methodisch das Vorgehen zu ändern. Während die

Rekonstruktion in Teil II auf Textexegese fokussiert ist, werden in Teil III die Annahmen

mit (kritischen) Gegenwartsanalysen hinterlegt. Es bedarf der Arbeit an der konkreten

historischen Situation, um den Gehalt des Kontingenzparadigmas einzuordnen.

Mit Rückblick auf die angestrebte Darstellung des Paradigmas lassen sich erneut drei

Fragestellungen formulieren. Erstens gilt es, die argumentative Logik des Zusammen-

hanges von Erkenntnis- bzw. Ontologiekritik zu hinterfragen, insbesondere, weil der

Angriff auf herkömmliche Rationalitätskriterien und Gründe die Autoren von Plausi-

bilisierung und Erkenntnis durch einen postrationalistischen Vernunftbegriff sprechen

lässt. Hier muss die vorliegende Kritik an der Postmoderne aufgearbeitet und ergänzt

werden. Zu fragen ist: Was lässt sich aus Kontingenz als Prämisse eigentlich »ableiten«?

Zweitensmuss gefragt werden, welches Weltbild Kontingenzeinsicht erzeugt und ob je-

nes tatsächlichHinweise für eine solidarischere und gerechtere Gesellschaft liefert.Was

ist, wenn die als Kontingenzbewältigung diffamierten Versuche, wie das Aufkommen

des Rechtspopulismus, nicht eigentlich Resultat jenes angesprochenen Verständnisses

von Kontingenzeinsicht sind? Untersucht werden soll, ob sich die aktuellen Entwick-

lungen, die gern als Rückkehr zum Fundamentalismus bezeichnet werden (Rechtspo-

pulismus, gefühlte Wahrheit etc.), nicht auch mit der Kontingenzthese, konkreter: der

Einsicht in Kontingenz, lesen lassen. Welche praktischen Folgen hat Kontingenzein-

sicht? Drittens gilt es, die extrahierte, auf Kontingenz bauende Form von Politik zu hin-

terfragen bzw. überhaupt zu problematisieren, ob sich von Politik noch sprechen lässt.

Wie ist der Diskurs um das Politische und die postfundamentalistische Philosophie an-

gesichts der gegenwärtigen Entwicklungen zu bewerten?

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004 - am 14.02.2026, 09:42:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

