
IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 225

als wüthende Wollust des Schaffenden, der zugleich den Ingrimm des Zerstörenden

kennt. (KSA12, § 2[110])

20. Ordnung und Wirkung

Welche Gegenden dauernd erfreuen. – Diese Gegend hat bedeutende Züge zu einem Ge-

mälde, aber ich kann die Formel für sie nicht finden, als Ganzes bleibt siemir unfaßbar.

Ich bemerke, daß alle Landschaften, die mir dauernd zusagen, unter aller Mannigfal-

tigkeit ein einfaches geometrisches Linien-Schema haben. Ohne ein solches mathe-

matisches Substrat wird keine Gegend etwas künstlerisch Erfreuendes. Und vielleicht

gestattet diese Regel eine gleichnishafte Anwendung auf denMenschen. (MA, II, § 115)

Jede rationale Auseinandersetzung mit Architektur hat ihre emotionale Dimension ins

Zentrum zu rücken (der Kopf ist nur das beste Werkzeug unserer Affekte, nicht ihr Ge-

gensatz; er ist ihre Bereicherung oder ergänzende Offenbarung in geistig operationa-

len oder konkret umsetzbaren Bildern [vgl. Damasio: 122f.]).Was der Architekt oder In-

genieur leicht als Stammtischdiskussion abtut, ist jedoch ihr zentrales Element, z.B.

die emotionale Wirkung eines skandalösen und inakzeptablen Eiffelturmes beim Auf-

bau 1889 und sein heute Umgekehrtes auslösender Effekt einer neuen Französischen

Revolution, würde man dieses alte Skandalobjekt nun entfernen wollen. Nur um die-

se potenzielle Wirkung geht es bei der Realisierung eines Entwurfes und wie man ganz

konkret damit umgeht (reißt man den Eiffelturm gleich wieder ab, um die Nation zu

beruhigen, oder vertraut man der Zeit). Aber es geht niemals darum, einer abstrakten

Idee oder letzten Instanz einerHinterwelt gerecht zuwerden.DerMensch ist Ausgangs-

punkt undEndziel des Entwurfs (selbstwennmanheute natürlich aus anderenGründen

wieder vermehrt die Natur als übergeordnete Instanz in den Vordergrund rückt). Das

meint auch Alberti, wenn er von der Kunst des Wohlbefindens spricht: Ein Eiffelturm

zum 100. Geburtstag der Französischen Revolution darf ruhig ein (emotionales) Feu-

erwerk sein, nicht dagegen der Schlafsaal eines Kindergartens. Es geht eben um nicht

mehr als den ›einfachen‹, gesunden Menschenverstand, oder anders ausgedrückt: Je-

des Mehr (an Hinterwelt) hindert uns potenziell an der anspruchsvollsten Aufgabe der

Architektur, dem erfassenden Menschenverstand, und damit dem »Wohlbefinden« un-

serer Affekte, gerecht zu werden (Alberti: 243). Das Erfassen oder Erkennen des gesun-

den Menschenverstandes ist eben schon Erfinden, das erfinderische Hineinlegen eines

Sinnes in die (sinnlosen) Dinge, und dazu gehören z.B. auch so kuriose Abstraktionen,

wie ein »mathematisches Substrat« in die Landschaft hineinzulegen, mit dem der Lan-

desplaner (konzeptuell) überhaupt erst operational, d.h. entwerferisch handlungsfähig

werden kann (man denke hier wiederum anMandelbrots fraktale Geometrie der Natur).

Soll man aber, bei dieser Erkenntnis, den später Kommenden das Recht versagen, die

älteren Werke nach ihrer Seele zu beseelen? Nein, denn nur dadurch, daß wir ihnen

unsere Seele geben, vermögen sie fortzuleben: erst unser Blut bringt sie dazu, zu uns

zu reden.Derwirklich »historische«Vortragwürde gespenstisch zuGespenstern reden.

– Man ehrt die großen Künstler der Vergangenheit weniger durch jene unfruchtbare

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Scheu, welche jedesWort, jede Note so liegen läßt, wie sie gestellt ist, als durch tätige

Versuche, ihnen immer von neuem wieder zum Leben zu verhelfen. (MA, II, § 126)

Auch Denkmalschutz wird oft zur reinen Blockierung des Prozesses, der Veränderung,

statt der Entwicklung des Provisoriums eine potenziell enorme Bereicherung zu bie-

ten, statt der noch nicht abgegoltenenVergangenheit eine schöpferische Zukunft zu bie-

ten (Bloch: 8). Denkmalschutz in diesem Sinne verstanden, hat die Aufgabe des Schut-

zes der Kunst, und das heißt ganz konkret das Noch-nicht-Seiende zu schützen, also

das Überschreiten des Denkens, welches dasWerden des Lebens bedingt.30 Alles andere

hieße wiederum, das Sein gegen das Werden auszuspielen, wäre wieder Anlehnung an

den elenden Historizismus, wäre blinde bzw. verhinderte Vergangenheitsbewältigung,

was erfahrungsgemäß zu ›grotesken‹ Situationen der Stadtplanung führt (UB: 7), zur

Verhinderung einer wahrhaftigen, einen Sinn hineinlegenden Kultur der Städte-Bau-

Kunst. Auch nicht wenige (Städte-)Bauvorschriften sind nicht nur keine Zwänge des Le-

bens, sondern verhindern geradezu jeglichenBezug zumLeben, zu dessenEntwicklung,

und damit auch zur Entwicklung der Bauvorschriften (zu dynamischen Vorschriften,

zur Vorschrift der Dynamik). Das Denken bezieht sich nicht auf Regeln, sondern wird

größtenteils durch sie ersetzt, und nicht weit entfernt lauert immer wieder jener elende

Historizismus. Eine Stadt braucht Regeln, aber diese gehören ›in‹ die Entwicklung des

Entwurfs, ›in‹ dasDenkenund somit zu ihremprovisorischenLeitbild.Weitmehr als der

Grundriss der Stadt wird vor allenDingen die dritte (räumliche) Dimension der Landes-

planung zu einem anschaulichen Spiegel heutigen ›Denkens‹ (oder Vor-Urteilens).

Kunst ist also keine Schein-Welt, sondern der »spezifische Vor-Schein« (Bloch: 14)

einer möglichen Welt, deren Entwicklung, deren Überschreitung. Sie antizipiert das

Noch-nicht-Sein und setzt die Möglichkeit über die bereits vorhandene (konzipierte)

Wirklichkeit. Kunst undWissenschaft werden zu einem gemeinsamen ›Laboratorium‹,

nicht um einer utopischen Verwirklichung des Seins zu dienen, eine sozialutopische

Ordnung, ein wesenhaftes Ende oder »Todeskristall als gemeinter Vollkommenheit«

(Bloch: 13) zu etablieren, sondern um das ewige Werden zu garantieren, das stetige

Ordnen, verstanden als Prozess des Entnehmens von Entropie, dieser erstaunlichen

Fähigkeit des Lebens, einen ewigen »Strom von Ordnung« auf sich zu ziehen (Schrödin-

ger: 134). Man sieht, dass mit Nietzsches Umkehrung, dem über das Sein gesetzte (und

einzig gesetzliche) Werden die Aufgabe der Kunst und der ihr dienenden Wissenschaft

eine gewaltige wird.31 In dieser Schöpfungsgeschichte (oder Werkstatt des Lebens)

gibt es keinen siebten Tag, kein Ziel und kein Ende, sondern nur das ewige Ausspielen

der Entropie, das stetige Er-Finden einer vor-sehenden Negentropie, sei es auf der

großmaßstäblichen Ebene der platonischen Republik oder jener mikrokosmischen der

lebenden Zelle. Beide Naturen, die (tote) Republik sowie die (lebende) Zelle sind das

30 »Ein Monument gedenkt nicht, feiert nicht etwas, das sich ereignet hat, sondern vertraut dem

Ohr der Zukunft die fortbestehenden Empfindungen an, die das Ereignis verkörpern« (Deleuze

10: 209).

31 »Ungeheure Aufgabe undWürde der Kunst in dieser Aufgabe! Siemuß alles neu schaffen und ganz allein

das Leben neu gebären! Was sie kann, zeigen uns die Griechen: hätten wir diese nicht, so wäre unser

Glaube chimärisch.« (KSA7, § 19[36])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 227

fatale Resultat unserer Empfindungen, »d.h. eine künstlerische Projektion, ein Bild«

(KSA7, § 7[168]).

Wenn Architektur als Zeichensprache verstanden wird, ist es unabdingbar, diesen

(problematischen) Begriff wenigstens unmittelbarmit unserenAffekten zu ergänzen, zu

einer Zeichensprache der Affekte. Sphärologische Betrachtungen vorwegnehmend, wä-

re es vielleicht adäquater, sie wie Le Corbusier (undNietzsches Phidias [PHG, § 19]) nur-

mehr als Emotionsmaschine (»machine à émouvoir« [Le Corbusier 5: 173]) zu bezeich-

nen, rein konzeptuell den Raum als (die zu schaffende) Maschine zu verstehen32. Nietz-

sches Architektur als »Macht-Beredsamkeit in Formen« (GD: 137f.) heißt dannnichts an-

deres, als eine Art öffentliche Verhandlung der Gedanken bzw. Affekte unter dem Joch

desWillens zurMacht.33WirnehmenTeil,wir sindTeil dieser Verhandlungen.Hierwer-

denWirkungen am Leben gemessen, Autorität, Schmeichelei oder Geschwätzigkeit des

Spiels »der unter demLicht versammelten [d.h. kunstvoll geordneten] Baukörper« über-

prüft.

Der Architekt stellt weder einen dionysischen, noch einen apollinischen Zustand dar:

hier ist es der große Willensakt, der Wille, der Berge versetzt, der Rausch des großen

Willens, der zur Kunst verlangt. […] Im Bauwerk soll sich der Stolz, der Sieg über die

Schwere, der Wille zur Macht versichtbaren. (GD: 137f.)

Neben dem vorübergehenden Sieg über die Schwere (als ›primitivstem‹ Ausdruck der

Negentropie) kann selbstverständlich ein und dieselbe Architektur (oder Raummaschi-

ne), wie es Foucault betont, verschiedene und gegensätzliche Werte vermitteln. Es ist

Sache der Erziehung,der Bildung, aber auch des konkretenHandlungsspielraumes,d.h.

der Praxis oderNutzbarkeit (Foucault 3: 1095), die über dieWirkung der Architektur ent-

scheidet, ob beispielsweise ein angestrebter Wert der Freiheit wirklich durch eine ›be-

freiende‹ Architektur wirken kann. Hier gibt es also keine Wirkung ›an sich‹, kein Au-

ßen ohne das (dazuge-)hörige Innen.Neben der Architektur desNationalsozialismus ist

das beste Beispiel wiederum die sakrale Architektur. Während der erzfromme Katho-

lik die beabsichtigteWirkung der Erniedrigung des sündhaften Erdenbewohners dieser

himmlischen Enklave mit gebeugter Haltung beantwortet, ist der außermoralische Ar-

chitekt lediglich von der Perfektion des totalen Kunstwerkes beeindruckt, das eben, je

nach geistlicher Aufbereitung des Opfers, dieses totale Delirium, ob nun weltlich oder

hinterweltlich, bewirken kann.Aber einGroßteil der räumlichenWirkung steht und fällt

natürlich ebenfalls mit dem Glauben an die Wahrheit, weshalb nun Nietzsche festhält,

32 »Der Glaube an Ursache undWirkung, und die Strenge darin ist das Auszeichnende für diewissen-

schaftlichen Naturen, welche darauf aus sind, die Menschen-Welt zu formuliren, das Berechenba-

re festzustellen. Aber die mechanistisch-atomistischeWelt-Betrachtung will Zahlen. Sie hat noch

nicht ihren letzten Schritt gethan: Der Raum als Maschine, der Raum endlich. – Damit aber Bewe-

gung unmöglich: Boscovich – die dynamische Welt-Betrachtung.« (KSA11, § 26[410])

33 »Architektur ist eine Art Macht-Beredsamkeit in Formen, bald überredend, selbst schmeichelnd,

bald bloß befehlend« (GD: 138).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Nietzsches Architektur der Erkennenden

dass der Stein heute »mehr Stein als früher«34 ist (d.h. weniger Leben, weniger Mystik in

sich trägt bzw. vermitteln kann).

Die Bedeutung der Ordnung für und durch die Architektur wurde bereits hervorge-

hoben. Was aber ist die ganz spezifische Wirkung der Architektur, nicht nur als Arte-

fakt einer geordnetenWelt, sondern als Kunstwerk im Sinne des wilden Denkens (Lévi-

Strauss)? Ganz nebenbei gesagt, sollten wir zum klareren Verständnis nunmehr einfach

vomDenken als einer nicht mehr zwischen wild und vernünftig unterschiedenen Tätig-

keit sprechen. Alles andere (z.B. das asketische, im Sinne eines gebändigten, zahmen

Denkens) wäre nur als eine gekappte Form desselben Denkens zu bezeichnen. Die Ver-

nunft ist als Antreiberin eines Prozesses (zum Schaffen neuer Lebensmöglichkeiten) zu

verstehen (auch Vergewaltigerin, Heraustreiberin, von Hauptzügen, Formen und For-

meln [vgl.GD: 135]).Deshalb ist auchAbstraktionnichtnurdasMittel derVernunft (nicht

zu ihr gehörend als Veranschaulichung ihrer eher zähmenden Natur), sondern immer

auch ihr Ziel. »Es ist ein langer Weg bis zur Abstraktion« (KSA7, § 19[78]). Das Simplifi-

zieren ist keineMethode, sondern der Endzweck eines äußerst komplizierten Denkpro-

zesses.Manmuss noch viel Chaos (Dionysos) in sich haben, um einen Stern (Apollo) zur

Welt zu bringen (Z: 13).Wahrheit ist Unterwerfung und demMenschen unwürdig!

Die Natur ist der Zufall. Das Studium »nach der Natur« scheint mir ein schlechtes Zei-

chen: es verrät Unterwerfung, Schwäche, Fatalismus, – dies Im-Staube-liegen vor pe-

tits faits ist eines ganzen Künstlers unwürdig. Sehen, was ist – das gehört einer andern

Gattung von Geistern zu, den antiartistischen… (GD: 134)

20.1 Die kaltgestellte Venus

Wir haben das übrig gebliebene entseelte Knochengebäude alter Kunst für etwas

Ganzes und Lebendes angesehen und es so, wie wir es fanden, nachzuahmen für gut

empfunden. Es fehlt diesen Copien nach dem Tode, diesen Wachslarven, natürlich an

Originalität und Leben. Das Ebenmaass der Grundformen, die man an diesen Trüm-

mern noch bewundern muss, obgleich sie alles bedungen nothwendigen Schmuckes

beraubt sind, verleitete uns, im Schmucklosen und Kahlen die Griechische Reinheit

zu suchen, und diese ganz unrichtige Idee in Ausführung zu bringen. Weit entfernt,

das Wesentliche der Antike aufzusuchen, brachten wir in geistloser Nachäfferei jene

34 »Der Stein ist mehr Stein als früher. –Wir verstehen im allgemeinen Architektur nicht mehr, wenigs-

tens lange nicht in der Weise, wie wir Musik verstehen. Wir sind aus der Symbolik der Linien und

Figuren herausgewachsen, wie wir der Klangwirkungen der Rhetorik entwöhnt sind, und haben

diese Art von Muttermilch der Bildung nicht mehr vom ersten Augenblick unseres Lebens an ein-

gesogen. An einem griechischen oder christlichen Gebäude bedeutete ursprünglich alles etwas,

und zwar in Hinsicht auf eine höhere Ordnung der Dinge: diese Stimmung einer unausschöpf-

lichen Bedeutsamkeit lag um das Gebäude gleich einem zauberhaften Schleier. Schönheit kam

nur nebenbei in das System hinein, ohne die Grundempfindung des Unheimlich-Erhabenen, des

durch Götternähe undMagie Geweihtenwesentlich zu beeinträchtigen; Schönheitmilderte höchs-

tens das Grauen – aber dieses Grauen war überall die Voraussetzung. –Was ist uns jetzt die Schön-

heit einesGebäudes?Dasselbewiedas schöneGesicht einer geistlosen Frau: etwasMaskenhaftes«.

(MA, I, § 218)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 229

Mammuthsknochen erstorbener Vorzeit ganz in dem Zustande, wie wir sie fanden,

für unsere ärmlichen Bedürfnisse in Anwendung. (Semper: 11)

Im Prinzip sind Schopenhauers recht dürftige Ausführungen zur Architektur und ih-

rer Wirkung in seinem Hauptwerk nicht mangelhaft, sondern entsprechen einer noch

nicht gezogenen letzten Konsequenz aus der von ihm schon angedachtenUnfreiheit des

Willens (FW: 113). Ein letzter Rest des Glaubens an den freien Willen, an die ›Objektivi-

tät des Willens‹, bleibt bestehen, der eine indirekte Konsequenz seines grundsätzlichen

Glaubens an die Wahrheit ist. Denn eine wahre Baukunst, wäre dieser Widerspruch in

sich nochmöglich, hätte eben keineWirkung, keinen Bezug zum Leben.Man kann dem

Nicht-Sein genauso wenig abverlangen wie dem frommen Wunsch des freien Willens.

Der so bezeichnete an die ›Wahrheit‹ geknüpfte Wille kann sich in der Architektur im

SinneSchopenhauers ebennur auf die Statik beziehen,also auf eine kläglicheVorausset-

zung des Bauens (also die Zwänge der Festigkeit und der Schwerkraft), aber nicht auf die

entscheidenden entwerferischen Dimensionen des Bauens, die natürlich weit jenseits

des Sieges über die Schwere zumTragenkommen.Nietzscheübernimmt zwarden scho-

penhauerischen Stolz des Sieges über die Schwere (GD: 138), aber eben nur als Voraus-

setzung des Spiels mit demWillen zur Macht als einemWillen zur Kunst, der den ärm-

lichen freien Willen für den zum Künstler verurteilten Menschen ausschließt (KSA10, §

6[1]) und die verknöcherte Objektivität einer frigiden Venus durch den fertilen Garten

der Lust ersetzt.

Der Ästhetiker ist der überlebensfähigereMensch (die kognitive Revolutionwar eine

Selektion der Ästhetik, ein Boosten des entwerferischenDenkens; derHomo sapiens hat

den Überlebenskampf, den Sieg über den Neandertaler und die Position an der Spitze

der Nahrungskette, durch seine außergewöhnliche Vor-stellungskraft gewonnen). Die

Ästhetik als das sinnliche Erkennen, das Entwickeln der Gefühle als Bild bzw. der wir-

kungsvollermitGefühlenkodiertenBilder, ist SteigerungdesMachtgefühls,unserer (ge-

fühlten)MachtüberdasLeben (ob illusorischoder reell).UnsereArchitektur ist alsonicht

nur Stolz über den Sieg über die Schwere, sondern auch ein Ausdruck diesesWillens zur

Macht, dieses Gefühls der Macht (der Erkenntnis) über unser Leben – ein wahrhaft lis-

tiges Spiel mit dem Leben, eine wahre Selbstüberlistung desWillens zurMacht. Der To-

destrieb von Freud ist vielleicht nur das Ende dieses Spieltriebes, das überzogene Be-

wusstsein des fatalen Spiels, das Sich-Unterschätzen oder auch das Sich-Überschätzen.

Kultur als Ausdruck dieses ästhetischenVermögens desMenschen (seinerNatürlichkeit)

kann eben eine Überzüchtung zum Ausdruck bringen, was zur Selbstauslöschung des

menschlichen Lebens führt; die sich überschätzende zweite Natur löscht dann die erste,

d.h. sich selbst, aus.

Mit Schopenhauer war die Baukunst nahezu auf das Fach Baukonstruktion redu-

ziert, auf eine »venustas«, die lediglich das Spiel der »firmitas« zum Ausdruck bringt:

Denn »weiter kann der rein ästhetische Zweck der Baukunst nicht gehen« (Schopenhau-

er: 288). Hier wird auch der Mythos vom ehrlichen Bauen entwickelt, als Voraussetzung

des ästhetischen Genusses der Konstruktion im Gegensatz zum ›Scheingebäude‹, und

noch derMythos, dassman eben »ausHolz eigentlich keinWerk der schönen Baukunst«

(Schopenhauer: 289) schaffen kann. (Die Villa Savoye von Le Corbusier wäre demnach

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Nietzsches Architektur der Erkennenden

ein Scheingebäude [sie ist es auch, aber eben nur im Sinne der Metaphysik der Kunst],

undauchdieUniversitätUlmvonOttoSteidle könntemanmit Schopenhauerunmöglich

als Architektur bezeichnen.) Mit dem objektiven Willen, mit der Wahrheit, ist Ästhetik

reduziert auf das optische Erkennen der statischen Kräfte, auf das Nachvollziehen ih-

res Verlaufs, auf das Ermessen der Wirkung von Kraft und Gegenkraft auf jedes Bauteil

und jeden einzelnen Stein, dessen »firmitas« die langfristige »utilitas« des Bauwerkes

garantiert. Weiter kann die Baukunst und Ästhetik der klassischen Metaphysik in der

Tat nicht gehen, als »jene ersten Ideen, jene niedrigsten Stufen der Objektivität desWil-

lens« (Schopenhauer: 288) darzustellen.

Darüber hinaus gehört alle architektonische Ästhetik, als Komplement der Wahr-

heit, zur Kallistik (Lehre von der Schönheit der Dinge), also zu einer »venustas« des

theoretischen Menschen, objektiver »kaltgestellter Frösche«, d.h. ›körperloser Köpfe‹

(wie schon gesagt, ein typisch französisches Problem, ein platonisch-christliches Er-

be an Descartes, an uns Kinder der Moderne), die noch nicht die Fatalität der Kunst

ermessen. Welche Wohltat Nietzsches dagegen, Architektur und Ästhetik von eitlen

Bekümmerungen über Schönheit zu trennen und eine Architektur zu skizzieren, »die

keinen Beweis mehr nötig hat; die es verschmäht, zu gefallen; die schwer antwortet; die

keinen Zeugen um sich fühlt; die ohne Bewusstsein davon lebt, daß esWiderspruch ge-

gen sie gibt; die in sich ruht, fatalistisch, ein Gesetz unter Gesetzen:Das redet als großer

Stil von sich« (GD: 138). Welche potenzielle Erweiterung unseres Fachbereiches, der Äs-

thetik, auf das Feld der Humanwissenschaften, inkl. jener kognitiven Wissenschaften,

die den Kopf wieder auf den Körper setzen und den ganzen Menschen im Gegensatz

zum »zerbrochenen Gelehrten« (KSA7, § 19[136]) wieder »als Block aus Perzept und

Affekt« (Deleuze 10: 210ff.) verstehen.

Selbst Kant ging in seiner »Architektonik der reinen Vernunft« (Kant 2: 672) schon we-

sentlich weiter (bereits eine erste Annäherung des Denkens und des Entwerfens, aber

dennoch vom platonisch angehauchten Glauben an das An-sich geprägt), indem er die

mannigfaltigen Erkenntnisse einer Idee unterstellt und damit das Entscheidende des

Entwerfens erkennt (Kant 2: 672ff.): Architektur ist keine Addition, keine Häufung, son-

dern eine kohärente Gliederung, eine Ordnung. Die Idee ist in ein Schema zu überset-

zen,das selbstverständlich vor allem jenseits jener ›ersten Ideen‹, jener »niedrigstenStu-

fen der Objektivität des Willens« (Schopenhauer: 288) wirkt, als eine Art bestimmt un-

bestimmtes Zeichen derWirklichkeit (Abel: 208), einer wirkendenWelt eines recht wilden

Denkens (Lévi-Strauss). Kant tat gut daran, vorerst alles Empirische und sämtliche »zu-

fällig sich darbietendenAbsichten« (Kant 2: 673) aus demEntwerfen auszuschließen,um

damit a priori die Architektur von der Technik zu unterscheiden.Der erfahrene Entwer-

fer relativiert natürlich diese starke Abgrenzung (zwischen Ingenieur und Bastler) und

weiß, welch wichtige Rolle das Empirische und auch ›Zufällige‹ noch neben dem erfah-

renen Gebrauch der Erkenntnis in der Entwicklung einer Idee spielt.

Wer seinen Willen nicht in die Dinge zu legen weiß, der legt wenigstens einen Sinn

noch hinein: das heißt, er glaubt, daß ein Wille bereits darin sei (Prinzip des »Glau-

bens«). (GD: 83)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 231

Schopenhauer (›aber‹-)glaubt noch anObjektivität, Sachlichkeit, an die reine Erkenntnis

der Ideen und des absoluten Seins. Sein »klaresWeltauge« (Schopenhauer: 253) ist zwar

schon weit entfernt von Hegels Weltgeist, doch immer noch der aufklärerischen bzw.

schmeichelhaften Illusion eines freien menschlichenWillens verhaftet. Genauer gesagt

ist der freie,d.h.der vomSubjekt kontrollierbareWille überhaupt erst dieVoraussetzung

der objektivenErkenntnis (Schopenhauer: 251ff.).Nietzsche schaltet Schopenhauers eit-

len freienWillen aus und rettet (damit) konsequent dessen Idee derWelt als Vorstellung

aus dem Jenseits der Dinge an sich zurück in die nun operationale (Immanenz-)Ebene

der Fantasie, der wahrhaftigen Ebene lebensbedingender Fiktionen.

Der ›reinen‹ Vernunft kommt die Aufgabe, Rolle und Verantwortung zu, einerseits

die ganze Lust-Maschine zu reizen, den Orgiasmus, den fruchtbaren, kontrollierten

Rausch der Kreation herbeizuführen, und andererseits die Aufgabe, die Zeichensprache

der Affekte zu deuten, als die unseremBewusstsein zugänglichen undmessbaren »Funk-

tionen alles Organischen« (KSA10, § 7[60]). Denn wir haben kein anderes »Material alles

Erkennens« als unsere »allerzartesten Lust- undUnlustempfindungen« (KSA7, § 19[84]).

In der Ästhetik (im sinnlichenWahrnehmen bzw. Erkennen) fallen ganz selbstverständ-

lich die psychologischen Vorgänge des Künstlers (desMenschen)mit der Physiologie der

Kunst zusammen (hier gibt es keinen freien Willen, sondern nur Fatalität der Kunst).

»Das Projicieren des Scheins ist der künstlerische Urprozeß« (KSA7, § 7[167]). Unsere Welt

als Vorstellung ist zugleich Projektion und Ursprung unserer Formen zeichnenden

»Nerventhätigkeit in Lust und Schmerz« (KSA7, § 19[84]). Der Verstand dient nicht nur

als Empfänger unserer Emotionen, als ihr Verstärker, sondern auch noch als ihr Sender

oder Projektor neuer Formen zum Auslösen erneuter Empfindungen. Das nennen wir

Entwerfer dann ganz alltäglich den iterativen Prozess unsererWelt als Fiktion.

1. der Rausch: das erhöhte Machtgefühl; die innere Nöthigung, aus den Dingen einen

Reflex der eigenen Fülle und Vollkommenheit zu machen – 2. die extreme Schärfe ge-

wisser Sinne: so daß sie eine ganz andere Zeichensprache verstehen – und schaffen…

(KSA13, 14[170])

Sei es die mathematische Strenge des Tempelbaus bei Vitruv, sei es das umfassende Re-

gelwerk der Kunst bei Alberti und Palladio, sei es die ›rein‹ geistig-emotionale Präzisi-

onsmaschine vonPhidias bei LeCorbusier (LeCorbusier 5): sie alle betrachten prinzipiell

schon die »logische und geometrische Vereinfachung« als eine Folge der Krafterhöhung

undwissen schon,dass auchumgekehrt »wieder dasWahrnehmen solcherVereinfachung

das Kraftgefühl« (KSA13, § 14[117]) erhöht; an die Spitze dieser Entwicklung setzt Nietz-

sche den »große[n] Stil« (KSA13, § 14[117]). Sie alle tendieren schon zu demvon Freud ›re-

trospektiv‹ zusammengefassten Effekt der lebenskünstlerischen Ekstase (Freud 2: 72).

Zur Psychologie des Künstlers. – Damit es Kunst gibt, damit es irgend ein ästhetisches

Tun und Schauen gibt, dazu ist eine physiologische Vorbedingung unumgänglich: der

Rausch. Der Rausch muß erst die Erregbarkeit der ganzen Maschine gesteigert haben:

eher kommt es zu keiner Kunst. (GD: 135)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Diesen Lustzustand, den Rausch, das hohe Machtgefühl herbeizuführen und noch die-

ser freudschen Sublimation des Triebes oder Divination der Kraft des Verstehens bei

Nietzsche zu einer »›intelligenten‹ Sinnlichkeit« zu verhelfen, ist nun Aufgabe der ›rei-

nen‹ Vernunft; und auch hier ist wiederum das »religiöse Rauschgefühl« ein Wink der

Jahrtausende (KSA13, § 14[117]). Wahrheit hat eben einen Sinn, d.h. eine psychologische

undphysiologische Funktion. ›Nurwahr sein‹ bräuchte undhätte keinenSinn, sowie ein

›Ding an sich‹ keinen (psychologischen und physiologischen) Sinn hat. Selbiges gilt für

die Objektivität oder, um für Architekten noch anschaulicher zu reden, die Sachlichkeit.

»Wir brauchen, um zu leben, in jedem Augenblick die Kunst« (KSA7, § 19[49]). Wahr-

heit gehört zwar in die Kunst, aber nur als ihr schlechtester Fall, ihr unproduktivster,

ihr lebensfeindlichster imSinne ihres potenziellen Verstoßes gegen das dynamischeGe-

setz der Veränderung (der ewigen Differenzierung). Mit ihr wird das Messen am Leben

ausgeschaltet, die physiologische Funktion der Kunst, der Unwahrheit als Lebensbedin-

gung.35

20.2 Die Miniatur der Welt

Das Kunstwerk wirkt immer kontextuell, seineWirkung ist bedingt durch den Kontext.

Architektur stellt immer einen relativen Kontrast dar, ist Modell einer Welt in der Welt.

Lévi-Strauss (Lévi-Strauss: 36f.) spricht von der »ästhetischen Berufung« des Kunstwer-

kes, die der Eigenschaft eines »verkleinerten Modells« entspricht (schon Bloch deutet

diesen Modell-Effekt an [vgl. Bloch: 820]). Aber gerade die ästhetische Rechtfertigung

der Welt durch die Baukunst geschieht trotz des monumentalen Maßstabs reeller Ge-

bäude durch dieses Schaffen einer verkleinerten, vereinfachtenWelt in der Welt, als ihr

mehr oder weniger betonter Kontrast. Analog dem Modellcharakter klassischer Kunst-

werke resultiert dieKraftdesBauwerkes,seineWirkung»so scheint es,aus einerArtUm-

kehrung des Erkenntnisprozesses« (Lévi-Strauss: 37): um dieWelt zu ›erkennen‹, neigen

wir von Natur aus dazu, sie zu vereinfachen und vor allem zu fragmentieren, von den

Teilen auf das Ganze, die Totalität, zu schließen. Noch die Lesbarkeit eines Stadtrau-

mes (Lynch: 3), eines Landschafts-Abschnittes, ist das geistigeAusschneidenkönnen,das

Identifizierenkönnen, das Schaffen (das Vorstellen) einer Identität der Teile,mit der wir

auf eine Identität des (unbegreifbaren) Ganzen schließen.

Mit dem architektonischen Objekt hingegen kehrt sich diese Schwierigkeit des Vor-

stellens um. Man erfasst auf Anhieb das Ganze, ohne das Abstrahieren zu nötigen, wir

verstehen sofort die Melodie, ohne mühselig die Noten zusammensetzen zu müssen.

Wennwir vommenschlichenMaßstab reden, spielenwir auf dieses ›weniger furchterre-

gende‹ Vorstellen einer menschlichen Welt an. Das ist die Rechtfertigung des Daseins

der Welt als ästhetisches Phänomen, das, mit dem griechischen Tempel erfasste Spiel

und künstlerische Phänomen des Kosmos, von demNietzsche spricht (GT: 11/220). Es ist

35 »Dem stellt nun die Naturwissenschaft die absolute Naturwahrheit entgegen: die höhere Physio-

logie wird freilich die künstlerischen Kräfte schon in unserem Werden begreifen, ja nicht nur in

dem desMenschen, sondern des Thieres: sie wird sagen, daßmit demOrganischen auch das Künst-

lerische beginnt.« (KSA7, § 19[50])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 233

der Effekt des Tempels als Emotionsmaschine mathematischer Präzision bei Le Corbu-

sier (vgl. Le Corbusier 5) und die ekstasierende Wirkung des Kunstwerkes als Kontrast

zu den beängstigenden Urmächten der Natur bei Freud (vgl. Freud 2).

Ästhetik ist das sinnliche Erkennen derWelt.Das Abstrahieren (diese denMenschen

auszeichnende Eigenschaft schlechthin) ist ein kontrolliertes quantitatives Reduzieren

und qualitativesOrdnen der sinnlichenEindrücke, die imGegenzug eine Steigerung der

Sinnlichkeit ermöglicht. [Dieses Spiel ist das Spiel desWillens zur Macht bei Nietzsche,

dasMitspielendesMenschenbei Schwarz,der ›künstlerischeVerzicht‹ bei Lévi-Strauss].

Formen, Farben und Gerüche werden reduziert und neu geordnet, in einem uns unbe-

wussten, extrem komplexen kognitiven Prozess, der dem bescheidenen Bewusstsein ei-

nigeEindrückeundEmotionenhinterlässt.36UnsereMüdigkeit entstehtnichtdurchden

emotionsreichen Tag, sondern vor allem durch den Sturm und das Kontrollieren hinter

den relativierten uns erscheinenden Emotionen (die Müdigkeit des wirklich arbeiten-

den Unbewusstseins). Und genau hier schreitet die Emotionsmaschine Architektur ein

und setzt als erste Kunst einenRahmen. In einemAusschnitt derWeltwird der kognitive

Prozess auf Anhieb extrem vereinfacht, beruhigt, erholt. Die Abstraktion, die Reduktion

der Welt auf einige wenige Parameter, die Verkleinerung der Welt, lässt uns sofort eine

relative Totalität erfassen und steigert imMenschen unmittelbar das Gefühl der ›Macht‹

(Lévi-Strauss: 37). »Der Körper entfaltet sich im Haus« (Deleuze 10: 212), füllt den Rah-

men aus. Das Haus ermöglicht das menschlicheWerden durch seine dosierte Offenheit

zum kosmischenWerden, zumKosmos, zumChaosmos.DasHaus ermöglicht ein »Sein

der Empfindung« (Deleuze 10: 210), einen schon erwähnten »Block aus Perzept und Af-

fekt« (Deleuze 10: 210); der ganzheitliche Geist-Körper wird zum »Thermometer eines

Werdens« (Deleuze 10: 212).

Hier gewinnt die ›falsche‹ Formel »Less ismore« ihre volle Gültigkeit.Hier verstehen

wir vollends den Sinn, das Sinnliche der dorischen Ordnung, die glückliche Sobrietät.

Selbst die neue Sachlichkeit lässt sich in dieser Hinsicht als Prinzip einer Emotionsma-

schine entschuldigen. (Eine reine Frage der Dosis, denn man darf nicht vergessen, dass

selbst eine Rokoko-Kirche eine verkleinerte, reduzierte Welt ist, selbst Rokoko ist noch

»Less is more«). Hier brauchen wir kein Spannungsverhältnis der Kunst zur Wahrheit,

sondernÄsthetik als eineRechtfertigungdesDaseins,des Lebens, als eine fröhlicheWis-

senschaft der Fiktion.

Und selbst wenn das eine Illusion ist, liegt der Sinn dieses Vorganges darin, diese Illusi-

on zu schaffen oder aufrechtzuerhalten, die sowohl dem Verstand wie den Sinnen ein

Vergnügen bietet, das schon auf dieser Basis allein ästhetisch genannt werden kann.

(Lévi-Strauss: 37)

Der ausgeblendete Sturm des Außen, der Makrokosmos, und sein damit ausgeblende-

tes korrespondierendes Innen, der menschliche Mikrokosmos (KSA7, § 19[91]) erlauben

demMenschen die volle Konzentration seines mächtigen kognitiven Apparates auf sich

selbst (dieses relativeAusblendenderKosmen ist unser Spielmit demWillen zurMacht).

36 »Bewußtsein ist so weit da, als Bewußtsein nützlich ist« (KSA12, § 2[95]).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Dieses enormemenschlichePotenzialwurdemitden totalenKunstwerkenderKirche ex-

klusiv einer »vita religiosa« nutzbar gemacht. Hierin erkennt Nietzsche (später auch Le

Corbusier) dasgroße,abergefährlicheVorbildder sakralenBaukunst als absolutunüber-

troffene Emotionsmaschine einer Ästhetik derHinterwelt. Sie erreichte das ungeheuer-

lichste Ausschneiden aus demniedrigenDasein desWerdens und ein totales Instrumen-

talisieren der sinnlichen Erkenntnis für das absolute Sein des Jenseits. Dort setzt Nietz-

sche die Aufgabe der Umkehrung für eine Architektur der Erkennenden an: das enor-

me kognitive Potenzial für eine »vita contemplativa« nutzbar zu machen, ein In-sich-

spazieren-Gehen, eine Konzentration der sinnlichen Erkenntnis auf denMenschen, auf

das Leben, auf das ewig unschuldige Werden. Während Platon hinter demWerden der

Erscheinungen das Sein sieht (Platon 2, Timaios: 277ff.), sieht Nietzsche, in seiner Um-

kehrungdes Platonismus,hinter demnötigen konstruiertenSeindes allzumenschlichen

konzeptuellenDenkens das ewigeWerden!Wahrheiten sindSeinskonzepte zur vorüber-

gehenden Fest-Stellung des ewigen Werdens. Jenseits allen Relativierens (Relativitäts-

theorien), selbst noch aller Wahrscheinlichkeiten (Statistiken), sind Wahrheiten ledig-

lich potenzielle Möglichkeiten – zum Leben.

Das In-sich-spazieren-Gehen ist also ein In-sich-Gehen, ein Sicherforschen bzw.

-prägen: das Chaos, dasman ist, zwingen, Form zuwerden, demWerden den Charakter

des Seins aufprägen als höchsteManifestation desWillens zurMacht (KSA12, § 7[54]), als

Ziel des Spiels mit demWillen zur Macht. Denken ist Entwerfen, es findet ein analoger

Prozess statt zwischen der Entwicklung einer Idee und der Entwicklung einermenschli-

chen Identität. Alles Denken, Entwerfen, In-sich-Gehen ist dieses Herauskristallisieren

und Prägen eines Konzeptes, einer Idee, einer Identität, die wir in die Dinge wie auch

in uns legen.

Wir können nur eine Welt begreifen, die wir selber gemacht haben. (WZM: 344)

Hier ist es wichtig, auf das Menschengemachte, das »man made« zu insistieren (Lévi-

Strauss: 38). In einer Welt der »vita religiosa« ist der Architekt selbstverständlich nur

das scheinbare Sprachrohr des Jenseits. Federführend ist natürlich Gott, ist die Wahr-

heit. Der Sinn ist gegeben, Ästhetik ist nur das sinnliche Erkennen des Sinns, eine recht

traurige Wissenschaft für ›kaltgestellte Frösche‹. In einer Welt der »vita contemplativa«

wird dieses passive Entdecken zum aktiven Schaffen umgekehrt. Es gibt kein Ding an

sich, auch keinen schon geschaffenen (sündhaft verurteilten) Menschen ›in sich‹, son-

dern allein erst zu schaffende Dinge und erst zu schaffenden Menschen. Dies ist die

große, mühselige und verantwortungsvolle Aufgabe der Kunst, die Aufgabe eines jeden

Menschen als Künstler seines Lebens.DerMensch ist zumKünstler verurteilt, nicht zum

Sprachrohr, d.h., er muss Hand anlegen, an sich, an den Dingen.

Eine Architektur der Erkennenden muss also dieser »vita contemplativa« dienlich

werden, durch den »Verzicht auf sinnliche Dimensionen […] den Gewinn intellektueller

Dimensionen« (Lévi-Strauss: 38) fördern,d.h.helfen,das sinnlicheErkennen auf das be-

wusste In-sich-Kehren und In-der-Welt-Sein zu konzentrieren. Das, was wir üblich die

Vernunft nennen, ist nur dasWerkzeug, den ganzen kontemplativen sinnlichen Apparat

zu reizen. Sie ist zur Findung unbetretener Pfade der Schaffung neuer Lebensmöglich-

keiten und Entwicklungspotenziale desMenschen da.Die Klarheit der Architektur kann

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 235

stimulierend für die Klärung derWeltwirken, für die Klärung der eigenen Identität.Das

meinen Nietzsche und Le Corbusier mit dem Bild der mathematischen Präzision bei-

spielsweise eines dorischen Tempels. »Werde, der du bist!« (Z: 263)Werde zu deiner For-

mel: »[…] erwill Formelnfinden,die ungeheureMasse dieser Erfahrungen zu vereinfachen.

Reduktion alles Geschehens auf den Sinnenmenschen undMathematiker« (WZM: 432).

Hier, imvorsokratischenGriechenland,warmannoch frei vonder allzupathetischen

Sprache der Kirche. Die Interpretation des Himmels führte noch nicht zur wahnsinni-

gen Flucht in den Himmel Gottes, der Ideen oder des absoluten Seins. Phidias Kosmos

war noch ein rein künstlerisches Phänomen.Die Bedeutung des Polytheismus ist für das

Denken dieser Phase der griechischen Kultur unermesslich: als erneutes Potenzial of-

fenen westlichen Denkens, im Gegensatz zur christlichen Monokultur des moralischen

Monotheismus, als potenzieller Keim eines totalitärenDenkens.Die Aufgabe des Künst-

lers, also desMenschen, liegt in der Vereinigung vonSein undWerden (Lévi-Strauss: 39),

in derHerstellung einer Beziehung von (abstraktem)Himmel und (konkreter) Erde, d.h.

einer Fusion von Theorie und Praxis, Idee und Nutzen (Funktion), Geist und Körper,

Kunst undWissenschaft...

In traditioneller Sichtweise könntemanmeinen,dieKirchewäre dasGegenstückder

Architektur der Erkennenden, so wie die Bibel keine ›moderne‹ Prosa wäre, sondern im-

mer noch die Heilige Schrift. Die Wirkung, das Delirium, wird dadurch erreicht, dass

man eben nicht in sich spazieren zu gehen glaubt, sondern im Haus Gottes, vielleicht

schon in Gott, wenn das Delirium anWahnsinn grenzt.Man hätte also im traditionellen

post-sokratischen Denken eine dialektische Skala mit einer Architektur der Erkennen-

den (Wissenden) auf der einenSeite und einerArchitektur derWahnsinnigen (Gläubigen

undKünstler) auf der anderen.Nungibt es abermitNietzsche keindialektischesDenken

und noch weniger eine dialektische Skala absoluter Werte. Denn, wie schon mehrmals

erwähnt, die wahreWelt ist nur die vorgestellte noch einmal (WZM: S. 386).Wahrheit ist

eine Metapher, von der wir diesen bildhaften Ursprung ›vergessen‹ haben oder bemän-

teln (GT: 232f.), wie beispielsweise den Ursprung der Heiligen Schrift bzw. die unzäh-

ligen Ursprünge und indirekten Autoren, allen voran Platon. Man lässt auch hier noch

immer einen Hauch des Sprachrohrs zum Jenseits gelten (GM: 341). DerWahnsinn liegt

nicht imKunstwerk, sondern in dem,waswir demKunstwerk abverlangen, nicht in den

Dingen, sondern in den Ideen, die wir uns von den Dingen machen, wie es Nietzsche

verdeutlicht (M: 319).

In diesem Sinne, d.h. im Erkennen der »Unwahrheit als Lebensbedingung«, fallen

Wahnsinn und Erkennen zusammen.Anders ausgedrückt,Wahnsinn steht und fällt mit

der Wahrheit. Der Wahnsinn erreicht seinen Höhepunkt mit Hegels Idee des Weltpro-

zesses, der beispielsweise auch in der gigantischen Kuppel Albert Speers (Große Halle)

noch zum Ausdruck kommen sollte. Wäre die Welt nicht rund, das antike Sein nicht als

Sphäre repräsentiert und wären die Pyramiden kein Grabmal, hätten auch Letztere als

Symbol eines abgeschlossenen oder von denNationalsozialisten abzuschließenden Pro-

zesses herhalten können, denn im Sinne der ästhetischen Theorie Hegels (Hegel 1: 317)

entspricht auch die Pyramide dem Ideal der geschlossenen Form (Plessner 2: 56). Also

nochmals: Die in die Form hineinprojektierten Ideen sind der Wahnsinn, nicht die For-

men selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Nietzsches Architektur der Erkennenden

DerzweiteAspekt gilt demMaßstab.Egal,obSphäre,KubusoderOktaeder: Auchder

Sinn jeglicher Monumentalität steht und fällt mit der Wahrheit und weicht mit Nietz-

sches ›Relativitätstheorie‹ (derWille zurMacht) der Bescheidenheit als demGrundprin-

zip allen menschlichen Schaffens. Relativ heißt hier, im Sinne eines Messens der Werte

am Leben, einer neuen möglichen Relation zum Leben und nicht im Sinne einer abs-

trakten Werteskala von ›gut‹ und ›böse‹, ›richtig‹ und ›falsch‹ etc. Die Gleichung ›Den-

ken = Entwerfen‹ enthält implizit diese Bescheidenheit, den relativen Wert einer Vor-

stellung,einesEntwurfs als konkrete,aberprovisorischeLebensmöglichkeit imFlussdes

unschuldigenWerdens.

Die Frage der Formensprache und derWirkung der Architektur auf die Gesellschaft

steht imZusammenhangmit demGlauben andieWahrheit.Nurwenn esWahrheit gibt,

kann überhaupt ein verbindlicher Zusammenhang einer Form mit ihr erdacht werden,

derMensch zu einer orientierten Sensibilität für Formen erzogenwerden.Das unschul-

dige Werden wird mit der Identität von Sein und Wahrheit schuldig. Man könnte un-

ter dieser (irrtümlichen) Voraussetzung dann in der Tat die Idee Choays (vgl. Choay 1)

noch weiterführen, und schon Alberti mit seiner ersten ästhetischen Theorie eines ko-

härenten Ganzen des Ausschlusses der Vielheiten beschuldigen (als erster Architekt der

geschlossenenGesellschaft).Mankönnte ihmalso einen ähnlichmerkwürdigenVorwurf

machen, den man später in der Tat Le Corbusier machte, als man ihn eine Art »stalinis-

tisches Krypto« (Foucault 3: 1095) nannte, wie uns Foucault erinnert.

Die relative Ordnung und Geschlossenheit sind die zentralen Begriffe der Architek-

tur. Je nach kulturellemUmfeld braucht derMenschmehr oder weniger Ordnung,mehr

oder weniger (Ab-)Geschlossenheit. Erinnern wir uns an die schlagkräftige städtebau-

liche Kritik der Spätmoderne, als Aldo van Eyck37 erklärt, die große Aufgabe der Archi-

tektur sei es, ein Innen zu schaffen, selbst außen: die Stadt als strukturierte Einfriedung

imGegensatz zu amorpher Vernetzung isolierterWohneinheiten.Hier geht es nicht um

›richtig‹ oder ›falsch‹, sondern umein grundsätzliches Abwägen vonMöglichkeiten.Wie

viel Ordnung,wie viel Geschlossenheit braucht derMensch (aber jenseits dermodernen

Vorstellung eines Typus Mensch) zu einer bestimmten Zeit in einem bestimmten Kon-

text.Der schonerwähnte ›Fall Pessac‹warhierfür exemplarisch.Sehr früh (1925),zu früh,

schlug Le Corbusier eine starke Offenheit der Architektur und offene Formen im Sinne

Plessners vor (Plessner 2: 56). Die Bewohner passten die Bauten ihren Bedürfnissen an,

zum Schrecken der Moderne, aber nicht zum Schrecken Le Corbusiers, der nicht ›wuss-

te‹, sondern stetig lernte.

Das Ordnen ist ein fundamentaler Akt des Menschen, begriffen als ordnendes Den-

ken.Überall herrschen also diese »großen logischenKräfte«, sei es im anfänglichenOrd-

nender häuslichenFunktionenumdas Foyer (die Feuerstelle), »imOrdnenderKultsphä-

ren der einzelnen Städte« (KSA7, § 19[110]) oder im Schaffen der Lesbarkeit der Land-

schaft. Die Lesbarkeit oder Intelligibilität (geistige Erfassbarkeit) des Werdens, also die

Schaffung des Seins (mit demUrsprung derTheorie im ›Lesen desHimmels‹), ist immer

bezogen auf den Menschen, ist immer abhängig vom – und gleichzeitig bedingend für

37 »Un demi-siècle durant, les architectes ont fourni aux hommes un extérieur, même à l’intérieur.

Mais là n’est pas leur tâche: leur tâche consiste à créer un intérieur, même à l’extérieur.« (A. van

Eyck, in: Lüchinger: 29)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 237

den – Seelenzustand des Menschen. (Ein Beispiel großmaßstäblich angelegter Bezüge

eines einzelnen Gebäudes: Die verschiedenen Achsen und die den gesamten Bau struk-

turierenden Diagonalen des Jüdischen Museums von Libeskind fungieren als topologi-

scheAufarbeitungder Stadtgeschichte des Terrors,die über dieBerliner Stadtlandschaft

ein Holocaust-Erinnerungsnetz wirft. Ob diese Wirkung in der Praxis wirklich wirkt,

bleibt jedem Einzelnen zu ermessen [wir betreiben hier keine Architekturkritik]. Ent-

scheidend ist, dass zumindest eine Handvoll ›Experten‹ [dieWettbewerbsjury] in dieser

Topologie des Terrors den hineingelegten potenziellen Sinn des Museums sahen [und

damit auf eine entsprechende sinnlicheWirkung hofften]. Sie spielten ganz eindeutig in

der Liga der philosophischen Ästhetik, derWissenschaft der sinnlichen Erkenntnis. Der

Begriff ›Sinn‹ steht hier im epikureischen Sinnewiederum für die Fusion, besser, für die

Veranschaulichung der fatalen [›amor fati‹] Untrennbarkeit von Intellekt und Affekt.)

Die »Ausformung der Materie nach ästhetischen Gesetzen« (Rossi: 20) ist also prä-

ziser gesagt eine Gestaltung der Welt nach Gesetzen einer revidierten Ästhetik, d.h.

der sinnlichen Anschauung, Wahrnehmung oder Erkenntnis der Welt jenseits aller

herkömmlichen, irrelevanten Begriffe des theoretischen Menschen, wie z.B. jener der

Sachlichkeit oder illusorischen objektiven Anschauung, aber vor allen Dingen jenseits

des Spannungsverhältnisses zwischen Kunst undWahrheit (dem selbst noch die ästhe-

tische Theorie Adornos verhaftet bleibt). Nochmals: Der Glaube an die Wahrheit führt

zu einer Kunst des Ressentiments, zu einer weiteren irrelevanten Kunst. Kunst ist etwas

ganz anderes als ein zeit- oder unzeitgemäßer Blick auf das Dasein, etwas anderes als

eine Stellungnahme zum Zeitgeist (z.B. die klägliche Rolle der Kunst als Kritik oder

Engagement [Adorno 1: 144]). Eine Anlehnung der Ästhetik (und der Architekturtheo-

rie) unter anderem an die experimentelle Psychologie erscheint in diesem Sinne zu

den Grundvoraussetzungen einer wahrhaft fundierten Lehre bzw. ›Wissenschaft der

Erkennenden‹ zu gehören.

Es gibt zwar selbstverständlich ein ästhetisches Erlebnis, aber mit Sicherheit kei-

ne »Äquivalenz zwischen dem Erlebnisgehalt – grob: dem emotionalen Ausdruck – von

Werken und dem subjektiven Erlebnis des Rezipierenden. […] Die Quelle jener Äqui-

valenz ist trüb« (Adorno 1: 362). Niemals wird eine bestimmte Zeichensprache eine be-

stimmbareReaktionhervorrufen,auchderZusammenhang einer neuenArchitekturmit

einer neuen Kultur, dieser größte Traum der letzten Moderne, bleibt zumindest trüb.38

AberbrauchenwirdenneindeutigeKlarheit?WürdenwirdamitnichtwiederdemHauch

einer totalitären Vision unterliegen? Ist totale Klarheit nicht das tyrannische Gegenteil

des totalen Kunstwerkes (der totalen Architektur)? Hier besteht ein Bedarf, die Archi-

tektur in die Disziplin einer Ästhetik zu integrieren, welche die »Kunst als organische

Funktion« (KSA13, § 14[120]) begreift, die explizit das delikate Arbeitsfeld »der bisher so

unberührten, so unaufgeschloßnen Physiologie der Ästhetik« (GM: 352) zu erschließen ge-

denkt.

Es gibt nur ein perspektivisches Sehen, nur ein perspektivisches »Erkennen«; und je

mehr Affekte wir über eine Sache zu Worte kommen lassen, je mehr Augen, verschie-

38 »Das neueMilieu, daswir uns dadurch schaffen,mußuns eine neue Kultur bringen« (P. Scheerbart,

in: Conrads: 28).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Nietzsches Architektur der Erkennenden

dene Augen wir uns für dieselbe Sache einzusetzen wissen, um so vollständiger wird

unser »Begriff« dieser Sache, unsre »Objektivität« sein. DenWillen aber überhaupt eli-

minieren, die Affekte samt und sonders aushängen, gesetzt, daß wir dies vermöchten:

wie? Hieße das nicht den Intellekt kastrieren? (GM: 362)

Unser moderner Begriff der Kunst und unsere klassischen ästhetischen Theorien sind

durchtränkt vomWahrheitsbegriff. Die Erschließung einer Physiologie der Ästhetik hat

2000 JahreGeschichte gegen sich.Ästhetik,definiert alsWissenschaft der sinnlichenEr-

kenntnis, ist bislang nichts weiter als der über die Sinne verbreiterteWeg zurWahrheit.

Sie ist noch immer keine Erschließung derWelt alsWissenschaft und Fiktion, noch lan-

ge nichtWissenschaft der Fiktion. Das Denken ist eben noch nicht als ein Entwerfen er-

schlossen, und die »Cardinal-Thatsachen«39 der Lust und Unlust entsprechen noch eher

einem Tabu als dem Zentrum des Denken-Entwerfens.

Jede reife Kunst hat eine Fülle Convention zur Grundlage: insofern sie Sprache ist. Die

Convention ist die Bedingung der großen Kunst, nicht deren Verhinderung… (KSA13, §

14[119])

Das heißt aber nicht, sämtliche unserer Konventionen seien wegen einer potenziellen

großen Kunst sanktioniert und würden erst den großen Stil bedingen. Unsere Konven-

tionen wuchsen ja auf dem Boden der scheinbaren Teilnahmslosigkeit, der abgeschaff-

ten bzw. erdrosselten Affekte (sie sind ja das »Gequak kaltgestellter Frösche« [KSA13, §

14[120]]). Dennoch bleiben sie prinzipiell Bedingung des großen Stils (KSA13, § 14[119]),

und gehören als Auflagen (nicht aber als Gesetz) zur Entwicklung, d.h. ›in‹ die Entwick-

lung. Und alle Entwicklung braucht als Voraussetzung die »Transfigurationskraft des

Rausches« (KSA13, § 14[120]). Der Lustzustand des Rausches hat der »Verfeinerung des Or-

gans für die Wahrnehmung vieles Kleinsten und Flüchtigsten« (KSA13, § 14[117]) zu die-

nen; er ist mit Hilfe der Vernunft verantwortlich für den sensiblen Entwerfer. Denn die

Oberfläche ist nur Ziel des Denkens, nicht seine Voraussetzung. Wir müssen vorüber-

gehend unser tückisches Organ der Abstraktion drosseln (Rolle der ›reinen‹ Vernunft!),

nicht unsere Affekte, denn der bauendeGeist braucht ›Material‹ auf dem langenWeg zur

Abstraktion.

Die Kunst ist das große Stimulans zum Leben: wie könnte man sie als zwecklos, als

ziellos, als l’art pour l’art verstehn? (GD: 147)

WenngleichAlberti noch selbstverständlich Philosophie, »TugendundWahrheit« (Alber-

ti: 238) assoziiert, ist die schon von ihm beschriebene schönere Wirkung der verschie-

denen Gotteshäuser, das Ergötzen und Hinreißen seltener Schönheit (Alberti: 237), als

Antrieb des Kunsttriebes zu verstehen, unseres (unfreien) Willens zur Kunst. Er sah das

gleiche (emotionale) Potenzial der sakralen Kunst wie Le Corbusier ein halbes Jahrtau-

send später. Sein gesunder Menschenverstand, sein Mittelmaß ist nicht im Sinne des

39 »Wenn das innerste Wesen des Seins Wille zur Macht ist, wenn Lust alles Wachsthum der Macht,

Unlust alles Gefühl, nicht widerstehen und Herr werden zu können, ist: dürfen wir dann nicht Lust

und Unlust als Cardinal-Thatsachen ansetzen?« (KSA13, § 14[80])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 239

schonendenKompromisses zu verstehen (Alberti: 241f.), sondern imSinne der günstigs-

tenBedingung eines erneutenAnstoßes (die ewigeBewegung als oberstes Prinzip, selbst

wenn mit der Entropie das Leben nun endgültig kein Perpetuummobile mehr ist); Lust

undUnlust als Anregungund Impuls zumSchaffen, zumDenken-Entwerfen.DasWahr-

nehmen solcher logischen und geometrischen Vereinfachungen soll das Kraftgefühl er-

höhen (KSA13, § 14[117]). Kein Künstler arbeitet in Pantoffeln; die Annehmlichkeit, der

Komfort der Arbeitsbedingungen, hat das Ziel, neue günstige(re) Bedingungen des ewi-

gen Schaffens zu schaffen.

Die Wirkung der Kunstwerke ist die Erregung des kunstschaffenden Zustandes, des Rau-

sches… (KSA13, § 14[47])

Nur in diesem ausschließlichen Sinne des Stimulans, auf der höchsten (und doch kon-

kretesten) Ebene des Denkens als Entwerfen, findet die (ansonsten bedenkliche) Formel

der Kunst für die Kunst erstmals eine fruchtbare Legitimität.

Man erlaube uns in einer ›Streitschrift der Fiktion‹ auch folgendes überspitzte Bild:

Denken ist die Kunst des Verkleinerns, der Auswahl und derHerstellung vonRelationen,

desOrdnens und der Konstruktion, das Schaffen einer neuen, einer verkleinerten, über-

sichtlichenWelt.AuchEinsteins ›Formel derWelt‹ hat dieWirkung einesModells, die äs-

thetische Wirkung einer gelungenen Veranschaulichung, einer Weltanschauung. Auch

er hat die Funktionsweise der Bewusstseinswerdung unseres Gehirns veranschaulicht,

hat das Zuviel (der uns bisweilen zugänglichen 17 %40) derWelt gefiltert, abstrahiert, hat

ausgewählt und in Beziehung gesetzt, d.h., er hat das (thermodynamische) Werden in

eine anschauliche Gleichung gepackt.Wenn auch kein Liebhaber des großartigenWür-

felspiels, so war auch Einstein ein großer Ästhetiker und genauso wenig Schweizer wie

Le Corbusier, sondern ein Sohn Phidias, kein Barbar (im Sinne der Antike), sondern ein

wahrhaftiger Grieche!

21. Sphärologie

Es ist, wie man merkt, einfach das Programm des Lustprinzips, das den Lebenszweck

setzt. Dies Prinzip beherrscht die Leistung des seelischen Apparates vom Anfang an;

an seiner Zweckdienlichkeit kann kein Zweifel sein, und doch ist sein Programm im

Hader mit der ganzen Welt, mit dem Makrokosmos ebensowohl wie mit dem Mikro-

kosmos. Es ist überhaupt nicht durchführbar, alle Einrichtungen des Alls widerstreben

ihm; man möchte sagen: die Absicht, daß der Mensch »glücklich« sei, ist im Plan der

»Schöpfung« nicht enthalten. (Freud 2: 74f.)

21.1 Die Psychose der Kultur

Die Absicht, glücklich zu sein, ist vor allem nicht im Plan Platons enthalten, zumindest

nicht im realistischen Bezug auf das Lustprinzip, sondern ausschließlich im hinterwelt-

40 »83 Prozent der Welt sind noch verborgen« (Bild der Wissenschaft 12/2011).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024 - am 13.02.2026, 21:47:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

