
ANTHROPOS

102.2007: 91–97

Bartolomé de Las Casas y las culturas amerindias

Mariano Delgado

Abstract. – Starting by comparing practical experience with
the law, Bartolomé de Las Casas subjects the ingressus and
the progressus of the Spaniards in the New World to a
merciless legal examination and concludes that the conquistas
and encomiendas were unjust and iniquitous. In contrast to the
“calumniators” of the Indian cultures who did not see a form
of civilization in them, but only pure barbarism, Las Casas
sketches a comparative cultural anthropology which takes the
dogma of the creation of all humans in the image and likeness
of God as its starting point and thus demonstrates that everyone
has been endowed by the Creator with reason (intellectus) and
free will (voluntas). Taking this as his basis, Las Casas discerns
forms of civilization in the Indian cultures, which are either
equal or indeed superior to Europe’s ancient civilizations –
and from which even the societas christiana could learn a few
things. By seeing a perfection of human nature in the Christian
faith, scholastically well thought out, Las Casas avoids slipping
into the myth of the noble savage. [New World, Indian cultures,
Las Casas, civilization, Spanish conquest]

Mariano Delgado, Dr. theol., Dr. phil., Catedrático de Histo-
ria de la Iglesia Medieval, Moderna y Contemporánea en la
Universidad de Friburgo (Suiza). Desde 2000 Presidente de
la Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte; redactor
jefe de la Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religions-
wissenschaft. – Sus principales campos de investigación son:
Historia de la Iglesia como Historia de la misión e Historia
cultural y religiosa del cristianismo; Estudios sobre Bartolomé
de Las Casas y Juan de la Cruz, ası́ como sobre la teologı́a
de los siglos XVI y XX. – Principales publicaciones: (junto
con K. Koch y E. Marsch) “Europa, Tausendjähriges Reich
und Neue Welt. Zwei Jahrtausende Geschichte und Utopie
in der Rezeption des Danielbuches” (Friburgo 2003); (jun-
to con G. Vergauwen) “Glaube und Vernunft – Theologie
und Philosophie. Aspekte ihrer Wechselwirkung in Geschichte
und Gegenwart” (Friburgo 2003); (junto con K. Koschorke y
F. Ludwig) “Außereuropäische Christentumsgeschichte (Asien,
Afrika, Lateinamerika 1450–1990)” (Neukirchen-Vluyn 2004);
(junto con G. Fuchs) “Die Kirchenkritik der Mystiker. Pro-
phetie aus Gotteserfahrung”. 3 vols. (Stuttgart 2004–2005). –
Véase también Bibliografı́a.

I

Después de su conversión (1514), fray Bartolomé
de Las Casas dedicó su vida a comparar el hecho
con el derecho en el contexto americano. El mismo
nos lo dice repetidas veces, la última 1564, en
su famosa “Carta a los dominicos de Chiapa y
Guatemala” (1995: 354):

. . . y ası́ tengo más que otro noticia y sciencia del hecho,
y ha cuarenta y ocho años que trabajo de inquirir a
estudiar y sacar en limpio el derecho; creo, si no estoy
engañado, haber ahondado esta materia hasta llegar al
agua de su principio.

En esa comparación del hecho con el derecho
(divino, natural y positivo) consiste la “forma” del
pensamiento lascasiano: aplicando a los aconteci-
mientos del Nuevo Mundo el derecho del Viejo, el
mismo derecho por el que los europeos dirimen sus
contiendas y regulan sus sociedades, no puede sino
concluir que lo que allı́ hacen sus compatriotas
es – tanto en la forma de entrar (ingressus) a
mano armada y conquistadora como en el proceso
subsiguiente (progressus) a base de repartimientos
y encomiendas – algo sumamente injusto (Las
Casas 1995: 361).

Partiendo de esa conclusión, para él tan clara
como la luz del mediodı́a, Las Casas se dedica,
con perseverancia y fortaleza, a buscar soluciones
viables para que el hecho y el derecho concuerden
y no se contradigan, es decir, para que existiera
realmente un encuentro inter pares entre el mundo
cristiano-ibérico y el amerindio. La obra lascasiana
reflexiona en su diversidad todos los problemas
prácticos despertados por el proceso que siguió

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91


92 Mariano Delgado

inevitablemente a la gesta colombina: las disputas
sobre la “naturaleza” del indio americano y el
modo adecuado de evangelización e hispanización.
Para ello se sirve de todos los parámetros interpre-
tativos de su tiempo: de la teologı́a y de la filosofı́a
en sus diversas formas, del derecho (divino, natural
y positivo) y de la etnografı́a comparativa.

Para estudiar la imagen lascasiana de las cultu-
ras amerindias, presente de alguna forma en todas
sus grandes obras, es imprescindible centrarse en
la “Apologética Historia Sumaria”, de la que su
primer editor, Manuel Serrano y Sanz, pudo decir
1909 que se trata de “una obra cerrada con siete
sellos, ante la cual hasta ahora nadie fue lo sufi-
cientemente curioso para abrirla ni paciente para
leerla” (Hanke 1949: 75). Entretanto han aparecido
algunos estudios y ediciones que aportan luz her-
menéutica,1 pero comparada con otras obras lasca-
sianas puede decirse todavı́a que la “Apologética”
ha sido poco leı́da y aún menos estudiada.

En contra de la opinión de Lewis Hanke y Juan
Pérez de Tudela, para quienes la “Apologética” es
anterior a las controversias de Valladolid (1550–
1551) entre Las Casas y el humanista Juan
Ginés de Sepúlveda, existe hoy entre los espe-
cialistas (Marcel Bataillon, Edmundo O’Gorman,
Ángel Losada, Vidal Abril Castelló e Isacio Pérez
Fernández) consenso en que tiene su origen remoto
en dichas controversias,

cuando Las Casas descubre (frente a Sepúlveda y sus
valedores) la importancia del argumento antropológico
como respuesta directa precisamente frente a los argu-
mentos 1, 2 y 4 del autor del Democrates alter (Abril
Castelló 1992: 30).

Escrita en su forma actual probablemente entre
1555 y 1558, si bien sirviéndose en los capı́tulos
1–120 de material bosquejado anteriormente co-
mo parte de la “Historia de las Indias”, la “Apo-
logética”, según el juicio de su último editor (Abril
Castelló 1992: 30 s.),

no es una obra improvisada, cuasicaprichosa y cua-
sipóstuma de ningún Las Casas delicuescente o senil,
sino que es hija legı́tima del más maduro y dinámico y
exigente y auténtico defensor de los indios en su fase de
mayor plenitud de forma y de genio y figura. Es la etapa
en que Las Casas se atrevió a plantear ante la conciencia
de su tiempo y de su pueblo cuestiones y propuestas que,
en mi opinión, no se han planteado todavı́a (ni siquiera
en 1992) democracias tan seguras, alegres y confiadas

1 Especial mención merecen las ediciones de Juan Pérez de
Tudela (Las Casas 1958), Edmundo O’Gorman (Las Casas
1967) y Vidal Abril Castelló et al. (Las Casas 1992).

como las de la postperestroika (Bloque Occidental) ni
Iglesias tan carismáticas y ecuménicas como la de Juan
Pablo II: a) Juego limpio, rigurosamente igualitario,
entre personas, grupos, naciones, Estados y bloques de
Estados, al menos a nivel de Derecho Internacional;
b) Respeto igualitario por la libertad y autonomı́a y
voluntad democrática de comunidades y sociedades de
base dentro del conjunto de cada Estado y de cada
Bloque de Estados; c) Concurrencia igualitaria de credos
y de sociedades religiosas, en las que el convencimiento,
el ejemplo y la libre adhesión (con la gracia de Dios,
que a todos les es concedida) sean los que decidan las
conciencias.

Si bien es cuestionable todo intento de interpretar
el pasado a la luz del presente, convirtiendo a Las
Casas, el fraile del siglo XVI, en un precursor
de las modernas teorı́as discursivas (de Kant a
Habermas), sı́ merece la pena resaltar los rasgos
“singulares” de la “Apologética” en el contexto
del quehacer y pensar de su tiempo.

II

La obra lascasiana se caracteriza en su conjun-
to por ser un consciente “correctivo” respecto a
las hermenéuticas indiófobas e hispanocéntricas
de quienes no pretendı́an sino “sancionar” inte-
lectualmente el proceso de expansión basado en
conquistas y encomiendas. En el mismo “argumen-
to” introductorio, destinado a justificar una even-
tual impresión de la “Apologética”, nos comunica
Las Casas (1992: 285) el sentido de su obra, escrita
sobre todo para

cognoscer todas y tan infinitas naciones deste vastı́simo
orbe, infamadas por algunos que no temieron a Dios ni
cuánto pesado es ante el juicio divino infamar un solo
hombre . . ., publicando que no eran gentes de buena
razón para gobernarse, carecientes de humana policı́a y
ordenadas repúblicas.

Con su “Apologética”, Las Casas quiere demostrar
“la verdad, que es en contrario” (1992: 285).

Los calumniadores de quienes habla Las Casas
con frecuencia – y no siempre con pelos y señales
por aquello de “a buen entendedor . . .” – se
pueden dividir en dos grupos: al primero perte-
necen conquistadores (Hernán Cortés, por ejem-
plo), misioneros (obispos como el franciscano Juan
Cabedo o Quevedo y el dominico Tomás de Ortiz)
y cronistas (Gonzalo Fernández de Oviedo) con
experiencia directa en el Nuevo Mundo y que, por
tanto, se tienen por “testigos oculares”; al segundo
grupo pertenecen aquellos que (como el teólogo
nominalista de Parı́s Juan Major, el humanista

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91


Bartolomé de Las Casas y las culturas amerindias 93

Juan Ginés de Sepúlveda o el cronista Francisco
López de Gómara) no han abandonado Europa,
pero utilizan como fuentes los informes del primer
grupo.

Las calumnias se basan en un doble prejuicio
religioso y civilizador y hacen de los indios criatu-
ras apenas capaces del cristianismo, bárbaros inci-
vilizados o “esclavos de naturaleza”. El prejuicio
religioso se refiere naturalmente a la “idolatrı́a”
que según la Biblia es “el principio, la causa y la
culminación de todos los males” (Sab 14,27) y en
los indios parece estar flanqueada además por la
sodomı́a, los sacrificios humanos y el canibalismo,
por lo que es absolutamente “inexcusable” (Rom
1,20).

El prejuicio civilizador se basa en la cosmo-
visión aristotélica: en el “determinismo cosmo- y
psicológico”, según el cual los seres humanos, la
fauna y la flora de determinadas regiones, como
por ejemplo los trópicos, debido a las influencias
cósmicas (clima, influencia del cielo, calidad de
la tierra etc.) no pueden ser sino “inferiores”; y
porque los cuerpos de tales seres humanos en com-
paración con el homo europeus están mal propor-
cionados, tienen que estarlo también sus espı́ritus,
pues lo uno es reflejo de lo otro, de forma que la
armonı́a exterior y la interior se hallan en ı́ntima
dependencia.2 A pesar de los escritos apologéticos
de Las Casas, la tesis de la “inferioridad” de los
seres humanos, la fauna y la flora de América
Latina estará después de moda en los cı́rculos ilus-
trados (Raynal, Buffon, De Pauw etc.) del “siglo
de las luces” (cf. Gerbi 1978, 1982). Incluso el ine-
fable Hegel hablará de la “inmadurez geográfica”
del Nuevo Mundo, para caracterizar a renglón
seguido a los indios sudamericanos de la siguiente
forma:

La inferioridad de esos individuos en todos los aspectos,
incluso en el tamaño, es absolutamente evidente (Hegel
1970: 107 s.).

Pero el humanismo aristotélico partı́a también de
una especie de “determinismo polı́tico”, según el
cual los grupos humanos, que hasta entonces no
hubieran logrado una civilización en forma de
polis (es decir con labradores, artesanos, gente
de guerra, hombres ricos, sacerdocio o religión
bien ordenada y jueces o buen gobierno), deberı́an
ser considerados como “esclavos de naturaleza”,
carentes de la capacidad para regirse a sı́ mismos y

2 Me limito naturalmente a una sucinta exposición de estas
teorı́as aristotélicas y ptoloméicas. Cf. sobre esto Pagden
(1988: 29–87).

por tanto destinados a ser tutelados por otros más
inteligentes, a quienes también habrı́an de servir
por su propio bien.3

Todos estos calumniadores tenı́an claro que los
indios también eran “seres humanos”. Esto no fue
realmente nunca objeto de duda, aunque lo afirmen
los “eruditos a la violeta” de nuestros dı́as. El
grito de Antonio Montesino 1511 –”¿Estos, no son
hombres?” (Las Casas 1994: 1762) – siempre se
entendió como si los indios no fueran hombres de
la misma clase que el homo europeus, es decir
con los mismos derechos y obligaciones. Espe-
cialmente triste fue para Las Casas el hecho de
que incluso algunos misioneros dominicos como
Tomás de Ortiz defendieran lo contrario. Ortiz, que
parece haber experimentado un profundo “choque
cultural” al entrar en contacto con los indios de la
costa de las perlas (Venezuela), leyó 1524 ante el
Consejo de Indias un alegato con el tı́tulo “Estas
son las propiedades de los indios, por donde no
merecen libertades”, que causó profunda impre-
sión. Entre otras cosas nos dice en él:

Comen carne humana en la Tierra Firme; son so-
dométicos más que generación alguna; ninguna justicia
hay entre ellos . . . No son capaces de doctrina ni castigo:
son traidores, crueles y vengativos, que nunca perdonan;
inimicı́simos de la religión. Son araganes, ladrones; son
de juicios muy terrestres y bajos; no guardan fe ni
orden . . . Son sucios: comen piojos y arañas y gusanos
crudos doquiera que los hallan; no tienen arte ni maña de
hombres . . . En fin, digo, que nunca crió Dios tan cocida
gente en vicios y bestialidades, sin mixtura alguna de
bondad o policı́a . . . Son insensatos como asnos, y no
tienen en nada matarse (Anglerı́a 1989: 440 s.).

Tal alegato, publicado 1530 por Mártir de An-
glerı́a, no era un caso aislado. El partido indiófilo
entre los mendicantes logrará 1537 de Paulo III
la bula “Sublimis Deus”, una especie de magna
charta sobre la dignidad del indio como persona
humana, exhortando a los europeos a tratarle como
a igual, pero panfletos como el de Ortiz seguirán
llegando al Consejo de Indias. El sereno Francisco
de Vitoria leerá 1537–38 y 1539 sus famosas
“Relectiones”, en las que no pone en duda que
los indios son “hombres como nosotros”, pero los
equipara generalmente a los niños y los rústicos
o campesinos europeos (Vitoria habla en condi-
cional, diciendo que, si es realmente ası́, podrán
decirlo los que tienen experiencia con los indios,
ası́ que en cierto modo deja la pelota en el alero),

3 Ası́ Aristóteles sobre todo en su “Politica” (1,2: 1252b; 1,8:
1256b; VII,8: 1328b) y en su “Etica nicomaca” (VI: 1138b-1
145a).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91


94 Mariano Delgado

con lo que necesitarı́an una especie de tutelaje has-
ta llegar a la edad madura o alcanzar el sano juicio
(cf. Vitoria 1967: 28–31).4 Vitoria fue sin embargo
el primero en superar el “determinismo cósmico”,
centrando la discusión en las diferencias culturales
de carácter histórico. Pero será Las Casas quien
más claramente defenderá esta antropologı́a cultu-
ral evolutiva.

Juan Ginés de Sepúlveda polarizará de nuevo
la disputa del Nuevo Mundo en los años cua-
renta, en la que interviene tanto por convenci-
miento intelectual como por “encargo” del lobby
de los encomenderos, descontentos con las Leyes
Nuevas. Llama incluso a los indios de las altas
culturas andinas y mesoamericanas homunculi u
homı́nidas esclavos de naturaleza, que apenas han
logrado un aporte cultural digno de mención y
que, por tanto y siguiendo a Aristóteles (Politica
1,8: 1256b), pueden ser cazados como animales,
si no se quieren someter voluntariamente al su-
perbombre hispano, modelo de civilización y de-
chado de virtudes. Y si algunos parecen poseer
suficiente habilidad como para ejercer con éxito
ciertos oficios artesanos, no es esto óbice para
la caracterización anterior; pues también algunos
animales como las abejas y las arañas hacen con
gran habilidad cosas que ningún hombre es capaz
de imitar. Y el que los indios posean casas y
un régimen de gobierno más o menos racional
no hace sino mostrar que no son meros osos o
monos carentes de toda racionabilidad. En cuanto
“esclavos de naturaleza” deberı́an estar contentos
de ser gobernados por los españoles, pues sólo
ası́ podrán desarrollarse hasta alcanzar el grado
de “civilizados” (Sepúlveda 1984: 35 ss.).5 Pero el
lenguaje utilizado por Sepúlveda despierta en el
lector la razonable duda de que los indios para el
insigne humanista pudieran ser algún dı́a algo más
que abejas y arañas “bı́pedas”.

En el prólogo de su “Hispania victrix”, Fran-
cisco López de Gómara resaltará en 1552, después
de la disputa entre Sepúlveda y Las Casas, que los
indios, salvo el color de la piel, pertenecen a la
misma clase de seres humanos que los europeos,
pues si fueran animales salvajes o monstruos no
podrı́an descender de Adán, como de hecho es
(era muy difı́cil cuestionar esto después de la bula
“Sublimis Deus” arriba mencionada). Pero en el

4 Sobre Vitoria cf. Pagden (1988: 89–153) y Castilla Urbano
(1992).

5 Lo mismo repite Sepúlveda después de la muerte de Las
Casas en su obra tardı́a “De regno” (1571), cf. Sepúlveda
(1963: 29–125, 34 ss.).

mismo prólogo defiende el autor la tesis de la in-
ferioridad de la fauna y la flora del Nuevo Mundo,
ası́ como también que los indios, por sus inena-
rrables pecados contra la ley divina y natural, son
todos “esclavos de naturaleza” (López de Gómara
1946: 156).

Como se ve, aunque la unidad del género hu-
mano no fue puesta seriamente en duda, los indios
fueron considerados por muchos como una parte
inferior de la humanidad. Sólo si tenemos esto bien
presente, podemos comprender la tenacidad, perse-
verancia y fortaleza de Las Casas por demostrar en
su “Apologética” “la verdad, que es en contrario“.

El método del que se sirve Las Casas es de-
ductivo, inductivo y comparativo al mismo tiem-
po: deductivo, porque partiendo del iusnaturalismo
universalista, de las teorı́as de un Aristóteles “to-
mista” y de lo mejor de la teologı́a cristiana, Las
Casas logra interpretar las culturas amerindias de
una forma muy diferente a los “calumniadores”
arriba mencionados; inductivo, porque para rea-
lizar una tal interpretación se sirve del inmenso
material etnográfico recogido empı́ricamente por
misioneros, sobre todo por los franciscanos de
Nueva España, en contacto diario con las cultu-
ras amerindias; y finalmente comparativo, porque
confrontará lo deductiva e inductivamente “com-
prendido” con las informaciones disponibles acer-
ca de las culturas de la antigüedad precristiana del
Viejo Mundo – sobre todo con las “clásicas” de
los griegos y romanos (y egipcios), que servı́an
de espejo, de norma y canon al humanismo rena-
centista –, para resaltar al final la superioridad de
las culturas amerindias en lo tocante a una vida
conforme a la ley natural, si bien no alcanzaron el
grado de civilización de la sociedad cristiana que
para Las Casas, como para todos los pensadores
eurocristianos de su tiempo, era la “sociedad más
perfecta y civilizada”.

Gracias a la mencionada unión del material
etnográfico empı́rico con una teorı́a hermenéutico-
antropológica (de carácter iusnaturalista y aris-
totélico-tomista) y una dimensión comparativa, la
“Apologética” puede ser considerada como la “pri-
mera etnografı́a cultural comparativa” en la época
de los descubrimientos.

III

El aspecto más interesante de la “Apologética”
consiste en la “nueva interpretación” de las cultu-
ras amerindias que Las Casas consigue basándose
precisamente en las teorı́as hermenéuticas dispo-
nibles en su tiempo.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91


Bartolomé de Las Casas y las culturas amerindias 95

Se puede decir que Las Casas parte de dos
constantes antropológicas de valor universal: del
deseo natural hacia el verdadero de Dios y de la
naturaleza polı́tica del hombre. Basándose en estos
presupuestos, Las Casas interpreta toda clase de
“religiosidad” (incluyendo la idolatrı́a y los sacri-
ficios humanos) en clave positiva como expresión
de dicho deseo natural hacia el verdadero Dios y
no en clave “bı́blica” como un fenómeno satánico
inexcusable; y detrás de cada cultura amerindia
intuye Las Casas un comportamiento racional, lo
mismo que estructuras sociales de una auténtica
polis, es decir una forma de civilización, aunque a
primera vista las culturas amerindias nos parezcan
“bárbaras”.

En este contexto hay que resaltar que Las
Casas puede utilizar a Aristóteles para refutar a los
humanistas aristotélicos de su tiempo sólo porque
le subordina al universalismo iusnaturalista y al
dogma cristiano de la similitud divina de todo
ser humano. En suma: al reinterpretar las culturas
amerindias, Las Casas esboza una “antropologı́a
de la fe” (cf. Delgado 1995) bajo la perspectiva
escatológica, es decir, teniendo en cuenta que el
fin ideal de todo ser humano consiste en haber sido
creado para la salvación, provisto para ello por la
(sabia y suave) divina providencia de libre albedrı́o
y conocimiento racional. Veamos un ejemplo de
dicha “antropologı́a de la fe”.

La “Polı́tica” de Aristóteles es, como se dice
comúnmente, “la primera teorı́a discursiva de lo
polı́tico en el pleno sentido de la palabra” (Höffe
1987: 261). Si prescindimos de que dicho libro
fue escrito entre otras cosas para fundamentar
racionalmente el dominio de los helenos sobre los
bárbaros asiáticos o “esclavos de naturaleza” en
medio de la expansión conquistadora de Alejandro
Magno,6 entonces podemos decir benévolamente
que Aristóteles en el fondo aboga por “una visión
diferenciada de las formas de gobierno” (desde la
tiranı́a despótica hasta el gobierno de la polis ideal,
que es un gobierno sobre personas libres y dirigido
al bien común, excluyendo por tanto toda opresión
polı́tica y explotación económica) y esboza una
“antropologı́a cultural”, “que culmina en la tesis
central de la naturaleza polı́tica del ser humano”;
dicha naturaleza está presente en el ser humano
“primero solo en potencia y sólo después de un
proceso de desarrollo sale a la luz poco a poco”
(Höffe 1987: 262–268).

6 Cf. Aristóteles, “Politica” (1,2: 1252b): “Por eso dicen los
poetas: ‘Es correcto que el heleno domine a los bárbaros’,
para decir con ello que un bárbaro de naturaleza y un
esclavo son lo mismo.”

Pero mientras Aristóteles excluye de dicho
proceso generalmente a los “bárbaros” o “escla-
vos de naturaleza”, pues les falta la prudencia
(económica, monástica y polı́tica) o capacidad ra-
cional imprescindible tanto pare el autogobierno
como para el gobierno de la polis, Las Casas está
convencido de que las excepciones de dicha “na-
turaleza polı́tica” del ser humano son rarı́simas y
aparecen además lo mismo entre los “civilizados”
que entre los “bárbaros”.

Todos los seres humanos se hallan por tanto
ab initio dentro de un proceso histórico hacia la
“civilización” y la “fe”. Las diferencias empı́ricas,
es decir, el por qué unos alcanzan esa meta antes
que otros, se deben en esta antropologı́a evolutiva
a causas “histórico-culturales” y no a determinis-
mos naturales. De no ser ası́, se habrı́a equivocado
la providencia divina, que en principio ha dota-
do a todos los seres humanos con lo necesario
para su salvación: con capacidad racional y libre
albedrı́o.

Todo esto no es, como dicen sus detractores,
signo de su incapacidad para servirse de una
visión diferenciada de los seres humanos y sus
culturas, pues Las Casas nos dice con frecuencia
que entre los indios también hay diferentes grados
de cultura y civilización (desde los cazadores y
recolectores nómadas hasta las culturas sedentarias
de los Andes y Mesoamérica). Es más bien signo
de una fundamental “antropologı́a de la fe” que
parte en principio de la capacidad de raciocinio y
libertad, de la igualdad, bondad y perfectibilidad
de todos los seres humanos, pues para todos vale
el fin escatológico de haber sido creados a imagen
y semejanza de Dios.

Con ayuda de Cicerón y de Tomás de Aquino
puede proclamar Las Casas su “antropologı́a de la
fe” (1992: 537) en el siguiente manifiesto:

Ası́ que todo linaje de los hombres es uno y todos los
hombres, cuanto a su creación y a las cosas naturales,
son semejantes y ninguno nace enseñado . . . Todas las
naciones del mundo tienen entendimiento y voluntad y
lo que de ambas potencias en el hombre resulta, que es
el libre albedrı́o, y, por consiguiente, todas tienen virtud
y habilidad o capacidad e a lo bueno inclinación natural
para ser doctrinadas, persuadidas y atraı́das a orden y
razón y a leyes y a la virtud y a toda bondad.

Se puede considerar esto un “deseo piadoso”, una
“utopı́a ingenua”, falsificada a diario por la cruda
realidad del mal. Pero esto no desmorona la “antro-
pologı́a de la fe”, pues Las Casas, a pesar del opti-
mismo antropológico (tan tomista) de que hace ga-
la respecto a las culturas amerindias, conocı́a muy
bien (como Pablo y Agustı́n: en su propia exis-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91


96 Mariano Delgado

tencia antes y después de la conversión) el poder
del “pecado”. Esta cruda realidad no convierte su
“manifiesto antropológico” en algo absurdo, como
tampoco los continuos atropellos de los derechos
humanos significan que la “Declaración universal
de los derechos humanos” carezca de sentido. Lo
importante es que Las Casas, recurriendo al ius-
naturalismo universalista y a la teologı́a cristiana
de la creación, defiende de forma paradigmática
una visión del ser humano (de todo ser humano)
que, en principio, concede a cada cultura dentro de
la comunidad universal un puesto en condiciones
de igualdad. Una tal visión del ser humano (y
no las cosmovisiones precolombinas en las que el
concepto de “hombre” no superaba los limites de la
propia tribu o sociedad) es la condición fundamen-
tal de un orden mundial postcolonial y solidario
corno el que se intenta construir hoy (por lo menos
al nivel de las declaraciones de principios).

IV

Empero conviene también resaltar que la “Apo-
logética” no está libre de una “idealización com-
pensadora” de las culturas amerindias, pues Las
Casas no sólo se limita a desmontar las calumnias
de los humanistas aristotélicos con argumentos
empı́ricos objetivos, sino que se empeña siempre
en demostrar “lo contrario”: que los indios (de
las altas culturas) son incluso polı́ticamente más
prudentes y están mejor capacitados para una
auténtica vida cristiana que los habitantes del Viejo
Mundo. En suma: opone a la calumnia la ideali-
zación y se convierte ası́ (por cierto: muy a su
pesar) en una fuente de primera mano para los
“indigenistas” y “nativistas” contemporáneos.

Esto nos conduce finalmente a la pregunta de si
Las Casas – al sustituir el prejuicio negativo de los
detractores indiófobos por un prejuicio positivo,
cual abogado de la causa indı́gena – prefigura
el mito ilustrado del “buen salvaje”, como dicen
no pocos investigadores.7 Pero esto sólo se puede
afirmar, si se distingue bien entre el “buen indio”
de Las Casas y el “buen salvaje” de la Ilustración
y el Romanticismo.

En la época humanista de los descubrimientos
nos encontramos con muchos motivos que ya apa-
recieron a la sombra de las antiguas expansiones de
griegos y romanos: ası́, por ejemplo, el mito de “La

7 Cf. Abellán (1976), Losada (1980, 1986), y Maravall
(1974). Un poco más matizada es la postura de Milhou
(1994).

Edad de Oro”,8 que, si bien no contrapone natura-
leza y cultura, si concibe por lo menos la historia
de la cultura como una especie de “decaimiento”
a partir de una época primitiva llena de felicidad
y armonı́a.9 Algunos aspectos de dicho “primiti-
vismo” aparecen, desde luego, en Las Casas como
también en el mismo Cristóbal Colón y sobre todo
en los franciscanos de Nueva España (Motolinı́a,
Mendieta) y en Vasco de Quiroga.10 Todos ellos
alaban a los indios en tonos que los convierten
cuasi en un “genus angelicum”, como si fueran al-
go parecido a los primeros cristianos de los Hechos
de los Apóstoles (2,42–47):

. . . pues sólo tomando de este mundo lo que necesario
les era para vivir lo tenı́an en abundancia, sin cuidados
y sin zozobras, sin pendencias y sin tomar a nadie lo
suyo, antes en toda quietud y sosiego, amor y paz y en
alegrı́a vivı́an (Las Casas 1992: 487).

Pero, al mismo tiempo, Las Casas añade con toda
claridad: “¡oh qué gentes eran éstas tan bienaven-
turadas si cognoscieran a Dios!” (1992: 487).

Mientras al “buen salvaje” de los ilustrados no
le falta nada, Las Casas, con todo su primitivismo
renacentista, ve en la fe cristiana una “perfección”
necesaria de la naturaleza humana. También en
este punto es, por tanto, un “antropólogo de la
fe” de talante “tomista”: bien es cierto que realza

8 En el siglo XVI no habı́a sólo un renacimiento humanista
de la cultura clásica, sino también, sobre todo en Alemania,
Inglaterra y Francia, una visión “romántica” de las culturas
prerromanas de los germanos, bretones y celtas o galos, en
las que se ve el origen del propio “sentimiento nacional”; cf.
Maier (1995). Algo semejante tendrá lugar en América
Latina entre criollos e indigenistas a partir de 1750.

9 Algunos humanistas, como Amerigo Vespucci, sugerı́an
también una contradicción entre naturaleza y cultura, que
despertarı́a la irónica pluma del insigne humanista Juan
Luis Vives. En su obra “De concordia et discordia in
humano genere”, impresa en 1529, se encuentra este jocoso
comentario: “Cuentan nuestros navegantes que en la India
existen algunos pueblos que, entre los bienes de esta vida,
ponen la concordia con carácter exclusivo y que en el caso
de que entre dos estalle la enemistad, por tan honrado
se tiene al que primero insinúa proporciones de paz,
como entre nosotros ese mismo se considera vilipendiado
y menguado. ¡Cuánto más sabios son ellos, adoctrinados
por sólo el magisterio de la Naturaleza, que nosotros,
ahitados y regoldando letras y libros y haciendo aplicación
abusiva y sacrı́lega al mal de la filosofı́a bajada del cielo!
¿Será que a aquellos indios los hizo la Naturaleza más
semejantes a Dios que a nosotros la formación cristiana?”
(Vives 1948: 167). Sobre el “Buen salvaje” cf. también
Kohl (1981) y Bitterli (1976).

10 Cf. Delgado (1992). La idealización de los indios como
perfectos cristianos en potencia implica también, sobre todo
en los franciscanos, una velada critica de la decadente
cristiandad del Viejo Mundo.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91


Bartolomé de Las Casas y las culturas amerindias 97

en los indios basta lı́mites idealizadores el carácter
cooperante-social y no el conflictivo (Aristóteles,
Hobbes) de la naturaleza humana, pero sabe con la
tradición tomista que la gracia divina no destruye
la naturaleza humana, sino que la presupone y per-
fecciona (gratia supponit naturam y gratia perficit,
non destruit naturam).

Bibliografı́a

Abellán, José Luis
1976 Los orı́genes españoles del mito del “buen salvaje”.

Fray Bartolomé de las Casas y su antropologı́a utópica.
Revista de Indias 36: 157–179. [Reproducción en:
J. L. Abellán, Historia crı́tica del pensamiento español.
Vol. 2: La edad de oro; pp. 407–428. Madrid 1986]

Abril Castelló, Vidal
1992 Los derechos de las naciones según Bartolomé de Las

Casas y la Escuela de Salamanca. En: V. Abril Castelló
et al. (eds.), Bartolomé de Las Casas. Obsas completas.
Vol. VI; pp. 15–181. Madrid.

Anglerı́a, Pedro Mártir de
1989 Décadas del Nuevo Mundo. Madrid: Ediciones Polife-

mo.

Bitterli, Urs
1976 Die “Wilden” und die “Zivilisierten”. Grundzüge einer

Geistes- und Kulturgeschichte der europäisch-übersee-
ischen Begegnung. München.

Castilla Urbano, Francisco
1992 El pensamiento de Francisco de Vitoria. Filosofı́a

polı́tica e indio americano. Barcelona.

Delgado, Mariano
1992 Die “Franziskanisierung” der Indios Neu-Spaniens im

16. Jahrhundert. Stimmen der Zeit 210: 363–376.
1995 Las Casas als “Anthropologe des Glaubens”. In: M. Del-

gado (Hrsg.), Bartolomé de Las Casas. Werkauswahl.
Bd. II: Historische und ethnographische Schriften. (Mit
Studien von Hans-Joachim König, Johannes Meier und
Michael Sievernich); pp. 327–342. Paderborn.

Gerbi, Antonello
1978 La naturaleza de las Indias Nuevas. De Cristóbal Colón

a Gonzalo Fernández de Oviedo. México.
1982 La disputa del Nuevo Mundo. Historia de una polémica

1750–1790. México. [3a edición]

Hanke, Lewis
1949 Bartolomé de Las Casas, pensador polı́tico, historiador,

antropólogo. La Habana.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich
1970 Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. Frank-

furt. (Werke, 12)

Höffe, Otfried
1987 Politische Gerechtigkeit. Grundlegung einer kritischen

Philosophie von Recht und Staat. Frankfurt.

Kohl, Karl-Heinz
1981 Entzauberter Blick. Das Bild vom Guten Wilden und

die Erfahrung der Zivilisation. Berlin.

Las Casas, Bartolomé de
1958 Apologética Historia Sumaria. En: J. Pérez de Tudela

(ed.), Bartolomé de Las Casas. Obras escogidas. Vols.
III y IV. Madrid. (Biblioteca de autores españoles, 105
y 106)

1967 Apologética Historia Sumaria. Edición y estudio preli-
minar de Edmundo O’Gorman. 2 vols. México. [Repro-
ducción facsı́mil México 1971]

1992 Apologética Historia Sumaria. In: V. Abril Castelló et
al. (eds.), Bartolomé de Las Casas. Obras completas.
Vols. VI, VII y VIII. Madrid.

1994 Historia de las Indias. En: I. Pérez Fernández et al.
(eds.), Bartolomé de Las Casas. Obras completas. Vol.
V. Madrid.

1995 Carta a los dominicos de Chiapa y Guatemala (1564).
En: P. Castañeda et al. (eds.), Bartolomé de Las Casas.
Obras completas. Vol. XIII. Madrid.

López de Gómara, Francisco
1946 Hispania victrix. Primera y segunda parte de la historia

general de las Indias . . . . En: E. de Vedia (ed.), Bi-
blioteca de autores españoles. Historiadores primitivos
de Indias. Vol. 1; pp. 155–455. Madrid. (Biblioteca de
autores españoles, 22)

Losada, Ángel
1980 Consideraciones sobre la teorı́a del “Buen Salvaje” y sus

fuentes españolas de los siglos XVI y XVII, en especial
Colón, Mártir de Anglerı́a, Las Casas, Vives, Guevara
y Coreal. In: Atti del Secondo Convegno Internazionale
di Studi Americanistici; pp. 549–593. Genua.

1986 La doctrina de Las Casas y su impacto en la ilustra-
ción francesa (Voltaire, Rousseau . . .). En: El quinto
centenario de Bartolomé de Las Casas; pp. 169–181.
Madrid.

Maier, Bernhard
1995 Der keltische Standpunkt. Vom Umgang mit der euro-

päischen (Vor-) Geschichte. Orientierung 59: 46–48.

Maravall, José Antonio
1974 Utopı́a y primitivismo en Las Casas. Revista de Occi-

dente 141: 311–388.

Milhou, Alain
1994 Die Neue Welt als geistiges und moralisches Problem

(1492–1609). In: H. Pietschmann (Hrsg.), Handbuch
der Geschichte Lateinamerikas. Bd. 1: Mittel-, Südame-
rika und die Karibik bis 1760; pp. 274–296. Stuttgart.

Pagden, Anthony
1988 La caı́da del hombre natural. El indio americano y los

orı́genes de la etnologı́a comparativa. Madrid.

Sepúlveda, Juan Ginés de
1963 Del reino y los deberes del rey. En: Á. Losada (ed.),

Tratados polı́ticos de Juan Ginés de Sepúlveda; pp. 29–
125. Madrid.

1984 Demócrates segundo – o de las justas causas de la
guerra contra los Indios. Edición de Ángel Losada.
Madrid.

Vitoria, Francisco de
1967 Relectio de Indis. Madrid. (Corpus hispanorum de pace,

5)

Vives, Juan Luis
1948 Obras completas. Edición de Lorenzo Riber. Vol. II.

Madrid.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91

