ANTHROPOS

102.2007: 91-97

Bartolomé de Las Casas y las culturas amerindias

Mariano Delgado

Abstract. — Starting by comparing practical experience with
the law, Bartolomé de Las Casas subjects the ingressus and
the progressus of the Spaniards in the New World to a
merciless legal examination and concludes that the conquistas
and encomiendas were unjust and iniquitous. In contrast to the
“calumniators” of the Indian cultures who did not see a form
of civilization in them, but only pure barbarism, Las Casas
sketches a comparative cultural anthropology which takes the
dogma of the creation of all humans in the image and likeness
of God as its starting point and thus demonstrates that everyone
has been endowed by the Creator with reason (intellectus) and
free will (voluntas). Taking this as his basis, Las Casas discerns
forms of civilization in the Indian cultures, which are either
equal or indeed superior to Europe’s ancient civilizations —
and from which even the societas christiana could learn a few
things. By seeing a perfection of human nature in the Christian
faith, scholastically well thought out, Las Casas avoids slipping
into the myth of the noble savage. [New World, Indian cultures,
Las Casas, civilization, Spanish conquest]

Mariano Delgado, Dr. theol., Dr. phil., Catedratico de Histo-
ria de la Iglesia Medieval, Moderna y Contempordnea en la
Universidad de Friburgo (Suiza). Desde 2000 Presidente de
la Vereinigung fiir Schweizerische Kirchengeschichte; redactor
jete de la Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religions-
wissenschaft. — Sus principales campos de investigacién son:
Historia de la Iglesia como Historia de la misién e Historia
cultural y religiosa del cristianismo; Estudios sobre Bartolomé
de Las Casas y Juan de la Cruz, asi como sobre la teologia
de los siglos XVI y XX. — Principales publicaciones: (junto
con K. Koch y E. Marsch) “Europa, Tausendjdhriges Reich
und Neue Welt. Zwei Jahrtausende Geschichte und Utopie
in der Rezeption des Danielbuches” (Friburgo 2003); (jun-
to con G. Vergauwen) “Glaube und Vernunft — Theologie
und Philosophie. Aspekte ihrer Wechselwirkung in Geschichte
und Gegenwart” (Friburgo 2003); (junto con K. Koschorke y
F. Ludwig) “Aulereuropdische Christentumsgeschichte (Asien,
Afrika, Lateinamerika 1450—1990)” (Neukirchen-Vluyn 2004);
(junto con G. Fuchs) “Die Kirchenkritik der Mystiker. Pro-
phetie aus Gotteserfahrung”. 3 vols. (Stuttgart 2004—-2005). —
Véase también Bibliografia.

I

Después de su conversién (1514), fray Bartolomé
de Las Casas dedic6 su vida a comparar el hecho
con el derecho en el contexto americano. El mismo
nos lo dice repetidas veces, la dltima 1564, en
su famosa “Carta a los dominicos de Chiapa y
Guatemala” (1995: 354):

...y asi tengo mds que otro noticia y sciencia del hecho,
y ha cuarenta y ocho afios que trabajo de inquirir a
estudiar y sacar en limpio el derecho; creo, si no estoy
engafado, haber ahondado esta materia hasta llegar al
agua de su principio.

En esa comparacion del hecho con el derecho
(divino, natural y positivo) consiste la “forma” del
pensamiento lascasiano: aplicando a los aconteci-
mientos del Nuevo Mundo el derecho del Viejo, el
mismo derecho por el que los europeos dirimen sus
contiendas y regulan sus sociedades, no puede sino
concluir que lo que alli hacen sus compatriotas
es — tanto en la forma de entrar (ingressus) a
mano armada y conquistadora como en el proceso
subsiguiente (progressus) a base de repartimientos
y encomiendas — algo sumamente injusto (Las
Casas 1995:361).

Partiendo de esa conclusion, para €l tan clara
como la luz del mediodia, Las Casas se dedica,
con perseverancia y fortaleza, a buscar soluciones
viables para que el hecho y el derecho concuerden
y no se contradigan, es decir, para que existiera
realmente un encuentro inter pares entre el mundo
cristiano-ibérico y el amerindio. La obra lascasiana
reflexiona en su diversidad todos los problemas
practicos despertados por el proceso que siguid

.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Uthebrrechtlich geschiltzter Inhaf
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91

92

inevitablemente a la gesta colombina: las disputas
sobre la “naturaleza” del indio americano y el
modo adecuado de evangelizacion e hispanizacion.
Para ello se sirve de todos los pardmetros interpre-
tativos de su tiempo: de la teologia y de la filosofia
en sus diversas formas, del derecho (divino, natural
y positivo) y de la etnografia comparativa.

Para estudiar la imagen lascasiana de las cultu-
ras amerindias, presente de alguna forma en todas
sus grandes obras, es imprescindible centrarse en
la “Apologética Historia Sumaria”, de la que su
primer editor, Manuel Serrano y Sanz, pudo decir
1909 que se trata de “una obra cerrada con siete
sellos, ante la cual hasta ahora nadie fue lo sufi-
cientemente curioso para abrirla ni paciente para
leerla” (Hanke 1949: 75). Entretanto han aparecido
algunos estudios y ediciones que aportan luz her-
menéutica,! pero comparada con otras obras lasca-
sianas puede decirse todavia que la “Apologética”
ha sido poco leida y ain menos estudiada.

En contra de la opinién de Lewis Hanke y Juan
Pérez de Tudela, para quienes la “Apologética” es
anterior a las controversias de Valladolid (1550—
1551) entre Las Casas y el humanista Juan
Ginés de Sepulveda, existe hoy entre los espe-
qialistas (Marcel Bataillon, Edmundo O’Gorman,
Angel Losada, Vidal Abril Castell6 e Isacio Pérez
Fernandez) consenso en que tiene su origen remoto
en dichas controversias,

cuando Las Casas descubre (frente a Sepilveda y sus
valedores) la importancia del argumento antropoldgico
como respuesta directa precisamente frente a los argu-
mentos 1, 2 y 4 del autor del Democrates alter (Abril
Castell6 1992: 30).

Escrita en su forma actual probablemente entre
1555 y 1558, si bien sirviéndose en los capitulos
1-120 de material bosquejado anteriormente co-
mo parte de la “Historia de las Indias”, la “Apo-
logética”, segtin el juicio de su ultimo editor (Abril
Castell6 1992: 30s.),

no es una obra improvisada, cuasicaprichosa y cua-
sipéstuma de ningin Las Casas delicuescente o senil,
sino que es hija legitima del m4s maduro y dindmico y
exigente y auténtico defensor de los indios en su fase de
mayor plenitud de forma y de genio y figura. Es la etapa
en que Las Casas se atrevid a plantear ante la conciencia
de su tiempo y de su pueblo cuestiones y propuestas que,
en mi opinién, no se han planteado todavia (ni siquiera
en 1992) democracias tan seguras, alegres y confiadas

1 Especial mencién merecen las ediciones de Juan Pérez de
Tudela (Las Casas 1958), Edmundo O’Gorman (Las Casas
1967) y Vidal Abril Castell6 et al. (Las Casas 1992).

Mariano Delgado

como las de la postperestroika (Bloque Occidental) ni
Iglesias tan carismadticas y ecuménicas como la de Juan
Pablo II: a) Juego limpio, rigurosamente igualitario,
entre personas, grupos, naciones, Estados y bloques de
Estados, al menos a nivel de Derecho Internacional;
b) Respeto igualitario por la libertad y autonomia y
voluntad democrética de comunidades y sociedades de
base dentro del conjunto de cada Estado y de cada
Bloque de Estados; c) Concurrencia igualitaria de credos
y de sociedades religiosas, en las que el convencimiento,
el ejemplo y la libre adhesion (con la gracia de Dios,
que a todos les es concedida) sean los que decidan las
conciencias.

Si bien es cuestionable todo intento de interpretar
el pasado a la luz del presente, convirtiendo a Las
Casas, el fraile del siglo XVI, en un precursor
de las modernas teorias discursivas (de Kant a
Habermas), si merece la pena resaltar los rasgos
“singulares” de la “Apologética” en el contexto
del quehacer y pensar de su tiempo.

II

La obra lascasiana se caracteriza en su conjun-
to por ser un consciente “correctivo”’ respecto a
las hermenéuticas indidéfobas e hispanocéntricas
de quienes no pretendian sino ‘“‘sancionar” inte-
lectualmente el proceso de expansion basado en
conquistas y encomiendas. En el mismo “argumen-
to” introductorio, destinado a justificar una even-
tual impresién de la “Apologética”, nos comunica
Las Casas (1992: 285) el sentido de su obra, escrita
sobre todo para

cognoscer todas y tan infinitas naciones deste vastisimo
orbe, infamadas por algunos que no temieron a Dios ni
cuanto pesado es ante el juicio divino infamar un solo
hombre ..., publicando que no eran gentes de buena
razén para gobernarse, carecientes de humana policia y
ordenadas republicas.

Con su “Apologética”, Las Casas quiere demostrar
“la verdad, que es en contrario” (1992: 285).

Los calumniadores de quienes habla Las Casas
con frecuencia — y no siempre con pelos y sefiales
por aquello de “a buen entendedor ...” — se
pueden dividir en dos grupos: al primero perte-
necen conquistadores (Herndn Cortés, por ejem-
plo), misioneros (obispos como el franciscano Juan
Cabedo o Quevedo y el dominico Tomds de Ortiz)
y cronistas (Gonzalo Ferndndez de Oviedo) con
experiencia directa en el Nuevo Mundo y que, por
tanto, se tienen por “testigos oculares”; al segundo
grupo pertenecen aquellos que (como el tedlogo
nominalista de Parifs Juan Major, el humanista

Anthropos 102.2007

.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Uthebrrechtlich geschiltzter Inhaf
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91

Bartolomé de Las Casas y las culturas amerindias

Juan Ginés de Sepulveda o el cronista Francisco
Lopez de Gémara) no han abandonado Europa,
pero utilizan como fuentes los informes del primer
grupo.

Las calumnias se basan en un doble prejuicio
religioso y civilizador y hacen de los indios criatu-
ras apenas capaces del cristianismo, barbaros inci-
vilizados o “esclavos de naturaleza”. El prejuicio
religioso se refiere naturalmente a la “idolatria”
que segtin la Biblia es “el principio, la causa y la
culminacién de todos los males” (Sab 14,27) y en
los indios parece estar flanqueada ademds por la
sodomia, los sacrificios humanos y el canibalismo,
por lo que es absolutamente “inexcusable” (Rom
1,20).

El prejuicio civilizador se basa en la cosmo-
visién aristotélica: en el “determinismo cosmo- y
psicolégico”, segun el cual los seres humanos, la
fauna y la flora de determinadas regiones, como
por ejemplo los trépicos, debido a las influencias
cosmicas (clima, influencia del cielo, calidad de
la tierra etc.) no pueden ser sino “inferiores”; y
porque los cuerpos de tales seres humanos en com-
paracion con el homo europeus estin mal propor-
cionados, tienen que estarlo también sus espiritus,
pues lo uno es reflejo de lo otro, de forma que la
armonia exterior y la interior se hallan en intima
dependencia.> A pesar de los escritos apologéticos
de Las Casas, la tesis de la “inferioridad” de los
seres humanos, la fauna y la flora de América
Latina estara después de moda en los circulos ilus-
trados (Raynal, Buffon, De Pauw etc.) del “siglo
de las luces” (cf. Gerbi 1978, 1982). Incluso el ine-
fable Hegel hablard de la “inmadurez geografica”
del Nuevo Mundo, para caracterizar a renglon
seguido a los indios sudamericanos de la siguiente
forma:

La inferioridad de esos individuos en todos los aspectos,
incluso en el tamafio, es absolutamente evidente (Hegel
1970: 107 s.).

Pero el humanismo aristotélico partia también de
una especie de “determinismo politico”, segin el
cual los grupos humanos, que hasta entonces no
hubieran logrado una civilizacién en forma de
polis (es decir con labradores, artesanos, gente
de guerra, hombres ricos, sacerdocio o religién
bien ordenada y jueces o buen gobierno), deberian
ser considerados como “esclavos de naturaleza”,
carentes de la capacidad para regirse a si mismos y

2 Me limito naturalmente a una sucinta exposicién de estas
teorias aristotélicas y ptoloméicas. Cf. sobre esto Pagden
(1988:29-87).

Anthropos 102.2007

untersagt,

93

por tanto destinados a ser tutelados por otros mas
inteligentes, a quienes también habrian de servir
por su propio bien.3

Todos estos calumniadores tenian claro que los
indios también eran “seres humanos”. Esto no fue
realmente nunca objeto de duda, aunque lo afirmen
los “eruditos a la violeta” de nuestros dias. El
grito de Antonio Montesino 1511 -”;Estos, no son
hombres?” (Las Casas 1994: 1762) — siempre se
entendié como si los indios no fueran hombres de
la misma clase que el homo europeus, es decir
con los mismos derechos y obligaciones. Espe-
cialmente triste fue para Las Casas el hecho de
que incluso algunos misioneros dominicos como
Tomas de Ortiz defendieran lo contrario. Ortiz, que
parece haber experimentado un profundo “choque
cultural” al entrar en contacto con los indios de la
costa de las perlas (Venezuela), leyd 1524 ante el
Consejo de Indias un alegato con el titulo “Estas
son las propiedades de los indios, por donde no
merecen libertades”, que causé profunda impre-
sién. Entre otras cosas nos dice en él:

Comen carne humana en la Tierra Firme; son so-
dométicos mds que generacién alguna; ninguna justicia
hay entre ellos . . . No son capaces de doctrina ni castigo:
son traidores, crueles y vengativos, que nunca perdonan;
inimicisimos de la religion. Son araganes, ladrones; son
de juicios muy terrestres y bajos; no guardan fe ni
orden ... Son sucios: comen piojos y arafias y gusanos
crudos doquiera que los hallan; no tienen arte ni mafia de
hombres . . . En fin, digo, que nunca crié Dios tan cocida
gente en vicios y bestialidades, sin mixtura alguna de
bondad o policia ... Son insensatos como asnos, y no
tienen en nada matarse (Angleria 1989: 440 s.).

Tal alegato, publicado 1530 por Martir de An-
gleria, no era un caso aislado. El partido indi6filo
entre los mendicantes logrard 1537 de Paulo III
la bula “Sublimis Deus”, una especie de magna
charta sobre la dignidad del indio como persona
humana, exhortando a los europeos a tratarle como
a igual, pero panfletos como el de Ortiz seguirdn
llegando al Consejo de Indias. El sereno Francisco
de Vitoria leerd 1537-38 y 1539 sus famosas
“Relectiones”, en las que no pone en duda que
los indios son “hombres como nosotros”, pero los
equipara generalmente a los nifios y los rdsticos
0 campesinos europeos (Vitoria habla en condi-
cional, diciendo que, si es realmente asi, podran
decirlo los que tienen experiencia con los indios,
asi que en cierto modo deja la pelota en el alero),

3 Asi Aristoteles sobre todo en su “Politica” (1,2: 1252b; 1,8:
1256b; VILS8: 1328b) y en su “Etica nicomaca” (VI: 1138b-1
145a).

.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Uthebrrechtlich geschiltzter Inhaf
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91

94

con lo que necesitarian una especie de tutelaje has-
ta llegar a la edad madura o alcanzar el sano juicio
(cf. Vitoria 1967: 28—31).4 Vitoria fue sin embargo
el primero en superar el “determinismo césmico”,
centrando la discusién en las diferencias culturales
de cardcter histérico. Pero serd Las Casas quien
mas claramente defenderd esta antropologia cultu-
ral evolutiva.

Juan Ginés de Sepilveda polarizard de nuevo
la disputa del Nuevo Mundo en los afos cua-
renta, en la que interviene tanto por convenci-
miento intelectual como por “encargo” del lobby
de los encomenderos, descontentos con las Leyes
Nuevas. Llama incluso a los indios de las altas
culturas andinas y mesoamericanas homunculi u
hominidas esclavos de naturaleza, que apenas han
logrado un aporte cultural digno de mencién y
que, por tanto y siguiendo a Aristételes (Politica
1,8: 1256b), pueden ser cazados como animales,
si no se quieren someter voluntariamente al su-
perbombre hispano, modelo de civilizacién y de-
chado de virtudes. Y si algunos parecen poseer
suficiente habilidad como para ejercer con éxito
ciertos oficios artesanos, no es esto Obice para
la caracterizacién anterior; pues también algunos
animales como las abejas y las aranas hacen con
gran habilidad cosas que ningin hombre es capaz
de imitar. Y el que los indios posean casas y
un régimen de gobierno mis o menos racional
no hace sino mostrar que no son meros 0soS O
monos carentes de toda racionabilidad. En cuanto
“esclavos de naturaleza” deberian estar contentos
de ser gobernados por los espaifioles, pues sélo
asi podridn desarrollarse hasta alcanzar el grado
de “civilizados” (Sepulveda 1984: 35 ss.).> Pero el
lenguaje utilizado por Sepulveda despierta en el
lector la razonable duda de que los indios para el
insigne humanista pudieran ser algtin dia algo més
que abejas y arafas “bipedas”.

En el prélogo de su “Hispania victrix”, Fran-
cisco Lopez de Gomara resaltard en 1552, después
de la disputa entre Sepulveda y Las Casas, que los
indios, salvo el color de la piel, pertenecen a la
misma clase de seres humanos que los europeos,
pues si fueran animales salvajes o monstruos no
podrian descender de Addn, como de hecho es
(era muy dificil cuestionar esto después de la bula
“Sublimis Deus” arriba mencionada). Pero en el

4 Sobre Vitoria cf. Pagden (1988: 89—153) y Castilla Urbano
(1992).

5 Lo mismo repite Sepulveda después de la muerte de Las
Casas en su obra tardia “De regno” (1571), cf. Sepilveda
(1963:29-125, 34 ss.).

untersagt,

Mariano Delgado

mismo prélogo defiende el autor la tesis de la in-
ferioridad de la fauna y la flora del Nuevo Mundo,
asi como también que los indios, por sus inena-
rrables pecados contra la ley divina y natural, son
todos “esclavos de naturaleza” (Lopez de Gomara
1946: 156).

Como se ve, aunque la unidad del género hu-
mano no fue puesta seriamente en duda, los indios
fueron considerados por muchos como una parte
inferior de la humanidad. Sélo si tenemos esto bien
presente, podemos comprender la tenacidad, perse-
verancia y fortaleza de Las Casas por demostrar en
su “Apologética” “la verdad, que es en contrario®.

El método del que se sirve Las Casas es de-
ductivo, inductivo y comparativo al mismo tiem-
po: deductivo, porque partiendo del iusnaturalismo
universalista, de las teorias de un Aristoteles “to-
mista” y de lo mejor de la teologia cristiana, Las
Casas logra interpretar las culturas amerindias de
una forma muy diferente a los ‘“calumniadores”
arriba mencionados; inductivo, porque para rea-
lizar una tal interpretacion se sirve del inmenso
material etnografico recogido empiricamente por
misioneros, sobre todo por los franciscanos de
Nueva Espafia, en contacto diario con las cultu-
ras amerindias; y finalmente comparativo, porque
confrontard lo deductiva e inductivamente “com-
prendido” con las informaciones disponibles acer-
ca de las culturas de la antigiiedad precristiana del
Viejo Mundo — sobre todo con las “clasicas” de
los griegos y romanos (y egipcios), que servian
de espejo, de norma y canon al humanismo rena-
centista —, para resaltar al final la superioridad de
las culturas amerindias en lo tocante a una vida
conforme a la ley natural, si bien no alcanzaron el
grado de civilizacién de la sociedad cristiana que
para Las Casas, como para todos los pensadores
eurocristianos de su tiempo, era la “sociedad més
perfecta y civilizada”.

Gracias a la mencionada unién del material
etnogrifico empirico con una teoria hermenéutico-
antropoldgica (de caricter iusnaturalista y aris-
totélico-tomista) y una dimension comparativa, la
“Apologética” puede ser considerada como la “pri-
mera etnografia cultural comparativa” en la época
de los descubrimientos.

I

El aspecto mas interesante de la “Apologética”
consiste en la “nueva interpretaciéon” de las cultu-
ras amerindias que Las Casas consigue basdndose
precisamente en las teorias hermenéuticas dispo-
nibles en su tiempo.

Anthropos 102.2007

.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Uthebrrechtlich geschiltzter Inhaf
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91

Bartolomé de Las Casas y las culturas amerindias

Se puede decir que Las Casas parte de dos
constantes antropoldgicas de valor universal: del
deseo natural hacia el verdadero de Dios y de la
naturaleza politica del hombre. Basdndose en estos
presupuestos, Las Casas interpreta toda clase de
“religiosidad” (incluyendo la idolatria y los sacri-
ficios humanos) en clave positiva como expresion
de dicho deseo natural hacia el verdadero Dios y
no en clave “biblica” como un fenémeno satdnico
inexcusable; y detrds de cada cultura amerindia
intuye Las Casas un comportamiento racional, lo
mismo que estructuras sociales de una auténtica
polis, es decir una forma de civilizacion, aunque a
primera vista las culturas amerindias nos parezcan
“bérbaras”.

En este contexto hay que resaltar que Las
Casas puede utilizar a Aristételes para refutar a los
humanistas aristotélicos de su tiempo sélo porque
le subordina al universalismo iusnaturalista y al
dogma cristiano de la similitud divina de todo
ser humano. En suma: al reinterpretar las culturas
amerindias, Las Casas esboza una ‘“‘antropologia
de la fe” (cf. Delgado 1995) bajo la perspectiva
escatoldgica, es decir, teniendo en cuenta que el
fin ideal de todo ser humano consiste en haber sido
creado para la salvacidn, provisto para ello por la
(sabia y suave) divina providencia de libre albedrio
y conocimiento racional. Veamos un ejemplo de
dicha “antropologia de la fe”.

La “Politica” de Aristoteles es, como se dice
comiinmente, “la primera teoria discursiva de lo
politico en el pleno sentido de la palabra” (Hoffe
1987:261). Si prescindimos de que dicho libro
fue escrito entre otras cosas para fundamentar
racionalmente el dominio de los helenos sobre los
barbaros asidticos o “esclavos de naturaleza” en
medio de la expansién conquistadora de Alejandro
Magno,® entonces podemos decir benévolamente
que Aristédteles en el fondo aboga por “una vision
diferenciada de las formas de gobierno” (desde la
tirania despdtica hasta el gobierno de la polis ideal,
que es un gobierno sobre personas libres y dirigido
al bien comun, excluyendo por tanto toda opresién
politica y explotaciéon econdmica) y esboza una
“antropologia cultural”, “que culmina en la tesis
central de la naturaleza politica del ser humano”;
dicha naturaleza estd presente en el ser humano
“primero solo en potencia y s6lo después de un
proceso de desarrollo sale a la luz poco a poco”
(Hoffe 1987: 262-268).

6 Cf. Aristoteles, “Politica” (1,2: 1252b): “Por eso dicen los
poetas: ‘Es correcto que el heleno domine a los barbaros’,
para decir con ello que un barbaro de naturaleza y un
esclavo son lo mismo.”

Anthropos 102.2007

untersagt,

95

Pero mientras Aristételes excluye de dicho
proceso generalmente a los “barbaros” o “escla-
vos de naturaleza”, pues les falta la prudencia
(econdémica, mondstica y politica) o capacidad ra-
cional imprescindible tanto pare el autogobierno
como para el gobierno de la polis, Las Casas esté
convencido de que las excepciones de dicha “na-
turaleza politica” del ser humano son rarisimas y
aparecen ademds lo mismo entre los “civilizados”
que entre los “bdrbaros”.

Todos los seres humanos se hallan por tanto
ab initio dentro de un proceso histérico hacia la
“civilizacién” y la “fe”. Las diferencias empiricas,
es decir, el por qué unos alcanzan esa meta antes
que otros, se deben en esta antropologia evolutiva
a causas “histérico-culturales” y no a determinis-
mos naturales. De no ser asi, se habria equivocado
la providencia divina, que en principio ha dota-
do a todos los seres humanos con lo necesario
para su salvacion: con capacidad racional y libre
albedrio.

Todo esto no es, como dicen sus detractores,
signo de su incapacidad para servirse de una
vision diferenciada de los seres humanos y sus
culturas, pues Las Casas nos dice con frecuencia
que entre los indios también hay diferentes grados
de cultura y civilizacién (desde los cazadores y
recolectores ndémadas hasta las culturas sedentarias
de los Andes y Mesoamérica). Es mas bien signo
de una fundamental “antropologia de la fe” que
parte en principio de la capacidad de raciocinio y
libertad, de la igualdad, bondad y perfectibilidad
de todos los seres humanos, pues para todos vale
el fin escatoldgico de haber sido creados a imagen
y semejanza de Dios.

Con ayuda de Cicerén y de Tomas de Aquino
puede proclamar Las Casas su “antropologia de la
fe” (1992: 537) en el siguiente manifiesto:

Asf que todo linaje de los hombres es uno y todos los
hombres, cuanto a su creacion y a las cosas naturales,
son semejantes y ninguno nace ensefiado ... Todas las
naciones del mundo tienen entendimiento y voluntad y
lo que de ambas potencias en el hombre resulta, que es
el libre albedrio, y, por consiguiente, todas tienen virtud
y habilidad o capacidad e a lo bueno inclinacién natural
para ser doctrinadas, persuadidas y atraidas a orden y
razén y a leyes y a la virtud y a toda bondad.

Se puede considerar esto un “deseo piadoso”, una
“utopia ingenua”, falsificada a diario por la cruda
realidad del mal. Pero esto no desmorona la “antro-
pologia de la fe”, pues Las Casas, a pesar del opti-
mismo antropolégico (tan tomista) de que hace ga-
la respecto a las culturas amerindias, conocia muy
bien (como Pablo y Agustin: en su propia exis-

.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Uthebrrechtlich geschiltzter Inhaf
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91

96

tencia antes y después de la conversién) el poder
del “pecado”. Esta cruda realidad no convierte su
“manifiesto antropolégico” en algo absurdo, como
tampoco los continuos atropellos de los derechos
humanos significan que la “Declaracién universal
de los derechos humanos” carezca de sentido. Lo
importante es que Las Casas, recurriendo al ius-
naturalismo universalista y a la teologia cristiana
de la creacion, defiende de forma paradigmatica
una visién del ser humano (de todo ser humano)
que, en principio, concede a cada cultura dentro de
la comunidad universal un puesto en condiciones
de igualdad. Una tal visién del ser humano (y
no las cosmovisiones precolombinas en las que el
concepto de “hombre” no superaba los limites de la
propia tribu o sociedad) es la condicién fundamen-
tal de un orden mundial postcolonial y solidario
corno el que se intenta construir hoy (por lo menos
al nivel de las declaraciones de principios).

v

Empero conviene también resaltar que la “Apo-
logética” no estd libre de una “idealizacién com-
pensadora” de las culturas amerindias, pues Las
Casas no sélo se limita a desmontar las calumnias
de los humanistas aristotélicos con argumentos
empiricos objetivos, sino que se empefia siempre
en demostrar “lo contrario”: que los indios (de
las altas culturas) son incluso politicamente mas
prudentes y estdn mejor capacitados para una
auténtica vida cristiana que los habitantes del Viejo
Mundo. En suma: opone a la calumnia la ideali-
zacién y se convierte asi (por cierto: muy a su
pesar) en una fuente de primera mano para los
“indigenistas” y “nativistas” contemporaneos.

Esto nos conduce finalmente a la pregunta de si
Las Casas — al sustituir el prejuicio negativo de los
detractores indi6fobos por un prejuicio positivo,
cual abogado de la causa indigena — prefigura
el mito ilustrado del “buen salvaje”, como dicen
no pocos investigadores.” Pero esto s6lo se puede
afirmar, si se distingue bien entre el “buen indio”
de Las Casas y el “buen salvaje” de la Ilustracién
y el Romanticismo.

En la época humanista de los descubrimientos
nos encontramos con muchos motivos que ya apa-
recieron a la sombra de las antiguas expansiones de
griegos y romanos: asi, por ejemplo, el mito de “La

7 Cf. Abellan (1976), Losada (1980, 1986), y Maravall
(1974). Un poco mas matizada es la postura de Milhou
(1994).

untersagt,

Mariano Delgado

Edad de Oro”,® que, si bien no contrapone natura-
leza y cultura, si concibe por lo menos la historia
de la cultura como una especie de “decaimiento”
a partir de una época primitiva llena de felicidad
y armonia.® Algunos aspectos de dicho “primiti-
vismo” aparecen, desde luego, en Las Casas como
también en el mismo Cristébal Col6n y sobre todo
en los franciscanos de Nueva Espafia (Motolinia,
Mendieta) y en Vasco de Quiroga.' Todos ellos
alaban a los indios en tonos que los convierten
cuasi en un “genus angelicum”, como si fueran al-
go parecido a los primeros cristianos de los Hechos
de los Apéstoles (2,42-47):

... pues sélo tomando de este mundo lo que necesario
les era para vivir lo tenfan en abundancia, sin cuidados
y sin zozobras, sin pendencias y sin tomar a nadie lo
suyo, antes en toda quietud y sosiego, amor y paz y en
alegria vivian (Las Casas 1992: 487).

Pero, al mismo tiempo, Las Casas afiade con toda
claridad: “joh qué gentes eran éstas tan bienaven-
turadas si cognoscieran a Dios!” (1992: 487).
Mientras al “buen salvaje” de los ilustrados no
le falta nada, Las Casas, con todo su primitivismo
renacentista, ve en la fe cristiana una “perfeccion”
necesaria de la naturaleza humana. También en
este punto es, por tanto, un “antropélogo de la
fe” de talante “tomista”: bien es cierto que realza

8 En el siglo XVI no habia sélo un renacimiento humanista
de la cultura clasica, sino también, sobre todo en Alemania,
Inglaterra y Francia, una visién “romantica” de las culturas
prerromanas de los germanos, bretones y celtas o galos, en
las que se ve el origen del propio “sentimiento nacional”; cf.
Maier (1995). Algo semejante tendrd lugar en América
Latina entre criollos e indigenistas a partir de 1750.

9 Algunos humanistas, como Amerigo Vespucci, sugerian
también una contradiccién entre naturaleza y cultura, que
despertaria la ir6nica pluma del insigne humanista Juan
Luis Vives. En su obra “De concordia et discordia in
humano genere”, impresa en 1529, se encuentra este jocoso
comentario: “Cuentan nuestros navegantes que en la India
existen algunos pueblos que, entre los bienes de esta vida,
ponen la concordia con caracter exclusivo y que en el caso
de que entre dos estalle la enemistad, por tan honrado
se tiene al que primero insinda proporciones de paz,
como entre nosotros ese mismo se considera vilipendiado
y menguado. jCudnto mas sabios son ellos, adoctrinados
por s6lo el magisterio de la Naturaleza, que nosotros,
ahitados y regoldando letras y libros y haciendo aplicacion
abusiva y sacrilega al mal de la filosofia bajada del cielo!
(Serd que a aquellos indios los hizo la Naturaleza mads
semejantes a Dios que a nosotros la formacion cristiana?”
(Vives 1948:167). Sobre el “Buen salvaje” cf. también
Kohl (1981) y Bitterli (1976).

10 Cf. Delgado (1992). La idealizacién de los indios como
perfectos cristianos en potencia implica también, sobre todo
en los franciscanos, una velada critica de la decadente
cristiandad del Viejo Mundo.

Anthropos 102.2007

.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Uthebrrechtlich geschiltzter Inhaf
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91

Bartolomé de Las Casas y las culturas amerindias

en los indios basta limites idealizadores el caracter
cooperante-social y no el conflictivo (Aristételes,
Hobbes) de la naturaleza humana, pero sabe con la
tradicién tomista que la gracia divina no destruye
la naturaleza humana, sino que la presupone y per-
fecciona (gratia supponit naturam y gratia perficit,
non destruit naturam,).

Bibliografia

Abellan, José Luis

1976 Los origenes espaiioles del mito del “buen salvaje”.
Fray Bartolomé de las Casas y su antropologia utdpica.
Revista de Indias 36:157-179. [Reproduccién en:
J. L. Abellan, Historia critica del pensamiento espaiol.
Vol. 2: La edad de oro; pp. 407—428. Madrid 1986]

Abril Castell6, Vidal

1992 Los derechos de las naciones seglin Bartolomé de Las
Casas y la Escuela de Salamanca. En: V. Abril Castell6
et al. (eds.), Bartolomé de Las Casas. Obsas completas.
Vol. VI; pp. 15-181. Madrid.

Angleria, Pedro Martir de
1989 Décadas del Nuevo Mundo. Madrid: Ediciones Polife-
mo.

Bitterli, Urs

1976 Die “Wilden” und die ‘Zivilisierten”. Grundziige einer
Geistes- und Kulturgeschichte der europiisch-iibersee-
ischen Begegnung. Miinchen.

Castilla Urbano, Francisco
1992 El pensamiento de Francisco de Vitoria. Filosoffa
politica e indio americano. Barcelona.

Delgado, Mariano

1992 Die “Franziskanisierung” der Indios Neu-Spaniens im
16. Jahrhundert. Stimmen der Zeit 210: 363—376.

1995 Las Casas als “Anthropologe des Glaubens”. In: M. Del-
gado (Hrsg.), Bartolomé de Las Casas. Werkauswahl.
Bd. II: Historische und ethnographische Schriften. (Mit
Studien von Hans-Joachim Ko&nig, Johannes Meier und
Michael Sievernich); pp. 327—342. Paderborn.

Gerbi, Antonello

1978 La naturaleza de las Indias Nuevas. De Cristobal Col6n
a Gonzalo Fernandez de Oviedo. México.

1982 La disputa del Nuevo Mundo. Historia de una polémica
1750-1790. México. [3a edicién]

Hanke, Lewis
1949 Bartolomé de Las Casas, pensador politico, historiador,
antropdlogo. La Habana.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich
1970  Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte. Frank-
furt. (Werke, 12)

Hoffe, Otfried
1987 Politische Gerechtigkeit. Grundlegung einer kritischen
Philosophie von Recht und Staat. Frankfurt.

Kohl, Karl-Heinz
1981 Entzauberter Blick. Das Bild vom Guten Wilden und
die Erfahrung der Zivilisation. Berlin.

Anthropos 102.2007

97

Las Casas, Bartolomé de

1958 Apologética Historia Sumaria. En: J. Pérez de Tudela
(ed.), Bartolomé de Las Casas. Obras escogidas. Vols.
IIT y IV. Madrid. (Biblioteca de autores espafioles, 105
y 106)

Apologética Historia Sumaria. Edicién y estudio preli-
minar de Edmundo O’Gorman. 2 vols. México. [Repro-
duccién facsimil México 1971]

Apologética Historia Sumaria. In: V. Abril Castell6 et
al. (eds.), Bartolomé de Las Casas. Obras completas.
Vols. VI, VII y VIII. Madrid.

Historia de las Indias. En: 1. Pérez Fernandez et al.
(eds.), Bartolomé de Las Casas. Obras completas. Vol.
V. Madrid.

Carta a los dominicos de Chiapa y Guatemala (1564).
En: P. Castafieda et al. (eds.), Bartolomé de Las Casas.
Obras completas. Vol. XIII. Madrid.

1967
1992
1994

1995

Lopez de Gémara, Francisco

1946 Hispania victrix. Primera y segunda parte de la historia
general de las Indias ... . En: E. de Vedia (ed.), Bi-
blioteca de autores espafioles. Historiadores primitivos
de Indias. Vol. 1; pp. 155—455. Madrid. (Biblioteca de
autores espaiioles, 22)

Losada, Angel

1980 Consideraciones sobre la teoria del “Buen Salvaje” y sus
fuentes espafiolas de los siglos XVI y XVII, en especial
Coldn, Martir de Angleria, Las Casas, Vives, Guevara
y Coreal. In: Atti del Secondo Convegno Internazionale
di Studi Americanistici; pp. 549-593. Genua.

1986 La doctrina de Las Casas y su impacto en la ilustra-
cién francesa (Voltaire, Rousseau ...). En: El quinto
centenario de Bartolomé de Las Casas; pp. 169—181.
Madrid.

Maier, Bernhard
1995 Der keltische Standpunkt. Vom Umgang mit der euro-
paischen (Vor-) Geschichte. Orientierung 59: 46—48.

Maravall, José Antonio
1974 Utopia y primitivismo en Las Casas. Revista de Occi-
dente 141:311-388.

Milhou, Alain

1994 Die Neue Welt als geistiges und moralisches Problem
(1492-1609). In: H. Pietschmann (Hrsg.), Handbuch
der Geschichte Lateinamerikas. Bd. 1: Mittel-, Siidame-
rika und die Karibik bis 1760; pp. 274—-296. Stuttgart.

Pagden, Anthony
1988 La caida del hombre natural. El indio americano y los
origenes de la etnologia comparativa. Madrid.

Sepiilveda, Juan Ginés de )

1963 Del reino y los deberes del rey. En: A. Losada (ed.),
Tratados politicos de Juan Ginés de Sepulveda; pp. 29—
125. Madrid.

1984 Democrates segundo — o de las justas causas de la
guerra contra los Indios. Edicion de Angel Losada.
Madrid.

Vitoria, Francisco de
1967 Relectio de Indis. Madrid. (Corpus hispanorum de pace,
5)

Vives, Juan Luis
1948 Obras completas. Edicion de Lorenzo Riber. Vol.II.
Madrid.

.73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Uthebrrechtlich geschiltzter Inhaf
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91

- .73.216.36, am 22.01.2026, 11:05:56. © Inhalt.
untersagt, m

mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-91

