
Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Kritik der Kritik

Dieses Kapitel trägt den Titel »Schwierigkeiten mit der kritischen Geogra-

phie« und doch wird die Leserin am Ende bemerken, frustriert vielleicht, dass

kritische Geographie – oder bestimmte Formen einer solchen – nicht expli-

zit zum Objekt der Kritik werden. Das kann irritieren: Nirgendwo nenne ich

»Ross und Reiter« (Goeke 2013, 4) und zeige konkret auf,wo undwie bestimm-

te Formen kritischer Geographie defizitär sind und sich der Nachdenklichkeit

verweigern, indem sie immer schon »wissen«, was sie sehen wollen (Zahnen

2005, 212) und »wo man zu stehen hat« (Redepenning 2007, 97). Doch ist ge-

nau dies der Denkstil, der in diesem Buch praktiziert werden soll: Statt in

direkter Konfrontation mit einem zu kritisierenden Denkstil ex negativo das

Potenzial einer skeptischen Position zu erarbeiten, nutze ich hier Techniken

der Umständlichkeit und prozeduralen Phantasie, um Raum für Nachdenk-

lichkeit zu schaffen, in diesem Fall: bezüglich der Praxis von Kritik. Dadurch

vermeide ich die direkte diskursive Konfrontation und hoffe dennoch, eine

»Störung […], die zum Innehalten veranlasst« (Blumenberg 2010, 62), in die

etablierten Denkmuster kritischer Geographie einzustreuen, um zur Nach-

denklichkeit anzuregen.

Dabei betrete ich kein Neuland. Kritik an der »kritischen« Geographie

ist nicht neu: Dies betrifft vor allem den Entlarvungsgestus kritischer Geo-

graphie, die, wie Nicolas Bromley meint, »etwas zu einfach geworden [ist]«

(Blomley 2006, 88), da sie zugleich das akademische Spiel mitspielt. Ähnli-

che Kritikpunkte haben Dörfler und Rothfuß (2013), Goeke (2013), Korf (2009,

2018a), Redepenning (2007) und jüngst Steinbrink und Aufenvenne (2016) un-

ter dem topos der »Moralisierung« auch an Teilen der deutschsprachigen Hu-

mangeographie ausgemacht. Dabei geht es vor allem um eine »zu Überreizt-

heit und Selbstgerechtigkeit neigende Dynamik der Kritik« (Edlinger 2015,

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

48), die sich in einem »wachsenden Triumph der Kritik […] [in den] Wonnen

des Argwohns, [dem] Vergnügen am Verdacht, [der] Faszination der Entlar-

vung« zeigt, deren Zweck »die Etablierung ihrer eigenen absoluten Immuni-

tät« ist (Marquard 1976, 139f.). Kritik wird zum moralischen Kontrollinstru-

ment eines nicht hinterfragten Konsensus: »Der Kritiker verdinglicht seinen

Gegner, er behandelt ihn wie einen Mechanismus, nicht wie eine Person. Er

reklamiert für sich die volle Subjektivität (aus direktem Zugang zurWahrheit)

und spricht dem anderen eben diesen Zugang ab« (Sloterdijk 1999, 35).

Um einen Raum zu schaffen, über diese »Schonstellung« der kritischen

Geographie nachzudenken, greife ich einen von Michel Foucault und Peter

Sloterdijk formulierten Vorbehalt gegen die dogmatische Erstarrung kriti-

scher Theorie auf. Beide, Foucault und Sloterdijk, greifen dazu den antiken

Kynismus auf. Durch die kynische Kritik kann die Frage nach den Bedin-

gungen der Möglichkeit einer »kritischen« Geographie zur Sprache gebracht

werden: Die Kynikerin, wie sie von Foucault und Sloterdijk gezeichnet wird,

entlarvt die theoretische Scholastik, aber auch den Moralisierungsgestus be-

stimmter Formen von Kritik. Doch verstrickt sich der kynische Impuls dabei

in Widersprüche: In der kynischen Kritik am Dogmatismus kritischer Theo-

rie, die Foucault und Sloterdijk aufzeigen, ist selbst die Gefahr der Rechtha-

berei angelegt, denn der Kynismus teilt mit der kritischen Disposition die

Überzeugung, es »besser« zu wissen. Nur vom Standpunkt der Überzeugung

aus, zu wissen, was richtig ist bzw. wie die Dinge sind und sein sollten, kann

eine Kritik am Bestehenden formuliert werden. Beide, kritische Theorie und

kynisches Lachen (über sie), basieren deshalb auf Distanzierungstechniken in

der »Sonderzone Theorie« (Sloterdijk), die die Lebenswelt auf Abstand hält,

um die Wahrheit zu »(ent-)bergen«. Mit anderen Worten: Kritik – und selbst

die Kritik an der Kritik – inszeniert sich in der Figur des heideggerianischen

Weisen.

Dem kynischen Gestus fehlt dadurch der skeptischeModus des Zauderns,

des Hinterfragens. Was dem kynischen Gestus abgeht, ist die Frage: »Könn-

te es auch anders sein?« – im Sinne von: Könnte meine Interpretation der

Dinge auch durch eine andere ersetzt werden? Ich werde den kynischen Im-

puls deshalb mit einer Prise Skepsis würzen und gegen sich selbst wenden

zugunsten einer Nachdenklichkeit, die nicht immer schon weiß, wo sie zu

stehen hat. Diese skeptische Disposition, die im Anschluss an Hans Blumen-

bergs Denkstil der Umwege und Odo Marquards »Abschied vom Prinzipiel-

len« skizziert wird, propagiert »Nachdenklichkeit« (Blumenberg). Der vor-

liegende Text ist bereits ein erster Versuch in diese Richtung, indem er die

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie 39

Kritik am Entlarvungsgestus kritischer Theorie (und Geographie) über den

»umständlichen« Umweg von Foucaults and Sloterdijks Kynismusrezeption

(re-)formuliert. Doch zunächst schauen wir uns an, wie Foucault und Sloter-

dijk ihren Diogenes als Kronzeugen einer Kritik des Dogmatismus aufrufen.

1983 oder: zweimal Diogenes

1983 imOktober undNovember –Michel Foucault, der berühmte französische

Philosoph, hält in Berkeley sechs Vorlesungen zur parrhêsía, zum »Wahrspre-

chen«, wie es in der deutschen Übersetzung heißt (vgl. Foucault 2008). Er ist

amZenit seines Ruhmes angelangt.Der französische Poststrukturalismus fei-

ert als FrenchTheory seinen Durchbruch in den amerikanischen Cultural Studies

– und Foucault ist neben Jacques Derrida einer ihrer großen Helden (Cusset

2008). Kurze Zeit danach, in seinen letzten Vorlesungen am Collège de France

im Februar und März 1984 – wenige Monate vor seinem Tod – beschäftigt

sich Foucault noch einmal, wie schon in Berkeley, ausgiebigst mit dem anti-

ken Kynismus, insbesondere mit der Figur des Diogenes, und der kynischen

Praxis der parrhêsía, die sich im Mut zur Wahrheit zeige. In seiner Vorlesung

vom 29. Februar 1984 nimmt Foucault dabei kurz Notiz »von jemandem na-

mens Sloterdijk […]« und von seinem Buch »mit dem feierlichen Titel Kritik

der zynischen Vernunft […]. Es ist ein zweibändiges Werk, über das ich nichts

weiß« (Foucault [1983/84] 2010, 236).

In der Tat: 1983 erscheint im Suhrkamp-Verlag das zweibändigeWerk Kri-

tik der zynischen Vernunft, das sofort zum Bestseller wird und im linken Milieu

einschlägt wie ein Blitz (vgl. Heinrichs 2009, Kallscheuer 1987). Peter Sloter-

dijk fängt damit einen Zeitgeist ein, der von einer gewissen Erschöpfung und

Ermattung angesichts der dogmatischen Debatten marxistischer Linker in

den 1970er Jahren geprägt ist: »nach dem Debakel des ›linken‹ Aktionismus,

des Terrors und seiner Multiplikation im Antiterror […] [geht] die kritische

›Stimmung‹ nostalgisch nach innen« (Sloterdijk 1983, 24). Die Revolutionä-

re von 1968 beginnen, es sich in den Institutionen einzurichten. Sloterdijk

setzt gegenüber der – in dieser historischen Konstellation in der kritischen

Sozialwissenschaft noch immer einflussreichen – Kritischen Theorie1 einen

1 Sloterdijk meint hier mit »Kritischer Theorie« (mit großgeschriebenem Adjektiv) die

sogenannte »Frankfurter Schule«. Für Sloterdijk sind die Hauptprotagonisten, von de-

nen er sich distanziert, Theodor W. Adorno (in seiner Kritik der zynischen Vernunft: Slo-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ironischen Kontrapunkt: Er seziert die Widersprüche eines gesellschaftlichen

Milieus, das sich über seine Adorno-Lektüre eine gesellschaftskritische Mo-

ralsphäre bewahrt, zugleich aber »das Spiel mitspielt«. Sloterdijk empfiehlt

als Gegengift einen kynischem Impuls.

Folgt man Foucault und Sloterdijk, steht im Zentrum des Kynismus nicht

die Dogmatik einer Lehre, sondern die Wahrhaftigkeit einer Existenz. Für

Sloterdijk ist Diogenes, der Kyniker, der Prototyp des »Antitheoretiker[s], An-

tidogmatiker[s], Antischolastiker[s,] […] [der] lehrt, das Wagnis der Existenz

wach und heiter auf sich zu nehmen« (Sloterdijk 1983, 303). Der Kynismus

ist eine Kritik an der Erstarrung einer Gesellschaftskritik, die es sich in den

Institutionen eingerichtet hat. Für Foucault ist der Kynismus eine Subjekt-

formation mit spezifischen Selbstpraktiken, in denen das Wahrsprechen als

Idee eines unverborgenen Lebens dramatisiert wird. Diogenes’ Leben ist der

Skandal, der als permanente Provokation mit den gewöhnlichen Lebensfor-

men bricht. Für Foucault und Sloterdijk hält der Kynismus einer sich zuneh-

mend in Widersprüche verstrickenden »kritischen« Linken den Spiegel vor:

Sie sei selbst zu einer akademischen Lebensform geronnen und habe den

Gang durch die Institutionen angetreten, wolle zugleich aber moralisch die

Oberhand behalten.

Sloterdijks Diogenes

Sloterdijk beginnt seine Überlegungen zu Diogenes mit einer Anekdote über

Adorno: Am 22. April 1969 stürmten drei junge Frauen auf das Podium des

Hörsaals VI der Frankfurter Universität, wo derMatador der KritischenTheo-

rie,TheodorW. Adorno, gerade seine Vorlesung halten wollte. Die drei Frauen

umringten ihn, öffneten ihre Jacken und bedrängten ihn mit ihren nackten

Brüsten. Adorno floh aus dem Hörsaal, die Aktentasche als Schutz vor sein

Gesicht haltend, zutiefst verstört und bitter enttäuscht. Sloterdijk greift die-

se Szene in seiner Kritik der zynischen Vernunft auf: »Hier stand das nackte

Fleisch, das ›Kritik‹ übte« (Sloterdijk 1983, 27). Sloterdijk kommentiert die Ge-

gebenheiten so: »Adorno war auf eine tragische und doch begreifliche Weise

in die Position des idealistischen Sokrates geraten und die Frauen in die des

ungebärdigen Diogenes« (ebd., 219).

terdijk 1983), später dann Jürgen Habermas (Sloterdijk 1999) und Axel Honneth (Slo-

terdijk 2009).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie 41

Die Szene wirft die Frage auf: Handelte es sich hier um einen antitheo-

retischen, kynischen Akt? Ja und nein, urteilt Sloterdijk, denn ohne Adorno,

dem Meisterdenker der Kritischen Theorie, hätte »kaum einer der Anwesen-

den erfahren […], was Kritik bedeutet […]. Recht und Unrecht, Wahres und

Unwahres waren in dieser Szene unentwirrbar miteinander vermischt, in ei-

ner Weise, die für Zynismen schlechthin typisch ist« (ebd., 27). In diesem Fall

hatte die »nackte« Wahrheit eine »antitheoretische Stoßrichtung« (ebd., 219);

sie zielte gegen die »philologische Kleingärtnerei« (ebd., 24) der Kritischen

Theorie und plädierte für eine »›gesellschaftsverändernde Praxis‹« (ebd., 219),

die man Adorno nicht mehr zutraute. In diesem Akt der Provokation wird

»nackte« Wahrheit zu einem »aggressive[n] Moment, eine[r] unwillkomme-

ne[n] Entblößung«, die den Schleier der Konventionen – hier: wie Kritische

Theorie betrieben wird – zerreißen will (ebd., 28).

Mit diesen Beobachtungen eröffnet Sloterdijk seine Analyse des Zynismus

als Zeitgeistphänomen, um ihn vom Kynismus des Diogenes abzugrenzen.

Zynismus ist für Sloterdijk das »aufgeklärte falsche Bewusstsein« (1983, 37),

das gegen besseres Wissen handelt und die Zynikerin arbeitsfähig hält: ih-

re »Falschheit ist reflexiv gefedert« (ebd., 38). Der Begriff des Zynismus dient

Sloterdijk als zeitdiagnostische Leitkategorie einer »Phänomenologie des Un-

geistes« (Niehues-Pröbsting 1988, 8): Als Ursache für diesen Ungeist diagnos-

tiziert Sloterdijk eine »Stagnation der Kritischen Theorie«, in der »das ma-

sochistische Element […] das kreative überflügelt hat« (1983, 22). Dieser Ma-

sochismus manifestiere sich in Adornos »Schmerz-Apriori« und einem »wei-

nerlichen Negativitismus«. Und er fügt hinzu: »Kritik durchlebt trübe Tage«

(ebd., 24).

Sloterdijk kritisiert hier die Negative Dialektik, wie sie Adorno ([1970]

2003) formuliert hat. Diese Form der Kritik bleibe in einem »Schmerz-

Apriori« der Betroffenheit (Sloterdijk 1983, 19) gefangen und stilisiere sich

als »Spiegel des Weltbösen« (ebd., 22), sei aber in ihrem »Nein« zu dieser

Welt verhaftet: »Wo Aufklärung als ›traurige‹ Wissenschaft erscheint, fördert

sie wider Willen die melancholische Erstarrung« (ebd., 26). Genau hier liegt

für Sloterdijk die Differenz zwischen kynischer und zynischer Haltung:

Der Zynismus kommt dort zum Vorschein, wo die Frechheit, die Satire, die

Kritik sich den Mächtigen andient und es sich in den Institutionen bequem

einrichtet (ebd., 328).

Dieser zynischen Erstarrung hält Sloterdijk einen kynischen Impuls ent-

gegen, ein »Denken an der Schmerzgrenze« (vgl. Heinrichs 2009, 53, 56). Der

Kyniker, den Sloterdijk als Vorbild vor sich sieht, ist Diogenes, »ein Hund, der

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

beißt, wenn er Lust hat. […] Seine Waffe ist nicht so sehr die Analyse als das

Gelächter« (Sloterdijk 1983, 296, 303). Für Sloterdijk verkörpert Diogenes das

lebendige Gegenbild zum vergeistigten Adorno und dessen leidender Theo-

rie: Diogenes sei der Prototyp des Antitheoretikers und Antidogmatikers, der

frei von Schulzwängen das »Wagnis der Existenz wach und heiter auf sich

[nimmt]« (ebd., 303). Im kynischen Impuls zeige sich eine unglaubliche Hei-

terkeit, eine »fröhliche Wissenschaft« (hier spielt Sloterdijk auf Nietzsche an)

und eine existentielle Reduktion, ein »Rückzug auf das animalische Niveau«

(ebd., 311), wodurch sich Diogenes, so Sloterdijk, einen »unverführbaren, sou-

veränen Geist« angeeignet habe.

Die Kynikerin macht sich auf die Suche nach »einer existentiellen Wahr-

heit, die vor dem Politischen situiert ist« (Heinrichs 2009, 36, Hervorhebung

im Original). Frechheit und Rückzug gehören zusammen. Dies zeigt sich in

jener berühmten Anekdote: Alexander der Große gewährt Diogenes einen

Wunsch, worauf dieser bittet: »Geh mir aus der Sonne« (vgl. Sloterdijks

Version dieser Anekdote: 1983, 303f.). Diogenes, das schamlose politische

Tier, sei der Erste, der »dem Fürsten die Wahrheit zu sagen frei genug ist«

(Sloterdijk 1983, 304), weil er seine Bedürfnisse reduziert habe. Diogenes

zeichne damit »die Plattform für eine existentielle Antipolitik« (ebd., 315),

die auf einer existentiellen, krisenkompatiblen Geistesgegenwart beruhe:

»Politik ist das, wobei man auf alles gefasst sein muss« (ebd., 315, 319).

Diogenes liefert Sloterdijk mit seiner »Enthaltsamkeit« den entscheiden-

den Gegen-Impuls zum »Mythos des Aktiven«, zum »aktivistischen Selbstbe-

hauptungsethos« der Neuzeit (Sloterdijk 1983, 939f.): »Wer die Enthaltungs-

praxis übt, gerät nicht in die Selbstfortsetzungsautomatik entfesselter Ak-

tivismen« (ebd., 941). Für Sloterdijk kommen »in einer Nicht-Praxis, einem

Unterlassungshandeln, einem Geschehenlassen und Nicht-Eingreifen höhe-

re Einsichtsqualitäten zum Ausdruck […] als in jedem noch so durchdachten

Tun« (ebd., 940). Sloterdijk übernimmt hier Heideggers Begriff der Gelassen-

heit als Sich-durchdringen-Lassen »vom ›Sichzeigen‹ der Wahrheit« (ebd.,

941). Auf dem Boden dieses kynischen Impulses plädiert Sloterdijk für eine

Abrüstung des Subjekts (ebd., 685), eine Ethik des (Los-)Lassens, eine Partei-

nahme für das »Unterlassungshandeln« (Heinrichs 2009, 76), für das Nicht-

eingreifen und Geschehenlassen, die Nicht-Behinderung der Rhythmik der

Welt – ein Gedanke, den Sloterdijk in Eurotaoismus (1989) vertiefen wird.

Bei Sloterdijk ist nicht nur Diogenes amWerk, sondern auch Lao-tse (vgl.

Meyer 1987, 210) – und eben Heidegger (wir kommen darauf noch zurück).

Doch ist Sloterdijks politische Kinetik nicht unumstritten. Während Slavoj

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie 43

Žižek (1989, 25ff.) Sloterdijks Ridikülisierung der Gesellschaft durch Ironie

und Sarkasmus noch goutiert, läuft für Jürgen Habermas ([1983] 1985, 124)

der kynische Impuls, wie ihn Sloterdijk beschreibt, Gefahr, seine konstrukti-

ve Bedeutung für die Gesellschaft zu verlieren. Sloterdijks kynischer Gestus

entziehe sich dem gesellschaftlichen Diskurs »durch die Strategie der Ver-

weigerung von Argumentation« (ebd., 123). »Die Auftritte des kynischen Kri-

tikers sind kurz«, schreibt Eberhard Sens dazu (1987, 255): »der Kyniker mag

dem argumentativen Diskurs ungern Kopf und Sitzfleisch leihen«. Die Ky-

nikerin lebe, so Habermas, »als Parasit von den Behauptungen der anderen«

und mache sich damit von der intellektuellen Produktivität ihrer Gegnerin-

nen abhängig. Dabei wird es Habermas unbehaglich: »der Kyniker nimmt die

Verletzung der Integrität seines Gegenübers in Kauf« (Habermas [1983] 1985,

124).

Sloterdijk, so Habermas, bleibe auf die Negation fixiert – die passiven

Tugenden des Seinlassens, die Geste des Aussteigens (Habermas [1983] 1985,

124). So sieht es auch Raymond Geuss, für den die Position der Kynikerin »auf

nichts anderes […] als auf die Ablehnung eines jeden konkreten politischen

Engagements in der Welt oder mit der Welt, die [sie] umgibt, [hinausläuft]«

(Geuss [2002] 2013, 52). Bei Sloterdijk kommt zum Kynismus eine taoistische

Haltung des »Lassens«, des »Nicht(mehr)handelns« hinzu (noch implizit in

der Kritik, explizit dann später in Eurotaoismus), die eine objektiv harmoni-

sche Ordnung der Welt voraussetzt, »für die alles, was uns als gutes Leben

gilt, ohne Belang ist« (Meyer 2007, 211). Die Geste der Negation, der Ausstei-

gerin, basiert also auf einem bestimmten Weltbild, das Sloterdijk aber nicht

expliziert und das eine konservative Grundhaltung nahelegt, Veränderungen

des Ist-Zustands als begründungspflichtig auszuweisen.

Foucaults Diogenes

Foucaults letzte Vorlesungen zum Kynismus und zur parrhêsía, zuerst in Ber-

keley, dann am Collège de France, sind in der kritischen Geographie noch nicht

aufgegriffen worden. Foucaults Aussagen zumWahrsprechen der Kyniker als

»Gegengift zur Macht« (Saar 2007, 335) scheinen im Widerspruch zu stehen

zu einem weit verbreiteten Foucault-Bild, das auch die Neue Kulturgeogra-

phie in ihrer Gründungsphase geprägt hat: In der dortigen Theoriediskussi-

on rezipierte man Foucault vor allem über seinen berühmten letzten Satz in

Die Ordnung der Dinge, »dass der Mensch verschwindet wie im Meeresufer ein

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Gesicht im Sand« (Foucault 1974, 462). Dieser Satz wurde dahingehend in-

terpretiert, dass Foucault das Subjekt verabschiedet habe; dass er von einem

durch die »Macht der Diskurse« eingehegten Subjekt ausgehe (vgl. Gebhardt

et al. 2003, 15f., Glasze/Mattissek 2009, 28f., Lossau 2002, 37ff., Strüver 2003,

118f.). Diese Interpretation von Foucaults Diskurstheorie folgte weitgehend

der anglophonen Foucault-Rezeption der 1990er Jahre, insbesondere im Feld

der critical geopolitics (vgl. zur Rezeption: Redepenning 2007, Wolkersdorfer

2001).2

Dem in diesen Schriften aufscheinenden Bild des eingehegten Subjekts

scheinen Foucaults Ausführungen über die Sorge um sich, über eine Ästhe-

tik der Existenz und eine Praxis des Wahrsprechens entgegenzustehen. Des-

halb werden sie in der kritischen Geographie bis heute weitgehend ignoriert.

Vielfach wird von einem Bruch in Foucaults Denken, einer intellektuellen Tei-

lung in frühen und späten Foucault ausgegangen (vgl. dazu: Saar 2003, 278ff.).

Hannah (2010, 298) spricht mit Blick auf Foucault als vermeintlichen »Anti-

Humanist[en]« (im Subjektverständnis der Diskurstheorie) jedoch von einem

grundlegenden Missverständnis. Ebenso Frédéric Gros, der die Vorlesungen

editiert, kommentiert und dazu auch Foucaults umfangreiche Notizen der

damaligen Zeit konsultiert hat. Gros schreibt: »[…] die Selbstpraktiken wer-

den von Foucault nicht als eine begriffliche Neuerung vorgestellt, sondern […]

als das Organisationsprinzip seines gesamten Werkes und als bereits seine

ersten Schriften durchziehender roter Faden« (Gros 2004, 627, vgl. auch Saar

2007, 236). Und dem Kynismus räumt Foucault in seinen allerletzten Vorle-

sungen dazu eine zentrale Rolle ein, denn er mache aus dem Leben, aus der

Existenz, aus dem bios »eine Alethurgie, eine Manifestation der Wahrheit«

(Foucault [1983/84] 2010, 227).

Foucault zeichnet den Kynismus als eine Subjektformation mit spezifi-

schen Selbstpraktiken: Für Foucault ist zentral, dass die Kyniker die Idee ei-

nes unverborgenen Lebens bis zum Extrem getrieben und in der Form des

schamlosen Lebens dramatisiert haben. Es ist das nackte Leben als »Hund«,

2 In der deutschsprachigen Diskussion nehmen Foucaults Die Ordnung der Dinge (1974)

und Archäologie des Wissens (1981) eine zentrale Rolle ein (vgl. Marquardt/Schreiber

2012), während sich die anglophone Humangeographie stärker an Foucaults Überwa-

chen und Strafen (1976), später auch an Foucaults Begriff der »Gouvernementalität«,

orientiert und sukzessive die diskursanalytischen Fragestellungen vernachlässigt (vgl.

Hannah 2010, Philo 2012). Diese recht einseitige Foucaultrezeption ist mittlerweile ei-

ner weit differenzierteren gewichen, vgl. dazu Glasze/Mattissek 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie 45

als Bettler, als Tier, sogar als Sklave, das zugleich das souveräne Leben ist

(ebd., 349f.). Der Kyniker ist ein wahrer, aber verkannter König, ein König

des Spotts und des Elends, »der seine Souveränität in der Entsagung verbirgt«

(ebd., 361). Sein Leben, das mit allen gewöhnlichen Lebensformen bricht, ist

ein Skandal: »Der Kyniker zwingt sich zum ›wahren Leben‹, um die anderen

zu provozieren, damit sie verstehen, dass sie sich irren, auf Abwege gera-

ten« (Gros 2010, 456). Es ist eine Mahnung, die sich in aggressiver, kämpfe-

rischer, brutaler Weise manifestiert, nicht in feiner Ironie, wie bei Sokrates.

»Es scheint«, schlussfolgert Gros (2004, 650), »als habe Foucault angesichts

der Aporien einer Ethik der Existenz einerseits und einer für alle verbindli-

chenMoral andererseits schließlich gedacht, die einzig legitime Ethik bestehe

in Provokation und politischem Skandal.«

Bei Foucault finden wir demnach eine andere Nuancierung des kynischen

Impulses als bei Sloterdijk: Nicht die Geste des Aussteigens und des Loslas-

sens steht im Zentrum, sondern »[der] innerweltliche Kampf gegen die Welt«

(Foucault [1983/84] 2010, 438), ein Kampf, »der sich an die Menschheit im all-

gemeinen wendet, […] gegen die Laster der Welt und die Übel der Menschen.

[…] Der Kyniker […] ist ein Amtsträger der ethischenUniversalität« (ebd., 364f.

und 391). Es ist ein innerweltlicher Aktivismus: Die Sorge um sich, die die

antiken Kyniker in Übungen der Selbstprüfung, der Armut und Entsagung

praktizierten, fällt mit der Sorge um die anderen zusammen (ebd., 404). Der

Kynismus macht das Leben zum Schauspiel, nicht als eine einsame Übung,

sondern als eine gesellschaftliche Praxis der Provokation, in der das »wahre«

Leben als ein Bruch, als ein anderes, zugleich an den Beginn einer »anderen«

Welt appelliert (Gros 2010, 458).

Foucault verrät uns in seinen Vorlesungen nicht, wie ein heutiger Ky-

nismus gelebt werden könnte. Er beschließt seine letzte Vorlesung mit den

kryptischen Worten: »Nun also, hören Sie, ich hatte vor, Ihnen einige Din-

ge zum allgemeinen Rahmen dieser Analysen zu sagen, aber jetzt ist es zu

spät« (Foucault [1983/84] 2010, 435). Und auch die Notizen, die er dazu noch

hinterlassen hat, geben hierzu keine Auskunft. Auch in den Vorlesungen vom

29. Februar und vom 7. März 1984, in denen Foucault auf einige Bücher zum

Kynismus eingeht (u.a. auch auf Sloterdijks Kritik der zynischen Vernunft, das

er, wie gesagt, nicht gelesen hat), bleibt es bei kurzen Verweisen. Foucault

erwähnt zwar André Glucksmanns Cynisme et Passion (1981), das eine Reflexi-

on über die Möglichkeit enthalte, die der Kynismus in der Gegenwart haben

könnte, um im nächsten Satz »ganz schlicht und bescheiden zur Geschichte

des Kynismus in der Antike« zurückzukehren (Foucault [1983/84] 2010, 254).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Das rhetorische Register, mit dem Foucault seine letzte öffentliche Vorlesung

am Collège beschließt, ist philologisch, nicht politisch.

Der kynische Impuls: Dialog unter Abwesenden

»1983« rekurriert auf die Gleichzeitigkeit von Foucaults und Sloterdijks An-

eignung des kynischen Impulses. Zugleich könnte der Stil der beiden Bücher

nicht unterschiedlicher sein. Foucaults Vorlesungen am Collège de France sind

stark philologisch geprägt, an den Texten und ihren Kontexten des antiken

Griechenlands orientiert: »Foucault, den nahen Tod vor Augen, nimmt sich

darin alle Zeit der Welt, er ist von schier unendlicher Geduld mit seinen Ge-

genständen, seine Deutung ist liebevoll pedantisch und bis an die Grenze der

Redundanz erschöpfend« (Assheuer 2010, 55). Sloterdijk hingegen greift ei-

nige Anekdoten über Diogenes auf und inszeniert sich selbst als einen kyni-

schen Denker, der eine fröhliche Wissenschaft betreibt, immer am Rande des

Skandals und definitiv außerhalb der anerkannten Regeln des akademischen

Betriebs. Was hätte Foucault wohl von Sloterdijk aufgegriffen, hätte er ihn

1984 noch gelesen? Und was hätte Sloterdijk, der ja stark von Foucaults Ord-

nung der Dinge beeinflusst war (Sloterdijk 1972), von Foucaults Vorlesungen

gedacht, die er, als er Kritik der zynischen Vernunft schrieb, noch nicht kennen

konnte, da sie ja erst danach gehalten wurden? Leider konnten Foucault und

Sloterdijk sich nicht mehr über ihre Interpretationen des Kynismus austau-

schen. Foucault starb am 25. Juni 1984, wenige Monate nach seiner letzten

Vorlesung; Sloterdijk hat jedoch den »späten« Foucault rezipiert.

In seinem Buch Du musst dein Leben ändern (2009, 234ff.) schreibt Sloter-

dijk über den »späten« Foucault, dieser habe den »Durchbruch zu einer Kon-

zeption der Philosophie als Exerzitium vollzogen«. Foucaults Expedition in

die Geschichte der Askesen bzw. der »Selbsttechniken« sei eine philosophi-

sche Übung und Foucault auf dem Weg zu einer allgemeinen »Disziplinik«

(ebd., 241). Dass Sloterdijk sich in diesem Buch auf Foucault bezieht, kommt

nicht überraschend, ist doch der Begriff der »Übung«, den Sloterdijk hier aus-

arbeitet, auch ein zentrales Element in Foucaults Arbeiten zur Ästhetik der

Existenz (vgl. Menke 2003, 284ff.). Zentral ist für Sloterdijk, dass Foucault

Macht nicht als »behindernden Zusatz zu einem ursprünglich freien Können«

sieht, sondern »sie ist für das Können in allen Spielarten konstitutiv. Sie bil-

det überall ein Erdgeschoss, über dem ein freies Subjekt einzieht« (Sloterdijk

2009, 241). Dabei ordnet Foucault Techniken der Übung (apprentissage) eines

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie 47

Selbst an sich selbst (z.B. Abstinenzen, Bewusstseinsprüfungen) vielen philo-

sophischen Schulen der Antike zu: Pythagoräern, Sokratikern und Kynikern

(Foucault 1987, 285). Sloterdijk (2009, 241) erwähnt jedoch nur die stoischen

Autoren, die Foucault in früheren Vorlesungen am Collège (1981/82) behandelt

hatte (vgl. Foucault [1981/82] 2004), nicht aber den Kynismus.

Foucault ([1983/84] 2010, 234ff.) wiederum kritisiert die Leitunterschei-

dung zwischen antikem Kynismus und modernem Zynismus, die er bei Geh-

len, Heinrich und Tillich vorfindet – die aber auch bei Sloterdijk zentral ist:

»Zunächst scheint mir, dass diese Autoren sehr systematisch einen eher po-

sitiv bewerteten Kynismus, nämlich den antiken Kynismus, einem negativ

bewerteten Kynismus, nämlich dem modernen Kynismus, entgegensetzen«

(ebd., 236). Dabei werde der Kynismus in dieser Interpretation »immer als

eine Art von Individualismus, von Selbstbehauptung, […] über die äußerste

Vereinzelung der Existenz dargestellt, sei es nun im Sinne einer Opposition

als Reaktion auf die Auflösung der sozialen Strukturen der Antike oder an-

gesichts der Absurditäten der modernen Welt« (ebd., 237). Dabei laufe man

Gefahr, »das für den Kynismus zentrale Problem des In-Beziehung-Setzens

von Lebensformen und der Manifestation der Wahrheit« aus den Augen zu

verlieren: »Die von der Wahrheit lebende Existenzform des Skandals scheint

meiner Meinung nach den Kern des Kynismus auszumachen« (ebd., 237). Für

Foucault kann es demnach, anders als für Sloterdijk, beim Kynismus nicht

um Aussteigertum gehen.

Ähnlich wie Foucault ([1983/84] 2010, 253) wehrt sich auch Niehues-

Pröbsting, auf den sich Sloterdijk prominent bezieht (Sloterdijk 1983, 954),

gegen die wertende Gegenüberstellung von Kynismus und Zynismus: »Sloter-

dijk sprengt […] das begriffsgeschichtliche Kontinuum, indem er Kynismus

und Zynismus als Gegensätze konstruiert« (Niehues-Pröbsting 1988, 8). In

seiner Begriffsgeschichte des Kynismus stellt Niehues-Pröbsting (ebd., 18f.)

vielmehr die Janusköpfigkeit des Diogenes als Prototyp des Kynikers heraus,

der als Mythos – Niehues-Pröbsting ruft an dieser Stelle Hans Blumenberg

in Erinnerung – immer schon »in Rezeption übergegangen« ist. Mit anderen

Worten: Niehues-Prösting hält fest, dass Diogenes nicht als historische,

sondern als mythologische Figur aufgerufen wird. In diesen mythologischen

Narrativen wird von zwei verschiedenen Figuren unter dem Namen »Dio-

genes« erzählt: Einerseits wird in ihm ein Narr, Spaßmacher und Spötter

gesehen. So tritt Sloterdijks Diogenes auf die Bühne. Andernorts erscheint

Diogenes hingegen als Weiser und Philosoph. Diese Rolle spielt Foucaults

Diogenes.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Bei allen unterschiedlichen Positionierungen teilen Foucault und Sloter-

dijk aber den kynischen Impuls, das »wahre« Leben als ein anderes Leben zu

zeichnen, als ein Leben, das einen Bruch vollzieht und Grenzen überschreitet

(vgl. zu Foucault: Gros 2010, 459). Diesen Impuls sehen wir auch bei der kri-

tischen Geographie nach dem cultural turn amWerk, wenn von einer »ANDE-

REN«Geographie gesprochenwird (Lossau 2002).Dieses ANDEREnimmt für

sich eine Position mit einem besonderen Zugang zur Wahrheit in Anspruch,

auf deren Basis die »Hegemonie der Einsicht« (Düttmann 2004, 84) begrün-

det wird. Wir finden diesen Rekurs auf ein anderes Leben mit privilegiertem

Wahrheitszugang ideengeschichtlich noch anderweitig verortet: in der Figur

des Idioten und in HeideggersWahrheitsbegriff. All diesen Bezugnahmen auf

das ANDERE liegt jedoch ein problematischer Begriff der Wahrheit zugrun-

de, wie ich im Folgenden zeigen werde.

Der Idiot

Byung-Chul Han hat für dieses andere Leben und dessen Zugang zur Wahr-

heit die antike Denkfigur des Idioten ins Spiel gebracht: »Allein der Idiot hat

Zugang zum ganz Anderen« (Han 2014, 107, Hervorhebung im Original). Es

sei eine Funktion der Philosophie, den Idioten zu spielen, schreibt Han und

beruft sich dabei auf Gilles Deleuze: »›Faire l’idiot‹ vollzieht einen Bruch mit

dem Vorherrschenden […] und macht das Denken empfänglich für die Wahr-

heit« (Han 2016, 44). Ganz ähnlich sieht es Peter Strasser, für den die Idiotin

mit einer »spezifische[n] Empfänglichkeit für die Tiefe der Erscheinungen«

(Strasser 2017, 18) ausgestattet ist. Diese Empfänglichkeit erwachse aus einer

Weltfremdheit, in der sich die gewöhnlichen Dinge als die transzendenten,

spirituellen erweisen. Für Han ist die Idiotin deshalb eine moderne Häretike-

rin, eine Figur des Widerstands gegen den Konformitätszwang. Ihre Wider-

spenstigkeit der Andersheit oder Fremdheit verzögert »die glatte Kommuni-

kation des Gleichen« (Han 2014, 109).

In der Antike war die Figur des Idioten noch nicht positiv besetzt: Der

griechische idiotes lebt für sich als Einzelner im Gegensatz zur polis (Som-

mer 2010, 6). So wurden die Jünger Jesu mit dem Idiotismus-Verdacht de-

nunziert, auch wenn Paulus dem entgegnet, er sei zwar unkundig in der Re-

de, aber nicht in der Erkenntnis (2. Korinther 2, 6). Deleuze beruft sich denn

auch auf den spätmittelalterlichen Nikolaus von Kues (Deleuze/Guattari 1996,

70f.), wenn er den Idioten zur Begriffsperson erklärt – als Privatdenker, der

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie 49

aus sich selbst denkt. Nikolaus von Kues formt die Figur des Idioten als An-

griff gegen einen Typus des Gelehrten der spätmittelalterlichen Scholastik,

gegen deren Buchwissenschaft der Idiot »eine Hinwendung zur Betrachtung

der Welt anmahnt« (de Boer 2003, 214). In der Figur des Idioten sehe Cusa-

nus den Blick auf das Elementare, das Einfache, das Klare am Werk, so Kurt

Flasch (2008, 254). Diesen Gestus des Idioten bei Cusanus beschreibt Ernst

Cassirer (1927, 52) so: »[Die] Wahrheit bedarf keiner Zurüstungen: sie ruft

auf den Straßen. Mitten im Geräusch und Getümmel des Marktes […] ist sie

für den, der zu hören versteht, vernehmlich.« Hans Blumenberg interpretiert

deshalb den Idioten (oder Laien) bei Cusanus als Figur der Unmittelbarkeit:

»Der Laie, der nicht lesen kann, ist der unbefangene Leser des Buchs der Na-

tur« (Blumenberg 1986, 59). Ganz ähnlich formuliert es Karl Jaspers: Der Laie

suche die Wahrheit in der »Ursprünglichkeit der Erfahrung« (Jaspers 1968,

69).

Doch wurde der Idiot im neuzeitlichen Denken zunehmend pathologi-

siert – »der Idiot verliert seine Unschuld« (Sommer 2010, 11) und wird in die

Irrenanstalt verbannt: »Der Wahnsinn wird eine Bezugsform der Vernunft«,

schreibt Foucault (1973, 51), als das Andere der Vernunft, das interniert, abge-

sondert werden muss. In Descartes’ Cogito – der Selbstentdeckung der Ver-

nunft – sieht Foucault den entscheidenden Impuls, den Wahnsinn von der

Vernunft zu trennen gemäß der Devise: Wer denkt, kann nicht irre sein (Fou-

cault 1973, 69). Die Psychiatrie habe über den Wahnsinn schließlich den Be-

griff der Schuld gelegt. Foucault arbeitet demgegenüber an einer Gegenge-

schichte des Wahnsinns – stellt Hegels Philosophie der Vernunft quasi auf

den Kopf – und postuliert in einer heideggerianischen Tonlage der Seins-

vergessenheit: »Nur in der Nacht des Wahnsinns ist Licht möglich, das ver-

schwindet, wenn sich der von ihm aufgelöste Schatten verwischt« (Foucault

1973, 549). Hier knüpft Foucault in seinen späten Werken zur parrhêsía an: an

die Frage nach einem Dispositiv der Wahrheit, das sich um den Begriff des

Wahnsinns errichtet: »Die unterschwellige Botschaft lautet, dass die Wirk-

lichkeit nur eine dünne Hülle, eine notdürftige Illusion erzeugt, hinter der

die ganze Tragik der Welt als Wahnsinn lauert« (Ruoff 2007, 224).

Nur in der Literatur, im Begriff des Tragischen, bleibe die Erinnerung

der Unvernunft erhalten. So erhält der Idiot mit Dostojewski wieder seine

Irritationskraft als gesellschaftliche Funktion zurück: Der Fürst Myschkin in

Dostojewskis Roman Der Idiot ist zugleich die Personifikation des Schwach-

sinns und der Unschuld, ein Fall für die Heilsgeschichte und ein Fall für die

Psychiatrie (Sommer 2010, 15). Walter Benjamin schreibt über Dostojewskis

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Idioten: Sein »Leben strahlt […] eine bis zum Verschwinden reife Einsamkeit

aus« (Benjamin 1966, 186) und löst zugleich eine Anziehung auf seine Umge-

bung aus, eine Gravitationskraft, wie Benjamin festhält. Für Sloterdijk (1998,

481, 484) wird Dostojewskis Idiot zum »intimen Ergänzer« jedes begegnen-

den Anderen – er ist ein Engel ohne Botschaft. Der Idiot ist die Gegenfigur

zum revolutionären Erlöser. Er personifiziert eine »Leidenschaft der Passivi-

tät« (Driesen 2010, 37).

Zugleich finden wir in der Idiotin Elemente kynischer Praxis – die Re-

duktion, das Freiwerden von Angst und Abhängigkeit, das Anderssein –, nur

das Lachen des Diogenes scheint zu fehlen. »Heiterkeit der Abstinenz wird

die vorherrschende Laune des Idioten sein«, so Botho Strauß (2013, 175). Es

ist eine Heiterkeit ohne Angst: »Der heitere Idiot […] zu sein heißt, ohne ei-

ne Regung von Zukunftsunruhe, ohne Angst zu leben« (ebd., 7). Aber »es ist

nicht so, dass der Ungesellige oder Unbeteiligte, idiotes im sozialen Sinn, be-

reits identisch wäre mit dem Kyniker« (ebd., 10). Anders als die Kynikerin

lacht die Idiotin nicht, sondern hüllt sich in Schweigen (Han 2014, 110) – auch

dies eine Verweigerung des kommunikativen Austauschs als Zeichen eines

Bruchs. Der Idiot: »der Unverbundene, der Unbegreifliches spricht. […] Pri-

vatperson. Gemeinschaftsstümper«, so beschreibt ihn Botho Strauß (2013, 11).

Diese Figur des Idioten ist, so Zoran Terzić (2020, 7f.), charakterisiert durch

»die existenzielle Vereinsamung, die stumme Frage nach dem Sinn, nach der

Welt, […] die taube Gestalt und die autonome Seinsweise, das hemmungslose

Vorgehen und de[n] stoische[n] Trotz«.

So zeigen sich signifikante Unterschiede in den Gesten des Bruchs und

der Provokation, die dem kynischen Impuls und dem faire l’idiot zugrunde lie-

gen. Foucaults Analyse zeigt auf, wie Selbsttechniken und kynische Praktiken

dem Subjekt die Fähigkeit zum Ungehorsam ermöglichen, für ein kritisch-

politisches Engagement. Dagegen ist Sloterdijks kynischer Impuls – wie er

ihn 1983 formuliert – der des Aussteigers aus der Gesellschaft – in einer Art

kulturkritischem Habitus. Bernhard Lang formuliert es so: »bei Foucault ist

[Diogenes] der Philosoph, der dem durch Alexander verkörperten politischen

Machtmenschen gegenübertritt; bei Sloterdijk vertritt Diogenes den freien

Menschen, der die Regeln der bürgerlichen Gesellschaft ebenso missachtet,

wie er sich den Schulzwängen etablierter philosophischer Richtungen ver-

weigert« (Lang 2010, 175f.). Bei Foucault finden wir die (indirekte) Formulie-

rung eines politisch-kritischen Engagements der Philosophin als Außensei-

terin der Politik; bei Sloterdijk zeigt sich hingegen eher ein kulturkritisches,

auch elitäres Ressentiment à la Nietzsche, das sich zwar von Schulzwängen

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie 51

absetzt, aber sich zugleich als »Denker auf der Bühne« (Sloterdijk 1986) in-

szeniert. Die Figur des Idioten bei Deleuze, Han und Strauß steht wiederum

für ein wissendes Schweigen der (gesellschaftlichen) Außenseiterin.

Heidegger

Es gibt aber eine wichtige Gemeinsamkeit bei Foucault, Han und Sloterdijk:

ihr Bezug auf Heideggers Begriff der »Entbergung« der Wahrheit. Die Er-

kenntnis der Wahrheit als etwas Verborgenes traut Heidegger nur wenigen

Auserwählten zu (vermutlich nur sich selbst).3 Die Anleihen Sloterdijks bei

Heidegger liegen offen zutage (vgl. Sloterdijk 1983, 369ff., ders. 2001), ebenso

diejenigen von Han, der einige Bücher zu Heidegger geschrieben hat (Han

1999, vgl. aber auch: Han 2016, 44f.). Auch bei Botho Strauß finden wir Hei-

deggers Vokabular der Lichtung: »Keine Sehnsucht.KeineGewissheit. […] ein-

fache Öffnung zum Licht« (Strauß 2013, 175) – und Strauß’ Anleihen bei Hei-

degger sind auch andernorts bezeugt (Strauß 2012). Komplizierter liegt die

Sache bei Foucault, der oft als »heimlicher« Heideggerianer bezeichnet wur-

de. Für Gros (2010, 459), den Herausgeber von Foucaults späten Vorlesungen,

führte er »einen geheimen Dialog mit dem Denken Heideggers über die grie-

chische Vorstellung derWahrheit.« In einem seiner letzten Interviews gesteht

Foucault: »Mein ganzes philosophisches Werden war durch meine Lektüre

Heideggers bestimmt« (Foucault 2007, 247).

Und in der Tat kannman bestimmteWendungen bei Foucault als eine Pa-

raphrasierung der Heidegger’schen Metapher des Verborgenen lesen, wenn

er sagt: »Jedenfalls möchte ich zu bedenken geben, dass, wenn es stimmt,

dass die abendländische Philosophie die Frage nach dem Sein vergessen hat

und dass dieses Vergessen die Metaphysik ermöglichte [hier paraphrasiert

Foucault m.E. Heidegger] […], dass dann vielleicht auch die Frage nach dem

philosophischen Leben, ich würde zwar nicht sagen, vergessen, aber doch

beständig vernachlässigt wurde; sie erschien der Philosophie […] unablässig

als Ballast« (Foucault [1983/84] 2010, 308). Und diese Vernachlässigung führte

dazu, so Foucault, dass Wahrheit nur noch »in Gestalt des wissenschaftlichen

3 Wobei Heidegger die Figur des Idiotismus genau anders herum verwendet als Deleu-

ze, Han und Strauß. Heidegger schreibt 1941: »Das seynsgeschichtliche unbedingte

Wesen des Man ist der Idiotismus« (GA 70, 35). Bekanntlich zeigt sich im Man die Un-

eigentlichkeit des »durchschnittlichen« Daseins. (vgl. dazu: H. Seubert 2020, 177).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Wissens für gültig erklärt […] [wurde]« (ebd.). Dem hält Foucault die Provo-

kation als kynische Geste entgegen, die das Andere des wahren Lebens zum

Vorschein bringen soll. Der Kynismus ist für ihn die »elementarste als auch

die radikalste Form« (ebd., 309), in der sich dieses Andere als philosophische

Lebensform im Unterschied zum wissenschaftlichen Wissen zeigen kann.

»Die Kyniker als die letzte Rettung?«, fragt Gros (2004, 650) mit Blick auf

Foucault. Ich denke, wir sollten vorsichtig sein, diese Frage positiv zu beant-

worten. »Der Zyniker hat das Bedürfnis, immer ›Sieger‹ zu sein«, schreibt

Iring Fetscher (1975, 338) – auch in der Resignation: »Zynismus [wird] zu ei-

nem Synonym für Resignation angesichts einer erkannten Bedrohung. […]

[I]n den Vordergrund tritt […] der Ausdruck einer stummen, wissenden Indif-

ferenz« (Heinrich 1966, 148, 155, meine Hervorhebung). Arnold Gehlen, den

Foucault in seiner Vorlesung kritisiert (Foucault [1983/84] 2010, 237), sieht den

»kynischen Weisen« als Prototypus des Intellektuellen, der sich in die große

»Entlastung von der Verantwortung« begibt, auf demWeg zur Gesinnung, zur

propagandistischen Neigung (Gehlen 2004, 11).4 Die zynische Disposition ist

latent auch im Kynismus immer schon angelegt: Die Gefahr im kynischen

Gestus der parrhêsía liegt in der potenziellen Rechthaberei – im Anspruch,

die verborgene Wahrheit im Gestus der Provokation zu entbergen (im Sinne

von Heideggers Wahrheitsbegriff).

Durch den Rekurs auf Heideggers Wahrheitsbegriff der Entbergung, den

Foucault, Han und Sloterdijk dem kynischen (oder idiotischen) Gestus des

Wahrsprechens einer anderen Wahrheit unterlegen, läuft dieser Gestus Ge-

fahr, sich zu einem des – wissenden und moralischen – »Siegers« (Fetscher)

zu verengen. Was dieser Wahrheitsbegriff ausklammert, ist die Frage der

Skepsis – des Nicht-Wissens, des Zweifels. In der Tat: Foucault hat den anti-

ken Skeptizismus in seinen Vorlesungen ausgespart (vgl. Gros 2004, 634f.,

Fußnote 21). Anhand einer anderen Anekdote aus der antiken Philosophie

möchte ich im folgenden Abschnitt diese skeptische Position gegenüber dem

heideggerianischen Gestus der Wahrheit vorbringen: Eine thrakische Magd

lacht über den Philosophen Thales und hinterfragt damit dessen Wahrheits-

regime – und stellt damit sowohl die kritische als auch die kynische Entber-

gungsgeste der Wahrheit in Frage.

4 … wobei hier zu erwähnen ist, dass Gehlens Intellektuellenschelte aus einer konserva-

tiven, ins Reaktionäre tendierenden politischen Positionierung heraus erfolgt.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie 53

Die Skeptikerin

Neben dem Lachen des Diogenes als Provokation herrschender Wahrheits-

regime kennt die hellenistische Philosophie noch ein anderes Lachen – das

Lachen der Thrakerin. Platon lässt Sokrates die Geschichte von Thales, dem

Astronomen, erzählen, der, »während er sich mit dem Himmelsgewölbe be-

schäftigte und nach oben blickte, in einen Brunnen gefallen [sei]. Darüber

habe ihn eine witzige und hübsche thrakische Dienstmagd ausgelacht […]«

(erzählt in Blumenberg 1987b, 13f.). Für Platon ist die Magd nichts anderes als

eine Metapher für die Sophisten, denen er Sokrates als wahren Philosophen

gegenüberstellt: Die Lächerlichkeit des Philosophen in der Lebenswelt relati-

viert Platon »durch den Vergleich mit der größeren Lächerlichkeit der über

den Philosophen Lachenden selber« (Niehues-Pröbsting 2015, 33). Die Magd

ist, in dieser Lesart, also eigentlich die Dumme, nicht der Philosoph.

AuchHeidegger setzt sichmit dem Spott der thrakischenMagd auseinan-

der. In seinen Vorlesungen zur Metaphysik (WS 1935/36) wird der Sturz in den

Brunnen zur Metapher für die Abgründigkeit des philosophischen Denkens

(Heidegger 1962, 2ff.). Blumenberg kommentiert dies so: »Bei Heidegger ist,

um im Bild zu bleiben, der Sturz des Philosophen das Kriterium dafür ge-

worden, dass er sich auf dem richtigen Weg befindet« (Blumenberg 1987b,

149). Blumenberg erkennt hier einen Bruch Heideggers mit der Phänomeno-

logie, denn Heidegger zelebriert »die Unerreichbarkeit des in das Unwesen

des Grundes Abgestürzten von der Lebenswelt her« (ebd., 151). In Heideggers

Lesart mache sich die Thrakerin selbst lächerlich: »Sie glaubt an Fall, wo nur

Sturz sein kann« (ebd., 151). Und Blumenberg geht hart mit Heidegger ins

Gericht: »[E]s geht nicht mehr um die kleine oder große Korrektur, sondern

um die Ausnahme, die Erwählung, den Gnadenstand, von dem her nicht be-

lehrt und eingeweiht werden kann […]. Der Begreifende wird daran erkannt,

dass ihn niemand begreift« (ebd., 158). Er entzieht sich dem Gespräch, der

Zustimmung und dem Konsens. Alle anderen sind Lachende geworden, aus

Nichtwissen.

Heideggers Weiser, so wie ihn Blumenberg zeichnet, ist eine andere Fi-

gur als der Kyniker Diogenes. Diogenes zog sich nicht aus der Welt zurück.

Und es ist Diogenes, der über die anderen lacht. Beiden gemeinsam ist aber,

dass sie ihren Wahrheitsanspruch über das Anderssein beziehen – Heideg-

gers Weiser über den Sturz, Diogenes über die Reduktion auf das Natürliche

des Menschen. Bei Heidegger geht es im Sturz um das »Sehen« – man sieht

»das Ding«.Diogenes erreicht durch die Reduktion auf das Animalische einen

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

»wachen Geist«. In beiden Fällen steht eine tiefere Einsicht zur Disposition,

die den Mägden der Lebenswelt versagt bleibt. Deshalb dürfen sie ruhig la-

chen. Wer zuletzt lacht, lacht am besten: Einsicht kommt nicht durch Aneig-

nung der Lebenswelt, sondern durch Distanzierung von ihr, so Heideggers

Weiser und so auch Diogenes. Im theoretischen Gestus von Foucault, Han

oder Sloterdijk zeigen sich diese »Distanzierungstechniken« (Sloterdijk 2010,

126) als Möglichkeit zur tieferen Einsicht.

Diesem Bild des Philosophen als Weisen stellt Blumenberg trocken den

Phänomenologen entgegen: »Über den Phänomenologen lachen die Mägde

nicht« (Blumenberg 1987b, 159). Worüber genau lacht denn die thrakische

Magd? Die Anekdote, wie sie Sokrates erzählt, lässt die Magd sagen, Thales

»wolle da mit aller Leidenschaft die Dinge amHimmel zu wissen bekommen,

während ihm doch schon das, was ihm vor der Nase und den Füßen läge,

verborgen bleibe« (nochmals aus ebd., 14). Die Magd könnte vielleicht über

die Weltfremdheit oder Weltuntauglichkeit des Philosophen lachen: »Thales

scheint derWelt entrückt, stürzt, und dieMagd als Vertreterin der Lebenswelt

lacht« (Schües 2008, 16). Vielleicht ist die Magd gar nicht so dumm: Sie könn-

te auch über eine grundlegende Lebenslüge der Philosophie lachen, nämlich

dass erst aus einer Distanzierung von der Lebenswelt – aus Weltfremdheit –

theoretische Wahrheitsnähe erwachse (Cavaro 1992, 86ff., Schües 2008, 20).

Und damit würde die thrakische Magd einem kynischen Impuls folgen, gera-

de diese Weltfremdheit als philosophische Lebensform »in einem Ton befrei-

ender Heiterkeit« (Cavaro 1992, 89) in Frage zu stellen.

Die Kyniker haben, meint Blumenberg, das Lachen in der Philosophie

professionalisiert: »Unter den philosophischen Schulen der hellenistischen

Zeit ist die der Kyniker am ehesten disponiert, sich an die Stelle der spot-

tenden Magd zu setzen und die Theoretiker aller anderen Denominationen

aus dieser Position heraus verächtlich zu machen« (Blumenberg 1987b, 35).

Das ist nicht unbedingt als Kompliment für die Kyniker gemeint, denn das

Lachen der Kyniker verzerrt die befreiende Heiterkeit der Thrakerin. Es ist

der Versuch, »den Spott der Thrakerin in der Philosophie selbst zu etablie-

ren und statt des Anfangs den Ausgang der Theorie lächerlich zu machen«

(ebd., 37). Diese Disposition sehen wir bei Sloterdijks Kritik am Werk, wenn

er eine kynische Haltung formuliert, mit der er die Kritische Theorie – oder

vielmehr die »Sophisten« unter den Rezipientinnen der Kritischen Theorie –

unter dem Begriff der zynischen Vernunft der Lächerlichkeit preisgibt. Der

Spott der Thrakerin wird als kynische Besserwisserei selbst dogmatisch.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie 55

Was diesem Gestus fehlt, ist die Maßgabe: »Es könnte auch anders sein.«

Genau dieser Modus des Hinterfragens zeichnet für Blumenberg die Skep-

sis aus – »die Resistenz der Lebenswelt gegen die theoretische Einstellung –

und umgekehrt« (Wetters/Fuchs 2014, 283). Schon in der antiken Skepsis er-

kennt Blumenberg eine Reaktion auf einen theoretischen Absolutismus, auf

einen überhöhten Anspruch der Philosophie (Blumenberg 1988, 317). Blumen-

berg meint dazu: »die Besitzer des Eigentlichen5 haben es sich stets leichter

gemacht, die anderen zu verspotten, die mit anderen Augen sehen wollten«

(Blumenberg 1987b, 30). Odo Marquard hat diesen Gedanken Blumenbergs

aufgegriffen: »Die Skeptiker sind also nicht die, die prinzipiell nichts wis-

sen; sie wissen nur nichts Prinzipielles: die Skepsis ist nicht die Apotheose

der Ratlosigkeit, sondern nur Abschied vom Prinzipiellen« (Marquard 1981, 17,

Hervorhebung im Original). Für Marquard verwandelt das absolute Prinzip

der kritischen Theorie, »das stets Gewissen ist, das die Wirklichkeit haben

soll« (ebd., Hervorhebung im Original), die faktische Wirklichkeit ins Kontin-

gente, ins Rechtfertigungsbedürftige durch eine Tribunalisierung eben dieser

Wirklichkeit.

Den »Besitzern des Eigentlichen« hält Blumenberg die anthropologische

Praxis der Rhetorik entgegen: Rhetorik ist der Inbegriff der Verzögerung,

das institutionalisierte Zaudern angesichts der Vorläufigkeit unserer (theo-

retischen) Erkenntnis und empirischen Evidenzen – »eine Technik, sich im

Provisorium vor allen definitiven Wahrheiten und Moralen zu arrangieren«

(Blumenberg [1971] 1981, 110). Für Blumenberg ist sie – gegen alle beschleu-

nigten Wahrheitsansprüche – »das vernünftige Arrangement mit der Vorläu-

figkeit der Vernunft« (ebd., 130). Erinnern wir uns: Für Platon sind es die

rhetorischen Künste der Sophisten, gegen die er den Wahrheitsanspruch sei-

ner Philosophie formuliert und seinen platonischen Sokrates antreten lässt.

Blumenberg jedoch zählt die Rhetorik zu einem Syndrom skeptischer Vor-

aussetzungen, solange sie sich selbst nicht als Mittel der Wahrheit ausgibt

(wie bei der Verurteilung von Sokrates). Sie ist vielmehr das Plädoyer für eine

provisorische Moral.

5 Hier spielt Blumenberg auf Heideggers »Jargon der Eigentlichkeit« an – der Begriff

»Jargon der Eigentlichkeit« stammt (in kritischer Absicht gesprochen) von TheodorW.

Adorno (1964).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Was bleibt? Nachdenklichkeit!

Für Foucault und Sloterdijk bietet der Kynismus eine Kritik an der Erstar-

rung der Gesellschaftskritik und eine Selbstpraktik der Distanzierung, die das

Wahrsprechen ermöglicht – in der Form der Provokation und des (Aus-)La-

chens. Das kynische Hohngelächter ist jedoch nur eine Form des philosophi-

schen Lachens – ein Hohngelächter, das sich selbst in die Widersprüche der

Besserwisserei verstrickt. Auch dieses Lachen droht dogmatisch zu werden in

seinemWahrheitsanspruch, der, ähnlich wie bei der Figur der Idiotin, auf ei-

ne Entbergungsgeste à la Heidegger hinausläuft: Die Kritik und das (Aus-)La-

chen der Kynikerin wie der Idiotin beansprucht ein tieferesWissen als Grund-

lage, das nur den Weisen vorbehalten ist. Dem habe ich das Lachen der Thra-

kerin und ihre befreiende Heiterkeit gegenübergestellt. Als Skeptikerin lacht

sie im hermeneutischen Geist. Und so stehe ich dem alltagsweltlichen Lachen

der Thrakerin als Skeptikerin aufgeschlossener gegenüber als dem Hohnge-

lächter der Kynikerin. Und doch stellt sich dann die Frage: Was bleibt noch

zu tun?

Blumenberg schlägt eine Praxis der »Umständlichkeit« und »prozedu-

ralen Phantasie« (Blumenberg [1971] 1981, 122) vor, eine immerwährende

skeptisch-distanzierte Überprüfung der Vorannahmen, Bilder und Begriffe

(vgl. Reichel 2015, 217). Das Lachen der Skeptikerin ist ein »Lachen-mit«,

kein »Lachen-über«. Es ist ein genauer räumlicher Blick »auf Augenhöhe,

[…] nicht vertikal von oben, sondern horizontal über die Schultern« (Köhne

1999, 413 und 416). Nach Marquard (1958, 54) könnte man dies einen »interi-

mistischen« Skeptizismus nennen, der die Welt nicht an sich in Frage stellt,

aber vorschnelle Festlegungen ihrer Interpretation: »Das skeptische Ich ist

vor allem Zögern« (Marquard 1973, 152). Blumenberg bringt diese Haltung

im Begriff der Nachdenklichkeit auf den Punkt: »Nachdenklichkeit heißt: es

bleibt nicht alles so selbstverständlich, wie es war. Das ist alles« (Blumenberg

1981, 61). Nachdenklichkeit erzeugt einen Moment der Verzögerung oder,

wie es Joseph Vogl nennt, des Zauderns: »Das Zaudern ersucht um Revisi-

on. […] das bedeutet eine Kritik, die ihre eigene Generalisierungstendenz

unterbricht« (Vogl 2008, 109 und 115). Das Zaudern bringt »Techniken der

Umständlichkeit« (Bolz 1999, 183) hervor, die Nachdenklichkeit ermöglichen.

Ich plädiere aus diesem Grund für einen Denkstil des interimistischen

Skeptizismus innerhalb der Geographie – als Gegengift zu schnellen politi-

schen oder theoretischen Positionierungen, zur heideggerianischen »Entber-

gungsgeste« der Besserwisserei, zur kynischen (oder zynischen) Selbstüber-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie 57

hebung. Dieser Denkstil einer skeptizistischen Geographie gründet auf der

Einsicht der Begrenztheit der menschlichen Wahrnehmungsfähigkeit (Han-

nah 1999, 21ff.) und kann – im Rückgriff auf Blumenbergs »skeptische Skep-

sis« bzw. Marquards »interimistischen« Skeptizismus – als ein Denkstil der

Umwege als »permanentes Provisorium« (Heidgen et al. 2015) beschrieben

werden. Dieser Blumenberg’sche Denkstil ist experimentell und poietisch;

ein Denkstil, der »am Material arbeitet, [der] sich von ihm inspirieren lässt,

[der] es nicht nur formt, sondern selbst von ihm geformt ist« (Zill 2015, 73).

In der deutschsprachigen Geographie sind Elemente dieses Denkstils u.a.

mit den Begriffen »Aufmerksamkeit« (Hannah 2015), »Beirrung« (Korf/Verne

2016, 367, Verne 2012, 192, nach Gadamer 1960, 252), »Spurenlesen« (Hard

1989) und »Takt« (Zahnen 2011) skizziert worden. Dieser Denkstil erfordert

eine Haltung, die das Kontingente aushält – durch Hermeneutik, denn »Her-

meneutik ist die für Menschen lebensnotwendige Kunst, sich verstehend in

Kontingenzen zurecht zu finden« (Marquard 1981, 20).

Die Entbergungsgeste der Kritik zeigt sich in unterschiedlichen Tonlagen.

Im nun folgenden Kapitel werde ich eine andere kritische Tonlage freilegen,

die »im Dunkeln« operiert und dadurch die Entbergungsgeste theologisch

»fundiert«: die gnostische.Der Gnostiker (auch hier behalte ich diemännliche

Form bei, da es sich bei den behandelten Denkern nur um Männer handelt)

lacht nicht, wie die Zynikerin, um die Anderen bloßzustellen, sondern ver-

harrt im Schweigen seines esoterischen, nur einem eingeweihten »inneren«

Personenkreis zugänglichen Wissens. Der Gnostiker teilt mit der Idiotin den

»stoischen Trotz« und die »Leidenschaft der Passivität«. Den Gnostizismus

grundiert jedoch eine antimodernistische, antiaufklärerische und antijudais-

tische bis antisemitische Haltung, wie er zum Beispiel bei Martin Heidegger

oder Carl Schmitt zu finden ist. Die gnostische Pointe eines Arkanums (Ge-

heimwissens) mit ihrer reaktionären Tonlage bleibt vielen »linke[n] Lektüren

rechten Denkens« (Bolz [1992] 2014, 108) jedoch verborgen, was sich in der

Rezeption Heideggers und Schmitts in der kritischen Geographie zeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003 - am 13.02.2026, 10:55:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

