Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Kritik der Kritik

Dieses Kapitel trigt den Titel »Schwierigkeiten mit der kritischen Geogra-
phie« und doch wird die Leserin am Ende bemerken, frustriert vielleicht, dass
kritische Geographie — oder bestimmte Formen einer solchen — nicht expli-
zit zum Objekt der Kritik werden. Das kann irritieren: Nirgendwo nenne ich
»Ross und Reiter« (Goeke 2013, 4) und zeige konkret auf, wo und wie bestimm-
te Formen kritischer Geographie defizitir sind und sich der Nachdenklichkeit
verweigern, indem sie immer schon »wissen«, was sie sehen wollen (Zahnen
2005, 212) und »wo man zu stehen hat« (Redepenning 2007, 97). Doch ist ge-
nau dies der Denkstil, der in diesem Buch praktiziert werden soll: Statt in
direkter Konfrontation mit einem zu kritisierenden Denkstil ex negativo das
Potenzial einer skeptischen Position zu erarbeiten, nutze ich hier Techniken
der Umstindlichkeit und prozeduralen Phantasie, um Raum fiir Nachdenk-
lichkeit zu schaffen, in diesem Fall: beziiglich der Praxis von Kritik. Dadurch
vermeide ich die direkte diskursive Konfrontation und hoffe dennoch, eine
»Storung [...], die zum Innehalten veranlasst« (Blumenberg 2010, 62), in die
etablierten Denkmuster kritischer Geographie einzustreuen, um zur Nach-
denklichkeit anzuregen.

Dabei betrete ich kein Neuland. Kritik an der »kritischen« Geographie
ist nicht neu: Dies betrifft vor allem den Entlarvungsgestus kritischer Geo-
graphie, die, wie Nicolas Bromley meint, »etwas zu einfach geworden [ist]«
(Blomley 2006, 88), da sie zugleich das akademische Spiel mitspielt. Ahnli-
che Kritikpunkte haben Dérfler und Rothfuf3 (2013), Goeke (2013), Korf (2009,
2018a), Redepenning (2007) und jiingst Steinbrink und Aufenvenne (2016) un-
ter dem topos der »Moralisierung« auch an Teilen der deutschsprachigen Hu-
mangeographie ausgemacht. Dabei geht es vor allem um eine »zu Uberreizt-
heit und Selbstgerechtigkeit neigende Dynamik der Kritik« (Edlinger 2015,

- am 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

48), die sich in einem »wachsenden Triumph der Kritik [...] [in den] Wonnen
des Argwohns, [dem] Vergniigen am Verdacht, [der] Faszination der Entlar-
vung« zeigt, deren Zweck »die Etablierung ihrer eigenen absoluten Immuni-
tit« ist (Marquard 1976, 139f.). Kritik wird zum moralischen Kontrollinstru-
ment eines nicht hinterfragten Konsensus: »Der Kritiker verdinglicht seinen
Gegner, er behandelt ihn wie einen Mechanismus, nicht wie eine Person. Er
reklamiert fiir sich die volle Subjektivitit (aus direktem Zugang zur Wahrheit)
und spricht dem anderen eben diesen Zugang ab« (Sloterdijk 1999, 35).

Um einen Raum zu schaffen, tiber diese »Schonstellung« der kritischen
Geographie nachzudenken, greife ich einen von Michel Foucault und Peter
Sloterdijk formulierten Vorbehalt gegen die dogmatische Erstarrung kriti-
scher Theorie auf. Beide, Foucault und Sloterdijk, greifen dazu den antiken
Kynismus auf. Durch die kynische Kritik kann die Frage nach den Bedin-
gungen der Moglichkeit einer »kritischen« Geographie zur Sprache gebracht
werden: Die Kynikerin, wie sie von Foucault und Sloterdijk gezeichnet wird,
entlarvt die theoretische Scholastik, aber auch den Moralisierungsgestus be-
stimmter Formen von Kritik. Doch verstrickt sich der kynische Impuls dabei
in Widerspriiche: In der kynischen Kritik am Dogmatismus kritischer Theo-
rie, die Foucault und Sloterdijk aufzeigen, ist selbst die Gefahr der Rechtha-
berei angelegt, denn der Kynismus teilt mit der kritischen Disposition die
Uberzeugung, es »besser« zu wissen. Nur vom Standpunkt der Uberzeugung
aus, zu wissen, was richtig ist bzw. wie die Dinge sind und sein sollten, kann
eine Kritik am Bestehenden formuliert werden. Beide, kritische Theorie und
kynisches Lachen (iiber sie), basieren deshalb auf Distanzierungstechniken in
der »Sonderzone Theorie« (Sloterdijk), die die Lebenswelt auf Abstand hilt,
um die Wahrheit zu »(ent-)bergen«. Mit anderen Worten: Kritik — und selbst
die Kritik an der Kritik — inszeniert sich in der Figur des heideggerianischen
Weisen.

Dem kynischen Gestus fehlt dadurch der skeptische Modus des Zauderns,
des Hinterfragens. Was dem kynischen Gestus abgeht, ist die Frage: »Kénn-
te es auch anders sein?« — im Sinne von: Kdnnte meine Interpretation der
Dinge auch durch eine andere ersetzt werden? Ich werde den kynischen Im-
puls deshalb mit einer Prise Skepsis wiirzen und gegen sich selbst wenden
zugunsten einer Nachdenklichkeit, die nicht immer schon weif}, wo sie zu
stehen hat. Diese skeptische Disposition, die im Anschluss an Hans Blumen-
bergs Denkstil der Umwege und Odo Marquards »Abschied vom Prinzipiel-
len« skizziert wird, propagiert »Nachdenklichkeit« (Blumenberg). Der vor-
liegende Text ist bereits ein erster Versuch in diese Richtung, indem er die

- am 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Kritik am Entlarvungsgestus kritischer Theorie (und Geographie) iiber den
»umstindlichen« Umweg von Foucaults and Sloterdijks Kynismusrezeption
(re-)formuliert. Doch zunichst schauen wir uns an, wie Foucault und Sloter-
dijk ihren Diogenes als Kronzeugen einer Kritik des Dogmatismus aufrufen.

1983 oder: zweimal Diogenes

1983 im Oktober und November — Michel Foucault, der beriihmte franzésische
Philosoph, hilt in Berkeley sechs Vorlesungen zur parrhésia, zum »Wahrspre-
chenc, wie es in der deutschen Ubersetzung heift (vgl. Foucault 2008). Er ist
am Zenit seines Ruhmes angelangt. Der franzdsische Poststrukturalismus fei-
ert als French Theory seinen Durchbruch in den amerikanischen Cultural Studies
— und Foucault ist neben Jacques Derrida einer ihrer grofen Helden (Cusset
2008). Kurze Zeit danach, in seinen letzten Vorlesungen am Collége de France
im Februar und Mirz 1984 — wenige Monate vor seinem Tod — beschiftigt
sich Foucault noch einmal, wie schon in Berkeley, ausgiebigst mit dem anti-
ken Kynismus, insbesondere mit der Figur des Diogenes, und der kynischen
Praxis der parrhésia, die sich im Mut zur Wahrheit zeige. In seiner Vorlesung
vom 29. Februar 1984 nimmt Foucault dabei kurz Notiz »von jemandem na-
mens Sloterdijk [...]« und von seinem Buch »mit dem feierlichen Titel Kritik
der zynischen Vernunft [..]. Es ist ein zweibidndiges Werk, iiber das ich nichts
weifd« (Foucault [1983/84] 2010, 236).

In der Tat: 1983 erscheint im Suhrkamp-Verlag das zweibindige Werk Kri-
tik der zynischen Vernunft, das sofort zum Bestseller wird und im linken Milieu
einschligt wie ein Blitz (vgl. Heinrichs 2009, Kallscheuer 1987). Peter Sloter-
dijk fingt damit einen Zeitgeist ein, der von einer gewissen Erschépfung und
Ermattung angesichts der dogmatischen Debatten marxistischer Linker in
den 1970er Jahren geprigt ist: »nach dem Debakel des >linken< Aktionismus,
des Terrors und seiner Multiplikation im Antiterror [..] [geht] die kritische
»Stimmung« nostalgisch nach innen« (Sloterdijk 1983, 24). Die Revolutioni-
re von 1968 beginnen, es sich in den Institutionen einzurichten. Sloterdijk
setzt gegenilber der — in dieser historischen Konstellation in der kritischen
Sozialwissenschaft noch immer einflussreichen — Kritischen Theorie' einen

1 Sloterdijk meint hier mit »Kritischer Theorie« (mit grofdgeschriebenem Adjektiv) die
sogenannte »Frankfurter Schule«. Fiir Sloterdijk sind die Hauptprotagonisten, von de-
nen er sich distanziert, Theodor W. Adorno (in seiner Kritik der zynischen Vernunft: Slo-

- am 13.02.2026, 10:55:18.

39


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ironischen Kontrapunkt: Er seziert die Widerspriiche eines gesellschaftlichen
Milieus, das sich tiber seine Adorno-Lektiire eine gesellschaftskritische Mo-
ralsphire bewahrt, zugleich aber »das Spiel mitspielt«. Sloterdijk empfiehlt
als Gegengift einen kynischem Impuls.

Folgt man Foucault und Sloterdijk, steht im Zentrum des Kynismus nicht
die Dogmatik einer Lehre, sondern die Wahrhaftigkeit einer Existenz. Fiir
Sloterdijk ist Diogenes, der Kyniker, der Prototyp des »Antitheoretiker[s], An-
tidogmatiker(s], Antischolastiker(s,] [...] [der] lehrt, das Wagnis der Existenz
wach und heiter auf sich zu nehmen« (Sloterdijk 1983, 303). Der Kynismus
ist eine Kritik an der Erstarrung einer Gesellschaftskritik, die es sich in den
Institutionen eingerichtet hat. Fiir Foucault ist der Kynismus eine Subjekt-
formation mit spezifischen Selbstpraktiken, in denen das Wahrsprechen als
Idee eines unverborgenen Lebens dramatisiert wird. Diogenes’ Leben ist der
Skandal, der als permanente Provokation mit den gewohnlichen Lebensfor-
men bricht. Fir Foucault und Sloterdijk hilt der Kynismus einer sich zuneh-
mend in Widerspriiche verstrickenden »kritischen« Linken den Spiegel vor:
Sie sei selbst zu einer akademischen Lebensform geronnen und habe den
Gang durch die Institutionen angetreten, wolle zugleich aber moralisch die
Oberhand behalten.

Sloterdijks Diogenes

Sloterdijk beginnt seine Uberlegungen zu Diogenes mit einer Anekdote iiber
Adorno: Am 22. April 1969 stiirmten drei junge Frauen auf das Podium des
Hoérsaals VI der Frankfurter Universitit, wo der Matador der Kritischen Theo-
rie, Theodor W. Adorno, gerade seine Vorlesung halten wollte. Die drei Frauen
umringten ihn, 6ffneten ihre Jacken und bedringten ihn mit ihren nackten
Briisten. Adorno floh aus dem Hérsaal, die Aktentasche als Schutz vor sein
Gesicht haltend, zutiefst verstort und bitter enttduscht. Sloterdijk greift die-
se Szene in seiner Kritik der zynischen Vernunft auf: »Hier stand das nackte
Fleisch, das >Kritik« iibte« (Sloterdijk 1983, 27). Sloterdijk kommentiert die Ge-
gebenheiten so: »Adorno war auf eine tragische und doch begreifliche Weise
in die Position des idealistischen Sokrates geraten und die Frauen in die des
ungebirdigen Diogenes« (ebd., 219).

terdijk 1983), spater dann Jiirgen Habermas (Sloterdijk 1999) und Axel Honneth (Slo-
terdijk 2009).

- am 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Die Szene wirft die Frage auf: Handelte es sich hier um einen antitheo-
retischen, kynischen Akt? Ja und nein, urteilt Sloterdijk, denn ohne Adorno,
dem Meisterdenker der Kritischen Theorie, hitte »kaum einer der Anwesen-
den erfahren [..], was Kritik bedeutet [...]. Recht und Unrecht, Wahres und
Unwahres waren in dieser Szene unentwirrbar miteinander vermischt, in ei-
ner Weise, die fiir Zynismen schlechthin typisch ist« (ebd., 27). In diesem Fall
hatte die »nackte« Wahrheit eine »antitheoretische Stofrichtung« (ebd., 219);
sie zielte gegen die »philologische Kleingartnerei« (ebd., 24) der Kritischen
Theorie und plidierte fiir eine »gesellschaftsverindernde Praxis« (ebd., 219),
die man Adorno nicht mehr zutraute. In diesem Akt der Provokation wird
»nackte« Wahrheit zu einem »aggressive[n] Moment, eine[r] unwillkomme-
ne[n] Entbl6fung«, die den Schleier der Konventionen — hier: wie Kritische
Theorie betrieben wird — zerreiflen will (ebd., 28).

Mit diesen Beobachtungen eroftnet Sloterdijk seine Analyse des Zynismus
als Zeitgeistphinomen, um ihn vom Kynismus des Diogenes abzugrenzen.
Zynismus ist fiir Sloterdijk das »aufgeklirte falsche Bewusstsein« (1983, 37),
das gegen besseres Wissen handelt und die Zynikerin arbeitsfihig halt: ih-
re »Falschheit ist reflexiv gefedert« (ebd., 38). Der Begrift des Zynismus dient
Sloterdijk als zeitdiagnostische Leitkategorie einer »Phinomenologie des Un-
geistes« (Niehues-Probsting 1988, 8): Als Ursache fiir diesen Ungeist diagnos-
tiziert Sloterdijk eine »Stagnation der Kritischen Theorie«, in der »das ma-
sochistische Element [...] das kreative iiberfliigelt hat« (1983, 22). Dieser Ma-
sochismus manifestiere sich in Adornos »Schmerz-Apriori« und einem »wei-
nerlichen Negativitismus«. Und er fuigt hinzu: »Kritik durchlebt triibe Tage«
(ebd., 24).

Sloterdijk kritisiert hier die Negative Dialektik, wie sie Adorno ([1970]
2003) formuliert hat. Diese Form der Kritik bleibe in einem »Schmerz-
Apriori« der Betroffenheit (Sloterdijk 1983, 19) gefangen und stilisiere sich
als »Spiegel des Weltbosen« (ebd., 22), sei aber in ihrem »Nein« zu dieser
Welt verhaftet: »Wo Aufklirung als >traurige« Wissenschaft erscheint, fordert
sie wider Willen die melancholische Erstarrung« (ebd., 26). Genau hier liegt
fir Sloterdijk die Differenz zwischen kynischer und zynischer Haltung:
Der Zynismus kommt dort zum Vorschein, wo die Frechheit, die Satire, die
Kritik sich den Machtigen andient und es sich in den Institutionen bequem
einrichtet (ebd., 328).

Dieser zynischen Erstarrung hilt Sloterdijk einen kynischen Impuls ent-
gegen, ein »Denken an der Schmerzgrenze« (vgl. Heinrichs 2009, 53, 56). Der
Kyniker, den Sloterdijk als Vorbild vor sich sieht, ist Diogenes, »ein Hund, der

- am 13.02.2026, 10:55:18.

4


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

beifdt, wenn er Lust hat. [...] Seine Waffe ist nicht so sehr die Analyse als das
Gelachter« (Sloterdijk 1983, 296, 303). Fiir Sloterdijk verkérpert Diogenes das
lebendige Gegenbild zum vergeistigten Adorno und dessen leidender Theo-
rie: Diogenes sei der Prototyp des Antitheoretikers und Antidogmatikers, der
frei von Schulzwingen das »Wagnis der Existenz wach und heiter auf sich
[nimmt]« (ebd., 303). Im kynischen Impuls zeige sich eine unglaubliche Hei-
terkeit, eine »frohliche Wissenschaft« (hier spielt Sloterdijk auf Nietzsche an)
und eine existentielle Reduktion, ein »Riickzug auf das animalische Niveau«
(ebd., 311), wodurch sich Diogenes, so Sloterdijk, einen »unverfiithrbaren, sou-
verdnen Geist« angeeignet habe.

Die Kynikerin macht sich auf die Suche nach »einer existentiellen Wahr-
heit, die vor dem Politischen situiert ist« (Heinrichs 2009, 36, Hervorhebung
im Original). Frechheit und Riickzug gehéren zusammen. Dies zeigt sich in
jener berithmten Anekdote: Alexander der Grofle gewihrt Diogenes einen
Wunsch, worauf dieser bittet: »Geh mir aus der Sonne« (vgl. Sloterdijks
Version dieser Anekdote: 1983, 303f.). Diogenes, das schamlose politische
Tier, sei der Erste, der »dem Fiirsten die Wahrheit zu sagen frei genug ist«
(Sloterdijk 1983, 304), weil er seine Bediirfnisse reduziert habe. Diogenes
zeichne damit »die Plattform fiir eine existentielle Antipolitik« (ebd., 315),
die auf einer existentiellen, krisenkompatiblen Geistesgegenwart beruhe:
»Politik ist das, wobei man auf alles gefasst sein muss« (ebd., 315, 319).

Diogenes liefert Sloterdijk mit seiner »Enthaltsamkeit« den entscheiden-
den Gegen-Impuls zum »Mythos des Aktiven«, zum »aktivistischen Selbstbe-
hauptungsethos« der Neuzeit (Sloterdijk 1983, 939f.): »Wer die Enthaltungs-
praxis ibt, gerit nicht in die Selbstfortsetzungsautomatik entfesselter Ak-
tivismen« (ebd., 941). Fiir Sloterdijk kommen »in einer Nicht-Praxis, einem
Unterlassungshandeln, einem Geschehenlassen und Nicht-Eingreifen hohe-
re Einsichtsqualititen zum Ausdruck [..] als in jedem noch so durchdachten
Tunc« (ebd., 940). Sloterdijk iibernimmt hier Heideggers Begriff der Gelassen-
heit als Sich-durchdringen-Lassen »vom »>Sichzeigen« der Wahrheit« (ebd.,
941). Auf dem Boden dieses kynischen Impulses plidiert Sloterdijk fiir eine
Abriistung des Subjekts (ebd., 685), eine Ethik des (Los-)Lassens, eine Partei-
nahme fir das »Unterlassungshandeln« (Heinrichs 2009, 76), fur das Nicht-
eingreifen und Geschehenlassen, die Nicht-Behinderung der Rhythmik der
Welt — ein Gedanke, den Sloterdijk in Eurotaoismus (1989) vertiefen wird.

Bei Sloterdijk ist nicht nur Diogenes am Werk, sondern auch Lao-tse (vgl.
Meyer 1987, 210) — und eben Heidegger (wir kommen darauf noch zuriick).
Doch ist Sloterdijks politische Kinetik nicht unumstritten. Wihrend Slavoj

- am 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Zizek (1989, 25fF.) Sloterdijks Ridikiilisierung der Gesellschaft durch Ironie
und Sarkasmus noch goutiert, liuft fir Jirgen Habermas ([1983] 1985, 124)
der kynische Impuls, wie ihn Sloterdijk beschreibt, Gefahr, seine konstrukti-
ve Bedeutung fir die Gesellschaft zu verlieren. Sloterdijks kynischer Gestus
entziehe sich dem gesellschaftlichen Diskurs »durch die Strategie der Ver-
weigerung von Argumentation« (ebd., 123). »Die Auftritte des kynischen Kri-
tikers sind kurz«, schreibt Eberhard Sens dazu (1987, 255): »der Kyniker mag
dem argumentativen Diskurs ungern Kopf und Sitzfleisch leihen«. Die Ky-
nikerin lebe, so Habermas, »als Parasit von den Behauptungen der anderen«
und mache sich damit von der intellektuellen Produktivitit ihrer Gegnerin-
nen abhingig. Dabei wird es Habermas unbehaglich: »der Kyniker nimmt die
Verletzung der Integritit seines Gegeniibers in Kauf« (Habermas [1983] 1985,
124).

Sloterdijk, so Habermas, bleibe auf die Negation fixiert — die passiven
Tugenden des Seinlassens, die Geste des Aussteigens (Habermas [1983] 1985,
124). So sieht es auch Raymond Geuss, fiir den die Position der Kynikerin »auf
nichts anderes [..] als auf die Ablehnung eines jeden konkreten politischen
Engagements in der Welt oder mit der Welt, die [sie] umgibt, [hinauslduft]«
(Geuss [2002] 2013, 52). Bei Sloterdijk kommt zum Kynismus eine taoistische
Haltung des »Lassens«, des »Nicht(mehr)handelns« hinzu (noch implizit in
der Kritik, explizit dann spiter in Eurotaoismus), die eine objektiv harmoni-
sche Ordnung der Welt voraussetzt, »fiir die alles, was uns als gutes Leben
gilt, ohne Belang ist« (Meyer 2007, 211). Die Geste der Negation, der Ausstei-
gerin, basiert also auf einem bestimmten Weltbild, das Sloterdijk aber nicht
expliziert und das eine konservative Grundhaltung nahelegt, Verinderungen
des Ist-Zustands als begriindungspflichtig auszuweisen.

Foucaults Diogenes

Foucaults letzte Vorlesungen zum Kynismus und zur parrhésia, zuerst in Ber-
keley, dann am Collége de France, sind in der kritischen Geographie noch nicht
aufgegriffen worden. Foucaults Aussagen zum Wahrsprechen der Kyniker als
»Gegengift zur Macht« (Saar 2007, 335) scheinen im Widerspruch zu stehen
zu einem weit verbreiteten Foucault-Bild, das auch die Neue Kulturgeogra-
phie in ihrer Griindungsphase geprigt hat: In der dortigen Theoriediskussi-
on rezipierte man Foucault vor allem wiber seinen berithmten letzten Satz in
Die Ordnung der Dinge, »dass der Mensch verschwindet wie im Meeresufer ein

- am 13.02.2026, 10:55:18.

43


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Gesicht im Sand« (Foucault 1974, 462). Dieser Satz wurde dahingehend in-
terpretiert, dass Foucault das Subjekt verabschiedet habe; dass er von einem
durch die »Macht der Diskurse« eingehegten Subjekt ausgehe (vgl. Gebhardt
et al. 2003, 15f., Glasze/Mattissek 2009, 28f., Lossau 2002, 37fF., Striiver 2003,
118f.). Diese Interpretation von Foucaults Diskurstheorie folgte weitgehend
der anglophonen Foucault-Rezeption der 1990er Jahre, insbesondere im Feld
der critical geopolitics (vgl. zur Rezeption: Redepenning 2007, Wolkersdorfer
2001).%

Dem in diesen Schriften aufscheinenden Bild des eingehegten Subjekts
scheinen Foucaults Ausfithrungen {iber die Sorge um sich, iiber eine Asthe-
tik der Existenz und eine Praxis des Wahrsprechens entgegenzustehen. Des-
halb werden sie in der kritischen Geographie bis heute weitgehend ignoriert.
Vielfach wird von einem Bruch in Foucaults Denken, einer intellektuellen Tei-
lung in frithen und spaten Foucault ausgegangen (vgl. dazu: Saar 2003, 2781f.).
Hannah (2010, 298) spricht mit Blick auf Foucault als vermeintlichen »Anti-
Humanist[en]« (im Subjektverstindnis der Diskurstheorie) jedoch von einem
grundlegenden Missverstindnis. Ebenso Frédéric Gros, der die Vorlesungen
editiert, kommentiert und dazu auch Foucaults umfangreiche Notizen der
damaligen Zeit konsultiert hat. Gros schreibt: »[...] die Selbstpraktiken wer-
den von Foucault nicht als eine begriffliche Neuerung vorgestellt, sondern [...]
als das Organisationsprinzip seines gesamten Werkes und als bereits seine
ersten Schriften durchziehender roter Faden« (Gros 2004, 627, vgl. auch Saar
2007, 236). Und dem Kynismus riumt Foucault in seinen allerletzten Vorle-
sungen dazu eine zentrale Rolle ein, denn er mache aus dem Leben, aus der
Existenz, aus dem bios »eine Alethurgie, eine Manifestation der Wahrheit«
(Foucault [1983/84] 2010, 227).

Foucault zeichnet den Kynismus als eine Subjektformation mit spezifi-
schen Selbstpraktiken: Fiir Foucault ist zentral, dass die Kyniker die Idee ei-
nes unverborgenen Lebens bis zum Extrem getrieben und in der Form des
schamlosen Lebens dramatisiert haben. Es ist das nackte Leben als »Hund,

2 In der deutschsprachigen Diskussion nehmen Foucaults Die Ordnung der Dinge (1974)
und Archdologie des Wissens (1981) eine zentrale Rolle ein (vgl. Marquardt/Schreiber
2012), wihrend sich die anglophone Humangeographie starker an Foucaults Uberwa-
chen und Strafen (1976), spater auch an Foucaults Begriff der »Gouvernementalitit,
orientiert und sukzessive die diskursanalytischen Fragestellungen vernachlassigt (vgl.
Hannah 2010, Philo 2012). Diese recht einseitige Foucaultrezeption ist mittlerweile ei-
ner weit differenzierteren gewichen, vgl. dazu Glasze/Mattissek 2021.

- am 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

als Bettler, als Tier, sogar als Sklave, das zugleich das souverdne Leben ist
(ebd., 349f.). Der Kyniker ist ein wahrer, aber verkannter Kénig, ein Konig
des Spotts und des Elends, »der seine Souverinitit in der Entsagung verbirgt«
(ebd., 361). Sein Leben, das mit allen gewohnlichen Lebensformen bricht, ist
ein Skandal: »Der Kyniker zwingt sich zum >wahren Leben¢, um die anderen
zu provozieren, damit sie verstehen, dass sie sich irren, auf Abwege gera-
ten« (Gros 2010, 456). Es ist eine Mahnung, die sich in aggressiver, kimpfe-
rischer, brutaler Weise manifestiert, nicht in feiner Ironie, wie bei Sokrates.
»Es scheint, schlussfolgert Gros (2004, 650), »als habe Foucault angesichts
der Aporien einer Ethik der Existenz einerseits und einer fiir alle verbindli-
chen Moral andererseits schliefilich gedacht, die einzig legitime Ethik bestehe
in Provokation und politischem Skandal.«

Bei Foucault finden wir demnach eine andere Nuancierung des kynischen
Impulses als bei Sloterdijk: Nicht die Geste des Aussteigens und des Loslas-
sens steht im Zentrum, sondern »[der] innerweltliche Kampf gegen die Welt«
(Foucault [1983/84] 2010, 438), ein Kampf, »der sich an die Menschheit im all-
gemeinen wendet, [...] gegen die Laster der Welt und die Ubel der Menschen.
[...] Der Kyniker [...] ist ein Amtstrager der ethischen Universalitit« (ebd., 364f.
und 391). Es ist ein innerweltlicher Aktivismus: Die Sorge um sich, die die
antiken Kyniker in Ubungen der Selbstpriifung, der Armut und Entsagung
praktizierten, fillt mit der Sorge um die anderen zusammen (ebd., 404). Der
Kynismus macht das Leben zum Schauspiel, nicht als eine einsame Ubung,
sondern als eine gesellschaftliche Praxis der Provokation, in der das »wahre«
Leben als ein Bruch, als ein anderes, zugleich an den Beginn einer »anderen«
Welt appelliert (Gros 2010, 458).

Foucault verrit uns in seinen Vorlesungen nicht, wie ein heutiger Ky-
nismus gelebt werden konnte. Er beschlief3t seine letzte Vorlesung mit den
kryptischen Worten: »Nun also, héren Sie, ich hatte vor, Ihnen einige Din-
ge zum allgemeinen Rahmen dieser Analysen zu sagen, aber jetzt ist es zu
spit« (Foucault [1983/84] 2010, 435). Und auch die Notizen, die er dazu noch
hinterlassen hat, geben hierzu keine Auskunft. Auch in den Vorlesungen vom
29. Februar und vom 7. Mirz 1984, in denen Foucault auf einige Biicher zum
Kynismus eingeht (u.a. auch auf Sloterdijks Kritik der zynischen Vernunft, das
er, wie gesagt, nicht gelesen hat), bleibt es bei kurzen Verweisen. Foucault
erwdhnt zwar André Glucksmanns Cynisme et Passion (1981), das eine Reflexi-
on tber die Moglichkeit enthalte, die der Kynismus in der Gegenwart haben
kénnte, um im nichsten Satz »ganz schlicht und bescheiden zur Geschichte
des Kynismus in der Antike« zuriickzukehren (Foucault [1983/84] 2010, 254).

- am 13.02.2026, 10:55:18.

45


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Das rhetorische Register, mit dem Foucault seine letzte 6ffentliche Vorlesung
am Collége beschlief3t, ist philologisch, nicht politisch.

Der kynische Impuls: Dialog unter Abwesenden

»1983« rekurriert auf die Gleichzeitigkeit von Foucaults und Sloterdijks An-
eignung des kynischen Impulses. Zugleich konnte der Stil der beiden Biicher
nicht unterschiedlicher sein. Foucaults Vorlesungen am Collége de France sind
stark philologisch geprigt, an den Texten und ihren Kontexten des antiken
Griechenlands orientiert: »Foucault, den nahen Tod vor Augen, nimmt sich
darin alle Zeit der Welt, er ist von schier unendlicher Geduld mit seinen Ge-
genstinden, seine Deutung ist liebevoll pedantisch und bis an die Grenze der
Redundanz erschépfend« (Assheuer 2010, 55). Sloterdijk hingegen greift ei-
nige Anekdoten iiber Diogenes auf und inszeniert sich selbst als einen kyni-
schen Denker, der eine frohliche Wissenschaft betreibt, immer am Rande des
Skandals und definitiv auf3erhalb der anerkannten Regeln des akademischen
Betriebs. Was hitte Foucault wohl von Sloterdijk aufgegriffen, hitte er ihn
1984 noch gelesen? Und was hitte Sloterdijk, der ja stark von Foucaults Ord-
nunyg der Dinge beeinflusst war (Sloterdijk 1972), von Foucaults Vorlesungen
gedacht, die er, als er Kritik der zynischen Vernunft schrieb, noch nicht kennen
konnte, da sie ja erst danach gehalten wurden? Leider konnten Foucault und
Sloterdijk sich nicht mehr iiber ihre Interpretationen des Kynismus austau-
schen. Foucault starb am 25. Juni 1984, wenige Monate nach seiner letzten
Vorlesung; Sloterdijk hat jedoch den »spiten« Foucault rezipiert.

In seinem Buch Du musst dein Leben dndern (2009, 234fF.) schreibt Sloter-
dijk tiber den »spiten« Foucault, dieser habe den »Durchbruch zu einer Kon-
zeption der Philosophie als Exerzitium vollzogen«. Foucaults Expedition in
die Geschichte der Askesen bzw. der »Selbsttechniken« sei eine philosophi-
sche Ubung und Foucault auf dem Weg zu einer allgemeinen »Disziplinik«
(ebd., 241). Dass Sloterdijk sich in diesem Buch auf Foucault bezieht, kommt
nicht tiberraschend, ist doch der Begriff der »Ubung, den Sloterdijk hier aus-
arbeitet, auch ein zentrales Element in Foucaults Arbeiten zur Asthetik der
Existenz (vgl. Menke 2003, 284ff.). Zentral ist fiir Sloterdijk, dass Foucault
Macht nicht als »behindernden Zusatz zu einem urspriinglich freien Kénnen«
sieht, sondern »sie ist fiir das Kénnen in allen Spielarten konstitutiv. Sie bil-
det iiberall ein Erdgeschoss, iiber dem ein freies Subjekt einzieht« (Sloterdijk
2009, 241). Dabei ordnet Foucault Techniken der Ubung (apprentissage) eines

- am 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Selbst an sich selbst (z.B. Abstinenzen, Bewusstseinspriifungen) vielen philo-
sophischen Schulen der Antike zu: Pythagordern, Sokratikern und Kynikern
(Foucault 1987, 285). Sloterdijk (2009, 241) erwihnt jedoch nur die stoischen
Autoren, die Foucault in fritheren Vorlesungen am Collége (1981/82) behandelt
hatte (vgl. Foucault [1981/82] 2004), nicht aber den Kynismus.

Foucault ([1983/84] 2010, 234fF.) wiederum kritisiert die Leitunterschei-
dung zwischen antikem Kynismus und modernem Zynismus, die er bei Geh-
len, Heinrich und Tillich vorfindet — die aber auch bei Sloterdijk zentral ist:
»Zunichst scheint mir, dass diese Autoren sehr systematisch einen eher po-
sitiv bewerteten Kynismus, nimlich den antiken Kynismus, einem negativ
bewerteten Kynismus, nimlich dem modernen Kynismus, entgegensetzenc
(ebd., 236). Dabei werde der Kynismus in dieser Interpretation »immer als
eine Art von Individualismus, von Selbstbehauptung, [...] iiber die dufierste
Vereinzelung der Existenz dargestellt, sei es nun im Sinne einer Opposition
als Reaktion auf die Auflésung der sozialen Strukturen der Antike oder an-
gesichts der Absurdititen der modernen Welt« (ebd., 237). Dabei laufe man
Gefahr, »das fiir den Kynismus zentrale Problem des In-Beziehung-Setzens
von Lebensformen und der Manifestation der Wahrheit« aus den Augen zu
verlieren: »Die von der Wahrheit lebende Existenzform des Skandals scheint
meiner Meinung nach den Kern des Kynismus auszumachen« (ebd., 237). Fir
Foucault kann es demnach, anders als fiir Sloterdijk, beim Kynismus nicht
um Aussteigertum gehen.

Ahnlich wie Foucault ([1983/84] 2010, 253) wehrt sich auch Niehues-
Probsting, auf den sich Sloterdijk prominent bezieht (Sloterdijk 1983, 954),
gegen die wertende Gegeniiberstellung von Kynismus und Zynismus: »Sloter-
dijk sprengt [...] das begriffsgeschichtliche Kontinuum, indem er Kynismus
und Zynismus als Gegensitze konstruiert« (Niehues-Probsting 1988, 8). In
seiner Begriffsgeschichte des Kynismus stellt Niehues-Probsting (ebd., 18f.)
vielmehr die Januskopfigkeit des Diogenes als Prototyp des Kynikers heraus,
der als Mythos — Niehues-Probsting ruft an dieser Stelle Hans Blumenberg
in Erinnerung — immer schon »in Rezeption tibergegangen« ist. Mit anderen
Worten: Niehues-Prosting hilt fest, dass Diogenes nicht als historische,
sondern als mythologische Figur aufgerufen wird. In diesen mythologischen
Narrativen wird von zwei verschiedenen Figuren unter dem Namen »Dio-
genes« erzihlt: Einerseits wird in ihm ein Narr, Spafmacher und Spétter
gesehen. So tritt Sloterdijks Diogenes auf die Bithne. Andernorts erscheint
Diogenes hingegen als Weiser und Philosoph. Diese Rolle spielt Foucaults
Diogenes.

- am 13.02.2026, 10:55:18.

47


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Bei allen unterschiedlichen Positionierungen teilen Foucault und Sloter-
dijk aber den kynischen Impuls, das »wahre« Leben als ein anderes Leben zu
zeichnen, als ein Leben, das einen Bruch vollzieht und Grenzen iiberschreitet
(vgl. zu Foucault: Gros 2010, 459). Diesen Impuls sehen wir auch bei der kri-
tischen Geographie nach dem cultural turn am Werk, wenn von einer »ANDE-
REN« Geographie gesprochen wird (Lossau 2002). Dieses ANDERE nimmt fiir
sich eine Position mit einem besonderen Zugang zur Wahrheit in Anspruch,
auf deren Basis die »Hegemonie der Einsicht« (Diittmann 2004, 84) begriin-
det wird. Wir finden diesen Rekurs auf ein anderes Leben mit privilegiertem
Wahrheitszugang ideengeschichtlich noch anderweitig verortet: in der Figur
des Idioten und in Heideggers Wahrheitsbegriff. All diesen Bezugnahmen auf
das ANDERE liegt jedoch ein problematischer Begrift der Wahrheit zugrun-
de, wie ich im Folgenden zeigen werde.

Der Idiot

Byung-Chul Han hat fiir dieses andere Leben und dessen Zugang zur Wahr-
heit die antike Denkfigur des Idioten ins Spiel gebracht: »Allein der Idiot hat
Zugang zum ganz Anderen« (Han 2014, 107, Hervorhebung im Original). Es
sei eine Funktion der Philosophie, den Idioten zu spielen, schreibt Han und
beruft sich dabei auf Gilles Deleuze: »Faire l'idiot« vollzieht einen Bruch mit
dem Vorherrschenden [...] und macht das Denken empfinglich fir die Wahr-
heit« (Han 2016, 44). Ganz ihnlich sieht es Peter Strasser, fiir den die Idiotin
mit einer »spezifische[n] Empfinglichkeit fiir die Tiefe der Erscheinungen«
(Strasser 2017, 18) ausgestattet ist. Diese Empfinglichkeit erwachse aus einer
Weltfremdheit, in der sich die gewdhnlichen Dinge als die transzendenten,
spirituellen erweisen. Fiir Han ist die Idiotin deshalb eine moderne Hiretike-
rin, eine Figur des Widerstands gegen den Konformititszwang. Thre Wider-
spenstigkeit der Andersheit oder Fremdheit verzégert »die glatte Kommuni-
kation des Gleichen« (Han 2014, 109).

In der Antike war die Figur des Idioten noch nicht positiv besetzt: Der
griechische idiotes lebt fiir sich als Einzelner im Gegensatz zur polis (Som-
mer 2010, 6). So wurden die Jinger Jesu mit dem Idiotismus-Verdacht de-
nunziert, auch wenn Paulus dem entgegnet, er sei zwar unkundig in der Re-
de, aber nicht in der Erkenntnis (2. Korinther 2, 6). Deleuze beruft sich denn
auch auf den spatmittelalterlichen Nikolaus von Kues (Deleuze/Guattari 1996,
70f.), wenn er den Idioten zur Begriffsperson erklirt — als Privatdenker, der

- am 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

aus sich selbst denkt. Nikolaus von Kues formt die Figur des Idioten als An-
griff gegen einen Typus des Gelehrten der spitmittelalterlichen Scholastik,
gegen deren Buchwissenschaft der Idiot »eine Hinwendung zur Betrachtung
der Welt anmahnt« (de Boer 2003, 214). In der Figur des Idioten sehe Cusa-
nus den Blick auf das Elementare, das Einfache, das Klare am Werk, so Kurt
Flasch (2008, 254). Diesen Gestus des Idioten bei Cusanus beschreibt Ernst
Cassirer (1927, 52) so: »[Die] Wahrheit bedarf keiner Zuriistungen: sie ruft
auf den Straflen. Mitten im Geridusch und Getiimmel des Marktes [...] ist sie
fiir den, der zu horen versteht, vernehmlich.« Hans Blumenberg interpretiert
deshalb den Idioten (oder Laien) bei Cusanus als Figur der Unmittelbarkeit:
»Der Laie, der nicht lesen kann, ist der unbefangene Leser des Buchs der Na-
tur« (Blumenberg 1986, 59). Ganz dhnlich formuliert es Karl Jaspers: Der Laie
suche die Wahrheit in der »Urspriinglichkeit der Erfahrung« (Jaspers 1968,
69).

Doch wurde der Idiot im neuzeitlichen Denken zunehmend pathologi-
siert — »der Idiot verliert seine Unschuld« (Sommer 2010, 11) und wird in die
Irrenanstalt verbannt: »Der Wahnsinn wird eine Bezugsform der Vernunft«,
schreibt Foucault (1973, 51), als das Andere der Vernunft, das interniert, abge-
sondert werden muss. In Descartes’ Cogito — der Selbstentdeckung der Ver-
nunft - sieht Foucault den entscheidenden Impuls, den Wahnsinn von der
Vernunft zu trennen gemif der Devise: Wer denkt, kann nicht irre sein (Fou-
cault 1973, 69). Die Psychiatrie habe iiber den Wahnsinn schlieRlich den Be-
grift der Schuld gelegt. Foucault arbeitet demgegeniiber an einer Gegenge-
schichte des Wahnsinns - stellt Hegels Philosophie der Vernunft quasi auf
den Kopf — und postuliert in einer heideggerianischen Tonlage der Seins-
vergessenheit: »Nur in der Nacht des Wahnsinns ist Licht méglich, das ver-
schwindet, wenn sich der von ihm aufgeléste Schatten verwischt« (Foucault
1973, 549). Hier kniipft Foucault in seinen spaten Werken zur parrhésia an: an
die Frage nach einem Dispositiv der Wahrheit, das sich um den Begriff des
Wahnsinns errichtet: »Die unterschwellige Botschaft lautet, dass die Wirk-
lichkeit nur eine dinne Hiille, eine notdirftige Illusion erzeugt, hinter der
die ganze Tragik der Welt als Wahnsinn lauert« (Ruoff 2007, 224).

Nur in der Literatur, im Begriff des Tragischen, bleibe die Erinnerung
der Unvernunft erhalten. So erhilt der Idiot mit Dostojewski wieder seine
Irritationskraft als gesellschaftliche Funktion zuriick: Der Fiirst Myschkin in
Dostojewskis Roman Der Idiot ist zugleich die Personifikation des Schwach-
sinns und der Unschuld, ein Fall fiir die Heilsgeschichte und ein Fall fiir die
Psychiatrie (Sommer 2010, 15). Walter Benjamin schreibt itber Dostojewskis

- am 13.02.2026, 10:55:18.

49


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Idioten: Sein »Leben strahlt [...] eine bis zum Verschwinden reife Einsamkeit
aus« (Benjamin 1966, 186) und lost zugleich eine Anziehung auf seine Umge-
bung aus, eine Gravitationskraft, wie Benjamin festhilt. Fiir Sloterdijk (1998,
481, 484) wird Dostojewskis Idiot zum »intimen Erginzer« jedes begegnen-
den Anderen - er ist ein Engel ohne Botschaft. Der Idiot ist die Gegenfigur
zum revolutioniren Erl6ser. Er personifiziert eine »Leidenschaft der Passivi-
tit« (Driesen 2010, 37).

Zugleich finden wir in der Idiotin Elemente kynischer Praxis — die Re-
duktion, das Freiwerden von Angst und Abhingigkeit, das Anderssein —, nur
das Lachen des Diogenes scheint zu fehlen. »Heiterkeit der Abstinenz wird
die vorherrschende Laune des Idioten sein«, so Botho Straufd (2013, 175). Es
ist eine Heiterkeit ohne Angst: »Der heitere Idiot [..] zu sein heif3t, ohne ei-
ne Regung von Zukunftsunruhe, ohne Angst zu leben« (ebd., 7). Aber »es ist
nicht so, dass der Ungesellige oder Unbeteiligte, idiotes im sozialen Sinn, be-
reits identisch wire mit dem Kyniker« (ebd., 10). Anders als die Kynikerin
lacht die Idiotin nicht, sondern hiillt sich in Schweigen (Han 2014, 110) — auch
dies eine Verweigerung des kommunikativen Austauschs als Zeichen eines
Bruchs. Der Idiot: »der Unverbundene, der Unbegreifliches spricht. [...] Pri-
vatperson. Gemeinschaftsstiimper«, so beschreibt ihn Botho Strauf (2013, 11).
Diese Figur des Idioten ist, so Zoran Terzi¢ (2020, 7f.), charakterisiert durch
»die existenzielle Vereinsamung, die stumme Frage nach dem Sinn, nach der
Welt, [...] die taube Gestalt und die autonome Seinsweise, das hemmungslose
Vorgehen und de[n] stoische[n] Trotz«.

So zeigen sich signifikante Unterschiede in den Gesten des Bruchs und
der Provokation, die dem kynischen Impuls und dem faire I'idiot zugrunde lie-
gen. Foucaults Analyse zeigt auf, wie Selbsttechniken und kynische Praktiken
dem Subjekt die Fihigkeit zum Ungehorsam erméglichen, fir ein kritisch-
politisches Engagement. Dagegen ist Sloterdijks kynischer Impuls — wie er
ihn 1983 formuliert — der des Aussteigers aus der Gesellschaft - in einer Art
kulturkritischem Habitus. Bernhard Lang formuliert es so: »bei Foucault ist
[Diogenes] der Philosoph, der dem durch Alexander verkdrperten politischen
Machtmenschen gegeniibertritt; bei Sloterdijk vertritt Diogenes den freien
Menschen, der die Regeln der biirgerlichen Gesellschaft ebenso missachtet,
wie er sich den Schulzwingen etablierter philosophischer Richtungen ver-
weigert« (Lang 2010, 175f.). Bei Foucault finden wir die (indirekte) Formulie-
rung eines politisch-kritischen Engagements der Philosophin als Auflensei-
terin der Politik; bei Sloterdijk zeigt sich hingegen eher ein kulturkritisches,
auch elitires Ressentiment a la Nietzsche, das sich zwar von Schulzwingen

- am 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

absetzt, aber sich zugleich als »Denker auf der Bithne« (Sloterdijk 1986) in-
szeniert. Die Figur des Idioten bei Deleuze, Han und Strauf steht wiederum
fiir ein wissendes Schweigen der (gesellschaftlichen) AuRenseiterin.

Heidegger

Es gibt aber eine wichtige Gemeinsamkeit bei Foucault, Han und Sloterdijk:
ihr Bezug auf Heideggers Begriff der »Entbergung« der Wahrheit. Die Er-
kenntnis der Wahrheit als etwas Verborgenes traut Heidegger nur wenigen
Auserwihlten zu (vermutlich nur sich selbst).> Die Anleihen Sloterdijks bei
Heidegger liegen offen zutage (vgl. Sloterdijk 1983, 369ft., ders. 2001), ebenso
diejenigen von Han, der einige Biicher zu Heidegger geschrieben hat (Han
1999, vgl. aber auch: Han 2016, 44f.). Auch bei Botho Strauf finden wir Hei-
deggers Vokabular der Lichtung: »Keine Sehnsucht. Keine Gewissheit. [...] ein-
fache Offnung zum Licht« (Strauf 2013, 175) — und Straufy’ Anleihen bei Hei-
degger sind auch andernorts bezeugt (Strauf 2012). Komplizierter liegt die
Sache bei Foucault, der oft als »heimlicher« Heideggerianer bezeichnet wur-
de. Fiir Gros (2010, 459), den Herausgeber von Foucaults spiten Vorlesungen,
fithrte er »einen geheimen Dialog mit dem Denken Heideggers iiber die grie-
chische Vorstellung der Wahrheit.« In einem seiner letzten Interviews gesteht
Foucault: »Mein ganzes philosophisches Werden war durch meine Lektiire
Heideggers bestimmt« (Foucault 2007, 247).

Und in der Tat kann man bestimmte Wendungen bei Foucault als eine Pa-
raphrasierung der Heidegger’'schen Metapher des Verborgenen lesen, wenn
er sagt: »Jedenfalls mochte ich zu bedenken geben, dass, wenn es stimmt,
dass die abendlindische Philosophie die Frage nach dem Sein vergessen hat
und dass dieses Vergessen die Metaphysik ermoglichte [hier paraphrasiert
Foucault m.E. Heidegger] [...], dass dann vielleicht auch die Frage nach dem
philosophischen Leben, ich wiirde zwar nicht sagen, vergessen, aber doch
bestindig vernachlissigt wurde; sie erschien der Philosophie [...] unablissig
als Ballast« (Foucault [1983/84] 2010, 308). Und diese Vernachlissigung fithrte
dazu, so Foucault, dass Wahrheit nur noch »in Gestalt des wissenschaftlichen

3 Wobei Heidegger die Figur des Idiotismus genau anders herum verwendet als Deleu-
ze, Han und Straufl. Heidegger schreibt 1941: »Das seynsgeschichtliche unbedingte
Wesen des Man ist der Idiotismus« (GA 70, 35). Bekanntlich zeigt sich im Man die Un-
eigentlichkeit des »durchschnittlichen« Daseins. (vgl. dazu: H. Seubert 2020, 177).

- am 13.02.2026, 10:55:18.

51


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Wissens fiir giiltig erklirt [...] [wurdel« (ebd.). Dem hilt Foucault die Provo-
kation als kynische Geste entgegen, die das Andere des wahren Lebens zum
Vorschein bringen soll. Der Kynismus ist fiir ihn die »elementarste als auch
die radikalste Form« (ebd., 309), in der sich dieses Andere als philosophische
Lebensform im Unterschied zum wissenschaftlichen Wissen zeigen kann.

»Die Kyniker als die letzte Rettung?«, fragt Gros (2004, 650) mit Blick auf
Foucault. Ich denke, wir sollten vorsichtig sein, diese Frage positiv zu beant-
worten. »Der Zyniker hat das Bediirfnis, immer >Sieger« zu sein, schreibt
Iring Fetscher (1975, 338) — auch in der Resignation: »Zynismus [wird] zu ei-
nem Synonym fiir Resignation angesichts einer erkannten Bedrohung. [..]
[IIn den Vordergrund tritt [...] der Ausdruck einer stummen, wissenden Indif-
ferenz« (Heinrich 1966, 148, 155, meine Hervorhebung). Arnold Gehlen, den
Foucault in seiner Vorlesung kritisiert (Foucault [1983/84] 2010, 237), sieht den
»kynischen Weisen« als Prototypus des Intellektuellen, der sich in die grofie
»Entlastung von der Verantwortung« begibt, auf dem Weg zur Gesinnung, zur
propagandistischen Neigung (Gehlen 2004, 11).# Die zynische Disposition ist
latent auch im Kynismus immer schon angelegt: Die Gefahr im kynischen
Gestus der parrhésia liegt in der potenziellen Rechthaberei — im Anspruch,
die verborgene Wahrheit im Gestus der Provokation zu entbergen (im Sinne
von Heideggers Wahrheitsbegriff).

Durch den Rekurs auf Heideggers Wahrheitsbegrift der Entbergung, den
Foucault, Han und Sloterdijk dem kynischen (oder idiotischen) Gestus des
Wahrsprechens einer anderen Wahrheit unterlegen, lauft dieser Gestus Ge-
fahr, sich zu einem des — wissenden und moralischen — »Siegers« (Fetscher)
zu verengen. Was dieser Wahrheitsbegriff ausklammert, ist die Frage der
Skepsis — des Nicht-Wissens, des Zweifels. In der Tat: Foucault hat den anti-
ken Skeptizismus in seinen Vorlesungen ausgespart (vgl. Gros 2004, 634f.,
Fufinote 21). Anhand einer anderen Anekdote aus der antiken Philosophie
mochte ich im folgenden Abschnitt diese skeptische Position gegeniiber dem
heideggerianischen Gestus der Wahrheit vorbringen: Eine thrakische Magd
lacht iiber den Philosophen Thales und hinterfragt damit dessen Wahrheits-
regime — und stellt damit sowohl die kritische als auch die kynische Entber-
gungsgeste der Wahrheit in Frage.

4 ... wobei hier zu erwdhnen ist, dass Gehlens Intellektuellenschelte aus einer konserva-
tiven, ins Reaktionare tendierenden politischen Positionierung heraus erfolgt.

- am 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Die Skeptikerin

Neben dem Lachen des Diogenes als Provokation herrschender Wahrheits-
regime kennt die hellenistische Philosophie noch ein anderes Lachen — das
Lachen der Thrakerin. Platon lisst Sokrates die Geschichte von Thales, dem
Astronomen, erzihlen, der, »wihrend er sich mit dem Himmelsgewolbe be-
schiftigte und nach oben blickte, in einen Brunnen gefallen [sei]. Dariiber
habe ihn eine witzige und hiibsche thrakische Dienstmagd ausgelacht [...]«
(erzihlt in Blumenberg 1987b, 13f.). Fiir Platon ist die Magd nichts anderes als
eine Metapher fiir die Sophisten, denen er Sokrates als wahren Philosophen
gegeniiberstellt: Die Licherlichkeit des Philosophen in der Lebenswelt relati-
viert Platon »durch den Vergleich mit der groReren Licherlichkeit der tiber
den Philosophen Lachenden selber« (Niehues-Probsting 2015, 33). Die Magd
ist, in dieser Lesart, also eigentlich die Dumme, nicht der Philosoph.

Auch Heidegger setzt sich mit dem Spott der thrakischen Magd auseinan-
der. In seinen Vorlesungen zur Metaphysik (WS 1935/36) wird der Sturz in den
Brunnen zur Metapher fiir die Abgriindigkeit des philosophischen Denkens
(Heidegger 1962, 2ff.). Blumenberg kommentiert dies so: »Bei Heidegger ist,
um im Bild zu bleiben, der Sturz des Philosophen das Kriterium dafiir ge-
worden, dass er sich auf dem richtigen Weg befindet« (Blumenberg 1987b,
149). Blumenberg erkennt hier einen Bruch Heideggers mit der Phinomeno-
logie, denn Heidegger zelebriert »die Unerreichbarkeit des in das Unwesen
des Grundes Abgestiirzten von der Lebenswelt her« (ebd., 151). In Heideggers
Lesart mache sich die Thrakerin selbst licherlich: »Sie glaubt an Fall, wo nur
Sturz sein kann« (ebd., 151). Und Blumenberg geht hart mit Heidegger ins
Gericht: »[E]s geht nicht mehr um die kleine oder grofRe Korrektur, sondern
um die Ausnahme, die Erwihlung, den Gnadenstand, von dem her nicht be-
lehrt und eingeweiht werden kann [...]. Der Begreifende wird daran erkannt,
dass ihn niemand begreift« (ebd., 158). Er entzieht sich dem Gesprich, der
Zustimmung und dem Konsens. Alle anderen sind Lachende geworden, aus
Nichtwissen.

Heideggers Weiser, so wie ihn Blumenberg zeichnet, ist eine andere Fi-
gur als der Kyniker Diogenes. Diogenes zog sich nicht aus der Welt zuriick.
Und es ist Diogenes, der iiber die anderen lacht. Beiden gemeinsam ist aber,
dass sie ithren Wahrheitsanspruch iiber das Anderssein beziehen - Heideg-
gers Weiser tiber den Sturz, Diogenes iiber die Reduktion auf das Natiirliche
des Menschen. Bei Heidegger geht es im Sturz um das »Sehen« — man sieht
»das Ding«. Diogenes erreicht durch die Reduktion auf das Animalische einen

- am 13.02.2026, 10:55:18.

53


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

»wachen Geist«. In beiden Fillen steht eine tiefere Einsicht zur Disposition,
die den Migden der Lebenswelt versagt bleibt. Deshalb diirfen sie ruhig la-
chen. Wer zuletzt lacht, lacht am besten: Einsicht kommt nicht durch Aneig-
nung der Lebenswelt, sondern durch Distanzierung von ihr, so Heideggers
Weiser und so auch Diogenes. Im theoretischen Gestus von Foucault, Han
oder Sloterdijk zeigen sich diese »Distanzierungstechniken« (Sloterdijk 2010,
126) als Moglichkeit zur tieferen Einsicht.

Diesem Bild des Philosophen als Weisen stellt Blumenberg trocken den
Phinomenologen entgegen: »Uber den Phinomenologen lachen die Migde
nicht« (Blumenberg 1987b, 159). Woriiber genau lacht denn die thrakische
Magd? Die Anekdote, wie sie Sokrates erzahlt, lisst die Magd sagen, Thales
»wolle da mit aller Leidenschaft die Dinge am Himmel zu wissen bekommen,
wihrend ihm doch schon das, was ihm vor der Nase und den Fiilen lige,
verborgen bleibe« (nochmals aus ebd., 14). Die Magd kénnte vielleicht iiber
die Weltfremdheit oder Weltuntauglichkeit des Philosophen lachen: »Thales
scheint der Welt entriicke, stiirzt, und die Magd als Vertreterin der Lebenswelt
lacht« (Schiies 2008, 16). Vielleicht ist die Magd gar nicht so dumm: Sie kénn-
te auch tiber eine grundlegende Lebensliige der Philosophie lachen, nimlich
dass erst aus einer Distanzierung von der Lebenswelt — aus Weltfremdheit —
theoretische Wahrheitsnihe erwachse (Cavaro 1992, 86ff., Schiies 2008, 20).
Und damit wiirde die thrakische Magd einem kynischen Impuls folgen, gera-
de diese Weltfremdheit als philosophische Lebensform »in einem Ton befrei-
ender Heiterkeit« (Cavaro 1992, 89) in Frage zu stellen.

Die Kyniker haben, meint Blumenberg, das Lachen in der Philosophie
professionalisiert: »Unter den philosophischen Schulen der hellenistischen
Zeit ist die der Kyniker am ehesten disponiert, sich an die Stelle der spot-
tenden Magd zu setzen und die Theoretiker aller anderen Denominationen
aus dieser Position heraus verdchtlich zu machen« (Blumenberg 1987b, 35).
Das ist nicht unbedingt als Kompliment fiir die Kyniker gemeint, denn das
Lachen der Kyniker verzerrt die befreiende Heiterkeit der Thrakerin. Es ist
der Versuch, »den Spott der Thrakerin in der Philosophie selbst zu etablie-
ren und statt des Anfangs den Ausgang der Theorie licherlich zu machen«
(ebd., 37). Diese Disposition sehen wir bei Sloterdijks Kritik am Werk, wenn
er eine kynische Haltung formuliert, mit der er die Kritische Theorie — oder
vielmehr die »Sophisten« unter den Rezipientinnen der Kritischen Theorie —
unter dem Begrift der zynischen Vernunft der Licherlichkeit preisgibt. Der
Spott der Thrakerin wird als kynische Besserwisserei selbst dogmatisch.

- am 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Was diesem Gestus fehlt, ist die Mafigabe: »Es konnte auch anders sein.«
Genau dieser Modus des Hinterfragens zeichnet fiir Blumenberg die Skep-
sis aus — »die Resistenz der Lebenswelt gegen die theoretische Einstellung —
und umgekehrt« (Wetters/Fuchs 2014, 283). Schon in der antiken Skepsis er-
kennt Blumenberg eine Reaktion auf einen theoretischen Absolutismus, auf
einen iiberhdhten Anspruch der Philosophie (Blumenberg 1988, 317). Blumen-
berg meint dazu: »die Besitzer des Eigentlichen® haben es sich stets leichter
gemacht, die anderen zu verspotten, die mit anderen Augen sehen wollten«
(Blumenberg 1987b, 30). Odo Marquard hat diesen Gedanken Blumenbergs
aufgegriffen: »Die Skeptiker sind also nicht die, die prinzipiell nichts wis-
sen; sie wissen nur nichts Prinzipielles: die Skepsis ist nicht die Apotheose
der Ratlosigkeit, sondern nur Abschied vom Prinzipiellen« (Marquard 1981, 17,
Hervorhebung im Original). Fiir Marquard verwandelt das absolute Prinzip
der kritischen Theorie, »das stets Gewissen ist, das die Wirklichkeit haben
soll« (ebd., Hervorhebung im Original), die faktische Wirklichkeit ins Kontin-
gente, ins Rechtfertigungsbediirftige durch eine Tribunalisierung eben dieser
Wirklichkeit.

Den »Besitzern des Eigentlichen« hilt Blumenberg die anthropologische
Praxis der Rhetorik entgegen: Rhetorik ist der Inbegriff der Verzogerung,
das institutionalisierte Zaudern angesichts der Vorldufigkeit unserer (theo-
retischen) Erkenntnis und empirischen Evidenzen — »eine Technik, sich im
Provisorium vor allen definitiven Wahrheiten und Moralen zu arrangieren«
(Blumenberg [1971] 1981, 110). Fiir Blumenberg ist sie — gegen alle beschleu-
nigten Wahrheitsanspriiche — »das verniinftige Arrangement mit der Vorliu-
figkeit der Vernunft« (ebd., 130). Erinnern wir uns: Fiir Platon sind es die
rhetorischen Kiinste der Sophisten, gegen die er den Wahrheitsanspruch sei-
ner Philosophie formuliert und seinen platonischen Sokrates antreten lisst.
Blumenberg jedoch zihlt die Rhetorik zu einem Syndrom skeptischer Vor-
aussetzungen, solange sie sich selbst nicht als Mittel der Wahrheit ausgibt
(wie bei der Verurteilung von Sokrates). Sie ist vielmehr das Plidoyer fiir eine
provisorische Moral.

5 Hier spielt Blumenberg auf Heideggers »Jargon der Eigentlichkeit« an — der Begriff
»Jargon der Eigentlichkeit« stammt (in kritischer Absicht gesprochen) von Theodor W.
Adorno (1964).

- am 13.02.2026, 10:55:18.

55


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Was bleibt? Nachdenklichkeit!

Fir Foucault und Sloterdijk bietet der Kynismus eine Kritik an der Erstar-
rung der Gesellschaftskritik und eine Selbstpraktik der Distanzierung, die das
Wahrsprechen ermdglicht — in der Form der Provokation und des (Aus-)La-
chens. Das kynische Hohngel4chter ist jedoch nur eine Form des philosophi-
schen Lachens - ein Hohngelichter, das sich selbst in die Widerspriiche der
Besserwisserei verstrickt. Auch dieses Lachen droht dogmatisch zu werden in
seinem Wahrheitsanspruch, der, dhnlich wie bei der Figur der Idiotin, auf ei-
ne Entbergungsgeste a la Heidegger hinausliuft: Die Kritik und das (Aus-)La-
chen der Kynikerin wie der Idiotin beansprucht ein tieferes Wissen als Grund-
lage, das nur den Weisen vorbehalten ist. Dem habe ich das Lachen der Thra-
kerin und ihre befreiende Heiterkeit gegeniibergestellt. Als Skeptikerin lacht
sie im hermeneutischen Geist. Und so stehe ich dem alltagsweltlichen Lachen
der Thrakerin als Skeptikerin aufgeschlossener gegeniiber als dem Hohnge-
lachter der Kynikerin. Und doch stellt sich dann die Frage: Was bleibt noch
zu tun?

Blumenberg schligt eine Praxis der »Umstindlichkeit« und »prozedu-
ralen Phantasie« (Blumenberg [1971] 1981, 122) vor, eine immerwéihrende
skeptisch-distanzierte Uberpriifung der Vorannahmen, Bilder und Begriffe
(vgl. Reichel 2015, 217). Das Lachen der Skeptikerin ist ein »Lachen-mit«,
kein »Lachen-iiber«. Es ist ein genauer riumlicher Blick »auf Augenhdhe,
[...] nicht vertikal von oben, sondern horizontal iiber die Schultern« (Kéhne
1999, 413 und 416). Nach Marquard (1958, 54) kénnte man dies einen »interi-
mistischen« Skeptizismus nennen, der die Welt nicht an sich in Frage stellt,
aber vorschnelle Festlegungen ihrer Interpretation: »Das skeptische Ich ist
vor allem Zogern« (Marquard 1973, 152). Blumenberg bringt diese Haltung
im Begrift der Nachdenklichkeit auf den Punkt: »Nachdenklichkeit heifit: es
bleibt nicht alles so selbstverstindlich, wie es war. Das ist alles« (Blumenberg
1981, 61). Nachdenklichkeit erzeugt einen Moment der Verzogerung oder,
wie es Joseph Vogl nennt, des Zauderns: »Das Zaudern ersucht um Revisi-
on. [..] das bedeutet eine Kritik, die ihre eigene Generalisierungstendenz
unterbricht« (Vogl 2008, 109 und 115). Das Zaudern bringt »Techniken der
Umstindlichkeit« (Bolz 1999, 183) hervor, die Nachdenklichkeit erméglichen.

Ich pliddiere aus diesem Grund fiir einen Denkstil des interimistischen
Skeptizismus innerhalb der Geographie — als Gegengift zu schnellen politi-
schen oder theoretischen Positionierungen, zur heideggerianischen »Entber-
gungsgeste« der Besserwisserei, zur kynischen (oder zynischen) Selbstiiber-

- am 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

hebung. Dieser Denkstil einer skeptizistischen Geographie griindet auf der
Einsicht der Begrenztheit der menschlichen Wahrnehmungsfihigkeit (Han-
nah 1999, 21ff.) und kann - im Riickgriff auf Blumenbergs »skeptische Skep-
sis« bzw. Marquards »interimistischen« Skeptizismus — als ein Denkstil der
Umwege als »permanentes Provisorium« (Heidgen et al. 2015) beschrieben
werden. Dieser Blumenberg'sche Denkstil ist experimentell und poietisch;
ein Denkstil, der »am Material arbeitet, [der] sich von ihm inspirieren lisst,
[der] es nicht nur formt, sondern selbst von ihm geformt ist« (Zill 2015, 73).
In der deutschsprachigen Geographie sind Elemente dieses Denkstils u.a.
mit den Begriffen »Aufmerksamkeit« (Hannah 2015), »Beirrung« (Korf/Verne
2016, 367, Verne 2012, 192, nach Gadamer 1960, 252), »Spurenlesen« (Hard
1989) und »Takt« (Zahnen 2011) skizziert worden. Dieser Denkstil erfordert
eine Haltung, die das Kontingente aushilt — durch Hermeneutik, denn »Her-
meneutik ist die fiir Menschen lebensnotwendige Kunst, sich verstehend in
Kontingenzen zurecht zu finden« (Marquard 1981, 20).

Die Entbergungsgeste der Kritik zeigt sich in unterschiedlichen Tonlagen.
Im nun folgenden Kapitel werde ich eine andere kritische Tonlage freilegen,
die »im Dunkeln« operiert und dadurch die Entbergungsgeste theologisch
»fundiert«: die gnostische. Der Gnostiker (auch hier behalte ich die mannliche
Form bei, da es sich bei den behandelten Denkern nur um Minner handelt)
lacht nicht, wie die Zynikerin, um die Anderen blof3zustellen, sondern ver-
harrt im Schweigen seines esoterischen, nur einem eingeweihten »innerenc
Personenkreis zuginglichen Wissens. Der Gnostiker teilt mit der Idiotin den
»stoischen Trotz« und die »Leidenschaft der Passivitit«. Den Gnostizismus
grundiert jedoch eine antimodernistische, antiaufklirerische und antijudais-
tische bis antisemitische Haltung, wie er zum Beispiel bei Martin Heidegger
oder Carl Schmitt zu finden ist. Die gnostische Pointe eines Arkanums (Ge-
heimwissens) mit ihrer reaktioniren Tonlage bleibt vielen »linke[n] Lektiiren
rechten Denkens« (Bolz [1992] 2014, 108) jedoch verborgen, was sich in der
Rezeption Heideggers und Schmitts in der kritischen Geographie zeigt.

- am 13.02.2026, 10:55:18.

57


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m 13.02.2026, 10:55:18.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

