Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

an gesellschaftliche Debatten (1.1.3.) sprechen dafiir, Adorno und Foucault zueinander in
Beziehung zu setzen. Wie diese Bezugnahme sinnvoll vorgenommen werden kann und
welche Aktualisierungspotentiale iiber die Differenzen zwischen zentralen Begriffen der
beiden Autoren ausgemacht werden konnen, reflektiert der zweite Teil des Kapitels. In
Unterkapitel 1.2. wird die Methodik des >Kraftfelds< ausgefithrt und im darauffolgenden
(1.3) erldutert, wie zwei Sichtachsen die Kraftfelder durchziehen: die Historizitit (1.3.1.)
und das Theorie-Praxis-Verhiltnis (1.3.2.). Dabei bezieht sich die Methodik sowohl auf
Motive Adornos und Foucaults wie auch auf Argumente der Sekundirliteratur.

1.1.  Ausgangspunkte: Warum Adorno und Foucault?

Drei Ausgangspunkte bieten gute Griinde dafiir, dass eine fruchtbare Aktualisierung
der kritischen Theorie moglich ist, indem die unterschiedlichen Positionen Adornos
und Foucaults miteinander in Beziehung gesetzt werden. Erstens sind dies immanente
Ausgangspunkte in ihren Arbeiten, zweitens interne Ausgangspunkte in der sozialwis-
senschaftlichen Sekundirliteratur und drittens externe Ausgangspunkte in zeitgends-
sischen Debatten. Diese Basis erlaubt es, den methodischen Zugriff iiber Kraftfelder
als einen neuen Ansatz zu entwickeln, der durch die Differenzen der Begriffe Adornos
und Foucaults hindurch Aktualisierungspotentiale offenlegt. Bestehende Unterschiede
sind daher weder zu nivellieren noch zu iiberhéhen. Vielmehr werden im Verlauf der
Studie eine Reihe sachlicher Beziehungen zwischen den Positionen herausgearbeitet,
die auf gemeinsame Problemlagen verweisen. Daher geht es bei der Betrachtung der
werkimmanenten Ausgangspunkte in einem ersten Schritt (1.1.1.) nicht um einen blof3
philosophiegeschichtlichen Vergleich oder eine intellectual history, sondern um eine so-
zialphilosophische Systematik, der die Fragestellung nach der Zugehorigkeit zur kritischen
Theorie und ihrer Fortsetzung entspricht. Diese Perspektive wird im darauffolgenden
zweiten Schritt (1.1.2.) anhand interner sozialwissenschaftlicher Debatten weiter ent-
faltet. Dafiir wird die Entwicklung der relevanten Sekundarliteratur skizziert, die zeigt,
wie sich das Forschungsfeld strukturiert, das eine Tendenz zur Anniherung der Ansitze
Adornos und Foucaults aufweist. In einem dritten Schritt (1.1.3.) wird schlaglichtar-
tig die externe Relevanz der theoretischen Auseinandersetzungen fiir zeitgendssische
gesellschaftliche Debatten beleuchtet. AbschlieRend (1.1.4.) findet sich eine kurze Be-
trachtung der Grenzen der vorliegenden Arbeit und der damit verbundenen Aussichten
auf weitere Forschungsfelder.

1.1.1.  Entwicklung einer sozialphilosophischen Systematik aus den Schriften
Adornos und Foucaults

Die Frage, inwiefern Adorno und Foucault als Teil einer Tradition der kritischen Theorie der Ge-

sellschaft verstanden werden konnen, verdient Erérterung. Zunichst ist die Perspektive der
Fragestellung zu prazisieren. Denn iiber die Antwort ist nicht ex cathedra zu entschei-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

den, sondern durch das Abwigen von sachlichen' Griinden. Weder haben Autorititen
dasletzte Wort noch kdonnte fiir die Entscheidung ein Katalog von Merkmalen zurate ge-
zogen werden. Einzig die Beziehung der theoretischen Ansitze auf die gesellschaftliche
Wirklichkeit bietet einen befriedigenden Ansatz. Die Annahme lautet daher, dass jede
theoretisch-reflexive Haltung der Kritik sich in der Auseinandersetzung mit konkreten
Problemen bewihren muss.

Nach sachlichen Beziehungen wird aus einer bestimmten Perspektive gefragt. Dabei
steht nicht der philosophiehistorische oder ideengeschichtliche Vergleich der Ansitze
Adornos und Foucaults im Vordergrund dieser Arbeit, sondern die Systematik ihrer Ansit-
ze hinsichtlich der Sozialphilosophie. Im Fokus stehen Adornos und Foucaults jeweilige Pro-
blematisierungen gesellschaftlicher Verhiltnisse. Gemeinsame theoretische Probleme stellen
dhnliche Fragen, welche sie zu unterschiedlichen Antworten fithren. Daher strukturiert
sich der systematische Zugriff auf beide Denker und die Art, sie zueinander ins Verhilt-
nis zu setzen, auf andere Weise als bei einem Vergleich. Zunichst werden vor dem Hinter-
grund von Gemeinsamkeiten ihre Differenzen offengelegt, um anschliefSend durch die Differenzen
hindurch zu systematischen Evkenntnissen iiber sozialphilosophische Probleme und Begriffe zu ge-
langen.

Das bedeutet, dass Adornos und Foucaults Werke nicht in jeder Hinsicht mitein-
ander in Beziehung gesetzt werden. Vorrangige Gegenstinde bilden ihre sozialphilo-
sophischen Uberlegungen. Bewusst werden Literaturtheorie, Asthetik und im engeren
Sinn philosophiegeschichtliche Auseinandersetzungen, etwa mit Kant, beiseitegelas-
sen, wenngleich einzelne Argumente Erwihnung finden, wo es systematisch geboten
ist. Dieser Fokus erkldrt die Auswahl der drei Kraftfelder: Macht-Gewalt, 1deologie-Wissen und
Identitit-Subjektivierung.”> Nicht zufillig bilden diese Begriffe auch die markantesten
Ankniipfungspunkte fiir soziale Bewegungen und gesellschaftliche Debatten in der
Gegenwart. In den ausgewdhlten Problembereichen vermischen sich akademische
und aktivistische Interessen und machen eine fundierte Auseinandersetzung mit den
Ansitzen Adornos und Foucaults daher besonders notwendig und fruchtbar.

Die sozialphilosophisch-systematische Untersuchung nimmt ihren immanenten
Ausgang bei der Feststellung Foucaults, seine Frage nach den Machtwirkungen der Auf-
klarung bringe ihn »in eine Position der Briiderlichkeit gegeniiber der Frankfurter Schule«

1 Die »Methode«solle »nach der Sache sich richten«, so Adorno (Adorno 1968: EiS: 144). Unter Sache
bzw. sachlich ist nicht Niichternheit zu verstehen, sondern ein Problem, das sich stellt. In diesem
Sinne hat Adorno gegen die vorgebliche Sachlichkeit der instrumentellen Vernunft eingewandt,
die »Sache [..] geht unter in dem, was sie einem abwirft.« (Adorno 1969: [Subjekt-Objekt]: 161)
Sache kann daher auch Ding bedeuten, in Spannung zu dessen Begriff (vgl. Adorno 1954: [Ideolo-
gienlehre] GS 8: 458;1958: [Essay]: GS11: 20). Oder es steht fiir dasjenige, was problematisiert wird,
wie Foucault es nennt. Das »Gebiet der >Problematisierung« beschreibt die »Ausarbeitung eines
Bereichs von Tatsachen, Praktiken und Denkweisen, die der Politik Probleme zu stellen scheinen.«
(Foucault1984: [342]: 727) Indem Problematisierung »die Bedingungen heraus[arbeitet], unter de-
nen mogliche Antworten gegeben werden kénnen, begreift Foucault sie als »kritische Analysebe-
wegung« (ebd.: 733). Auch bei Adorno stellt die Orientierung an der Sache einen kritischen Impuls
auf die Aufhebung von Leiden dar (vgl. Adorno 1966: ND: GS 6: 156).

2 Auch Einfithrungen zur Sozialphilosophie orientieren sich unter anderem an diesen Problembe-
reichen (vgl. Jaeggi/Celikates 2017).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

(Foucault 1978: Kritik: 25—26; Hervorhebung P.E.). Foucault iibergeht nicht die Differen-
zen der Ansitze, sondern will auf eine »Gemeinschaft im Problem« (Foucault 1983: [330]:
532; Hervorhebung P.E.)* hinweisen, die verschiedene Problematisierungen erlaubt.*
Adorno formuliert diesen Gedanken in dhnlicher Weise, jedoch selbstverstindlich nicht
in Hinblick auf Foucault, den er — nach derzeitigem Forschungsstand — nicht kannte.
Statt in der blofen »Ubernahme von Thesen« erlangen unterschiedliche Philosophien
ihre je historisch spezifische »eigene Wahrheit« durch die »Kritik« aneinander, worin
sich die »Einheit des Problems und der Argumente« als die »produktive Einheit der Ge-
schichte der Philosophie« (Adorno 1962: [Wozu noch Philosophie?]: 15; Hervorhebung
P.E.) zeige, so Adorno. Thm zufolge erweist sich gerade darin der »Zeitkern« verschie-
dener Philosophien (ebd.: 15; Hervorhebung P.E.). Die Historizitit des Denkens, so die
daraus abgeleitete grundlegende Annahme der vorliegenden Arbeit, ist die Vorausset-
zung fiir die Wahrheit unterschiedlicher philosophischer Ansitze, die sie nur in der
kritischen Auseinandersetzung miteinander zeigen.

Foucault gehorte nicht nur zu den Ersten, die eine Gemeinsambkeit seines Denkens
mit dem Adornos ausmachten (siehe dazu 1.1.2.), sondern er reflektierte bereits iiber
ein »merkwiirdiges Problem der Abschottung zwischen zwei Formen des Denkens, die
einander sehr nah waren« (Foucault 1983: [330]: 532; Hervorhebung P.E.). Ein erstes In-
diz liefert er prompt: »Nichts verbirgt eine Gemeinschaft im Problem besser als zwei
ziemlich nah beieinander liegende Weisen, es anzugehen.« (ebd.: 532) Das »merkwiir-
dige Problem« zeigt sich riickblickend einerseits als Nicht-Rezeption (vor allem Adornos
in Frankreich)’ und andererseits als Abgrenzungs-Bediirfnis (besonders gegen Foucault
in Deutschland).

Von Gemeinsambkeiten lisst sich selbstverstindlich nur sprechen, wo auch Unter-
schiede ausgemacht werden. Diese Differenzen stehen im Mittelpunkt dieser philoso-
phischen Untersuchung und werden in den folgenden drei Kapiteln entfaltet. Zunichst
sei an dieser Stelle exemplarisch auf eine weitreichende Differenz verwiesen, die Foucault
selbst bereits in dem Text hervorhebt, worin er die gemeinsame Problematik ausmacht.
Seine Problematisierung der Machtwirkung der Rationalitit unterscheidet sich unter
anderem von der Adornos dadurch, dass fiir Foucault »keine gegebene Rationalititsform
die Vernunft [ist; P.E.].« (ebd.: 543) Adornos Einheitsmodell der Vernunft stellt Foucault
bewusst und kritisch eine Pluralitit von Rationalititsformen gegeniiber (siehe Kapitel
3.3.). Dahinter scheint bereits eine der grundlegenden Differenzen beider Philosophen

3 Zu Foucaults Beziehung zur Frankfurter Schule allgemein siehe u.a. Meyer 2008; Kammler/
Schneider 2008: 207-211.

4 Der Begriff der Problematisierung stammt von Foucault selbst (vgl. u.a. Foucault 1983: [338]:
668—670;1984: [339]: 706; 1984: [342]). Vgl. Lemke 2019: 23; 1997: 355; Schneider 2001a: 305; Revel
2009: 7; Brieler 2019: 524. Bereits 1995 spricht Sigrid Weigel in dhnlicher Weise von »unterschiedli-
chen Antworten auf dhnliche Problemstellungen« zwischen Poststrukturalismus und Frankfurter
Schule (Weigel 1995: 5).

5 Zur Nicht-Rezeption Adornos in Frankreich vgl. Abschnitt Rezeptionen (siehe Kapitel1.1.2.). Zuden
Ubergreifenden Reflexionen Foucaults dariiber, warum in Frankreich und Deutschland zwei Tradi-
tionen der Aufklarung und ihrer Kritik entstanden und (iber Foucaults Herkunft aus der franzési-
schen Epistemologie siehe Kapitel 3.2.1.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

auf: Die Uneinigkeit itber die Rolle der Totalitit oder die Frage >Dialektik oder Nomina-
lismus?« (siehe Kapitel 1.3.2.).

Mit der Feststellung von Gemeinsamkeiten und Differenzen endet die gedankliche
Arbeitjedoch nicht, sie beginnt mit ihr. Im Anschluss an Foucault und Adorno gilt es, hin-
ter die Unterscheidung zuriickzutreten und so durch die Differenzen hindurch Antwor-
ten auf die Fragestellungen zu finden. Es soll gezeigt werden, wie das in seiner »Absicht
[...] voneinander Differierende in seiner Differenz doch wesentlich miteinander zusam-
menhingt.« (Adorno 1960: PuS: 163) Die Erkenntnis der Vermittlung befruchtet die kriti-
sche Erkenntnis. Wie die theoretischen Differenzen mit gesellschaftlichen Umbriichen
und Versuchen des Eingreifens vermittelt sind, sollen die Kraftfelder veranschaulichen.

Kritische Erkenntnis bedeutet also Erkenntnis iiber Erkenntnis und beinhaltet die
anhaltende Aufgabe zur Reflexion der Kritik selbst. Die Kritik bildet das entscheidende
Merkmal der kritischen Theorie, die iiber die Kritische Theorie des Instituts fiir Sozial-
forschung hinausgeht. Sie reduziert sich jedoch nicht auf die blof3e Ablehnung des Be-
stehenden, sondern verlangt nach seiner Analyse. Inwiefern die Begriffe, die Adorno und
Foucault entwickelt haben, sich als kritische Analysen der gegenwirtigen gesellschaftli-
chen Verhiltnisse erweisen konnen, zeigt sich nur im Durchgang durch ihre Konzep-
tion und in der Art, wie diese auf die spezifischen Historizititen reagieren und in den
gesellschaftlichen Auseinandersetzungen agieren. So haben Adorno und Foucault unbe-
streitbar kritische Theorien erarbeitet, so die grundlegende Annahme der vorliegenden
Studie. In welchem Sinn sie jedoch einer gemeinsamen Tradition der kritischen Theorie
zugehoren, kann nur am Ende der Arbeit geklirt werden. Erst dann ist die Frage nach
der Historizitit der Kritik und der kritischen Theorien verstindlich und sind Antwor-
ten iiberhaupt greifbar. Im Durchgang durch die entwickelten Kraftfelder zeigt sich der kritische
Gehalt der jeweiligen Theorien und ihres Einsatzes, der Emanzipation. Wenn also immanente
Kritik, Ideologiekritik oder genealogische Kritik mehr sind als Schlagworter, wird sich
dies nach den Kapiteln, die das Material in Kraftfeldern aufarbeiten, erweisen.

Die Frage nach der Fruchtbarkeit oder Unfruchtbarkeit der Theorien, Begriffe und Ar-
gumente Adornos und Foucaults kann gleichfalls nicht von oben herab und aus der ver-
meintlich sicheren Distanz der Nachgeborenen beantwortet werden. Ob ihre Kritik weiter-
hin sticht oder sie vereinnahmt wurde, zeigt sich erst in der Anwendung der Konzepte auf die aktuelle
gesellschaftliche Wirklichkeit. Doch um zu einer fundierten Einschitzung unserer Histori-
zitit zu gelangen, ist es notig, die geschichtliche Entstehung unserer eigenen Aktualitit
zu beriicksichtigen. Die Anwendbarkeit und damit Fruchtbarkeit der Auseinanderset-
zungen etwa itber Macht, Ideologie oder Subjektivierung verlangt nach der Kenntnis der
Begriffsgeschichte und wie darin Realgeschichte aufgenommen und verarbeitet wurde.

Diese Form der theoretischen Auseinandersetzung ist entschieden entgegengesetzt
zur Frage: Was ist noch aktuell? Was hat dieser oder jener uns zu sagen?® Vielmehr muss
die Aktualitit sich selbst mit Hilfe der theoretischen Reflexionen auf die Spur zu kommen trachten.

6 Ganz in diesem Sinn widerspricht Adorno der Frage >Was hat uns Hegel noch zu sagen?<und kon-
tert mit der Gegenfrage danach, wie sich die Gegenwart in den Augen Hegels ausnehmen wiirde
(vgl. Adorno 1963: Hegel: 13). Auf diese Weise ist eine Erfahrung der eigenen Historizitit zu ma-
chen.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Wenn sich also ein Begriff als unfruchtbar erweisen sollte, dann sollte daraus nicht abge-
leitetwerden, dass dieser Begriff mangelhaft konzipiert, ihm falsche Annahmen zugrun-
de liegen oder er schlichtweg unwahr wire. Stattdessen erlaubt uns diese Feststellung,
eine Perspektive auf unsere Gegenwart einzunehmen. Méglicherweise wurde der Begriff
vereinnahmt oder umgedeutet.” Diese Beobachtungen sollten als Irritationen verstan-
den werden und einen Ausgangspunkt fiir die Befragung unserer Gegenwart bilden. Die
Auseinandersetzungen mit vergangenen Theorien ermdglichen uns, die historische Fall-
héhe zu ermessen, die wir hinter uns haben.

1.1.2.  Forschungsstand

Im Folgenden wird die Geschichte des Forschungsfeldes umrissen. Die teils harten sozi-
alphilosophischen Auseinandersetzungen um Frankfurter Schule und/oder Poststruk-
turalismus, in denen die wechselhaften Bezugnahmen auf Adorno und Foucault ihren
Kontext fanden und finden, bilden den internen Ausgangspunkt der vorliegenden Untersu-
chung. Dabei lisst sich kein Anspruch auf Vollstindigkeit erheben, denn die Forschungs-
literatur sowohl zu Adorno als auch zu Foucault fiillen Regalmeter. Daher konzentriert
sich der Ausschnitt auf den relevanten Teil der Literatur, in dem Adorno und Foucault
aufeinander bezogen werden.

Zunichst skizziert ein kurzer Seitenblick die Rezeptionsgeschichte, um die Debatten
iber die moglichen Verbindungen von Adorno und Foucault besser einzubetten. Wih-
rend Foucault in Deutschland frith Bekanntheit iiber die akademischen Kreise hinaus
erlangte, war Adorno in Frankreich nahezu unbekannt und allenfalls wie in der englisch-
sprachigen Welt fiir seine Asthetik einigen Literaturtheoretiker_innen ein Begriff. Inden
zuriickliegenden Jahren dndert sich dies und ein fruchtbares Forschungsfeld entsteht.
Ein anschlieffender genereller Uberblick iiber die Auseinandersetzungen macht deut-
lich, dass die Debatte Konjunkturen der Abgrenzung und Anniherung folgt. Aufgrund
der zunehmenden und uniibersichtlichen Fiille der Sekundirliteratur ist eine Beschrin-
kung sinnvoll. Im Interesse der Fruchtbarmachung der Differenzen zwischen Adorno
und Foucault dient der Hauptteil dieses Unterkapitels zum Forschungsstand der groben
Darstellung der sozialwissenschaftlichen Debatte in ihren wesentlichen Elementen. Da-
fiir werden vier Stationen herausgestellt, die sowohl exemplarisch fiir die Debatte und
ihre Konjunkturen stehen als auch fiir unterschiedliche Versuche, mit den offenkundi-
gen Differenzen umzugehen. In den 1990er Jahren setzte Thomas Schifer (1995) als Erster
systematisch, wenn auch noch eng umrissen, Foucault in einer Monographie mit Adorno
in Verbindung und betonte dabei die Differenzen zu Foucaults Gunsten. In der anschlie-
Renden Etappe des ersten Jahrzehnts der 2000er bemithte sich Markus Schroer (2001)

7 Foucaults vielfiltige Wandlungen sind sozialwissenschaftliches Allgemeingut. Eines der dahinter
liegenden Motive hingegen ist kaum reflektiert: Der Wille, nicht vereinnahmt zu werden und die
Absage an abgenutzte Begriffe (vgl. v.a. Foucault1976: IVG: 26—27;1976: [192]: 209; 1972: [106]: 384;
1978: [221]: 607). Ulrich Johannes Schneider betont diesen Punkt gleichermafen (vgl. Schneider
2001a: 303). Hier offenbart sich ein vielversprechender Gesichtspunkt fiir das Verstandnis der His-
torizitat auch iber Foucaults Arbeiten hinaus. Zur Taktik, Kritik zu vereinnahmen, indem sie zur
Feedbackschleife erklart und funktional gewendet wird, siehe Ulrich Brockling (2017: 386).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

um eine stirker vermittelnde Sicht auf die beiden Sozialtheoretiker, die bereits die His-
torizitit ihrer Perspektiven einbezieht. Die Reflexion auf Geschichte steht dann in der
darauffolgenden Etappe bei Peggy Breitenstein (2013) im Zentrum ihrer Studie, die mit
einer am konkreten theoretischen Material orientierten systematischen Untersuchung
fiir die vorliegende Arbeit wegweisend war. In der jiingsten Vergangenheit ist besonders
Deborah Cook (2018) in Erscheinung getreten mit einer ersten umfassenden Monogra-
phie, die Adorno und Foucault vielfiltig in Beziehung zueinander setzte, dabei aber Dif-
ferenzen einebnete und die Historizitit der Autoren nahezu ignorierte.

In das umrissene Forschungsfeld schreibt sich die vorliegende Arbeit ein, indem sie
die im Diskurs herausgearbeiteten Differenzen und Gemeinsambkeiten, den Gedanken
der Historizitit und die Einsicht in die notwendige Arbeit am philosophischen Material
aufgreift. Zugleich weist sie auf die ungeniigende historische Vermittlung und die Ten-
denz zur Nivellierung in den bisherigen Arbeiten hin und beabsichtigt mit der Entwick-
lung der Methode des Kraftfeldes, der Komplexitit der Werke Adornos und Foucaults
sowie dem Anliegen, sie zu vermitteln, gerecht zu werden. Somit bereitet die Aufberei-
tung der relevanten Sekundirliteratur den Boden fiir einen fruchtbaren Beitrag zur For-
schung.

Rezeptionen
Aus Griinden des Umfangs muss sich die Darstellung der Rezeption Adornos und Fou-
caults an dieser Stelle auf wesentliche Aspekte wie Ubersetzungen, einflussreiche Tex-
te und riickblickende Einschitzungen beschrinken. Umfangreiche Darstellungen zur
jeweiligen Rezeptionsgeschichte finden sich in den Handbiichern zu Adorno und Fou-
cault (vgl. Klein et al. 2011; Kammler et al. 2008). Da sich das Interesse der vorliegen-
den Studie auf verschiedene Arten richtet, Adorno und Foucault miteinander in Bezie-
hung zu setzen, und diese im grofieren Rahmen einer Debatte iiber das Verhaltnis von
Poststrukturalismus und Kritische Theorie stattfinden, gilt es, den »transatlantischen
Umweg« (Weigel 1995: 4) zu beriicksichtigen. Wie Sigrid Weigel betont, handelt es sich
dabei nicht blof$ um einen Dialog zwischen franzésischen und deutschen Intellektu-
ellen, sondern um ein »Dreiecksverhiltnis« (ebd.) zwischen franzdsischen, deutschen
und angloamerikanischen Diskursen. Aus diesem Grund iiberfliegt diese unvollstindi-
ge Ubersicht nacheinander Frankreich, die USA und abschliefRend die Bundesrepublik.®
Abschliefend wird zusammengetragen, was iiber den Kenntnisstand der beiden Autoren
iibereinander bekannt ist.

Adornowurde in Frankreich kaum rezipiert. Zwar war er auf Einladung Lucien Gold-
manns 1958 und 1965 sowie 1961 durch Vermittlung von Robert Minder zu Vortrigen in
Frankreich, aber seine Werke wurden erst spiter iibersetzt.” Von Miguel Abensour, in

8 Damit missen leider aus Platzgriinden an dieser Stelle die Rezeptionen Adornos und Foucaults
in weiteren Landern aufRen vor bleiben. Besonders die Rezeption Foucaults in Italien ware fiir zu-
kinftige Forschungen interessant, da er dort intensiv in Debatten der Linken eingriff und auch
angegriffen wurde (vgl. u.a. Kammler et al. 2008: 314).

9 So die Darstellung von Michéle Cohen-Halimi (2019). Daniel Defert gibt an, Lefebvre und spater
Jean Baudrillard hatten die Frankfurter Schule nach Frankreich gebracht (vgl. Defert 2015). Jean-
Luc Nancy zufolge hitte Adorno bei bestimmten franzésischen Intellektuellen in den 1960er Jah-
ren Anklang gefunden, er nennt beispielhaft Jean-Frangois Lyotard (vgl. Badiou/Nancy 2017: 73).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

2


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

dessen Reihe »Critique de la politique« beim Verlag Payot seit Mitte der 1970er Jahre zahl-
reiche Ubersetzungen von Adorno erschienen und der in seinem Aufsatz La théorie cri-
tique: une pensée de lexil? (1982) Adorno wiirdigt, ist der Ausspruch itberliefert >Malheureux
comme Adorno en France«< (nach: Cohen-Halimi 2019: 1013). In ihrem Artikel Les lectures
ne restent pas comme elles sont stellt Michéle Cohen-Halimi (2019) die magere Rezeption
Adornos in Frankreich vor und weist auf die langanhaltende Dominanz des Interesses
an seiner Asthetik hin. Erst in den letzten Jahren lisst sich eine umfassendere Rezeption
feststellen. Allerdings stellten bereits zuvor zwei Werke die Frankfurter Schule in ihrer
Breite der interessierten franzésischen Offentlichkeit vor: L'Ecole de Francfort: dialectique de
la particularité (Zima 1974) und La théorie critique de I’Ecole de Francfort (Vincent 1976). Ger-
ard Raulet benennt in seinem Riickblick neben dem Marxismus noch »Exil und Juden-
tum« als »besonders starke Rezeptionsvektoren und -mythen« (Raulet 2018: 52), welche
die franzosische Lektiire der Frankfurter Schule prigten. Fiir die gghemmte Rezeption
der Kritischen Theorie nennt er drei Griinde: den Widerstand der marxistischen Ortho-
doxie, den Vorwurf der Praxisferne und Althussers Einfluss (ebd.: 14-16). Cohen-Halimi
erginzt die anhaltende Wirkung Heideggers in Frankreich als Grund fiir die Nicht-Re-
zeption Adornos (Cohen-Halimi 2019: 1013).

In der englischsprachigen Welt stand die Rezeption Adornos trotz seiner zahlreichen
englischsprachigen Veréffentlichungen u.a. der Studies in Authoritarian Personality (1950),
zunichst ebenfalls im Zeichen seiner dsthetischen Theorie. So etwa bei Marxism and Form
(Jameson 1971) und Marxism and Literary Criticism (Eagleton 1976). Allerdings widmete
Fredric Jameson spiter Adorno eine grofde Studie Late Marxism. Adorno or the persistence
of the dialectic (Jamesson 1990), in welcher er ihn als hervorragenden Gegenwartsdia-
gnostiker beschreibt. Auf das grofie Interesse am Marxismus in den 1960ern und 70ern
reagierte bereits 1976 Perry Anderson mit seinem verbreiteten Uberblickswerk Conside-
rations on Western Marxism. Darin spitzt er zu, die Gesamttendenz der Frankfurter Schule
wire gekennzeichnet von »Methode aus Ohnmacht, Kunst aus Trost, Pessimismus und
Regungslosigkeit« (Anderson 1976:137). In ihrer Breite wurde die Frankfurter Schule dem
englischsprachigen Publikum von Martin Jay 1973 in seinem Standartwerk Dialektische
Phantasie. Die Geschichte der Frankfurter Schule und des Instituts fiir Sozialforschung 1923-1950
vorgestellt. Riickblickend spricht Zwarg in seiner umfangreichen Untersuchung tiber
die Kritische Theorie in Amerika von einem »Nachleben« in den USA, das sowohl der Re-
zeption der »Kritischen Theorie« als auch der »franzésischen Theorie« (Zwarg 2017: 276)
beschieden gewesen sei. Foucaults Rezeption in den englischsprachigen Lindern erfolg-
te also ebenfalls mit Verspitung, dafiir aber mit umso groflerer Wucht. Einladungen zu
Vortrigen und Kolloquien kamen zu Interviews und anderen Interventionen hinzu, mit
denen Foucault selbst einer breiten Rezeption den Boden bereitete. Den Weg bahnten
w.a. Ubersetzungen von Uberwachen und Strafen ins amerikanische Englisch 1977 (vgl.
Kammler et al. 2008: 77) und ein einflussreicher Reader, zu dem er selbst eigene wichtige
Texte beitrug (Dreyfus/Rabinow 1982). Foucault wurde der French Theory zugeschlagen.
Dieses Etikett wurde im Umfeld der US-amerikanischen Kulturwissenschaften geprigt
und war gegen die Dominanz der analytischen Philosophie gerichtet. Weiterhin er-
schienen in den USA auch erste wissenschaftliche Biicher von Nancy Fraser (1989) und
Judith Butler (1990), welche Foucault fiir den Feminismus fruchtbar machten.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

In Deutschland wurden Foucaults Werke nach 1968 in wechselnden Geschwindig-
keiten und Qualititen iibersetzt. Breite Rezeption erfuhren Von der Subversion des Wis-
sens (1974), das dem deutschen Publikum eine Ubersicht iiber den bisherigen Verlauf sei-
nes Werkes bot, sowie die Ubersetzung von Uberwachen und Strafen 1976, bereits ein Jahr
nach Erscheinen der franzosischen Ausgabe. Besondere Bekanntheit erlangte Foucault
allerdings zunichst vor allem in einem studentischen Milieu und der autonomen Szene
dank einiger Merve-Biicher. Auch deshalb lud man ihn 6fter ein, etwa 1978 zum tunix-
Kongress nach Berlin (vgl. Felsch 2015: 136-148; Anonymus 1995: 55). Hingegen war die
deutsche akademische Rezeption Foucaults zunichst weniger freundlich, was auch mit
der starken Prigung durch die Frankfurter Schule zusammenhing. Hiufig findet sich in
der Forschung die Beschreibung zweier Phasen der Foucault-Rezeption. Nachdem zu-
erst die Kritik an Foucault dominierte, die wesentlich in den 1980er Jahren stattfand und
von Manfred Frank (1983), Jiirgen Habermas (1985) und Axel Honneth (1985) prominent
getragen wurde, schlug das Pendel um und es folgte eine Phase der Verteidigung, die
Karsten Schubert auf die »spate[n] 9oer[] und 2000er Jahren« datiert und fiir »unabge-
schlossen«hilt (Schubert 2019: 50). Deren Protagonisten, darunter Thomas Lembke (1997),
Ulrich Brockling (2007) und Martin Saar (2007), wollten Foucault als »kohidrenten Sozial-
philosophen« verstanden wissen (Schubert 2019: 51). In erheblichem Mafe hingt die mit
dieser Umkehr einhergehende erneute Foucault-Konjunktur mit der Veréffentlichung
der Vorlesungen zur Gouvernementalitit 2004 und der Ubersetzung der gesammelten
kleineren Schriften 2005 zusammen (vgl. Meyer 2008: 88). Dieser kompakte Uberblick
iiber die Rezeptionsgeschichte wird im Folgenden weiter ausgefithrt.

Zunichst kann noch auf die gegenseitige Kenntnis Adornos und Foucaults vonein-
ander geblickt werden. Es ist wenig wahrscheinlich, dass Adorno von Foucault erfah-
ren hatte. Belege dafiir sind derzeit nicht bekannt. Jedoch plante er vor seinem Tod 1969
ein Seminar iiber den franzésischen Strukturalismus, zu dem Foucault damals gerech-
net wurde (vgl. Adorno: Vorlesung 1968: 175). Vielleicht hatte Adorno also doch Kenntnis
von einem Theoretiker, der bis dahin eher als Epistemologe in Erscheinung getreten war.
Natiirlich handelt es sich um reine Spekulation, was Adorno wohl zum Gegenstand des
Seminars gemacht hitte und wie er die Arbeiten Foucaults bewertet haben wiirde. Um-
gekehrt ist unklar, was Foucault von Adorno wusste. 1974 erschien die franzésische Uber-
setzung der Dialektik der Aufklirung Adornos und Horkheimers. Wihrend der Entstehung
von Uberwachen und Strafen vor 1975, so erinnert sich Foucaults Biograph Didier Eribon
laut Katrin Meyer, habe dieser »die Texte Horkheimers und Adornos [...] sverschlungen«
(Meyer 2008: 89). James Miller berichtet, dass Foucault 1976 Jays Studie iiber die Ent-
stehung der Frankfurter Schule gelesen und spiter Habermas gegeniiber seine Bewun-
derung fiir die Dialektik der Aufklirung gedufiert habe (Miller 1993: 690). Es bleibt ritsel-
haft, warum Foucault erst eine Ubersetzung oder eine Einfithrung gebraucht haben soll-
te. SchlieRlich war er des Deutschen michtig, hatte sogar 1961 eine eigene Ubersetzung
von Immanuel Kants Anthropologie vorgelegt (vgl. Foucault 1964: [19]). Uberdies leitete
er 1959 in Hamburg das dortige Institut Frangais, als Adorno bereits ein einflussreicher
Intellektueller der Bundesrepublik war. In dieser Zeit lernte Foucault auch seinen spi-
teren Lebensgefihrten Daniel Defert kennen, der als verlisslicher Zeuge gelten kann. In
einem Interview antwortete Defert auf die Frage, wie die Aussage Foucaults zu bewer-
ten sei, er hitte sich Einiges zu schreiben sparen konnen, wire er frither auf die Texte

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

23


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

der Frankfurter Schule gestof3en, knapp und erniichternd: »Ich denke, er hat es aus Hof-
lichkeit gesagt.« (Defert 2015) Fest steht, dass Foucault in seinen Verdffentlichungen nur
ein einziges Mal direkt Autoren der Frankfurter Schule zitierte, dies waren nicht Adorno
oder Horkheimer, sondern Otto Kirchheimer und Georg Rusche mit ihrer Studie iiber
das Gefingnis.’® Insgesamt erscheint also unsicher, was Adorno und Foucault vonein-
ander wussten und wie sie die Positionen des anderen bewertet haben beziehungsweise
bewertet hitten. Ohnehin bleibt fiir die vorgeschlagene systematische Perspektive auf
sozialphilosophische Probleme nur der Weg iiber die Schriften beider Autoren und die
eigenstindige Reflexion am Material. Dajedoch ein naiver Zugang zu ihren Werken auf-
grund von Bergen an Sekundirliteratur nicht linger offensteht, muss zunichst der For-
schungsstand rasch durchquert werden.

Konjunkturen von Abgrenzung und Annédherung

Das Forschungsfeld, in welchem Adorno und Foucault miteinander in Beziehung gesetzt
werden, hat sich erstlangsam aus den verbissenen Kimpfen zwischen verschiedenen La-
gern heraus entwickelt. Zunichst verblieben die Sozialwissenschaftler_innen und Philo-
soph_innen hiufig auf dem Standpunkt ihrer angestammten Theorietradition. Beson-
dersin Deutschland erfolgte daher eine meist starre Gegentiberstellung der Arbeiten der
Frankfurter Schule, darunter besonders Adornos, mit dem nach und nach veréffentlich-
ten Werk Foucaults. Vor allem in den 1980er Jahren und zum Teil noch bis heute wird pau-
schal eine Unvereinbarkeit behauptet, die meist mit uniiberbriickbaren Schulstreitigkei-
ten zwischen Kritischer Theorie und Poststrukturalismus begriindet wurde. Diese Tex-
te dienen wohl mehr der Selbstvergewisserung als einer fundierten Auseinandersetzung
tiber sozialphilosophische Probleme der Gesellschaftstheorie. Erst seit den 1990er Jahren
lasst man diese Schulperspektive nach und nach hinter sich und verfolgt systematische
Erkenntnisinteressen, in die sich die vorliegende Arbeit einschreibt. Differenzen und
Gemeinsamkeiten in den Ansitzen von Adorno und Foucault werden nicht nur wie zuvor
benannt, sondern nun auch auf ihre gesellschaftlichen Ursachen und historischen Hin-
tergriinde hin untersucht. Entsprechend findet sich, wie oben angedeutet, in der For-
schungsliteratur die Beschreibung der Abldsung einer Phase der Abgrenzung durch eine
der Anniherung (vgl. Schubert 2019: 193). Stephan Adolphs zufolge ist »Foucaults Werk«
iiber den Umweg iiber die angloamerikanischen Diskurse auch in Deutschland zugin-
giger geworden, was »erfreulicherweise zur Auflosung der Blockade zwischen Foucault-
schem Denken und kritischer Theorie im deutschen Raum gefiihrt hat.« (Adolphs 2015:
193) Dieses Zweiphasen-Modell von Abgrenzung und Anniherung eréffnet zwar einen
schnellen Zugriff, wird aber bei niherer Betrachtung nicht allen Stimmen und Entwick-
lungen gerecht. Einerseits sprachen sich schon frith Einzelne fiir einen fruchtbaren Ver-
gleich aus, sogar unter den schirfsten Kritikern Foucaults. Andererseits bleibt die allge-
meine Tendenz zur Verséhnung der Ansitze Adornos und Foucaults nicht ohne Fallstri-
cke, besonders hinsichtlich der Einebnung von Differenzen.

10  Siehe hierzu ausfiihrlich Jan Rehmanns Untersuchung (iber Deleuze und Foucault, worin er Fou-
caultvorwirft, Rusche und Kirchheimer nicht vollstindig rezipiert, in Teilen sogar plagiiert und um
zentrale Punkte gebracht zu haben (Rehmann 2004a: 141-150).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Um bei aller gebotenen Kiirze der Darstellung den Differenzierungen des For-
schungsfeldes gerecht zu werden, werfen die folgenden Unterkapitel einige Schlag-
lichter auf relevante Texte der Sekundirliteratur und greifen exemplarisch vier davon
heraus. Dabei zeigen sich in den zeitlichen Konjunkturen einige Entwicklungslinien.
Diese verdichten sich in einigen Biichern und Artikeln, an denen sich die Auswahl ori-
entiert. Sie stehen fur neue Richtungen der Theoriedebatten: die erste deutschsprachige
Monographie, welche die selbstvergewissernde Lagermentalitit verlisst; die erste Stu-
die, welche die Historizitit Adornos und Foucaults beriicksichtigt; die erste detaillierte
Untersuchung am Material; schlieRlich der erste systematische Vergleich. Dabei bleiben
notwendig Liicken und Leerstellen bestehen. Aber der kurze Uberblick zeichnet die
wesentlichen Linien der Debatten nach und benennt wichtige Punkte, an die im Verlauf
der Arbeit angekniipft wird.

Bereits vor den hier skizzierten intensiven Auseinandersetzungen spielte sich eine
vorwiegend deutsche Vorgeschichte ab, die in Kiirze umrissen werden soll. Vor 1980 setz-
ten zwei Texte den Ton fiir die intellektuelle Auseinandersetzung mit Foucault in der
Bundesrepublik. Martin Puder lasst in Der Bise Blick des Michel Foucault grofie Sympathien
fiir den aufstrebenden Foucault erkennen und weist das deutsche Publikum sogleich auf
Parallelen zwischen diesem und Adorno hin u.a. in der Kritik am Humanismus (vgl. Pu-
der 1972: 316; siehe Kapitel 4). Er verdeutlicht sogar Foucaults Gedankenginge durch Zi-
tate Adornos (vgl. ebd.: 323). Wihrend dieser Stimme wenig Gehor geschenkt wird, hal-
ten sich Viele an die scharfe Kritik von Jean Améry, der in Foucault einen »gefihrliche[n]
Gegenaufklirer« erkennt, weil er den Tod des Menschen beschwore (Améry 1978; vgl. He-
wera 2011: 78—79).

In den 1980er Jahren kommt es zu einer Vielzahl von Auseinandersetzungen von
namenhaften deutschen Sozialphilosophen mit Foucault. Wihrend die Mehrzahl mit
Améry gegen Foucault Front macht, verfahren Einzelne durchaus wohlwollend. Albrecht
Wellmer zufolge stellen sich Adorno und Foucault in Bezug auf die Kritik der instru-
mentellen Vernunft ein »analoge[s] Problem« (Wellmer 1985: 76). Uber die soziale und
historische Bedingtheit des Subjekts vertreten beide, seiner Meinung nach, ihnliche
Thesen (vgl. ebd.: 74). Weit mehr Beachtung findet jedoch Habermas, der Foucault einer
schneidenden Kritik unterzieht. Zwar erkennt der Schiiler Adornos zwischen diesem
und jenem gewisse Gemeinsamkeiten hinsichtlich der radikalen Vernunftkritik und
eine »Absicht« Foucaults, welche »in die Richtung einer Negativen Dialektik [...] weist«
(Habermas 1985:282). Doch Adornos Hoffnung auf Verséhnung unterscheide ihn grund-
sitzlich von Foucault (ebd.f: 283). Zwei Punkte kritisiert Habermas im Wesentlichen
an Foucault: dass dieser »seine eigene genealogische Geschichtsschreibung nicht genea-
logisch denkt« und die »Herkunft seines transzendental-historischen Machtbegriffs
unkenntlich macht.« (ebd.: 316; Hervorhebung im Original) Aus dem hermeneutischen
Zirkel und transzendentalen Macht-Begriff sowie dem »gliickliche[n] Positivismus«
(ebd.: 292) Foucaults ergiben sich drei Probleme: ein »unfreiwillige[r] Prisentismus«,
ein »unvermeidliche[r] Relativismus« und die »willkiirliche Parteilichkeit einer Kritik,
die ihre normativen Grundlagen nicht ausweisen kann.« (Habermas 1985: 325) Ferner
kritisiert Habermas Foucaults Nihe zu Heidegger und dem Strukturalismus (ebd.: 313).
Damit sind die Pflocke eingeschlagen, welche die Grenzen der philosophischen Lager
markieren. Habermas’ Kritikpunkte bestimmen die deutsche Sicht auf Foucault fir

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

25


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Jahre, besonders die Perspektive derer, welche sich auf die Frankfurter Schule berufen.
Nicht alle Vorwiirfe von Habermas lassen sich so leicht aus dem Weg riumen wie seine
offenkundige Fehleinschitzung, Foucault sei ein Jungkonservativer (vgl. Adolphs 2015:
193). Jedoch handelt es sich im Grunde um eine etwas einseitige Debatte zwischen
Habermas und Foucault”, bei der einem der Kontrahenten durch frithen Tod das Wort
entzogen wird. Ausdriicklich dem Verhiltnis von Adorno und Foucault widmet sich
Honneth in seiner 1985 eingereichten Dissertation und anschliefienden Texten. Er
erkennt in beiden Ansitzen zwei Formen einer Kritik der Moderne, die er streng von-
einander abgrenzt. Zwar bescheinigt er Foucault, das Soziale wieder zu seinem Recht
kommen zu lassen, nachdem Adorno es geschichtsphilosophisch aufgelést habe (vgl.
Honneth 1986: 85-86; 120), doch folgt er grundsitzlich Habermas’ Kritik an Foucault.
Denn wo Adorno zur »Verséhnung« des entfremdeten Menschen aufriefe, ginge es Fou-
cault um dessen sprachanalytische Dekonstruktion und eine Attacke auf die moderne
»Idee der menschlichen Subjektivitit iiberhaupt.« (Honneth 1988: 140) Foucault falle
hinter die von Adorno erreichten Emanzipationsvorstellungen zuriick, beziehe sich auf
kompromittierte Positionen und verstricke sich tiberdies in Widerspriiche. Diese Kritik
reiht sich ein in den wiederkehrenden Vorwurf deutscher Sozialwissenschaftler_innen
gegen ihre erfolgreichen franzosischen Kolleg_innen, ihre Theorien seien inkohirent,
verspielt und mehr Dichtung als Wissenschalft.

Etappe 1: Die 1990er: Schafer verlasst die Lager

In den 1990er Jahren mehren sich Stimmen, die die Lagerbildung aufbrechen wollen.
Diese Impulse kommen hiufig aus den angloamerikanischen Diskursen. Gegen solche
Versuche, Parallelen zwischen der Herrschaftskritik Foucaults und derjenigen der Kriti-
schen Theorie zu ziehen, wendet zwar Jameson ein, dass der Begrift der Naturgeschichte
bei Adorno jeden Anschein tiefergehender Ahnlichkeiten unméglich mache (vgl. Jame-
son 1990: 9-10). Allerdings entdeckt Terry Eagleton, dem Jameson sein Buch widmet,
bereits auf anderem Gebiet Gemeinsamkeiten zwischen Frankfurter Schule und French
Theory. Adorno nehme im Ideologiebegriff und anderen Feldern sogar den »Poststruk-
turalismus vorweg« (Eagleton 1991:148). Deutlich detaillierter argumentiert Thomas Mc-
Carthy, der in einem Artikel erklirt, die Herkunft Foucaults von Friedrich Nietzsche und
das hegel-marxistische Erbe Adornos und Horkheimers fiihrten zu »competing claims
to the very same areas.« (McCarthy 1990: 441) Nach Aufzihlung der Unterschiede gelangt
McCarthy allerdings zu der Einschitzung: »the strengths of genealogy are better viewed
as complementary to those of classical critical theory« (ebd.: 464). In seinem ein Jahr spi-
ter verdffentlichten Buch fithrt er seine These weiter aus, wonach Foucaults theoretischer
Ansatz, entgegen dessen anderslautender Positionierung, nicht als Ersatz (vgl. McCar-
thy 1991: 84), sondern als Ergidnzung zur klassischen Kritischen Theorie zu begreifen wi-
re (ebd.: 115). Zwar zeigen sich bei McCarthy schon Versuche, die Differenzen und Ge-
meinsamkeiten (vgl. ebd.: 65-72) zwischen Adorno und Foucault zu verschrinken, doch
werden sie mehr aufgezihlt als miteinander vermittelt. So verfihrt auch Cook, die eben-
falls Anfang der 1990er vier Differenzen aufzahlt und Foucault dem westlichen Marxis-
mus zuschreibt (vgl. Cook 1993: 138; siehe unten ausfiihrlicher). In seiner umstrittenen

11 Zur Habermas-Foucault-Debatte siehe Raulet 2018; Allen 2009 und Cusset/Haber 2006.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Biographie Foucaults geht Miller am Rande auch auf dessen Verhiltnis zur Frankfur-
ter Schule ein. Wihrend Foucault gleich erkannt habe, »dass Horkheimer und Adorno in
mancher Hinsicht verwandte Geister waren« (Miller 1993: 491), habe er mit deren Schiiler
Habermas gefremdelt. Millers Einschitzung nach untersuchte Foucault »ahnliche Pro-
blemstellungen« wie die iltere Kritische Theorie, »indem er aufgezeigt hatte, wie subtil
gesellschaftliche Mechanismen den Willen abtéten, die Vorstellungskraft einschrinken
und somit den freien Geist eindimmen.« (Ebd.) Auch in Deutschland geht das Abgren-
zungsbediirfnis zuriick. Impulse kommen neben den angloamerikanischen Diskursen
auch aus dem Feminismus, wo beispielsweise Gudrun-Axeli Knapp 1995 bei einem Sei-
tenblick auf Foucault argumentiert, die Differenzen zwischen ilterer Kritischer Theorie
und Foucault kénnten »in Bezugnahme aufeinander produktiv gemacht werden« (Knapp
2012: 157). Die veridnderte Tonlage zeigt auch ein erster Sammelband an, welcher Post-
strukturalismus und Frankfurter Schule miteinander ins Gesprich bringt. Unter dem Ti-
tel Flaschenpost und Postkarte will Weigel die Blockaden zwischen den Lagern aufbrechen,
denn »in der Figur des Gegensatzes zwischen Ideologiekritik und Dekonstruktion« sei
»ein toter Winkel entstandenc, durch den »zahlreiche Verbindungen ausgeblendet wer-
den« (Weigel 1995:3). Zwar betont Weigel die Gemeinsamkeiten der Ansitze, jedoch ohne
deren Unterschiede zu verdecken. Keine direkten »Einfliisse«, sondern »Korresponden-
zen zwischen Kritischer Theorie und Poststrukturalismus« erkennt sie, die nun behut-
sam auf »indirekte, implizite [..] Entsprechungen oder Anschlussstellen« (ebd.: 3) hin
tiiberpriift werden sollten. Wobei dieses »Projekt einer Untersuchung von Korresponden-
zen noch in den Anfingen« (ebd.: 5) stecke, wie sich Weigel deutlich bewusst ist. Im Sam-
melband untersucht Alex Demirovié aus der Perspektive der Geschichte der Philosophie
als Disziplin die Griinde der bis dato hegemonialen »polar[en]« Anordnung Foucaults
und Kritischer Theorie (Demirovi¢ 1995: 91) und Schade empfiehlt eine »durch Foucault
hindurchgehende[] Re-Lektiire z.B. der Dialektik der Aufklirung«, welche deren »Nihe«
(Schade 1995: 118) offenbaren kénne. Damit sind zwei wichtige Motive markiert, die das
Forschungsfeld strukturieren und in den folgenden Jahren weiter ausgebaut werden.
Erstens der Fokus auf die grofien Werke, die bevorzugt herangezogen werden, besonders
die Dialektik der Aufkldrung und Uberwachen und Strafen. Und zweitens die Historisierung
der Ansitze, welche sie in ihren zeitlichen Kontext einordnet und deren Wirkungen in
akademischen Diskursen und dariiber hinaus untersucht. Letzteres zeigt sich in der 1999
verdffentlichten Studie Demiroviés iiber die Frankfurter Schule, in der er mit Hilfe von
Foucaults Begriffsinstrumentarium deren Theorie und Politik mit den Zeitliufen verbin-
det. In Der nonkonformistische Intellektuelle fithrt er eindrucksvoll die Vereinbarkeit beider
Ansitze vor Augen. Die Kritische Theorie habe gezielt »zur Erzeugung eines Problemho-
rizontes und zu einer Sicht der Dinge beigetragen, die die Grundlagen dafiir darstellen,
dass sie mit ihren Begriffen und Wissenspraktiken als angemessene Antwort« (Demiro-
vié 1999: 13) auf die historische Situation der 1950er Jahre begriffen werden konnten.”

12 Demirovi¢ duflert sich anders als in seinen sonstigen hier aufgefiihrten Schriften kaum iiber Fou-
cault selbst. Dessen Thesen und Konzeptionen zur Wahrheitspolitik sind in seinen Augen aber
mehr als blofie Methode, sondern »Erweiterungen]« (Demirovi¢ 1999: 16) in kritisch-emanzipa-
torischer Absicht (vgl. ebd.: 16—19).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

27


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Doch nicht nur die Kritische Theorie und ihre Protagonisten sowie Foucault wurden his-
torisiert, sondern auch die Debatten, in denen um sie, mit ihnen und gegen sie gekampft
wurde, und welche zur Lagerbildung der 1980er Jahre fithrten. In ihnen erkennt Wolf-
gang Effbach die Sehnsucht nach klaren Grenzziehungen, die auf theoretische Ausein-
andersetzungen der 1960er und 1970er Jahre etwa um den Positivismus zuriickprojiziert
werden. Er wendet sich vehement gegen die wiederkehrenden Wiinsche nach Abgren-
zungen und betont stattdessen, dass sich im Riickblick der »Gesamthorizont der Theo-
rieentwicklung einer Epoche« (Ef¥bach 2000: 10) zeige. In dieser ideengeschichtlichen
Perspektive zeigt ERbach die Foucault, Adorno und anderen gemeinsamen Probleme
auf, beispielsweise von Identitit und Alteritit, und wie diese in der Theorie verhandelt
werden. Stirker aus der Tradition der Herrschaftskritik heraus unternimmt die jour fixe
initiative berlin, ein Zusammenschluss von linken Akademiker_innen, Vermittlungsbe-
mithungen zwischen den Lagern in einem zweiten bedeutenden Sammelband. Bereits
im Titel machen sie dieses Ziel deutlich: Kritische Theorie und Poststrukturalismus: theoreti-
sche Lockerungsiibungen. In der »Gesellschaftskritik eines Gille Deleuze und Felix Guatta-
ri, des spiten Michel Foucault, Jacques Derridas und anderer« erkennen sie explizit ge-
gen Habermas, »eine Kritische Theorie der Gesellschaft auf der Hohe der Zeit.« (Bau-
mann1999:5) Damit bringen sie das dringende Erkenntnisinteresse des Forschungsfelds
auf den Punkt: die Aktualisierung der Kritischen Theorie. Zuvor dringten bereits Knapp
(1995: 10) und Wolfgang Fritz Haug (1996: 195) auf eine Kritische Theorie auf der Hohe der Zeit
und nach ihnen werden sich Volker Weif? und Sarah Speck (2007: X) sowie Ulrich Brock-
ling (2017: 390) darauf berufen. Doch bleibt diese Tendenz zur Anniherung von Adorno
und Foucault, beziehungsweise Kritischer Theorie und Poststrukturalismus, nicht ohne
Widerspruch. Gegen den Sammelband polemisiert etwa Gerhard Scheit (2000), der die
unitberwindlichen Gegensitze betont und abermals die Kritische Theorie Adornos zum
MafRstab erhebt, an dem Foucault und andere gemessen werden miissten.

Aus der Fiille an Sekundirliteratur der 1990er Jahre verdient ein Name herausgeho-
ben zu werden. Thomas Schifer bemiiht sich mit einem Aufsatz und seiner spiteren Dis-
sertation erstmals intensiv um eine detaillierte Auseinandersetzung zwischen Positio-
nen Foucaults mit denen Adornos in Deutschland. Dabei greift er zahlreiche genannte
Motive auf und steht selbst fiir die Tendenz einer Anniherung der deutschen akademi-
schen Diskussion iiber den transatlantischen Umweg hin zu Foucault. 1990 wird Schifers
Aufsatz Aufklirung und Kritik. Foucaults Geschichte des Denkens als Alternative zur Dialektik
der Aufklirung veroftentlicht. Darin setzt er systematisch Foucault zu Adorno und Hork-
heimer in Beziehung und vertritt die These, »dass die Aufklirungskritik der Frankfur-
ter Schule vielmehr eine véllig andere Problematik darstellt als Foucaults kritische Ge-
schichte der Denksysteme.« (Schifer 1990: 70) Interessanterweise stirkt Schifer gegen
Habermas und Honneth die Position Foucaults, indem er nicht versucht, die Gemein-
samkeiten mit der Kritischen Theorie darzulegen, sondern die Uberlegenheit der Theo-
rie Foucaults.” Nach seiner Rekonstruktion wiirden Adorno und Horkheimer das »Leid«,

13 Daflr bemiiht sich Schifer auf den zahlreichen angesprochenen Vergleichsebenen die Punkte
herauszuarbeiten, an denen Foucault iiber die Anspriiche auf Kritik und Emanzipation Horkhei-
mers und Adornos hinausgeht. So betont er, dass die »Zurlickweisung von Identitdt« bei Fou-
cault nichtdie »Konnotation eines vollstindigen oder wahrhaftigen Menschseins«wie bei Adorno/

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

welches sie analysieren und skandalisieren, »als dasjenige eines allgemeinen Erfahrungs-
subjekts« (1990: 73; Hervorhebung im Original) auffassen und damit universalisieren. Sie
verkniipften ihr »Interesse an anderen Verhiltnissenc, so schlief3t er, »mit einem sub-
jekt- und geschichtsphilosophischen Denkmodell« (ebd.: 74). Dessen Akzeptanz und ar-
gumentative Kraft ist aber geschwunden und seither hingt die Begriindungslast der be-
freiten Gesellschaft in der Luft. In dieser Situation sieht Schifer in Foucaults konsequen-
ter Abkehr vom Universalismus eine entscheidende Radikalisierung der Kritik gegen-
iber Adorno (ebd.: 81, 83). In seiner Dissertation Reflektierte Vernunft. Michel Foucaults phi-
losophisches Projekt einer antitotalitiren Macht- und Wahrheitskritik (Schifer 1996) geht Schi-
fer stirker ins Detail, nimmt einige Zuspitzungen zuriick, bleibt in der Sache aber ent-
schieden. Zwar erkennt er nun das gemeinsame Problem von Adorno und Foucault im
»Verhaltnis von Rationalitit und Macht, spricht aber weiterhin von einer grundlegen-
den »Differenz im Horizont einer gemeinsamen Thematik« (Schifer 1996: 79). Weiterhin
verfolgt er die Strategie der Stirkung Foucaults, welche die von Habermas, Honneth und
anderen umkehrt. Demzufolge sei Foucault durch Ablehnung des Totalitarismus radika-
ler hinsichtlich seiner Gesellschaftskritik. Gegen McCarthy, Dews und weitere Theore-
tiker_innen, die Gemeinsamkeiten zwischen Adorno/Horkheimer und Foucault erken-
nen, wendet Schifer ein, es handle sich nur um »oberflichengrammatische Ahnlichkeit
der Thesenc, nicht aber um die »Gleichheit ihrer Bedeutungen« (Schifer 1996:188; Hervor-
hebungen im Original). hingegen komme es auf »Unterschiedlichkeit des zeitdiagnosti-
schen Sinns der jeweiligen Aussagen« und »ihren jeweiligen normativen Status« (ebd.)
an. Damit macht Schifer zurecht auf das historische Apriori aufmerksam, demzufol-
ge bei der Bewertung der Thesen ihre Zeitgebundenheit zu betrachten ist (siehe 1.3.1.).
»Im Gegenteil zu Horkheimer/Adornox, erklirt Schifer, »dient die Diagnose Foucaults
nimlich weder zu der Behauptung, moderne Gesellschaften gingen in ihrer disziplina-
rischen Organisation vollig auf, noch wird das System von Disziplinarmichten als eine
gesellschaftliche Verfassung dargestellt, die den Individuen an Leib und Seele Unrecht
tue.« (ebd.: 188) Schifer gesteht also nur Foucault die Erkenntnis zu, dass Gesellschaf-
ten briichig und nicht vollstindig uniform sind, nicht aber Adorno, von welchem dhnli-
che Aussagen belegt sind (siehe Kapitel 1.3.2. und 2.1.). Auch die Feststellung ambivalen-
ter Wirkungen reserviert Schifer unzutreffend ausschlielich fiir Foucault. Damit zeigt
sich schliellich, dass Schifer zwar entscheidende Impulse liefert fiir das Forschungs-
feld, dessen Motive und Dynamiken sich in seinen Texten verdichten, doch verbleibt er
dem Lagerdenken weiterhin verhaftet noch in dem Moment, in dem er es verlisst.

Etappe 2: Die 2000er: Schroer historisiert und kontextualisiert

In den 2000er Jahren verstirkt sich die Tendenz zur Anniherung von Adorno und Fou-
cault. Gleichzeitig setzen sich Ansitze durch, die ihre Thesen im historischen Kontext be-
trachten. Immer hiufiger werden sowohl die Autoren als auch die ihnen zugeordneten

Horkheimer besitze, sondern er»von der prinzipiellen (zwanghaften) Begrenztheitjeglicher, auch
derjenigen menschlichen Identitidtsformen aus[geht], die mit emanzipatorischem Anspruch auf-
treten.« (Schafer 1990: 81) Siehe zu diesem Punkt die Diskussion um den Entfremdungsbegriff in
Kapitel 4.3.2.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

29


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Stromungen als historische Formen der kritischen Gesellschaftstheorie begriffen, wel-
che in Verbindung mit historischen Umwilzungen stehen. Hierfiir wird vereinzelt auch
die Krise des Fordismus herangezogen.

An den gingigen Topos der Kritik der geschichtsphilosophischen Sackgassen bei
Adorno und anderen »postmarxistischen Denker[n] der Frankfurter Schule« (Schneider
2001a: 306) ankniipfend hebt Ulrich Johannes Schneider Foucaults Vorziige hervor.
Wihrend jene »noch laborierten, weil sie historische Werte wie Emanzipation oder
Aufklirung in das Philosophieren ziehen wollten«, habe »Theorie« bei Foucault nicht
linger im »Dienst der Geschichte« gestanden, sondern selbst tiber »ethischen Wert«
(ebd.) verfiigt. Ahnlich wie Schifer erscheint Schneider der Verzicht auf normative
Herleitungen durch Foucault als Minderung der Begriindungslast und nicht wie Ha-
bermas als Inkonsistenz der Kritik. Daniel Loik hebt in seinem ebenfalls 2001 erstmals
veroffentlichten Aufsatz Die Welt wird enger mit jedem Tag. Adorno und Foucault: Philoso-
phieren im universellen Verblendungszusammenhang ihre Gemeinsambkeiten bis zu einem
Punkt hervor, an dem die Unterschiede zu verschwimmen drohen. Zunichst betont
er allerdings einige Differenzen. Wihrend Adorno mit Karl Marx und Georg Wilhelm
Friedrich Hegel die Fetischisierung noch aus einer Ursache, dem Tausch, ableite, ver-
folge Foucault mit Nietzsche eine »gesellschaftstheoretische[] Dezentralisierung« (Loik
2001: 45). Weiterhin habe Adorno an eine Verséhnung von Ding und Begriff jenseits der
fetischisierenden Identifikation festgehalten, wohingegen Foucault dies als unzulis-
sige Essentialisierung abgelehnt habe (ebd.: 46). Doch erliegt Loik anschliefiend dem
Drang, beide einander anzugleichen, und pripariert Gemeinsamkeiten. Einerseits hilt
er zutreffend fest, dass Adorno und Foucault gleichermafien gegen Leid, Gewalt und
Herrschaft eintraten (ebd.: 43), gleicht aber andererseits unzutreffend an, was der Sache
nach verschieden ist. Denn es trifft nicht zu, beide wiirde ein gemeinsames »Streben
nach einem AufSen des Diskurses« verbinden, »das sie in Nichtidentitit und Differenz
erblicken« (ebd.: 48, vgl. 41-43). Diskursanalyse und Dialektik lassen sich nicht derart
handstreichartig verbinden (siehe Kapitel 1.3.2.). Loiks in weiten Teilen iiberzeugende
Argumentation schreibt sich in dieser unzulissigen Zuspitzung in eine Gesamttendenz
ein, welche die Differenzen zwischen Adorno und Foucault nach und nach schleift. In
dhnlicher Weise rechnet Eva Illouz beide einer vermeintlichen Tradition der »reinen
Kritik« (Illouz 2004: 136) zu. Die von ihnen vertretene »traditionelle Kritik« verfolge
»eine Sehnsucht nach Reinheit« und habe die Kultur der Politik »subsumiert«, wodurch
die materialen Analysen der Kultur »verflach[t]« (ebd.: 136) wiirden. Diese Einwinde
iiberzeugen mit Blick auf die Auseinandersetzungen beider Theoretiker mit Literatur
und Musik wenig. Eher scheint die Homogenisierung dem Willen zu entspringen, die
eigene Position als >unreine Kritik« zu profilieren. Diese schliefie zwar wie jene an das
Modell immanenter Kritik an, indem sie von den Zielen und Wiinschen der Akteure
ausgehe und daran die Realisierungschancen messe, lasse dabei aber wesentlich mehr
Raum fiir Ambivalenzen. Wihrend die reine Kritik von gesellschaftlicher Totalitit aus-
gehe und sich auf einen »totalen Standpunkt« (ebd.: 137; Hervorhebung im Original)
stellt, betont Illouz die Unabsehbarkeit von unintendierten Folgen und plidiert fir
diskontinuierliche Modelle der uniiberschaubaren gesellschaftlichen Entwicklung (vgl.
ebd.: 136—-141). Gleichermaflen vereinheitlichend bezieht sich Butler auf Adorno und
Foucault. »Beide Positionen« wiirden »sich berithren« (Butler 2002/2007: 146) in der

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

»Notwendigkeit [...], das Menschliche in seiner Fehlbarkeit zu begreifen«, die mit der
Erkenntnis verbunden sei, dass niemand von sich »vollstindige Rechenschaft geben«
(Butler 2002/2007: 150) koénne. Butler scheint Adorno und Foucault mehr aufihre eigene
These hin zu lesen und dabei bewusst die internen Differenzen zwischen ihnen wie die
externen zu Gunsten ihrer Position zu verwischen. Wesentlich ertragreicher sind die
historischen Vermittlungsversuche, die Andreas Reckwitz und Alex Demirovi¢ in diesen
Jahren verfassen. In Kritische Gesellschafistheorie heute. Zum Verhiltnis von Poststruktura-
lismus und Kritischer Theorie unternimmt Reckwitz eine Rekonstruktion unter Rickgriff
auf gesellschaftliche Transformationen. Aus historischer Perspektive erkennt er zwi-
schen Adorno und Foucault sowohl Briiche als auch Kontinuititen, die es erlauben, von
einer gemeinsamen Tradition zu sprechen. »Es wird im Poststrukturalismus ein Erbe
der Kritischen Theorie verarbeitet und zugleich in eine andere Richtung gewendet«
(Reckwitz 2006: 12). Verbindendes Element sei die radikalisierte Aufklirung, welche
durch den »Gegensatz zur Analyse eines Herrschaftszusammenhangs« sich auf die »Su-
che nach einem Gegenort von Autonomie und Rationalitit« (ebd.: 4) begebe. Reckwitz
fithrt die Theorien Foucaults und Adornos eng, indem er sie als Kritiken des Scheins
begreift (vgl. ebd.: 9). Die Fruchtbarkeit Foucaults beruhe auf einem »instruktiven
kulturwissenschaftlichen Analyseprogramm{], das als Sensorium fungiert, um in der
Kulturgeschichte der Moderne nach zweierlei zu suchen: nach den Momenten, in denen
sich kulturelle Kontingenz schliefdt, und nach jenen, in denen sie sich 6ffnet« (ebd.:
9) Gegeniiber der ilteren Frankfurter Schule habe der Poststrukturalismus die gesell-
schaftliche »Kulturalisierung des Sozialen« theoretisch nachvollzogen, die ihm »eine
historische Kontextualisierung« (ebd.: 10) erméglicht. Reckwitz erkennt darin eine »Re-
lativierung der einschrinkenden Strukturen« (ebd.: 11), welche zuvor materialistisch-
dkonomistisch verkiirzt gedacht worden seien. Dafiir habe sich der Poststrukturalismus
vom Einheitsmodel der Vernunft zugunsten von »spezifische[n] Rationalititsregime[n]«
(ebd.:11) verabschiedet. Doch bestehe eben auch eine Kontinuitit zwischen beiden Theo-
riestrémungen hinsichtlich der Autonomieforderung, welche von Foucault und anderen
»in der transformierten, avantgardeisthetisch beeinflussten Idee des Unkontrollier-
baren« (ebd.: 12) fortgesetzt werde. Gerade in letztem Punkt erkennt Reckwitz einen
»Ankniipfungspunkt [...] zu Adornos Konzept des Nicht-Identischen« (ebd.: 12). Einen
ungemein wichtigen Beitrag zum historischen Verstindnis der Kritischen Theorie leis-
tet Demirovi¢ mit dem Artikel Kritische Gesellschaftstheorie und ihre Bildungsbedingungen
im fordistischen und postfordistischen Kapitalismus (Demirovi¢ 2006). Darin geht er auf die
»Historizitit kritischen Wissens« und seiner »verschiedenen epistemische[n] Formen«
(ebd.: 4) ein. Den Gedanken Foucaults aufgreifend, wonach Kritik auch Partnerin der
Macht sein kann (siehe Kapitel 4.2.3.), formuliert Demirovi¢ die These, dass »in den
Konstitutionsprozess der jeweiligen Phase der kapitalistischen Formation« auch das
»kritische Wissen« (ebd.: 4) eingehe. Dafiir unterscheidet er fiinf Phasen der Theorie-
bildung von den Bauernkriegen itber Marx bis zum Postfordismus. Eindeutig weist
er der Frankfurter Schule die fordistische Gesellschaftsformation zu (ebd.: 10).™* Fou-

14 Aufden Ubergang Fordismus zu Postfordismus als Bezugsrahmen und Modell haben vorher be-
reits Haug (1996: 189) fiir den Marxismus und Lemke (2003: 267) fiir Foucault hingewiesen. Siehe
ausfihrlich Kapitel 1.3.1.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

31


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

cault ordnet er schon der nachfolgenden Phase zu (ebd.: 16). Demirovi¢ verdankt das
Forschungsfeld den interessanten Hinweis auf die Griinde fiir den Niedergang einer
Phase, welche die Aktualisierung der Kritischen Theorie immer wieder erforderlich
macht. Die jeweilige »Krise der epistemischen Form« gehe, so Demirovi¢, oft mit der
»Einsicht in autoritire Traditionslinien im emanzipatorischen Denken« selbst einher
(ebd.: 5). Kritik ist eben auch darin heteronom, dass sie von dem geprigt wird, was sie
angreift. Oft offenbaren sich diese Bindungen an biirgerliche Politikformen, Produk-
tivititsfetische oder hegemoniale Personlichkeitsbilder wie den mannlichen Arbeiter
erst am Ende des Modells. In den 2000ern erscheinen in Deutschland zwei weitere
Sammelbinde, die umfassend Poststrukturalismus und Frankfurter Schule in Bezie-
hung setzen. Unter dem Titel Herrschaftsverhiltnisse und Herrschaftsdiskurs. Essays zur
dekonstruktivistischen Herausforderung kritischer Gesellschaftstheorie (Speck/Weif3 2007) wird
unter anderem erneut auf das Paar Adorno-Foucault geblickt. Jan Weyand und Gerd
Sebald zeichnen darin ein differenziertes Bild, demzufolge Foucault Adornos Kritik
zugleich radikalisiere und relativiere. Beide stellen verschiedene historische Versio-
nen (vgl. Weyand/Sebald 2007: 36) des Bemithens um eine Kritik der Aufklirung und
deren Schattenseiten (vgl. ebd.: 44) dar. Wahrend Adorno dieser Kritik ein abstraktes
Telos zuordne (ebd.: 45), radikalisiere Foucault ihren »Bezugspunkt«, den er mittels
»Subversion in der Gegenwart« (ebd.) verlege. Andererseits sehen Weyand und Sebald
in dem »anarchistische[n] Zug von Foucaults Kritikbegriff« (ebd.: 46) aber auch eine
Relativierung der Positionen Adornos. Foucault erscheine »jede Grenzverschiebung als
legitimer Ausdruck von Kritik.« (ebd.: 46) Aus der Perspektive Adornos greife Foucaults
»Gedanke einer steten Verschiebung der Grenzen« und seine nur implizite Normativitit
»zu kurz«, denn in dessen »Verweis auf die >gezielte Umgestaltung« kénne er nur den
»Umschlag von Kritik in Affirmation« (ebd.: 48) erkennen. Insgesamt zeichnen Weyand
und Sebald also ein ambivalentes Bild des Verhiltnisses von Foucault und Adorno hin-
sichtlich ihres Kritikverstindnisses. Ein zweiter Sammelband von Rainer Winter und
Peter V. Zima erscheint ebenfalls 2007: Kritische Theorie heute (Winter/Zima 2007). Bereits
einer der Herausgeber erscheint skeptischer, was Foucault betrifft. Zwar betrachtet
Winter ihn als »Fortsetzung« der Kritischen Theorie Horkheimers und Adornos, da sie
gemeinsam die Abschaffung des Leidens anstrebten und die Einsicht teilten, »erst eine
entsprechende Lebenspraxis [konne, P.E.] bleibende Verinderungen herbeifithr[en].«
(Winter 2007: 41) Doch schaffe Foucaults archiologische Einklammerung der »Geltung
von philosophischen und wissenschaftlichen Diskursen« zusitzliche Probleme fir die
»Analyse kritischer Theorien, deren Giiltigkeit seit Marx«, so Winter, »auch von ihren
Adressaten abhingt.« (Winter 2007: 29) In seinem Beitrag zum Sammelband formuliert
Roger Behrens dann eine scharfe Kritik am postmodernen Denken, das er als »Postkri-
tische Theorie« (Behrens 2007: 62) bezeichnet und dem er implizit Foucault zuordnet.
Genau entgegengesetzt erklirt Lars Gertenbach auf dem Kongress der Deutschen Ge-
sellschaft fiir Soziologie 2008, die Kritische Theorie und der Poststrukturalismus hitten
im Kulturellen Unbewussten ein »gemeinsames Forschungsinteresse« (Gertenbach 2008)
und schliefft darin ausdriicklich Adorno und Foucault ein. Einen herausragenden Bei-
trag zum Forschungsfeld hat Meyer mit Foucault, die Frankfurter Schule und die Dialektik
der Gouvernementalitit geleistet, einem Artikel, mit dem sie systematisch den »Spuren«
der »Lektiire« (Meyer 2008: 89) der Frankfurter Schule bei Foucault nachspiirt. Thre

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

prononcierte Argumentation bezieht sich besonders auf Foucaults »genealogische«
Texte seit Mitte der 1970er Jahre«, welche den Schriften Adornos und Horkheimers
»nicht nur thematisch in Vielem nahe« stiinden, so dass sie »sich in materialen Analysen
iiberschneiden«, sondern »auch in systematischer Hinsicht« wiirden sie deren »zentrale
These aktualisieren.« (Meyer 2008: 87) Zwar betont Meyer, dass Foucault »entweder von
Horkheimer oder von der Frankfurter Schule« spreche und ihr »keine Stelle bekannt«
sei, »in der Foucault Adorno eigens erwihnt.« (Meyer 2008: 90) Doch bezieht sie sich
in ihrer systemischen Argumentation vorzugsweise auf die Dialektik der Aufklarung, das
Gemeinschaftswerk Adornos und Horkheimers. Die dortige Beschreibung der Selbst-
unterwerfung im Kapitel zur Odyssee weise grofRe Nihe zu Foucaults Rekonstruktion
der biopolitischen Produktion von Disziplinarindividuen auf (vgl. ebd.: 91). Jedoch geht
Meyer iiber diese Feststellung von Nahe hinaus. Ihr zufolge entferne sich Foucault in
den Vorlesungen zur Gouvernementalitit wieder von Adorno und Horkheimer und
aktualisiere die Kritische Gesellschaftstheorie mit Blick auf den homo oeconomicus
und den Neoliberalismus, der auf Verhaltensrevolten der sixties reagiere. Fiir Foucault
bleibe die »widerstindige Individualitit« weiterhin »ambivalent« (ebd.: 94) und nicht
der subjektive Faktor der Revolution. »Die emanzipatorische Kritik des Individuums
erscheint ihm als Motor einer liberalen und neoliberalen Politik, die das Individuum
gerade durch seine >Befreiung« neuen Zwingen aussetzen kann.« (ebd.: 94) Auch wenn
Meyer besonders Adornos ambivalenter Beschreibung der Individuen Unrecht tut,
trifft sie doch einen wesentlichen Punkt. Foucault begreift Kritik und Widerstand nicht
antagonistisch, sondern als Teil von agonistischen Krifteverhiltnissen, deren strate-
gischer Offenheit keine noch so emphatische Vernunft beikommen kann (vgl. ebd.:
99). »Foucaults Gouvernementalititskonzept«, das Meyer auf die »Rationalisierung von
Widerstand« verkiirzt, aktualisiere die kritische Theorie, denn es »verschiebt die Inhalte
und Erméglichungsbedingungen von Gesellschaftskritik.« (ebd.: 97) Die vorliegende
Arbeit verdankt Meyers Text viele Belege, die sie produktiv verbindet und die so zum
Weiterdenken anregen.

In hnlicher Weise fruchtbar erweist sich die umfangreiche Studie Das Individuum
der Gesellschaft Markus Schroers (2001), die hier besonders hervorgehoben wird, weil sie
exemplarisch fiir den verstirke historischen Zugriff steht. Darin unternimmt er einen
diachronen und synchronen Vergleich von in der Soziologie einflussreichen Theorien
der Individualisierung. Dieser Ansatz trigt in besonderer Weise der Historizitit der
Theorien Rechnung, ohne auf Differenzierungen zu verzichten. Im Zentrum seines
diachronen Vergleichs von Adorno und Foucault steht das beiden gemeinsame Pro-
blem des »gefihrdeten Individuums« (Schroer 2001: 38), welches auch Weber teile.
Dabei verweist Schroer iiberzeugend auf Gemeinsamkeiten und Unterschiede sowie
Schwichen und Stirken der beiden Ansitze. Ihre Unterschiede betreffen theoretische
Konzepte wie Repression (vgl. ebd.: 89, 93) und Kulturindustrie (vgl. ebd.: 96) oder die
Notwendigkeit der Selbstbeherrschung (ebd.: 106, 110). Verschieden bewertet hitten die
Autoren auch die befreienden Wirkungen der Individualisierung, die Adorno anerkennt,
wohingegen Foucault die »Individualisierungsstrategie als Disziplinierungsmechanismus zu-
riickzuweis[t]« (ebd.: 131; Hervorhebungen im Original; vgl.: 94, 92; 128). Vor allem aber
hitten Adorno und Foucault grundverschiedene Vorstellungen von Widerstand, denn
Adorno setze der Bedrohung des Individuums ein »starkes Individuume« entgegen, wih-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

33


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

rend Foucault fiir ein »bewegliches Individuum« (ebd.: 135; Hervorhebungen im Original)
stehe (vgl. ebd.: 76; 97; 99; 115; 119; 121; 126; 133-35; siehe Kapitel 4.3.). Demgegeniiber
verweist Schroer auf nur wenige Gemeinsamkeiten, worunter er die Analyse neuer
Zwinge im Gewand vermeintlicher Freiheiten rechnet (vgl. ebd.: 88) und besonders
die theoretische Grundausrichtung, welche auf das Ausmalen positiver Gegenbilder
verzichtet und auf die Negation des Bestehenden ziele (ebd.: 48, 63, 70, 99, 121, 127).
Hinzu kommen nach Schroer eine beiden gemeinsame strategische Textwahl (ebd.:
101) und eine Offenheit fiir den Hedonismus (ebd.: 48, 132). Hingegen sieht Schroer
Adornos diistere Verfallsgeschichte in eine »Sackgasse« (ebd.: 81) laufen, wogegen er
Foucaults Hinwendung zur Asthetik des Selbst und der Selbstsorge als produktive Aus-
wege bewertet (ebd.: 115). Dennoch stellt er fest, dass sowohl Adorno als auch Foucault
im Individuum das Potential fiir Widerstand gegen Herrschaft verorten. Wihrend
bei Foucault gleichzeitig disziplinierende Herrschaft und permissive Macht am Werk
seien und damit das Individuum zugleich unterworfen und frei handle (vgl. ebd.: 117),
erscheine mit der »Staatskapitalismustheorie« (ebd.: 67) der Kritischen Theorie kein
Raum mehr fiir Ambivalenzen dieser Art. »Von der Spontanitit als zentralem Merk-
mal der Identitit bleibt angesichts der steilweise Abschaffung der Konkurrenz« nichts
tibrig.« (ebd.: 60) In einem Artikel fiir das Adorno-Handbuch wenige Jahre spiter wie-
derholt Schroer seine Argumentation. Darin benennt er die »enge Parallele zum Werk
Michel Foucaults« als »negative Individualisierung« (Schroer 2011: 281; Hervorhebung im
Original). Zwar »verbindet sie die eine Frage nach [...] den Flucht- und Widerstands-
moglichkeiten«, doch gehe es dabei Foucault »weniger um revolutionire Umstiirze als
um subversive Taktiken« (ebd.). Insgesamt erkennt Schroers diachroner Zugriff zwar
den »Zeitkern« (ebd.: 65) der Theoriekonzeptionen Adornos und Foucault, analysiert
ihn aber nicht weiter. Dennoch ermoglicht seine Darstellung die Riickschliisse von den
Individualisierungsthesen der Autoren auf gesellschaftliche Verinderungen. Dariiber
hinaus zeigt seine Studie, dass Anniherung nicht zwangsliufig mit der Einebnung von
Unterschieden verbunden sein muss.

Etappe 3: Die erste Halfte der 2010er Jahre: Breitenstein lasst das

Material sprechen

In den Jahren 2010 bis 2015 geht die Anzahl der Bemithungen um eine Auseinanderset-
zung mit Adorno und Foucault zuriick, jedoch nicht ihre Qualitit. Dies zeigen zwei Auf-
sitze. Der eine erscheint im fiinften deutschsprachigen Sammelband »... wenn die Stunde
es zuldsst.«: zur Traditionalitit und Aktualitit kritischer Theorie (Vlk 2012). Der Herausgeber
fordert paradigmatisch, die Kritische Theorie miisse »die Frage nach ihrer eigenen His-
torizitit stellen« (V6lk 2012: 10) und dabei die Erstarrung in Dogmatismus und Marx-
ologie reflektieren. Grundsitzlich ergebe sich ihr, mit Horkheimer gesprochen, das Pro-
blem »vermittels Interesses an der Umwandlung« [...] traditionelle Theorie geworden zu
sein. Deshalb ist sie selbst Gegenstand der Kritik.« (ebd.: 10-11; Hervorhebung im Origi-
nal) Malte Volk zufolge, bilde der Streit um das Erbe ein notwendiges Moment der Ak-
tualisierung Kritischer Theorie. Allerdings sei die Polarisierung entlang von Verrat und
Treue unfruchtbar, da sie von einem einheitlichen Theoriekorpus ausgehen miisse und
daher zum »Problem« fithre, »ein Verhdltnis von Aktualitit und Traditionalitit zu den-
ken« (ebd.: 11; Hervorhebung im Original). Hingegen habe bereits Walter Benjamin die

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Einsicht formuliert, dass im Lichte der Bediirfnisse der Gegenwart »die Vergangenheit
alsverindert«erscheine und »und verindernd auf die Gegenwart wirke[].« (ebd.: 12) Eine
gewisse Zurichtung der vergangenen Formen der Kritischen Theorie ist also unvermeid-
lich, muss aber selbst reflektiert werden. Im Beitrag von Demirovié fiir den Sammelband
gehtes daher auch um die Art der Bezugnahme auf die Geschichte der Kritischen Theorie
und ihre Fortsetzung, wobei er sich gegen das Generationsmodell und fiir inhaltliche Be-
stimmungen ausspricht. Nach der Zugehdorigkeit zur Kritischen Theorie solle nicht von
oben gefragt werden, wie die Polizei nach den Papieren, sondern in Hinblick auf Emanzi-
pation, genauer ob die Theorie die Emanzipationsprozesse stirkt (vgl. Demirovi¢ 2012:
29). Entsprechend bestiinde »das Kriterium, so Demirovi¢, »in den begrifflichen Ver-
hiltnissen der Gesellschaft«, wonach »Begriffe in einem umfassenden Mafie auf die Er-
schlieRung von Machtverhiltnissen, auf deren grundlegende Verinderung und auf die
kritische Reflexion auf die eigene Macht der intellektuellen Praktiken der Vernunft zie-
len.« (Demirovié 2012: 29) Analyse, Transformation und Selbstreflexion sind eben nicht in einem
Katalog oder Kanon fixierbar, sondern dynamische Anforderungen an das Verhiltnis von Theorie
und Praxis. Hiufig werde jedoch die alte Frankfurter Schule zum Standard erklirt, deren
Theorien »geschichtsphilosophisch einen homogenen Raum und eine homogene Zeit der
Entwicklung des Kapitalismus und der marxistischen Theorie nahegelegt« (ebd.: 37-38).
Dies fithre dazu, dass »wichtige Innovationen in der Kritischen Theorie nicht wahrge-
nommen wurden, die eher im Poststrukturalismus Foucaults oder Althussers ihre Fort-
setzung fanden« (ebd.: 38). Diese problematische Entwicklung driicke sich in der Schul-
Metapher aus, die eine Abschottung und Immunisierung der Kritischen Theorie spites-
tens seit den 1970er und 1980er Jahren begiinstige (vgl. ebd.: 39). Scharfe Kritik am da-
mit einhergehenden Generationenmodell bt Demirovi¢ unter anderem deshalb, weil
es ermogliche, Kritische Theorie als Label zu instrumentalisieren und zum Verkauf von
Biichern oder zur Drittmitteleinwerbung zu missbrauchen (vgl. ebd.: 46). Einen Ausweg
aus diesen Zwangsmechanismen der akademischen Produktion bleibt er jedoch schul-
dig. Hingegen weist er auf ein brisantes Problem hin, dass sich aus der Pluralisierung
der Theorieansitze ergibt, welche in der Wissenschaft gefordert wird. Der Pluralismus
stelle »[f]iir jede Theorie — und erst recht fiir die Kritische Theorie — [...] eine Zumutung
dar. Denn eine Theorie kann nicht ihre eigenen Einsichten fiir verbindlich halten und
ebenso die anderer.« (ebd.: 46) Damit fithrt er die Positivismus-Kritik fort, der zufol-
ge der oberflichliche Pluralismus der biirgerlichen Theorien die antagonistische Struk-
tur der Gesellschaft verdecke, weil er darauf verzichte, in sie einzugreifen. »Die plura-
listisch ausgetragene Konkurrenz ist Moment der Reproduktion des Ganzen« (ebd.: 46),
so Demirovié, der damit doch indirekt Adornos Positionen zum MafSstab erhebt. Der
zweite wichtige Beitrag steht zu diesem Misstrauen gegeniiber der Pluralitit in einem
gewissen Spannungsverhiltnis. Denn in Samuel Salzborns Artikel GrofSer Highway und
kleine Trampelpfade wird die »Pluralisierung der Kritischen Theorie« (Salzborn 2015a: 13)
selbst positiv hervorgehoben und als Beleg fiir die vielfiltige, teils verdeckte Wirkung
der Frankfurter Schule herangezogen. Ohne die Verbindung mit anderen theoretischen
Schulen wire dies nicht moglich gewesen. In seiner Kritik am Generationsmodell hinge-
gen folgt Salzborn der Linie Demiroviés. Fruchtbarer als der Blick aufs Erbe sei der auf
»Pragekrifte, Inspirationen und Widerspriiche«, dabei solle besonders auf die zentra-
le Methode der »Negation« (ebd.: 12) geschaut werden. Implizit geraten auf diese Weise

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

35


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

auch Poststrukturalismus und Foucault in den Blick. So erklirt Salzborn, es habe kei-
nen Sinn bei der Frage, »ob bestimmten Denkansitzen, die als Selbstbe- oder Fremd-
zuschreibung der Kritischen Theorie nach Horkheimer und Adorno sich zurechnen oder
ihr zugerechnet werdenc, bestindig »nachweisen zu wollen, dass sie eben nicht kritisch-
theoretisch seien.« (ebd.: 7) Diese explizit selbstkritische Erklirung dient ausdriicklich
nicht der Immunisierung gegen Kritik, sondern der Offnung der Perspektive auf imma-
nente Zusammenhinge zwischen unterschiedlichen Theorien. Ein Anliegen, dem auch
die vorliegende Arbeit verpflichtet ist. In dieser Hinsicht schlief3t Salzborn an Demiro-
vi¢s Gedanken tiber die in diesen Zusammenhingen fortlaufende dynamische Neujus-
tierung von Analyse, Transformation und Selbstreflexion in der Kritischen Theorie an.
Dafiir entwirft Salzborn idealtypisch zwei Pole der Kritischen Theorie, die in ihren wech-
selnden Ausprigungen in unterschiedliche Konstellationen zueinander gebracht wer-
den. Einerseits ziele »die Subjektorientierung« auf die »Minimierung von subjektivem
Leiden«, andererseits erarbeite die »Gesellschaftsorientierung eine[] negative[] Theorie
moderner Vergesellschaftung« (ebd.: 9). Ohne Zweifel finden sich beide Elemente eben-
so in den Arbeiten Adornos wie Foucaults. Jedoch sind ihre Anordnung und Gewichtung
sowohl innerhalb ihrer Werke als auch zwischen beiden verschieden. Da der Anspruch
in der Kritischen Theorie, beiden Anforderungen gerecht zu werden »ambivalent ist«, so
Salzborn, miisse sie »fortwihrend neu justiert werden« (ebd.: 9). Diese Notwendigkeit
zur regelmifligen Aktualisierung hinge, so schliefdt er mit Verweis auf Claussen, auch
mit dem Umstand zusammen, dass sich »die Begriffe, in denen wir denken, analysieren
und kritisieren« (ebd.: 27), abnutzen. Jedoch lasse sich »eine kritische Theorie der Ge-
sellschaft [...] nur an den Sachen selbst, nicht an den Diskursen erneuern« (ebd.). Fiir die
Aktualisierung ist nicht die fortlaufende Exegese oder philologische Untersuchung ent-
scheidend, fruchtbar erscheint nur die Konfrontation der Begriffe mit den sachlichen
Problemen.

Fir diese Entwicklung, welche die Theorien Adornos und Foucaults nicht allgemein
auf Differenzen und Unterschiede hin untersucht, sondern spezifisch hinsichtlich ihrer
Analysen zu einem Problem, steht die bahnbrechende Arbeit von Breitenstein. Wahrend
zuvor hiufig philosophische Grundpositionen, besonders zu Vernunftkritik und der Rol-
le des Subjekts betrachtet wurden, geht sie in die Tiefe des von beiden untersuchten
Materials. Ausgehend von einer Rekonstruktion der Problematisierung von Geschich-
te in den Schriften Adornos und Foucaults setzt sie beide sachlich in Beziehung. Brei-
tenstein gelangt zu der These, »dass die zentrale Fragestellung einer kritischen materia-
len Geschichtsphilosophie die nach dem Verhiltnis von subjektiver Handlung(smacht)
und objektivem Zwang bleibt« (Breitenstein 2013: 275). Damit bestitigt sie die Vorschlige
Salzborns beziiglich der Subjekt- und Gesellschaftsorientierung in der Kritischen Theo-
rie. »Akzeptiert man diese Thematisierung als Aufgabe der Geschichtsphilosophie, sind
die Potentiale der Ansitze Adornos und Foucaults offensichtlich« (ebd.: 275), erklirt sie
biindig. Denn in ihren Augen bieten »Adornos >Negative Dialektik der Naturgeschich-
te< und Foucaults >Ontologie der Gegenwart« iitberzeugende und aktuelle Ansitze eines
kritischen gegenwartsphilosophischen Denkens« (ebd.: 45). Und zwar gerade aufgrund
der »Verschiedenheit und Gleichwertigkeit dieser beiden Ansitze« (ebd.: 45). Breiten-
stein erkennt die gemeinsame Zielsetzung ihrer unterschiedlichen Problematisierung,
welche sie als »eine vom Schein naturgesetzlicher Eigendynamik und Fatalitit befreite

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Geschichte« (ebd.: 271) begreift. Der Ausgang von der Aktualitit, die wesentliche Histo-
rizitit und die stets mitgedachte Positionalitit werden von Breitenstein als die gemein-
samen Kennzeichen der geschichtsphilosophischen Ansitze Adornos und Foucaults her-
vorgehoben. »Beide reflektierenc, ihr zufolge, »die Unabgeschlossenheit sowie Offenheit
ihrer Rekonstruktionen und betonen die Zeitgebundenheit des historischen Bewusst-
seins selbst sowie die daraus resultierende uniiberwindbare Perspektivitit historischer
Deutungen.« (ebd.: 269) Mit einem Verweis auf Ulrich Brieler erklirt sie, »[d]ass Adorno
wie Foucault von der Unhintergehbarkeit der Historie sowie von philosophischen Deu-
tungen der Geschichte iberzeugt sind« (ebd.: 268). Daher ist die Arbeit Breitensteins so-
wohl systematisch als auch inhaltlich wegweisend fiir die vorliegende Untersuchung. Thr
Blick richtet sich ins Material, nicht nur auf Kernaussagen, und untersucht die Art der
Problematisierung, statt blof3 den Umriss der Problemstellung. Damit erlaubt sie syste-
matisch eine Zuordnung von Theoretiker_innen zur Kritischen Theorie und schafft ein
Modell zur Untersuchung von deren Entwicklungen, an das sich die Methode des Kraft-
felds anlehnt (siehe Kapitel 1.2.). Ihr Fokus auf die Historizitit und in welcher Form sie in
der Theorie reflektiert wird, bietet einen Zugriff auf einen Kernbestand kritischen Den-
kens und seiner Auseinandersetzung mit der gesellschaftlichen Wirklichkeit (siehe Ka-
pitel 1.3.). Entscheidend ist jedoch, dass Breitenstein die Unterschiede zwischen Adorno
und Foucault nicht ausblendet, sondern sich bemiiht, ihre Differenzen fruchtbar zu ma-
chen. Sie erklirt klar, es kénne »hier nicht um eine Konfrontation zweier miteinander
konkurrierender Modelle gehen, vielmehr konzentriere ich mich auf die Unterschiede in
den Gemeinsamkeiten und versuche zugleich, auf die jeweiligen Stirken und Schwichen
ihrer Ansitze hinzuweisen.« (ebd.: 276; Hervorhebung im Original) Die Unterschiede er-
kennt sie in Bezug auf »Quellen und Maf3stibe«, wobei ihr »Adornos Argumentationen,
die auf die »Verallgemeinerbarkeit der Geltung« hinausliefen, »iiberzeugender« erschei-
nen, da seine Normativitit »an konkrete politische und 6konomische Prozesse« (ebd.:
277) gebunden sei. Weitere Unterschiede betrifen die »Ausrichtung einer verniinftigen
Praxis« (ebd.: 276), bei der sie »Adornos Festhalten« am »Ideal einer verniinftigen sozia-
len Praxis« (ebd.: 277) bevorzugt. Hingegen erachtet sie hinsichtlich der Ausgestaltung
von Utopie Foucaults »lokalen Charakter aller Kritik« fiir stichhaltiger als Adornos Fokus
auf die »Notwendigkeit einer globalen Umgestaltung« (ebd.: 278). Ferner erklart sie, dass
Adornos Menschenbild »als leiblich-sinnliches, triebhaftes, emotionales und rationales
Wesenc (ebd.: 279) sie mehr iiberzeugt als Foucaults Dekonstruktion desselben. Jedoch
bestehe die »Stirke der Foucaultschen Darstellungen darin, dass sie »empirisch gesit-
tigt sind« (ebd.: 279; Hervorhebung im Original) und daher »fiir jeden nachvollziehbar«
blieben (ebd.: 280). Insgesamt erscheinen Breitenstein »Foucaults Analysen« thematisch
»umfassender« und zugleich hinsichtlich ihrer Geltung »beschrinkter« (ebd.: 273). Wih-
rend Adorno »aufdie Tendenzen der Okonomisierung und Naturbeherrschung«konzen-
triert bleibe, fokussiere sich Foucault »auf den mikrohistorischen Bereich« (ebd.: 273).
Bei aller Detailtreue der Untersuchung der Problematisierung der Historizitit bei Ador-
nos und Foucault, spart Breitenstein allerdings die zwischen beiden wirkende Historizi-
tit weitgehend aus.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

37


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Etappe 4: Die zweite Halfte der 2010er: Cook wagt den groBen Wurf

In den spiten 2010er Jahren sind es besonders nordamerikanische Wissenschaftler_in-
nen, die Adorno und Foucault miteinander in Beziehung setzten. Auch diesseits des
Atlantiks wird an ihrer fruchtbaren Verbindung weitergearbeitet. Insgesamt setzt sich
die Angleichungstendenz ungebrochen fort und ebnet Differenzen zunehmend ein. In
dem 2016 erschienen Buch The End of Progress (Allen 2016) argumentiert Amy Allen mit
Adorno und Foucault gegen Habermas, Honneth und Forst. Sie zielt darauf, die zwi-
schen »unterschiedlichen Auffassungen von kritischer Theorie bestehenden Trennlinien
zu iiberschreiben, besonders zwischen dem kritisch-theoretischen Ansatz der Frank-
furter Schule, dem Werk Michel Foucaults und den Anliegen der postkolonialen und
dekolonialen Theorie.« (Allen 2016:18) Explizit richtet sie sich damit gegen den vermeint-
lichen Eurozentrismus und Fundamentalismus der sogenannten zweiten Generation
der Frankfurter Schule. Der fiir die alte Frankfurter Schule charakteristische »Fokus
auf das Soziale lisst jenes unverwechselbare Zusammenspiel der Kritik der politischen
Okonomie mit Formen soziokultureller Analysen und Theorien des Selbst oder des In-
dividuums entstehen, das Allen mit Foucault »transformieren« (Allen 2016: 19) méchte.
Ob ihr der Versuch gelingt, mit Adorno, Foucault und den gegenwirtigen postkolonialen
Theorien die Unangemessenheit der behaupteten eurozentristischen Konzeptionen des
Fortschritts bei Habermas, Honneth und Rainer Forst aufzuzeigen, kann hier nicht
erliutert werden.” An dieser Stelle interessiert die Art der Bezugnahme auf und die
Verbindung von Adorno und Foucault. Allen setzt Foucault in eine kontrapunktische
Beziehung zu Adorno. Ihr zufolge beschrieben die Dialektik der Aufklirung und Wahnsinn
und Gesellschaft jeweils eine »alternative Geschichte der Aufklirungsmoderne« (ebd.:
220). »Mein Ziel ist es, diese beiden Texte kontrapunktisch zu lesen, das heifit, ihre
spezifischen und voneinander abweichenden Zielsetzungen im Blick zu behalten, ohne
ihre zahlreichen Gemeinsamkeiten zu vernachlissigen.« (ebd.: 220) Diesem differen-
zierten Anspruch wird sie nicht gerecht, da sie faktisch ihre Differenzen bestindig in
Gemeinsamkeiten aufldst, statt sie zu durchdringen (vgl. ebd.: 244-245). Umgekehrt
bestehen dort, wo sie Gemeinsamkeiten identifiziert, Differenzen fort. Beide wiirden
eine Kritik an Hegels Geschichtsphilosophie und Dialektik formulieren, schreibt Allen
(ebd.: 218; 233), ohne zu reflektieren, dass Adorno einige dialektische Begriffe Hegels

15 Ineinem zusammenfassenden Sammelbandbeitrag Adorno, Foucault, and the end of progress: Critical
theory in postcolonial times formuliert Allen die StofRrichtung ihrer Argumentation deutlich. Gegen
die von Habermas und Honneth vertretene »idea of historical progress«, welche sie als »[e]Juro-
centric« (Allen 2017a: 3) qualifiziert, will sie mit Adorno und Foucault zu einer postkolonialen Ver-
sion Kritischer Theorie gelangen, die »decolonial and anti-imperialist struggles« (ebd.: 4) unter-
stiitzt. »[CJritical theory can find within its own —and nearby — theoretical tradition the resources
not only for decolonizing itself by weaning itself off of its progressive reading of history but also
for a contextualist, immanent grounding of its own normative perspective. Accomplishing both of
these tasks is necessary if critical theory is to remain truly critical in postcolonial times.« (ebd.: 5)
Ob diese Engfiihrung und Ausrichtung im Sinne Adornos oder Foucaults ist, die beide eine kriti-
sche Distanz zu sozialen Bewegungen hielten und gegen eine Unterordnung der Theorie unter die
Praxis argumentierten (siehe Kapitel 1.3.2.), erscheint hochst zweifelhaft. Angesichts dessen wirkt
ihre Beteuerung im Buch, es ginge ihr wie Adorno und Foucault nicht um eine »platte Ablehnung
der europiischen Moderne oder der Aufklarung« (Allen 2016: 262), weniger glaubwiirdig. In einer
Rezension zeigt sich Jay diesbeziiglich ebenfalls skeptisch (vgl. Jay 2018).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

wie Totalitit und Vermittlung vielfiltig anwendet. Thre gleichmachende Geste folgt
strategisch ihrem iibergeordneten Ziel der Kritik an Fortschrittskonzeptionen. Dafiir
gemeindet sie Foucault kurzerhand in die Kritische Theorie ein und erklirt, er sei neben
Habermas »Adornos anderer >anderer Sohn« [sic!]« (ebd.: 217). Sie geht sogar so weit,
eine »Foucault-Adorno'sche Position« (ebd.: 262) zu behaupten. Strittig erscheint mit
Blick auf Breitenstein auch Allens Einschitzung, wonach die Dialektik der Aufklirung
keine »negative Geschichtsphilosophie« (ebd.: 226) darstelle. Jedoch beschreibt sie
tiberzeugend die reflektierte Historizitit Adornos und Foucaults (ebd.: 246—247; siehe
Kapitel 1.3.1.). Einerseits wiirden beide »die eigene Konzeption von Historizitit« als
historisch bedingt erfassen und anderseits »unser modernes historisches Apriori« als
»sowohl historisch als auch Historisch« (ebd.: 247) begreifen, wobei der Grof3buchstabe
fiir eine hegemoniale lineare Geschichtsphilosophie stiinde, welche beide als kontingent
kritisierten, so Allen (siehe Kapitel 3.3.3.). Ebenso fruchtbar ist Allens emphatischer Be-
zug auf den Adorno und Foucault gemeinsamen Ansatz, die Briiche in der bestehenden
Vergesellschaftung hervorzuheben und die Potentiale als historisch situiert zu begreifen
(vgl. 252-253; siehe Kapitel 1.3). Ganz anders fithrt Oliver Decker die gewinnbringende
Verbindung von Adorno und Foucault vor Augen. In seinem Text Flucht ins Autoritire
(Decker 2018) zu der von ihm verantworteten Leipziger Autoritarismus-Studie geht er
kurz auf Verbindungslinien ihrer Herrschaftskritik ein. Er erkennt eine grofie Ahnlich-
keit zwischen »Foucaults Forschungsprogramme« und »dem der Kritischen Theoriex,
denn beide stellten »die Frage, wie Herrschaft in der Gesellschaft durchgesetzt wird.«
(Decker 2018: 46) Wihrend Adornos Beitrag zur Herrschaftskritik sich besonders in
seinen Forschungen zum autoritiren Charakter niedergeschlagen habe (vgl. ebd. 53),
lige Foucaults Verdienst vor allem in seinen Untersuchungen der Gouvernementalitit:
»Eine seiner Hauptannahmen war, dass die Art und Weise, wie eine Gesellschaft organi-
siert wird, wie sich die Verwaltung der Bediirfnisse, der Straftaten oder Krankheiten in
ihr vollzieht, eine Wirkung auf die Mentalitit aller Gesellschaftsmitglieder hat. Diesen
Zusammenhang nannte er Gouvernementalitit.« (Decker 2018: 46) Decker hebt die
sozialpsychologische Relevanz hervor, die von Foucaults Studien zu den gegenseitigen
Legitimationsverweisen von Okonomie und Staat in der BRD nach dem Zweiten Welt-
krieg ausgehen. Ahnlich Adornos Argument von der Schiefheilung der narzisstischen
Krinkung mittels Identifikation mit dem Kollektiv zeige Foucault die autoritire Sta-
bilisierung der deutschen Gesellschaft durch 6konomischen Erfolg auf (vgl. ebd. 46).
Wiederum auf ginzlich andere Weise entwickelt Brieler die Verbindungslinien zwischen
Adorno und Foucault in Bruderschaft der Kritik: Adorno und Foucault (Brieler 2019). Konzise
und produktiv setzt er beide Sozialphilosophen hinsichtlich ihrer Kritikkonzeptionen
ins Verhiltnis. Allerdings lisst er dabei Differenzen weitgehend aufder Acht, da er sich
auf die Gemeinsamkeiten konzentriert. Beide betonen, so Brieler, die Abhingigkeit der
Kritik von etwas aulerhalb ihrer selbst, von dem Gegenstand der Kritik einerseits und
andererseits von ihrem Adressaten, der Offentlichkeit (vgl. Brieler 2019: 508). Ebenso
gehe es beiden um die historische Dependenz von Kritik, welche sich »im Medium der
Historizitit« bewege, »weil die Geschichte ihre Existenzplattform darstellt.« (Brieler
2019: 511) Thr Zeitkern bedinge, dass sie inkorporiert werde oder sich iiber sich selbst
tduschen konne. »Dem zirkuliren Modus der gleichzeitigen Suche und Begriindung
von Kritikfihigkeit entgeht diese geistige Figur nicht. Alle Probleme und Aporien der

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

39


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Kritik erwachsen dieser Grundkonstellation.« (ebd.: 515) Wie in heteronomen Verhilt-
nissen befindliche Subjekte mittels Kritik zu einer Autonomie gelangen kénnen, sei eine
bestindige Frage. Daher sieht Brieler mit Adorno und Foucault die Notwendigkeit zur
fortlaufenden Erneuerung der Kritischen Theorie. »Foucault ist dies nach dem Auslaufen
der revolutioniren Bewegungen der 60er Jahre ein besonderes Anliegen. Statt sich in
der neuen Uniibersichtlichkeit und so komplizierten Komplexitit zu verlieren, gilt es,
neue Formen der Kritik zu entwickeln.« (ebd.: 515) Brieler macht darauf aufmerksam,
dass beide Theoretiker die historischen Bedingungen der Kritik im Allgemeinen und
der kritischen Theorie im Besonderen verschieden behandeln. Wihrend Adorno »das
Schicksal der Kritik« auch »nationalgeschichtlich« denke, fehle Foucault diese »Facette«
(Brieler 2019: 511-512). »Im intellektuellen Feld Frankreichs scheint eine kritische Hal-
tung akzeptiert. Die deutschen Kritiker lebten oft eher auf der Flucht oder im inneren
Exil als im trauten Heim.« (ebd.: 512) Das Exil als Erfahrung gerade kritischer Geister
aus Deutschland, zumal in Frankreich, fithrt Brieler an dieser Stelle nicht niher aus,
es stelle aber einen entscheidenden Entstehungskontext der Kritischen Theorie Ador-
nos dar. Brieler fokussiert stattdessen auf die »Meister der Kritik« aus Deutschland,
darunter Kant, Hegel und Marx, »um deren Aktualisierung sich das kritische Vorhaben
Adornos und Foucaults dreht« (Brieler 2019: 512). Besonders hebt er die Bedeutung von
Kants Begriff der Miindigkeit fir Adorno und Foucault hervor (vgl. Kapitel 4). Von ithnen
konne man lernen, dass sich »im miindigen Urteil« die »Autonomie« (ebd.: 515) rea-
lisiere. Entsprechend bediirfe ihre theoretische Kritik der Unabhingigkeit gegeniiber
»der praktischen Kritik an den herrschenden Zustinden«, welcher sie »zuneigen«. Eben
durch diese Unabhingigkeit seien die theoretischen Kritikformen den praktischen
behilflicher, »als wenn sie sich fraternisieren wiirde[n].« (ebd.: 515; siehe Kapitel 1.3)
Brieler zufolge wollten beide Philosophen ins Theorie-Praxis-Geflige eingreifen, doch
mit distanzierter Sympathie fiir die »Protestbewegungen ihrer Zeit« (ebd.: 516). Sie
hitten ihre Kritik begriffen »als ein Element der Krifteverhiltnisse, in die sie eingreift.«
(ebd.: 515) Das gelinge der Theorie allerdings nur dann, wenn sie ihre Stellung in der
gesellschaftlichen Arbeitsteilung zuvor reflektiere. Damit einher ergeht das Gebot der
Selbstkritik an die kritisierende Person. »Die kritische Aktivitit macht etwas aus dem
Subjekt der Kritik. Es wird zum Objekt der Analyse, auch der eigenen, es verzichtet
auf Selbstimmunisierung und Exterritorialitit.« (ebd.: 516) Brieler zufolge verweisen
beide auf einen unterschiedlichen »Modus des kritischen Selbstbezugs«, denn wihrend
Adorno die kritisierende Person darauf verpflichte, von der eigenen Ohnmacht aus-
zugehen (siehe Kapitel 3.1.4. und 4.1.4.), benenne Foucaults »kritische[] Haltung« die
Aufgabe, »durch die Kritik im Denken ein anderer zu werden« (ebd.: 516; siehe Kapitel
4.3.). Das Subjekt nimmt in Brielers Vermittlung der Gedanken Adornos und Foucaults
eine hervorgehobene Stellung ein. Es ist der Ort von Kritik und Herrschaft und zugleich
ihr Einsatz. »In der Diagnose der Verflechtung von Herrschaft und Subjektwerdung
finden Adorno und Foucault zueinander.« (ebd.: 516) Brieler identifiziert drei zentrale
Begriffe der kritischen Theorien Adornos und Foucaults: »Im Dreieck von Subjektivi-
tit, Macht-Herrschaft und Rationalitit findet Kritik ihr zentrales Objektfeld.« (ebd.:
17) Diese These Brielers schligt sich in den drei Kraftfeldern der vorliegenden Arbeit
nieder. Insgesamt gelangt er zu folgendem Urteil: »Adorno und Foucault favorisieren
den Kritiker des Alltdglichen, der im Bodensatz der gesellschaftlichen Verhiltnisse die

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

geschichtliche Substanz der Welt findet. Sie treffen sich in der Abneigung gegen jede
moralisierende Gestalt der Kritik. Selbst in Foucaults Spatwerk, wo diese Gefahr greifbar
scheint, bleibt sein Begriff der Ethik prizisen Praktiken verbunden, die sich moralischer
Zurichtung entziehen.« (ebd.: 513) Brielers Ansatz inspiriert zu einer tiefergehenden
Rekonstruktion von Adornos und Foucaults kritischen Auseinandersetzungen mit den
sachlichen Problemen, die unter Verweis auf ihre Historizitit und den Eingriff ins
Theorie-Praxis-Gefiige vermittelt werden sollten. Jedoch ist dabei stirkeres Gewicht auf
ihre Differenzen zu legen, durch die hindurch eine Aktualisierung erst erfolgen kann.
Aus der Forschungsliteratur der letzten Jahre verdient besonders das Buch Cooks
herausgehoben zu werden. Ohne Zweifel handelt es sich bei Adorno, Foucault and the
Critique of the West (Cook 2018) um den bislang einzigen Versuch die Arbeiten der beiden
Denker tiefgehend mit Bezug auf eine breite Palette sozialphilosophischer Themen
zu behandeln. Diese auf ihre Weise wegweisende Monographie folgt dem allgemei-
nen Trend von der Anniherung zur Angleichung Adornos und Foucaults. Cook fithrt
aus, »their critiques of our current predicament are complementary in important re-
spects« (Cook 2018: IX). Bereits in ihrer ersten Studie zu Foucault The Subject Finds a
Voice: Foucault’s Turn Toward Subjectivity (1993), reflektiert sie iiber mogliche Ahnlichkei-
ten zwischen den Arbeiten Adornos und Foucaults. Damals fand sie eine gemeinsame
Grundlage beider in ihrem geteilten Interesse an der Emanzipation und der Kritik von
Herrschaft und Rationalitit. Jedoch betonte sie zugleich die entscheidenden Unter-
schiede zwischen ihnen, etwa hinsichtlich des Begriffs der Totalitit (vgl. Cook 1993:
140) und Vorrangigkeit 6konomischer Ausbeutungsverhiltnisse (ebd.: 142). In einem
ihrer spiteren Artikel, Really existing Socialization: Socialization and Socialism in Adorno
and Foucault (2015), legt Cook weiterhin den Fokus auf das Trennende zwischen beiden
Autoren. Sie behauptete sogar, »Adorno goes beyond Foucault« (Cook 2015: 91), unter
anderem weil jener die gegenwirtigen Hiirden fiir Solidaritit intensiver analysiert habe.
Demgegeniiber scheint Cook in ihrem jiingsten Buch ihre fritheren Einschitzungen zu
revidieren, denn sie betont unablissig die Gemeinsambkeiten beider. Wiederholt fithrt
sie die These ihrer Kompatibilitit hinsichtlich Individualisierung (vgl. ebd.: 61, 70, 91),
Widerstand (vgl. ebd.: 110, 116-17, 121-22) und Kritik an (vgl. ebd.: 136-137, 141-142, 151).
Zwar wendet sie sich gegen jeden Versuch »to reduce one theory to the other« (ebd.: 55),
doch gelangt sie immer wieder zu der Einschitzung, »Foucault’s critique of power can
supplement Adorno's critique of late capitalism« (ebd.: 57). Letztlich gleicht sie beide
einander an. Allerdings vermeidet sie bewusst Ausdriicke wie »identisch« oder »gleich«
und spricht lieber von »dhnlich« oder »komplementir«. In welcher Weise und vor allem
warum Foucaults Kritik sich bemiiht, iiber das hegel-marxistische Erbe der Kritischen
Theorie Adornos hinauszugelangen, gerit so beinahe aus dem Blick Cooks. Ihrem Ziel,
zu zeigen, dass beide Ansitze auf die gleiche Kritik des Westens hinausliefen, ordnet sie
die Differenzen unter oder stuft sie zu Fragen des philosophischen Ausdrucks herunter.
Neben der profunden und konzentrierten Rekonstruktion und Verbindung wichtiger
sozialphilosophischer Konzepte Adornos und Foucaults arbeitet Cook in ihrem Buch
besonders die fruchtbare Dimension einer »Critical Matrix« (ebd.: 1) heraus, zu der sie
Marx, Nietzsche, Freud aber auch Hegel, Kant, Husserl und Heidegger rechnet. Damit

16  Diese Darstellung folgt im Wesentlichen der Rezension von Erxleben und Riep (2020).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

41


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

situiert sie Adorno und Foucault in einer breiteren philosophischen Debatte und hebt
deren gemeinsame Problemstellungen hervor. Dementsprechend wiren beide Ansitze
»anti-systematic, anti-authoritarian and open-ended« (ebd.: 16) und verfolgten das
gemeinsame Ziel der Gegenwartsanalyse. Thr lebhafter Stil lisst beide als Zeitgenossen
erscheinen, die in einem gemeinsamen Disput verbunden sind, wodurch allerdings
die biographischen Differenzen ignoriert werden. Diese Erfahrungen lassen sich nicht
auf den Faschismus reduzieren, wie Cook nahelegt (ebd.: X), sondern umfassen ebenso
Enttiuschungen tiber die Arbeiterbewegung, Exil, Antisemitismus und Homophobie
und dariiber hinaus unterschiedliche kulturelle Prigungen. Eine Reflexion dariiber
fehlt bei Cook. Schmerzlicher noch ist die beinahe vollige Ignoranz der Historizitit der
Autoren und ihrer Theorieproduktion. Mit Ausnahme einer Stelle iiber den Neolibera-
lismus und die Ausweitung der Warenkategorie (ebd.: 53—54) nimmt sie die sozialen
Transformationen und die Wechselwirkung von Theorie und Praxis nur unzureichend in
den Blick. Nichtsdestotrotz ist diese erste Monographie auf Basis einer breiten Kenntnis
der Werke Foucaults und Adornos mit einer klaren Argumentation fiir eine Erginzung
Adornos durch Foucault wegweisend fiir die vorliegende Studie.

11.3.  Fruchtbarkeit fiir zeitgendssische Debatten

Externe Ankniipfungspunkt fir die Aktualisierung der kritischen Theorie durch die Ver-
mittlung von Adorno und Foucault bieten auch einige Auseinandersetzungen der Gegen-
wart. An den Schnittstellen von Akademie und Aktivismus werden immer wieder beide
Theoretiker fiir die Analyse dringender gesellschaftlicher Probleme herangezogen. Dies
lag auch in der Absicht Adornos und Foucaults, die mit ihren Arbeiten in das Theorie-
Praxis-Gefiige eingreifen wollten (siehe Kapitel 1.3.2.). Da diese Zugriffe auf ihre Werke
ebenso zahlreich sind wie die Publikationen der sozialwissenschaftlichen Sekundirlite-
ratur, ist eine Auswahl nétig. Diese driickt zwar gesellschaftliche Problemlagen aus, ver-
bleibt aber zwangslaufig subjektiv. Die folgenden Schlaglichter sind notwendig unvoll-
stindig und ephemer, jedoch darum bemitht, unterschiedlichen Erfahrungen zur Spra-
che zu verhelfen. In den queerfeministischen Interventionen und den Analysen von au-
toritiren Dynamiken zeigen sich auf unterschiedliche Weise die Einfliisse Adornos und
Foucaults. Daher darf die vorliegende sozialphilosophische Untersuchung nicht grund-
los auf eine gesellschaftspolitische Relevanz hoffen.

Die Auswirkungen der Auseinandersetzungen zwischen kritischer Theorie und Post-
strukturalismus auf den feministischen Diskurs sind oben bereits angeklungen (siehe
Kapitel1.1.2.). Autor_innen wie Butler (1990), Fraser (1989), Kapp (1995) und andere mach-
ten Foucault fitr den Feminismus fruchtbar. Umgekehrt gab es besonders in Deutsch-
land einige, die sich kritisch auf die Frankfurter Schule beriefen. So schrieb Regina Be-
cker-Schmidt, Adorno und Horkheimer wire es zwar darum gegangen, den auch im Ge-
schlechterverhiltnis wirkenden »Identifizierungszwang reflexiv aufzusprengen«, doch
»[iln der Auseinandersetzung mit ihren Positionen zur proletarischen und weiblichen
Subjektivitit« seien ihr »Zweifel« gekommen, ob sie »ihren Intentionen noch treu blei-
ben.« (Becker-Schmidt 1991: 61) Ahnlich bemerkte beispielsweise Scholz: »[N]ach Adorno
& Co.istdie gesellschaftliche Entwicklung weitergegangen« (2000: 8). In Richtung dieser
Diskussionen arbeiten Eva-Maria Ziege (2007) und Barbara Umrath (2019) weiter. Friich-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

te trug die Verbindung von Adorno und Foucault unter anderem bei der feministisch in-
spirierten Soziologie der Kommodifizierung der Gefiihle von Illouz (2004). Im Feminis-
mus besteht bestindig eine Spannung zwischen Theorie und Praxis, worauf Knapp (2012:
8) aufmerksam macht. Ihr zufolge habe die Bewegung sich besonders im von Foucaults
Forschungen beeinflussten Queerfeminismus fortentwickelt und zuletzt eine »Re-Vita-
lisierung einer kritischen politischen Okonomie« (ebd.: 12) erlebt (vgl. Beier et al. 2017).
Besonders produktiv erscheint diesbeziiglich Beziehungsweise Revolution von Bini Adamc-
zak (2017), die neben feministischen Theorien auch auf Adorno, Foucault und den Post-
operaismus (vgl. ebd.: 95-102, 229, 237) zuriickgreift, um eine »marxistisch informierte
queerfeministische Perspektive« (ebd.: 108) zu erarbeiten. Ihr Begriff der »Beziehungs-
weise« (ebd.: 226, 239-241) stied sowohl in der Bewegung als auch in der Akademie auf
grofe Resonanz.

In den jiingsten Debatten iiber autoritire Dynamiken und Die grofSe Regression (Gei-
selberger 2017), welche besonders um das Jahr 2016 mit der Wahl des Rechtspopulis-
ten Donald Trump in den USA und dem Erfolg der rassistischen Brexit-Kampagne an
Fahrt aufnahmen, zeigt sich gleichermafen die Fruchtbarkeit der Beziige auf Adorno
und Foucault. Wie oben angesprochen wendete beispielsweise Decker (2018) erfolgreich
Konzepte der beiden Autoren auf die gegenwirtige Situation in Deutschland an (siehe
Kapitel 1.1.2.). Im Mittelpunkt stehen bei ihm und anderen oft Foucaults Ausfithrungen
zu Regierung, Biopolitik und Kontrolle (vgl. Deleuze 1990; Hardt/Negri 2000; Brockling
2007). Die vermeintlich permissiven Machtformen, welche tiber Netzwerke und biopo-
litische Produktion wirken, fithren zu neuen Gewaltphinomenen, wie Byung Chul Han
(2011) zeigte. Foucaults Diskursanalyse wurde ebenfalls zur Untersuchung der rechten
Bestrebungen herangezogen (u.a. Siegfried Jiger 2001; DISS 2003; FKR 2007). In den
akademischen und aktivistischen Debatten itber das Kontinuum politischer Gewalttaten
von der Pobelei im Internet bis zum Rechtsterrorismus finden jedoch besonders Adornos
Ansitze breiten Widerhall. Dabei spielte im Jahr 2019 die Verdffentlichung von seinem
Vortrag Aspekte des neuen Rechtsradikalismus (Adorno 1969: AnR) eine verstirkende Rolle.
Dariiber hinaus bieten seine Forschungen iiber den autoritiren Charakter geniigend An-
kniipfungspunkte (vgl. u.a. Henkelmann et al. 2020; Jager 2022; siehe Kapitel 4.1.2.). Wie
fruchtbar die Ansitze Adornos weiterhin sind, zeigte sich zuletzt bei den Analysen der
Proteste gegen die Mafinahmen zur Einschrinkung der Corona-Pandemie (vgl. Decker
et al. 2021). Viele zivilgesellschaftliche Akteure, welche sich gegen demokratiefeindliche
und autoritire Tendenzen engagierten, griffen auf dessen Theorie zuriick (vgl. u.a. Ger-
lach/Wiinsche 2021; Uhlig 2022).

1.1.4.  Grenzen der vorliegenden Arbeit: weitere Perspektiven

Sowie die externen Ankniipfungspunkte fiir die hier vorgenommene systematische Aus-
einandersetzung mit Adorno und Foucault zwar den Kontext bilden, aber nicht niher
ausgefithrt werden, gibt es weitere Themen, die nur am Rande behandelt werden kon-
nen. Diese Grenzen der vorliegenden Arbeit stellen sogleich weiter Ankniipfungspunk-
te fiir das Forschungsfeld dar. Neben den Kraftfeldern Macht-Gewalt, Ideologie-Wissen
und Subjekt bestehen weitere Problembereiche, in Bezug auf welche Adorno und Fou-
cault fruchtbar miteinander vermittelt werden konnten.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

43


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Beide Ansitze liefSen sich etwa in Bezug auf Kunst miteinander in Beziehung setzen.
Wie oben (siehe Kapitel 1.1.2.) ausgefiihrt, stand die Asthetik in der Rezeption Adornos
hiufig im Fokus. Bei Foucault ist diese Perspektive jedoch noch entwicklungsfihig. Der
Sammelband Peter Gentes (2004) iiber Foucault und die Kiinste und Arne Klawitters (2003)
Standardwerk tiber Foucaults Literaturontologie bereiten dazu das Feld. Auch von den
Analysen der Musik ausgehend wiren fruchtbare Fortsetzungen der hiesigen Kraftfelder
moglich.

Ebenso bieten die intensiven, verschiedenen Auseinandersetzungen Adornos und
Foucaults mit dem deutschen Idealismus, besonders mit Kant, Moglichkeiten, an die
hier vorgestellten Kraftfelder anzukniipfen (siehe Kapitel 4.1.3. und 4.2.1.). Foucaults
Ubersetzung von dessen Anthropologie sowie seine Schriften zu Kritik und Aufklirung
wiren dafiir ebenso geeignete Ausgangspunkte wie Adornos Vorlesungen wber die
Geschichte. Uber die normativen Grundlagen der Kritischen Theorie hat Seyla Benhabib
(1992) Pionierarbeit geleistet (vgl. Thein 2013). Auch Allen (2017b) steuert beziiglich der
Verbindung Adornos und Foucaults in dieser Hinsicht wertvolle Uberlegungen bei.

Insgesamt sind die externen Ankniipfungspunkte und die angesprochenen Gren-
zen zwar Belege fiir die Fruchtbarkeit des hier entwickelten Ansatzes, sie hier vertieft
zu verhandeln, wiirde allerdings den Rahmen der vorliegenden Arbeit sprengen. Sie be-
schrinkt sich darauf, Adornos und Foucaults Begriffe in drei Kraftfeldern miteinander
zu vermitteln. Diese Methode soll in den folgenden Unterkapitel niher ausgefithrt wer-
den.

1.2. Methodik 1: >Kraftfelder«

Der methodische Zugriff auf die Begriffe Adornos und Foucaults unterscheidet sich von
der bloRen Identifikation von Gemeinsamkeiten und Unterschieden und ihrer Aufrei-
hung, wie es in der Sekundirliteratur oft geschieht. Unbefriedigend ist dieses Vorge-
hen besonders deshalb, weil es zumeist nichts Neues erschlief3t und iiberdies die Gefahr
birgt, in ein simples Schema >besser-schlechter< zu geraten. Die Methode des Kraftfelds will
jede offene oder verdeckte Hierarchie vermeiden, indem es die Positionen Adornos und Foucaults so
aufeinander bezieht, dass zundchst ein gemeinsames Problem sichtbar wird. AnschliefSend kinnen
ihreverschiedenen Begriffe als historische Problematisierungsweisen verstanden und aufihren Ein-
satz in gesellschaftlichen Auseinandersetzungen hin untersucht werden, woraufhin Vermutungen
iiber Aktualisierungen angestellt werden kinnen. Statt bei der Gegeniiberstellung zu verhar-
ren, sollten die Positionen Adornos und Foucaults vermittelt werden. Dabei geht die vor-
liegende Untersuchung nicht von einem gemeinsamen Mittleren aus, etwa einer Schnitt-
menge, sondern die Gemeinschaft im Problem erméglicht durch die Extreme hindurch
ihre Vermittlung. Ein geistiges Kraftfeld entsteht um ein Problem, zu dessen Bearbei-
tung ein Begriff entwickelt wird, der es erlaubt, das Problem auf eine spezifische Weise
zu bearbeiten. Zumeist handelt es sich nicht um einen einzelnen Begriff, sondern um
eine Konstellation untereinander verbundener Begriffe. Indem die Begriffe aufeinander
verweisen, wirken sie an einem umfassenderen und reflexiven Prozess der Wahrheits-
findung mit. Denn die Begriffe schirfen sich gegenseitig, lassen aber auch bewusst Un-
schirfen zu, um dem Eindruck volliger Identifikation von Sache und Begriff entgegen-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2028, 05:57:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

