
16 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

an gesellschaftlicheDebatten (1.1.3.) sprechen dafür,Adorno undFoucault zueinander in

Beziehung zu setzen. Wie diese Bezugnahme sinnvoll vorgenommen werden kann und

welcheAktualisierungspotentiale über dieDifferenzen zwischen zentralenBegriffen der

beiden Autoren ausgemacht werden können, reflektiert der zweite Teil des Kapitels. In

Unterkapitel 1.2. wird dieMethodik des ›Kraftfelds‹ ausgeführt und im darauffolgenden

(1.3) erläutert, wie zwei Sichtachsen die Kraftfelder durchziehen: die Historizität (1.3.1.)

und das Theorie-Praxis-Verhältnis (1.3.2.). Dabei bezieht sich die Methodik sowohl auf

Motive Adornos und Foucaults wie auch auf Argumente der Sekundärliteratur.

1.1. Ausgangspunkte: Warum Adorno und Foucault?

Drei Ausgangspunkte bieten gute Gründe dafür, dass eine fruchtbare Aktualisierung

der kritischen Theorie möglich ist, indem die unterschiedlichen Positionen Adornos

und Foucaults miteinander in Beziehung gesetzt werden. Erstens sind dies immanente

Ausgangspunkte in ihren Arbeiten, zweitens interne Ausgangspunkte in der sozialwis-

senschaftlichen Sekundärliteratur und drittens externe Ausgangspunkte in zeitgenös-

sischen Debatten. Diese Basis erlaubt es, den methodischen Zugriff über Kraftfelder

als einen neuen Ansatz zu entwickeln, der durch die Differenzen der Begriffe Adornos

und Foucaults hindurch Aktualisierungspotentiale offenlegt. Bestehende Unterschiede

sind daher weder zu nivellieren noch zu überhöhen. Vielmehr werden im Verlauf der

Studie eine Reihe sachlicher Beziehungen zwischen den Positionen herausgearbeitet,

die auf gemeinsame Problemlagen verweisen. Daher geht es bei der Betrachtung der

werkimmanenten Ausgangspunkte in einem ersten Schritt (1.1.1.) nicht um einen bloß

philosophiegeschichtlichen Vergleich oder eine intellectual history, sondern um eine so-

zialphilosophische Systematik, der die Fragestellung nach der Zugehörigkeit zur kritischen

Theorie und ihrer Fortsetzung entspricht. Diese Perspektive wird im darauffolgenden

zweiten Schritt (1.1.2.) anhand interner sozialwissenschaftlicher Debatten weiter ent-

faltet. Dafür wird die Entwicklung der relevanten Sekundärliteratur skizziert, die zeigt,

wie sich das Forschungsfeld strukturiert, das eine Tendenz zur Annäherung der Ansätze

Adornos und Foucaults aufweist. In einem dritten Schritt (1.1.3.) wird schlaglichtar-

tig die externe Relevanz der theoretischen Auseinandersetzungen für zeitgenössische

gesellschaftliche Debatten beleuchtet. Abschließend (1.1.4.) findet sich eine kurze Be-

trachtung der Grenzen der vorliegenden Arbeit und der damit verbundenen Aussichten

auf weitere Forschungsfelder.

1.1.1. Entwicklung einer sozialphilosophischen Systematik aus den Schriften

Adornos und Foucaults

Die Frage, inwiefern Adorno und Foucault als Teil einer Tradition der kritischen Theorie der Ge-

sellschaft verstanden werden können, verdient Erörterung. Zunächst ist die Perspektive der

Fragestellung zu präzisieren. Denn über die Antwort ist nicht ex cathedra zu entschei-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 17

den, sondern durch das Abwägen von sachlichen1 Gründen. Weder haben Autoritäten

das letzteWort noch könnte für die Entscheidung ein Katalog vonMerkmalen zurate ge-

zogen werden. Einzig die Beziehung der theoretischen Ansätze auf die gesellschaftliche

Wirklichkeit bietet einen befriedigenden Ansatz. Die Annahme lautet daher, dass jede

theoretisch-reflexive Haltung der Kritik sich in der Auseinandersetzung mit konkreten

Problemen bewährenmuss.

Nach sachlichenBeziehungenwird aus einer bestimmtenPerspektive gefragt.Dabei

steht nicht der philosophiehistorische oder ideengeschichtliche Vergleich der Ansätze

Adornos und Foucaults imVordergrund dieser Arbeit, sondern die Systematik ihrer Ansät-

ze hinsichtlich der Sozialphilosophie. Im Fokus stehen Adornos und Foucaults jeweilige Pro-

blematisierungen gesellschaftlicher Verhältnisse. Gemeinsame theoretische Probleme stellen

ähnliche Fragen, welche sie zu unterschiedlichen Antworten führen. Daher strukturiert

sich der systematische Zugriff auf beide Denker und die Art, sie zueinander ins Verhält-

nis zu setzen, auf andereWeise als bei einemVergleich. Zunächst werden vor demHinter-

grund von Gemeinsamkeiten ihre Differenzen offengelegt, um anschließend durch die Differenzen

hindurch zu systematischen Erkenntnissen über sozialphilosophische Probleme und Begriffe zu ge-

langen.

Das bedeutet, dass Adornos und Foucaults Werke nicht in jeder Hinsicht mitein-

ander in Beziehung gesetzt werden. Vorrangige Gegenstände bilden ihre sozialphilo-

sophischen Überlegungen. Bewusst werden Literaturtheorie, Ästhetik und im engeren

Sinn philosophiegeschichtliche Auseinandersetzungen, etwa mit Kant, beiseitegelas-

sen, wenngleich einzelne Argumente Erwähnung finden, wo es systematisch geboten

ist. Dieser Fokus erklärt die Auswahl der drei Kraftfelder: Macht-Gewalt, Ideologie-Wissen und

Identität-Subjektivierung.2 Nicht zufällig bilden diese Begriffe auch die markantesten

Anknüpfungspunkte für soziale Bewegungen und gesellschaftliche Debatten in der

Gegenwart. In den ausgewählten Problembereichen vermischen sich akademische

und aktivistische Interessen und machen eine fundierte Auseinandersetzung mit den

Ansätzen Adornos und Foucaults daher besonders notwendig und fruchtbar.

Die sozialphilosophisch-systematische Untersuchung nimmt ihren immanenten

Ausgang bei der Feststellung Foucaults, seine Frage nach den Machtwirkungen der Auf-

klärung bringe ihn »in eine Position der Brüderlichkeit gegenüber der Frankfurter Schule«

1 Die »Methode« solle »nach der Sache sich richten«, so Adorno (Adorno 1968: EiS: 144). Unter Sache

bzw. sachlich ist nicht Nüchternheit zu verstehen, sondern ein Problem, das sich stellt. In diesem

Sinne hat Adorno gegen die vorgebliche Sachlichkeit der instrumentellen Vernunft eingewandt,

die »Sache […] geht unter in dem, was sie einem abwirft.« (Adorno 1969: [Subjekt-Objekt]: 161)

Sache kann daher auch Ding bedeuten, in Spannung zu dessen Begriff (vgl. Adorno 1954: [Ideolo-

gienlehre] GS 8: 458; 1958: [Essay]: GS 11: 20). Oder es steht für dasjenige, was problematisiert wird,

wie Foucault es nennt. Das »Gebiet der ›Problematisierung‹« beschreibt die »Ausarbeitung eines

Bereichs von Tatsachen, Praktiken undDenkweisen, die der Politik Probleme zu stellen scheinen.«

(Foucault 1984: [342]: 727) IndemProblematisierung »die Bedingungen heraus[arbeitet], unter de-

nenmögliche Antworten gegebenwerden können«, begreift Foucault sie als »kritische Analysebe-

wegung« (ebd.: 733). Auch bei Adorno stellt die Orientierung an der Sache einen kritischen Impuls

auf die Aufhebung von Leiden dar (vgl. Adorno 1966: ND: GS 6: 156).

2 Auch Einführungen zur Sozialphilosophie orientieren sich unter anderem an diesen Problembe-

reichen (vgl. Jaeggi/Celikates 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

(Foucault 1978: Kritik: 25–26; Hervorhebung P.E.). Foucault übergeht nicht die Differen-

zen der Ansätze, sondern will auf eine »Gemeinschaft im Problem« (Foucault 1983: [330]:

532; Hervorhebung P.E.)3 hinweisen, die verschiedene Problematisierungen erlaubt.4

Adorno formuliert diesen Gedanken in ähnlicherWeise, jedoch selbstverständlich nicht

in Hinblick auf Foucault, den er – nach derzeitigem Forschungsstand – nicht kannte.

Statt in der bloßen »Übernahme von Thesen« erlangen unterschiedliche Philosophien

ihre je historisch spezifische »eigene Wahrheit« durch die »Kritik« aneinander, worin

sich die »Einheit des Problems und der Argumente« als die »produktive Einheit der Ge-

schichte der Philosophie« (Adorno 1962: [Wozu noch Philosophie?]: 15; Hervorhebung

P.E.) zeige, so Adorno. Ihm zufolge erweist sich gerade darin der »Zeitkern« verschie-

dener Philosophien (ebd.: 15; Hervorhebung P.E.). Die Historizität des Denkens, so die

daraus abgeleitete grundlegende Annahme der vorliegenden Arbeit, ist die Vorausset-

zung für die Wahrheit unterschiedlicher philosophischer Ansätze, die sie nur in der

kritischen Auseinandersetzungmiteinander zeigen.

Foucault gehörte nicht nur zu den Ersten, die eine Gemeinsamkeit seines Denkens

mit dem Adornos ausmachten (siehe dazu 1.1.2.), sondern er reflektierte bereits über

ein »merkwürdiges Problem der Abschottung zwischen zwei Formen des Denkens, die

einander sehr nah waren« (Foucault 1983: [330]: 532; Hervorhebung P.E.). Ein erstes In-

diz liefert er prompt: »Nichts verbirgt eine Gemeinschaft im Problem besser als zwei

ziemlich nah beieinander liegende Weisen, es anzugehen.« (ebd.: 532) Das »merkwür-

dige Problem« zeigt sich rückblickend einerseits als Nicht-Rezeption (vor allemAdornos

in Frankreich)5 und andererseits als Abgrenzungs-Bedürfnis (besonders gegen Foucault

in Deutschland).

Von Gemeinsamkeiten lässt sich selbstverständlich nur sprechen, wo auch Unter-

schiede ausgemacht werden. Diese Differenzen stehen im Mittelpunkt dieser philoso-

phischen Untersuchung und werden in den folgenden drei Kapiteln entfaltet. Zunächst

sei an dieser Stelle exemplarisch auf eineweitreichendeDifferenz verwiesen,die Foucault

selbst bereits in dem Text hervorhebt, worin er die gemeinsame Problematik ausmacht.

Seine Problematisierung der Machtwirkung der Rationalität unterscheidet sich unter

anderemvonderAdornos dadurch,dass für Foucault »keine gegebeneRationalitätsform

die Vernunft [ist; P.E.].« (ebd.: 543) Adornos Einheitsmodell der Vernunft stellt Foucault

bewusst und kritisch eine Pluralität von Rationalitätsformen gegenüber (siehe Kapitel

3.3.). Dahinter scheint bereits eine der grundlegenden Differenzen beider Philosophen

3 Zu Foucaults Beziehung zur Frankfurter Schule allgemein siehe u.a. Meyer 2008; Kammler/

Schneider 2008: 207–211.

4 Der Begriff der Problematisierung stammt von Foucault selbst (vgl. u.a. Foucault 1983: [338]:

668–670; 1984: [339]: 706; 1984: [342]). Vgl. Lemke 2019: 23; 1997: 355; Schneider 2001a: 305; Revel

2009: 7; Brieler 2019: 524. Bereits 1995 spricht SigridWeigel in ähnlicherWeise von »unterschiedli-

chen Antworten auf ähnliche Problemstellungen« zwischen Poststrukturalismus und Frankfurter

Schule (Weigel 1995: 5).

5 ZurNicht-RezeptionAdornos in Frankreich vgl. Abschnitt Rezeptionen (siehe Kapitel 1.1.2.). Zu den

übergreifenden Reflexionen Foucaults darüber, warum in Frankreich und Deutschland zwei Tradi-

tionen der Aufklärung und ihrer Kritik entstanden und über Foucaults Herkunft aus der französi-

schen Epistemologie siehe Kapitel 3.2.1.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 19

auf: Die Uneinigkeit über die Rolle der Totalität oder die Frage ›Dialektik oder Nomina-

lismus?‹ (siehe Kapitel 1.3.2.).

Mit der Feststellung von Gemeinsamkeiten und Differenzen endet die gedankliche

Arbeit jedochnicht, sie beginntmit ihr. ImAnschluss anFoucault undAdornogilt es,hin-

ter die Unterscheidung zurückzutreten und so durch die Differenzen hindurch Antwor-

ten auf die Fragestellungen zu finden. Es soll gezeigt werden, wie das in seiner »Absicht

[…] voneinander Differierende in seiner Differenz doch wesentlich miteinander zusam-

menhängt.« (Adorno 1960: PuS: 163) Die Erkenntnis der Vermittlung befruchtet die kriti-

sche Erkenntnis. Wie die theoretischen Differenzen mit gesellschaftlichen Umbrüchen

und Versuchen des Eingreifens vermittelt sind, sollen die Kraftfelder veranschaulichen.

Kritische Erkenntnis bedeutet also Erkenntnis über Erkenntnis und beinhaltet die

anhaltende Aufgabe zur Reflexion der Kritik selbst. Die Kritik bildet das entscheidende

Merkmal der kritischen Theorie, die über die Kritische Theorie des Instituts für Sozial-

forschung hinausgeht. Sie reduziert sich jedoch nicht auf die bloße Ablehnung des Be-

stehenden, sondern verlangt nach seinerAnalyse. InwieferndieBegriffe,die Adornound

Foucault entwickelt haben, sich als kritische Analysen der gegenwärtigen gesellschaftli-

chen Verhältnisse erweisen können, zeigt sich nur im Durchgang durch ihre Konzep-

tion und in der Art, wie diese auf die spezifischen Historizitäten reagieren und in den

gesellschaftlichen Auseinandersetzungen agieren. So haben Adorno und Foucault unbe-

streitbar kritische Theorien erarbeitet, so die grundlegende Annahme der vorliegenden

Studie. In welchem Sinn sie jedoch einer gemeinsamen Tradition der kritischen Theorie

zugehören, kann nur am Ende der Arbeit geklärt werden. Erst dann ist die Frage nach

der Historizität der Kritik und der kritischen Theorien verständlich und sind Antwor-

ten überhaupt greifbar. ImDurchgang durch die entwickeltenKraftfelder zeigt sich der kritische

Gehalt der jeweiligen Theorien und ihres Einsatzes, der Emanzipation.Wenn also immanente

Kritik, Ideologiekritik oder genealogische Kritik mehr sind als Schlagwörter, wird sich

dies nach den Kapiteln, die das Material in Kraftfeldern aufarbeiten, erweisen.

Die Frage nach der Fruchtbarkeit oderUnfruchtbarkeit derTheorien,Begriffe und Ar-

gumente Adornos und Foucaults kann gleichfalls nicht von oben herab und aus der ver-

meintlich sicherenDistanzderNachgeborenenbeantwortetwerden.Ob ihreKritikweiter-

hin sticht oder sie vereinnahmtwurde, zeigt sich erst inderAnwendungderKonzepteaufdie aktuelle

gesellschaftlicheWirklichkeit.Doch um zu einer fundierten Einschätzung unserer Histori-

zität zu gelangen, ist es nötig, die geschichtliche Entstehung unserer eigenen Aktualität

zu berücksichtigen. Die Anwendbarkeit und damit Fruchtbarkeit der Auseinanderset-

zungen etwa überMacht, Ideologie oder Subjektivierung verlangt nach derKenntnis der

Begriffsgeschichte und wie darin Realgeschichte aufgenommen und verarbeitet wurde.

Diese Form der theoretischen Auseinandersetzung ist entschieden entgegengesetzt

zur Frage: Was ist noch aktuell? Was hat dieser oder jener uns zu sagen?6 Vielmehrmuss

die Aktualität sich selbst mit Hilfe der theoretischen Reflexionen auf die Spur zu kommen trachten.

6 Ganz in diesem Sinn widerspricht Adorno der Frage ›Was hat uns Hegel noch zu sagen?‹ und kon-

tert mit der Gegenfrage danach, wie sich die Gegenwart in den Augen Hegels ausnehmen würde

(vgl. Adorno 1963: Hegel: 13). Auf diese Weise ist eine Erfahrung der eigenen Historizität zu ma-

chen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Wenn sich also einBegriff als unfruchtbar erweisen sollte, dann sollte daraus nicht abge-

leitetwerden,dassdieserBegriffmangelhaft konzipiert, ihmfalscheAnnahmenzugrun-

de liegen oder er schlichtweg unwahr wäre. Stattdessen erlaubt uns diese Feststellung,

einePerspektive auf unsereGegenwart einzunehmen.MöglicherweisewurdederBegriff

vereinnahmt oder umgedeutet.7 Diese Beobachtungen sollten als Irritationen verstan-

denwerden und einen Ausgangspunkt für die Befragung unserer Gegenwart bilden.Die

Auseinandersetzungenmit vergangenenTheorien ermöglichen uns, die historische Fall-

höhe zu ermessen, die wir hinter uns haben.

1.1.2. Forschungsstand

Im Folgendenwird die Geschichte des Forschungsfeldes umrissen.Die teils harten sozi-

alphilosophischen Auseinandersetzungen um Frankfurter Schule und/oder Poststruk-

turalismus, in denen die wechselhaften Bezugnahmen auf Adorno und Foucault ihren

Kontext fandenundfinden,bildenden internenAusgangspunkt der vorliegendenUntersu-

chung.Dabei lässt sichkeinAnspruchaufVollständigkeit erheben,denndie Forschungs-

literatur sowohl zu Adorno als auch zu Foucault füllen Regalmeter. Daher konzentriert

sich der Ausschnitt auf den relevanten Teil der Literatur, in dem Adorno und Foucault

aufeinander bezogen werden.

Zunächst skizziert einkurzerSeitenblickdieRezeptionsgeschichte,umdieDebatten

über die möglichen Verbindungen von Adorno und Foucault besser einzubetten. Wäh-

rend Foucault in Deutschland früh Bekanntheit über die akademischen Kreise hinaus

erlangte,war Adorno in Frankreich nahezu unbekannt und allenfalls wie in der englisch-

sprachigenWelt für seineÄsthetik einigenLiteraturtheoretiker_innen einBegriff. Inden

zurückliegenden Jahren ändert sich dies und ein fruchtbares Forschungsfeld entsteht.

Ein anschließender genereller Überblick über die Auseinandersetzungen macht deut-

lich, dass die Debatte Konjunkturen der Abgrenzung und Annäherung folgt. Aufgrund

der zunehmenden und unübersichtlichen Fülle der Sekundärliteratur ist eine Beschrän-

kung sinnvoll. Im Interesse der Fruchtbarmachung der Differenzen zwischen Adorno

und Foucault dient derHauptteil dieses Unterkapitels zum Forschungsstand der groben

Darstellung der sozialwissenschaftlichenDebatte in ihrenwesentlichenElementen.Da-

für werden vier Stationen herausgestellt, die sowohl exemplarisch für die Debatte und

ihre Konjunkturen stehen als auch für unterschiedliche Versuche, mit den offenkundi-

genDifferenzenumzugehen. Inden 1990er Jahren setzteThomasSchäfer (1995) alsErster

systematisch,wennauchnoch engumrissen,Foucault in einerMonographiemit Adorno

in Verbindung und betonte dabei die Differenzen zu Foucaults Gunsten. In der anschlie-

ßenden Etappe des ersten Jahrzehnts der 2000er bemühte sich Markus Schroer (2001)

7 Foucaults vielfältigeWandlungen sind sozialwissenschaftliches Allgemeingut. Eines der dahinter

liegenden Motive hingegen ist kaum reflektiert: Der Wille, nicht vereinnahmt zu werden und die

Absage an abgenutzte Begriffe (vgl. v.a. Foucault 1976: IVG: 26–27; 1976: [192]: 209; 1972: [106]: 384;

1978: [221]: 607). Ulrich Johannes Schneider betont diesen Punkt gleichermaßen (vgl. Schneider

2001a: 303). Hier offenbart sich ein vielversprechender Gesichtspunkt für das Verständnis der His-

torizität auch über Foucaults Arbeiten hinaus. Zur Taktik, Kritik zu vereinnahmen, indem sie zur

Feedbackschleife erklärt und funktional gewendet wird, siehe Ulrich Bröckling (2017: 386).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 21

um eine stärker vermittelnde Sicht auf die beiden Sozialtheoretiker, die bereits die His-

torizität ihrer Perspektiven einbezieht. Die Reflexion auf Geschichte steht dann in der

darauffolgenden Etappe bei Peggy Breitenstein (2013) im Zentrum ihrer Studie, die mit

einer am konkreten theoretischen Material orientierten systematischen Untersuchung

für die vorliegende Arbeit wegweisendwar. In der jüngsten Vergangenheit ist besonders

Deborah Cook (2018) in Erscheinung getreten mit einer ersten umfassenden Monogra-

phie, die Adorno und Foucault vielfältig in Beziehung zueinander setzte, dabei aber Dif-

ferenzen einebnete und die Historizität der Autoren nahezu ignorierte.

In das umrissene Forschungsfeld schreibt sich die vorliegende Arbeit ein, indem sie

die im Diskurs herausgearbeiteten Differenzen und Gemeinsamkeiten, den Gedanken

der Historizität und die Einsicht in die notwendige Arbeit am philosophischenMaterial

aufgreift. Zugleich weist sie auf die ungenügende historische Vermittlung und die Ten-

denz zur Nivellierung in den bisherigen Arbeiten hin und beabsichtigt mit der Entwick-

lung der Methode des Kraftfeldes, der Komplexität der Werke Adornos und Foucaults

sowie dem Anliegen, sie zu vermitteln, gerecht zu werden. Somit bereitet die Aufberei-

tung der relevanten Sekundärliteratur den Boden für einen fruchtbaren Beitrag zur For-

schung.

Rezeptionen

Aus Gründen des Umfangs muss sich die Darstellung der Rezeption Adornos und Fou-

caults an dieser Stelle auf wesentliche Aspekte wie Übersetzungen, einflussreiche Tex-

te und rückblickende Einschätzungen beschränken. Umfangreiche Darstellungen zur

jeweiligen Rezeptionsgeschichte finden sich in den Handbüchern zu Adorno und Fou-

cault (vgl. Klein et al. 2011; Kammler et al. 2008). Da sich das Interesse der vorliegen-

den Studie auf verschiedene Arten richtet, Adorno und Foucault miteinander in Bezie-

hung zu setzen, und diese im größeren Rahmen einer Debatte über das Verhältnis von

Poststrukturalismus und Kritische Theorie stattfinden, gilt es, den »transatlantischen

Umweg« (Weigel 1995: 4) zu berücksichtigen. Wie Sigrid Weigel betont, handelt es sich

dabei nicht bloß um einen Dialog zwischen französischen und deutschen Intellektu-

ellen, sondern um ein »Dreiecksverhältnis« (ebd.) zwischen französischen, deutschen

und angloamerikanischen Diskursen. Aus diesem Grund überfliegt diese unvollständi-

ge Übersicht nacheinander Frankreich, die USA und abschließend die Bundesrepublik.8

Abschließendwirdzusammengetragen,wasüberdenKenntnisstandderbeidenAutoren

übereinander bekannt ist.

Adornowurde in Frankreich kaumrezipiert.Zwarwar er aufEinladungLucienGold-

manns 1958 und 1965 sowie 1961 durch Vermittlung von Robert Minder zu Vorträgen in

Frankreich, aber seine Werke wurden erst später übersetzt.9 Von Miguel Abensour, in

8 Damit müssen leider aus Platzgründen an dieser Stelle die Rezeptionen Adornos und Foucaults

in weiteren Ländern außen vor bleiben. Besonders die Rezeption Foucaults in Italien wäre für zu-

künftige Forschungen interessant, da er dort intensiv in Debatten der Linken eingriff und auch

angegriffen wurde (vgl. u.a. Kammler et al. 2008: 314).

9 So die Darstellung von Michèle Cohen-Halimi (2019). Daniel Defert gibt an, Lefebvre und später

Jean Baudrillard hätten die Frankfurter Schule nach Frankreich gebracht (vgl. Defert 2015). Jean-

Luc Nancy zufolge hätte Adorno bei bestimmten französischen Intellektuellen in den 1960er Jah-

ren Anklang gefunden, er nennt beispielhaft Jean-François Lyotard (vgl. Badiou/Nancy 2017: 73).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

dessenReihe »Critiquede la politique« beimVerlagPayot seitMitte der 1970er Jahre zahl-

reiche Übersetzungen von Adorno erschienen und der in seinem Aufsatz La théorie cri-

tique: unepenséede l’exil? (1982) Adornowürdigt, ist derAusspruchüberliefert ›Malheureux

comme Adorno en France‹ (nach: Cohen-Halimi 2019: 1013). In ihrem Artikel Les lectures

ne restent pas comme elles sont stellt Michèle Cohen-Halimi (2019) die magere Rezeption

Adornos in Frankreich vor und weist auf die langanhaltende Dominanz des Interesses

an seiner Ästhetik hin. Erst in den letzten Jahren lässt sich eine umfassendere Rezeption

feststellen. Allerdings stellten bereits zuvor zwei Werke die Frankfurter Schule in ihrer

Breiteder interessierten französischenÖffentlichkeit vor:L’ÉcoledeFrancfort: dialectiquede

la particularité (Zima 1974) und La théorie critique de l’École de Francfort (Vincent 1976). Ger-

ard Raulet benennt in seinem Rückblick neben dem Marxismus noch »Exil und Juden-

tum« als »besonders starke Rezeptionsvektoren und -mythen« (Raulet 2018: 52), welche

die französische Lektüre der Frankfurter Schule prägten. Für die gehemmte Rezeption

der KritischenTheorie nennt er drei Gründe: denWiderstand der marxistischen Ortho-

doxie, den Vorwurf der Praxisferne und Althussers Einfluss (ebd.: 14–16). Cohen-Halimi

ergänzt die anhaltende Wirkung Heideggers in Frankreich als Grund für die Nicht-Re-

zeption Adornos (Cohen-Halimi 2019: 1013).

In der englischsprachigenWelt standdieRezeptionAdornos trotz seiner zahlreichen

englischsprachigen Veröffentlichungen u.a. der Studies in Authoritarian Personality (1950),

zunächst ebenfalls imZeichen seiner ästhetischenTheorie. So etwa beiMarxismandForm

(Jameson 1971) und Marxism and Literary Criticism (Eagleton 1976). Allerdings widmete

Fredric Jameson später Adorno eine große Studie Late Marxism. Adorno or the persistence

of the dialectic (Jamesson 1990), in welcher er ihn als hervorragenden Gegenwartsdia-

gnostiker beschreibt. Auf das große Interesse amMarxismus in den 1960ern und 70ern

reagierte bereits 1976 Perry Anderson mit seinem verbreiteten Überblickswerk Conside-

rations onWesternMarxism.Darin spitzt er zu, die Gesamttendenz der Frankfurter Schule

wäre gekennzeichnet von »Methode aus Ohnmacht, Kunst aus Trost, Pessimismus und

Regungslosigkeit« (Anderson 1976: 137). In ihrerBreitewurdedie Frankfurter Schule dem

englischsprachigen Publikum von Martin Jay 1973 in seinem Standartwerk Dialektische

Phantasie. Die Geschichte der Frankfurter Schule und des Instituts für Sozialforschung 1923–1950

vorgestellt. Rückblickend spricht Zwarg in seiner umfangreichen Untersuchung über

die Kritische Theorie in Amerika von einem »Nachleben« in den USA, das sowohl der Re-

zeption der »KritischenTheorie« als auch der »französischenTheorie« (Zwarg 2017: 276)

beschieden gewesen sei. Foucaults Rezeption in den englischsprachigen Ländern erfolg-

te also ebenfalls mit Verspätung, dafür aber mit umso größererWucht. Einladungen zu

Vorträgen und Kolloquien kamen zu Interviews und anderen Interventionen hinzu,mit

denen Foucault selbst einer breiten Rezeption den Boden bereitete. Den Weg bahnten

u.a. Übersetzungen von Überwachen und Strafen ins amerikanische Englisch 1977 (vgl.

Kammler et al. 2008: 77) und ein einflussreicher Reader, zu demer selbst eigenewichtige

Texte beitrug (Dreyfus/Rabinow 1982). Foucault wurde der French Theory zugeschlagen.

Dieses Etikett wurde im Umfeld der US-amerikanischen Kulturwissenschaften geprägt

und war gegen die Dominanz der analytischen Philosophie gerichtet. Weiterhin er-

schienen in den USA auch erste wissenschaftliche Bücher von Nancy Fraser (1989) und

Judith Butler (1990), welche Foucault für den Feminismus fruchtbar machten.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 23

In Deutschland wurden Foucaults Werke nach 1968 in wechselnden Geschwindig-

keiten und Qualitäten übersetzt. Breite Rezeption erfuhren Von der Subversion des Wis-

sens (1974), das demdeutschen Publikum eineÜbersicht über den bisherigen Verlauf sei-

nes Werkes bot, sowie die Übersetzung von Überwachen und Strafen 1976, bereits ein Jahr

nach Erscheinen der französischen Ausgabe. Besondere Bekanntheit erlangte Foucault

allerdings zunächst vor allem in einem studentischenMilieu und der autonomen Szene

dank einiger Merve-Bücher. Auch deshalb lud man ihn öfter ein, etwa 1978 zum tunix-

Kongress nach Berlin (vgl. Felsch 2015: 136–148; Anonymus 1995: 55). Hingegen war die

deutsche akademische Rezeption Foucaults zunächst weniger freundlich, was auch mit

der starken Prägung durch die Frankfurter Schule zusammenhing.Häufig findet sich in

der Forschung die Beschreibung zweier Phasen der Foucault-Rezeption. Nachdem zu-

erst die Kritik an Foucault dominierte, die wesentlich in den 1980er Jahren stattfand und

von Manfred Frank (1983), Jürgen Habermas (1985) und Axel Honneth (1985) prominent

getragen wurde, schlug das Pendel um und es folgte eine Phase der Verteidigung, die

Karsten Schubert auf die »späte[n] 90er[] und 2000er Jahren« datiert und für »unabge-

schlossen«hält (Schubert 2019: 50).DerenProtagonisten,darunterThomasLemke (1997),

Ulrich Bröckling (2007) undMartin Saar (2007),wollten Foucault als »kohärenten Sozial-

philosophen« verstandenwissen (Schubert 2019: 51). In erheblichemMaße hängt diemit

dieser Umkehr einhergehende erneute Foucault-Konjunktur mit der Veröffentlichung

der Vorlesungen zur Gouvernementalität 2004 und der Übersetzung der gesammelten

kleineren Schriften 2005 zusammen (vgl. Meyer 2008: 88). Dieser kompakte Überblick

über die Rezeptionsgeschichte wird im Folgenden weiter ausgeführt.

Zunächst kann noch auf die gegenseitige Kenntnis Adornos und Foucaults vonein-

ander geblickt werden. Es ist wenig wahrscheinlich, dass Adorno von Foucault erfah-

ren hatte. Belege dafür sind derzeit nicht bekannt. Jedoch plante er vor seinem Tod 1969

ein Seminar über den französischen Strukturalismus, zu dem Foucault damals gerech-

net wurde (vgl. Adorno: Vorlesung 1968: 175). Vielleicht hatte Adorno also doch Kenntnis

von einemTheoretiker, der bis dahin eher als Epistemologe inErscheinung getretenwar.

Natürlich handelt es sich um reine Spekulation, was Adorno wohl zum Gegenstand des

Seminars gemacht hätte und wie er die Arbeiten Foucaults bewertet haben würde. Um-

gekehrt ist unklar,was Foucault vonAdornowusste. 1974 erschiendie französischeÜber-

setzungderDialektikderAufklärungAdornosundHorkheimers.WährendderEntstehung

von Überwachen und Strafen vor 1975, so erinnert sich Foucaults Biograph Didier Eribon

laut KatrinMeyer, habe dieser »die Texte Horkheimers und Adornos […] ›verschlungen‹«

(Meyer 2008: 89). James Miller berichtet, dass Foucault 1976 Jays Studie über die Ent-

stehung der Frankfurter Schule gelesen und später Habermas gegenüber seine Bewun-

derung für die Dialektik der Aufklärung geäußert habe (Miller 1993: 690). Es bleibt rätsel-

haft,warumFoucault erst eineÜbersetzung oder eine Einführung gebraucht haben soll-

te. Schließlich war er des Deutschen mächtig, hatte sogar 1961 eine eigene Übersetzung

von Immanuel Kants Anthropologie vorgelegt (vgl. Foucault 1964: [19]). Überdies leitete

er 1959 in Hamburg das dortige Institut Français, als Adorno bereits ein einflussreicher

Intellektueller der Bundesrepublik war. In dieser Zeit lernte Foucault auch seinen spä-

teren Lebensgefährten Daniel Defert kennen, der als verlässlicher Zeuge gelten kann. In

einem Interview antwortete Defert auf die Frage, wie die Aussage Foucaults zu bewer-

ten sei, er hätte sich Einiges zu schreiben sparen können, wäre er früher auf die Texte

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

der Frankfurter Schule gestoßen, knapp und ernüchternd: »Ich denke, er hat es ausHöf-

lichkeit gesagt.« (Defert 2015) Fest steht, dass Foucault in seinen Veröffentlichungen nur

ein einzigesMal direkt Autoren der Frankfurter Schule zitierte, dies waren nicht Adorno

oder Horkheimer, sondern Otto Kirchheimer und Georg Rusche mit ihrer Studie über

das Gefängnis.10 Insgesamt erscheint also unsicher, was Adorno und Foucault vonein-

ander wussten und wie sie die Positionen des anderen bewertet haben beziehungsweise

bewertet hätten. Ohnehin bleibt für die vorgeschlagene systematische Perspektive auf

sozialphilosophische Probleme nur der Weg über die Schriften beider Autoren und die

eigenständige Reflexion amMaterial.Da jedoch ein naiver Zugang zu ihrenWerken auf-

grund von Bergen an Sekundärliteratur nicht länger offensteht,muss zunächst der For-

schungsstand rasch durchquert werden.

Konjunkturen von Abgrenzung und Annäherung

Das Forschungsfeld, inwelchemAdornoundFoucaultmiteinander inBeziehung gesetzt

werden,hat sich erst langsamausdenverbissenenKämpfenzwischenverschiedenenLa-

gern heraus entwickelt. Zunächst verblieben die Sozialwissenschaftler_innen undPhilo-

soph_innen häufig auf dem Standpunkt ihrer angestammten Theorietradition. Beson-

ders inDeutschland erfolgte daher einemeist starreGegenüberstellung der Arbeiten der

Frankfurter Schule, darunter besonders Adornos,mit dem nach und nach veröffentlich-

tenWerkFoucaults.Vor allem inden 1980er JahrenundzumTeil nochbisheutewirdpau-

schal eineUnvereinbarkeit behauptet,diemeistmit unüberbrückbarenSchulstreitigkei-

ten zwischen Kritischer Theorie und Poststrukturalismus begründet wurde. Diese Tex-

te dienenwohlmehr der Selbstvergewisserung als einer fundierten Auseinandersetzung

über sozialphilosophischeProblemederGesellschaftstheorie.Erst seit den 1990er Jahren

lässt man diese Schulperspektive nach und nach hinter sich und verfolgt systematische

Erkenntnisinteressen, in die sich die vorliegende Arbeit einschreibt. Differenzen und

Gemeinsamkeiten in denAnsätzen vonAdornoundFoucaultwerdennicht nurwie zuvor

benannt, sondern nun auch auf ihre gesellschaftlichen Ursachen und historischen Hin-

tergründe hin untersucht. Entsprechend findet sich, wie oben angedeutet, in der For-

schungsliteratur die Beschreibung der Ablösung einer Phase der Abgrenzung durch eine

der Annäherung (vgl. Schubert 2019: 193). Stephan Adolphs zufolge ist »FoucaultsWerk«

über den Umweg über die angloamerikanischen Diskurse auch in Deutschland zugän-

giger geworden,was »erfreulicherweise zur Auflösung der Blockade zwischen Foucault-

schem Denken und kritischer Theorie im deutschen Raum geführt hat.« (Adolphs 2015:

193) Dieses Zweiphasen-Modell von Abgrenzung und Annäherung eröffnet zwar einen

schnellen Zugriff, wird aber bei näherer Betrachtung nicht allen Stimmen und Entwick-

lungen gerecht. Einerseits sprachen sich schon früh Einzelne für einen fruchtbaren Ver-

gleich aus, sogar unter den schärfsten Kritikern Foucaults. Andererseits bleibt die allge-

meine Tendenz zur Versöhnung der Ansätze Adornos und Foucaults nicht ohne Fallstri-

cke, besonders hinsichtlich der Einebnung von Differenzen.

10 Siehe hierzu ausführlich Jan Rehmanns Untersuchung über Deleuze und Foucault, worin er Fou-

cault vorwirft, Rusche und Kirchheimer nicht vollständig rezipiert, in Teilen sogar plagiiert und um

zentrale Punkte gebracht zu haben (Rehmann 2004a: 141–150).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 25

Um bei aller gebotenen Kürze der Darstellung den Differenzierungen des For-

schungsfeldes gerecht zu werden, werfen die folgenden Unterkapitel einige Schlag-

lichter auf relevante Texte der Sekundärliteratur und greifen exemplarisch vier davon

heraus. Dabei zeigen sich in den zeitlichen Konjunkturen einige Entwicklungslinien.

Diese verdichten sich in einigen Büchern und Artikeln, an denen sich die Auswahl ori-

entiert. Sie stehen für neue Richtungen derTheoriedebatten: die erste deutschsprachige

Monographie, welche die selbstvergewissernde Lagermentalität verlässt; die erste Stu-

die, welche die Historizität Adornos und Foucaults berücksichtigt; die erste detaillierte

Untersuchung amMaterial; schließlich der erste systematische Vergleich.Dabei bleiben

notwendig Lücken und Leerstellen bestehen. Aber der kurze Überblick zeichnet die

wesentlichen Linien der Debatten nach und benennt wichtige Punkte, an die im Verlauf

der Arbeit angeknüpft wird.

Bereits vor den hier skizzierten intensiven Auseinandersetzungen spielte sich eine

vorwiegenddeutscheVorgeschichte ab,die inKürzeumrissenwerden soll.Vor 1980 setz-

ten zwei Texte den Ton für die intellektuelle Auseinandersetzung mit Foucault in der

Bundesrepublik.MartinPuder lässt inDerBöseBlickdesMichelFoucault großeSympathien

für den aufstrebenden Foucault erkennen undweist das deutsche Publikum sogleich auf

Parallelen zwischen diesem und Adorno hin u.a. in der Kritik amHumanismus (vgl. Pu-

der 1972: 316; siehe Kapitel 4). Er verdeutlicht sogar Foucaults Gedankengänge durch Zi-

tate Adornos (vgl. ebd.: 323).Während dieser Stimme wenig Gehör geschenkt wird, hal-

ten sich Viele an die scharfe Kritik von Jean Améry, der in Foucault einen »gefährliche[n]

Gegenaufklärer« erkennt,weil er denToddesMenschen beschwöre (Améry 1978; vgl.He-

wera 2011: 78–79).

In den 1980er Jahren kommt es zu einer Vielzahl von Auseinandersetzungen von

namenhaften deutschen Sozialphilosophen mit Foucault. Während die Mehrzahl mit

Améry gegen Foucault Frontmacht, verfahren Einzelne durchauswohlwollend.Albrecht

Wellmer zufolge stellen sich Adorno und Foucault in Bezug auf die Kritik der instru-

mentellen Vernunft ein »analoge[s] Problem« (Wellmer 1985: 76). Über die soziale und

historische Bedingtheit des Subjekts vertreten beide, seiner Meinung nach, ähnliche

Thesen (vgl. ebd.: 74).Weit mehr Beachtung findet jedoch Habermas, der Foucault einer

schneidenden Kritik unterzieht. Zwar erkennt der Schüler Adornos zwischen diesem

und jenem gewisse Gemeinsamkeiten hinsichtlich der radikalen Vernunftkritik und

eine »Absicht« Foucaults, welche »in die Richtung einer Negativen Dialektik […] weist«

(Habermas 1985: 282).DochAdornosHoffnung aufVersöhnungunterscheide ihn grund-

sätzlich von Foucault (ebd.f: 283). Zwei Punkte kritisiert Habermas im Wesentlichen

an Foucault: dass dieser »seine eigene genealogische Geschichtsschreibung nicht genea-

logisch denkt« und die »Herkunft seines transzendental-historischen Machtbegriffs

unkenntlich macht.« (ebd.: 316; Hervorhebung im Original) Aus dem hermeneutischen

Zirkel und transzendentalen Macht-Begriff sowie dem »glückliche[n] Positivismus«

(ebd.: 292) Foucaults ergäben sich drei Probleme: ein »unfreiwillige[r] Präsentismus«,

ein »unvermeidliche[r] Relativismus« und die »willkürliche Parteilichkeit einer Kritik,

die ihre normativen Grundlagen nicht ausweisen kann.« (Habermas 1985: 325) Ferner

kritisiert Habermas Foucaults Nähe zu Heidegger und dem Strukturalismus (ebd.: 313).

Damit sind die Pflöcke eingeschlagen, welche die Grenzen der philosophischen Lager

markieren. Habermas’ Kritikpunkte bestimmen die deutsche Sicht auf Foucault für

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Jahre, besonders die Perspektive derer, welche sich auf die Frankfurter Schule berufen.

Nicht alle Vorwürfe von Habermas lassen sich so leicht aus demWeg räumen wie seine

offenkundige Fehleinschätzung, Foucault sei ein Jungkonservativer (vgl. Adolphs 2015:

193). Jedoch handelt es sich im Grunde um eine etwas einseitige Debatte zwischen

Habermas und Foucault11, bei der einem der Kontrahenten durch frühen Tod das Wort

entzogen wird. Ausdrücklich dem Verhältnis von Adorno und Foucault widmet sich

Honneth in seiner 1985 eingereichten Dissertation und anschließenden Texten. Er

erkennt in beiden Ansätzen zwei Formen einer Kritik der Moderne, die er streng von-

einander abgrenzt. Zwar bescheinigt er Foucault, das Soziale wieder zu seinem Recht

kommen zu lassen, nachdem Adorno es geschichtsphilosophisch aufgelöst habe (vgl.

Honneth 1986: 85–86; 120), doch folgt er grundsätzlich Habermas’ Kritik an Foucault.

Denn wo Adorno zur »Versöhnung« des entfremdetenMenschen aufriefe, ginge es Fou-

cault um dessen sprachanalytische Dekonstruktion und eine Attacke auf die moderne

»Idee der menschlichen Subjektivität überhaupt.« (Honneth 1988: 140) Foucault falle

hinter die von Adorno erreichten Emanzipationsvorstellungen zurück, beziehe sich auf

kompromittierte Positionen und verstricke sich überdies inWidersprüche. Diese Kritik

reiht sich ein in den wiederkehrenden Vorwurf deutscher Sozialwissenschaftler_innen

gegen ihre erfolgreichen französischen Kolleg_innen, ihre Theorien seien inkohärent,

verspielt undmehr Dichtung als Wissenschaft.

Etappe 1: Die 1990er: Schäfer verlässt die Lager

In den 1990er Jahren mehren sich Stimmen, die die Lagerbildung aufbrechen wollen.

Diese Impulse kommen häufig aus den angloamerikanischen Diskursen. Gegen solche

Versuche, Parallelen zwischen der Herrschaftskritik Foucaults und derjenigen der Kriti-

schenTheorie zu ziehen,wendet zwar Jameson ein,dass der Begriff derNaturgeschichte

bei Adorno jeden Anschein tiefergehender Ähnlichkeiten unmöglich mache (vgl. Jame-

son 1990: 9–10). Allerdings entdeckt Terry Eagleton, dem Jameson sein Buch widmet,

bereits auf anderem Gebiet Gemeinsamkeiten zwischen Frankfurter Schule und French

Theory. Adorno nehme im Ideologiebegriff und anderen Feldern sogar den »Poststruk-

turalismus vorweg« (Eagleton 1991: 148).Deutlich detaillierter argumentiertThomasMc-

Carthy, der in einemArtikel erklärt, dieHerkunft Foucaults von FriedrichNietzsche und

das hegel-marxistische Erbe Adornos und Horkheimers führten zu »competing claims

to the very same areas.« (McCarthy 1990: 441) Nach Aufzählung der Unterschiede gelangt

McCarthy allerdings zu der Einschätzung: »the strengths of genealogy are better viewed

as complementary to those of classical critical theory« (ebd.: 464). In seinemein Jahr spä-

ter veröffentlichtenBuch führt er seineTheseweiter aus,wonachFoucaults theoretischer

Ansatz, entgegen dessen anderslautender Positionierung, nicht als Ersatz (vgl. McCar-

thy 1991: 84), sondern als Ergänzung zur klassischen KritischenTheorie zu begreifenwä-

re (ebd.: 115). Zwar zeigen sich bei McCarthy schon Versuche, die Differenzen und Ge-

meinsamkeiten (vgl. ebd.: 65–72) zwischen Adorno und Foucault zu verschränken, doch

werden siemehr aufgezählt alsmiteinander vermittelt. So verfährt auchCook, die eben-

falls Anfang der 1990er vier Differenzen aufzählt und Foucault dem westlichen Marxis-

mus zuschreibt (vgl. Cook 1993: 138; siehe unten ausführlicher). In seiner umstrittenen

11 Zur Habermas-Foucault-Debatte siehe Raulet 2018; Allen 2009 und Cusset/Haber 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 27

Biographie Foucaults geht Miller am Rande auch auf dessen Verhältnis zur Frankfur-

ter Schule ein.Während Foucault gleich erkannt habe, »dass Horkheimer und Adorno in

mancherHinsicht verwandteGeisterwaren« (Miller 1993: 491), habe ermit deren Schüler

Habermas gefremdelt. Millers Einschätzung nach untersuchte Foucault »ähnliche Pro-

blemstellungen« wie die ältere Kritische Theorie, »indem er aufgezeigt hatte, wie subtil

gesellschaftliche Mechanismen den Willen abtöten, die Vorstellungskraft einschränken

und somit den freien Geist eindämmen.« (Ebd.) Auch in Deutschland geht das Abgren-

zungsbedürfnis zurück. Impulse kommen neben den angloamerikanischen Diskursen

auch aus dem Feminismus, wo beispielsweise Gudrun-Axeli Knapp 1995 bei einem Sei-

tenblick auf Foucault argumentiert, die Differenzen zwischen älterer KritischerTheorie

undFoucault könnten »inBezugnahmeaufeinanderproduktiv gemachtwerden« (Knapp

2012: 157). Die veränderte Tonlage zeigt auch ein erster Sammelband an, welcher Post-

strukturalismusundFrankfurterSchulemiteinander insGesprächbringt.UnterdemTi-

tel Flaschenpost und Postkartewill Weigel die Blockaden zwischen den Lagern aufbrechen,

denn »in der Figur des Gegensatzes zwischen Ideologiekritik und Dekonstruktion« sei

»ein toter Winkel entstanden«, durch den »zahlreiche Verbindungen ausgeblendet wer-

den« (Weigel 1995: 3).Zwar betontWeigel dieGemeinsamkeitenderAnsätze, jedochohne

deren Unterschiede zu verdecken. Keine direkten »Einflüsse«, sondern »Korresponden-

zen zwischen Kritischer Theorie und Poststrukturalismus« erkennt sie, die nun behut-

sam auf »indirekte, implizite […] Entsprechungen oder Anschlussstellen« (ebd.: 3) hin

überprüftwerden sollten.Wobei dieses »Projekt einerUntersuchungvonKorresponden-

zennoch indenAnfängen« (ebd.: 5) stecke,wie sichWeigel deutlich bewusst ist. ImSam-

melband untersucht Alex Demirović aus der Perspektive der Geschichte der Philosophie

als Disziplin die Gründe der bis dato hegemonialen »polar[en]« Anordnung Foucaults

und Kritischer Theorie (Demirović 1995: 91) und Schade empfiehlt eine »durch Foucault

hindurchgehende[] Re-Lektüre z.B. der Dialektik der Aufklärung«, welche deren »Nähe«

(Schade 1995: 118) offenbaren könne. Damit sind zwei wichtige Motive markiert, die das

Forschungsfeld strukturieren und in den folgenden Jahren weiter ausgebaut werden.

ErstensderFokus aufdie großenWerke,die bevorzugtherangezogenwerden,besonders

dieDialektik der Aufklärung und Überwachen und Strafen.Und zweitens die Historisierung

der Ansätze, welche sie in ihren zeitlichen Kontext einordnet und deren Wirkungen in

akademischenDiskursenunddarüber hinausuntersucht.Letzteres zeigt sich inder 1999

veröffentlichten Studie Demirovićs über die Frankfurter Schule, in der er mit Hilfe von

Foucaults BegriffsinstrumentariumderenTheorie undPolitikmit denZeitläufen verbin-

det. InDer nonkonformistische Intellektuelle führt er eindrucksvoll die Vereinbarkeit beider

Ansätze vor Augen.Die KritischeTheorie habe gezielt »zur Erzeugung eines Problemho-

rizontes und zu einer Sicht der Dinge beigetragen, die die Grundlagen dafür darstellen,

dass sie mit ihren Begriffen undWissenspraktiken als angemessene Antwort« (Demiro-

vić 1999: 13) auf die historische Situation der 1950er Jahre begriffen werden konnten.12

12 Demirović äußert sich anders als in seinen sonstigen hier aufgeführten Schriften kaum über Fou-

cault selbst. Dessen Thesen und Konzeptionen zur Wahrheitspolitik sind in seinen Augen aber

mehr als bloße Methode, sondern »Erweiterung[en]« (Demirović 1999: 16) in kritisch-emanzipa-

torischer Absicht (vgl. ebd.: 16–19).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Doch nicht nur die KritischeTheorie und ihre Protagonisten sowie Foucault wurden his-

torisiert, sondern auchdieDebatten, in denenumsie,mit ihnenundgegen sie gekämpft

wurde, und welche zur Lagerbildung der 1980er Jahre führten. In ihnen erkennt Wolf-

gang Eßbach die Sehnsucht nach klaren Grenzziehungen, die auf theoretische Ausein-

andersetzungen der 1960er und 1970er Jahre etwa umden Positivismus zurückprojiziert

werden. Er wendet sich vehement gegen die wiederkehrenden Wünsche nach Abgren-

zungen und betont stattdessen, dass sich im Rückblick der »Gesamthorizont der Theo-

rieentwicklung einer Epoche« (Eßbach 2000: 10) zeige. In dieser ideengeschichtlichen

Perspektive zeigt Eßbach die Foucault, Adorno und anderen gemeinsamen Probleme

auf, beispielsweise von Identität und Alterität, und wie diese in der Theorie verhandelt

werden.Stärker aus der Tradition derHerrschaftskritik heraus unternimmtdie jour fixe

initiative berlin, ein Zusammenschluss von linken Akademiker_innen, Vermittlungsbe-

mühungen zwischen den Lagern in einem zweiten bedeutenden Sammelband. Bereits

im Titel machen sie dieses Ziel deutlich: Kritische Theorie und Poststrukturalismus: theoreti-

sche Lockerungsübungen. In der »Gesellschaftskritik eines Gille Deleuze und Felix Guatta-

ri, des späten Michel Foucault, Jacques Derridas und anderer« erkennen sie explizit ge-

gen Habermas, »eine Kritische Theorie der Gesellschaft auf der Höhe der Zeit.« (Bau-

mann 1999: 5)Damit bringen siedasdrängendeErkenntnisinteressedesForschungsfelds

auf den Punkt: die Aktualisierung der KritischenTheorie. Zuvor drängten bereits Knapp

(1995: 10) undWolfgang Fritz Haug (1996: 195) auf eineKritischeTheorie auf derHöhe der Zeit

und nach ihnen werden sich VolkerWeiß und Sarah Speck (2007: X) sowie Ulrich Bröck-

ling (2017: 390) darauf berufen. Doch bleibt diese Tendenz zur Annäherung von Adorno

und Foucault, beziehungsweise KritischerTheorie und Poststrukturalismus, nicht ohne

Widerspruch. Gegen den Sammelband polemisiert etwa Gerhard Scheit (2000), der die

unüberwindlichen Gegensätze betont und abermals die KritischeTheorie Adornos zum

Maßstab erhebt, an dem Foucault und andere gemessen werdenmüssten.

Aus der Fülle an Sekundärliteratur der 1990er Jahre verdient ein Name herausgeho-

ben zuwerden.ThomasSchäfer bemüht sichmit einemAufsatz und seiner späterenDis-

sertation erstmals intensiv um eine detaillierte Auseinandersetzung zwischen Positio-

nen Foucaults mit denen Adornos in Deutschland. Dabei greift er zahlreiche genannte

Motive auf und steht selbst für die Tendenz einer Annäherung der deutschen akademi-

schenDiskussionüberden transatlantischenUmweghin zuFoucault. 1990wirdSchäfers

Aufsatz Aufklärung und Kritik. Foucaults Geschichte des Denkens als Alternative zur Dialektik

der Aufklärung veröffentlicht. Darin setzt er systematisch Foucault zu Adorno und Hork-

heimer in Beziehung und vertritt die These, »dass die Aufklärungskritik der Frankfur-

ter Schule vielmehr eine völlig andere Problematik darstellt als Foucaults kritische Ge-

schichte der Denksysteme.« (Schäfer 1990: 70) Interessanterweise stärkt Schäfer gegen

Habermas und Honneth die Position Foucaults, indem er nicht versucht, die Gemein-

samkeiten mit der KritischenTheorie darzulegen, sondern die Überlegenheit der Theo-

rie Foucaults.13NachseinerRekonstruktionwürdenAdornoundHorkheimerdas »Leid«,

13 Dafür bemüht sich Schäfer auf den zahlreichen angesprochenen Vergleichsebenen die Punkte

herauszuarbeiten, an denen Foucault über die Ansprüche auf Kritik und Emanzipation Horkhei-

mers und Adornos hinausgeht. So betont er, dass die »Zurückweisung von Identität« bei Fou-

cault nicht die »Konnotation eines vollständigen oderwahrhaftigenMenschseins«wie bei Adorno/

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 29

welches sie analysieren und skandalisieren, »als dasjenige eines allgemeinen Erfahrungs-

subjekts« (1990: 73; Hervorhebung imOriginal) auffassen und damit universalisieren. Sie

verknüpften ihr »Interesse an anderen Verhältnissen«, so schließt er, »mit einem sub-

jekt- und geschichtsphilosophischen Denkmodell« (ebd.: 74). Dessen Akzeptanz und ar-

gumentative Kraft ist aber geschwunden und seither hängt die Begründungslast der be-

freitenGesellschaft in der Luft. In dieser Situation sieht Schäfer in Foucaults konsequen-

ter Abkehr vom Universalismus eine entscheidende Radikalisierung der Kritik gegen-

über Adorno (ebd.: 81, 83). In seiner Dissertation Reflektierte Vernunft.Michel Foucaults phi-

losophisches Projekt einer antitotalitärenMacht- undWahrheitskritik (Schäfer 1996) geht Schä-

fer stärker ins Detail, nimmt einige Zuspitzungen zurück, bleibt in der Sache aber ent-

schieden. Zwar erkennt er nun das gemeinsame Problem von Adorno und Foucault im

»Verhältnis von Rationalität und Macht«, spricht aber weiterhin von einer grundlegen-

den »Differenz imHorizont einer gemeinsamenThematik« (Schäfer 1996: 79).Weiterhin

verfolgt er die Strategie der Stärkung Foucaults,welche die vonHabermas,Honneth und

anderen umkehrt.Demzufolge sei Foucault durch Ablehnung des Totalitarismus radika-

ler hinsichtlich seiner Gesellschaftskritik. Gegen McCarthy, Dews und weitere Theore-

tiker_innen, die Gemeinsamkeiten zwischen Adorno/Horkheimer und Foucault erken-

nen, wendet Schäfer ein, es handle sich nur um »oberflächengrammatische Ähnlichkeit

derThesen«, nicht aber umdie »Gleichheit ihrerBedeutungen« (Schäfer 1996: 188; Hervor-

hebungen imOriginal). hingegen komme es auf »Unterschiedlichkeit des zeitdiagnosti-

schen Sinns der jeweiligen Aussagen« und »ihren jeweiligen normativen Status« (ebd.)

an. Damit macht Schäfer zurecht auf das historische Apriori aufmerksam, demzufol-

ge bei der Bewertung der Thesen ihre Zeitgebundenheit zu betrachten ist (siehe 1.3.1.).

»Im Gegenteil zu Horkheimer/Adorno«, erklärt Schäfer, »dient die Diagnose Foucaults

nämlich weder zu der Behauptung, moderne Gesellschaften gingen in ihrer disziplina-

rischen Organisation völlig auf, noch wird das System von Disziplinarmächten als eine

gesellschaftliche Verfassung dargestellt, die den Individuen an Leib und Seele Unrecht

tue.« (ebd.: 188) Schäfer gesteht also nur Foucault die Erkenntnis zu, dass Gesellschaf-

ten brüchig und nicht vollständig uniform sind, nicht aber Adorno, von welchem ähnli-

che Aussagen belegt sind (siehe Kapitel 1.3.2. und 2.1.). Auch die Feststellung ambivalen-

terWirkungen reserviert Schäfer unzutreffend ausschließlich für Foucault. Damit zeigt

sich schließlich, dass Schäfer zwar entscheidende Impulse liefert für das Forschungs-

feld, dessen Motive und Dynamiken sich in seinen Texten verdichten, doch verbleibt er

dem Lagerdenken weiterhin verhaftet noch in demMoment, in dem er es verlässt.

Etappe 2: Die 2000er: Schroer historisiert und kontextualisiert

In den 2000er Jahren verstärkt sich die Tendenz zur Annäherung von Adorno und Fou-

cault.Gleichzeitig setzen sichAnsätzedurch,die ihreThesen imhistorischenKontextbe-

trachten. Immer häufiger werden sowohl die Autoren als auch die ihnen zugeordneten

Horkheimer besitze, sondern er »von der prinzipiellen (zwanghaften) Begrenztheit jeglicher, auch

derjenigen menschlichen Identitätsformen aus[geht], die mit emanzipatorischem Anspruch auf-

treten.« (Schäfer 1990: 81) Siehe zu diesem Punkt die Diskussion um den Entfremdungsbegriff in

Kapitel 4.3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Strömungen als historische Formen der kritischen Gesellschaftstheorie begriffen, wel-

che in Verbindungmit historischen Umwälzungen stehen. Hierfür wird vereinzelt auch

die Krise des Fordismus herangezogen.

An den gängigen Topos der Kritik der geschichtsphilosophischen Sackgassen bei

Adorno und anderen »postmarxistischen Denker[n] der Frankfurter Schule« (Schneider

2001a: 306) anknüpfend hebt Ulrich Johannes Schneider Foucaults Vorzüge hervor.

Während jene »noch laborierten, weil sie historische Werte wie Emanzipation oder

Aufklärung in das Philosophieren ziehen wollten«, habe »Theorie« bei Foucault nicht

länger im »Dienst der Geschichte« gestanden, sondern selbst über »ethischen Wert«

(ebd.) verfügt. Ähnlich wie Schäfer erscheint Schneider der Verzicht auf normative

Herleitungen durch Foucault als Minderung der Begründungslast und nicht wie Ha-

bermas als Inkonsistenz der Kritik. Daniel Loik hebt in seinem ebenfalls 2001 erstmals

veröffentlichten Aufsatz Die Welt wird enger mit jedem Tag. Adorno und Foucault: Philoso-

phieren im universellen Verblendungszusammenhang ihre Gemeinsamkeiten bis zu einem

Punkt hervor, an dem die Unterschiede zu verschwimmen drohen. Zunächst betont

er allerdings einige Differenzen. Während Adorno mit Karl Marx und Georg Wilhelm

Friedrich Hegel die Fetischisierung noch aus einer Ursache, dem Tausch, ableite, ver-

folge Foucault mit Nietzsche eine »gesellschaftstheoretische[] Dezentralisierung« (Loik

2001: 45).Weiterhin habe Adorno an eine Versöhnung von Ding und Begriff jenseits der

fetischisierenden Identifikation festgehalten, wohingegen Foucault dies als unzuläs-

sige Essentialisierung abgelehnt habe (ebd.: 46). Doch erliegt Loik anschließend dem

Drang, beide einander anzugleichen, und präpariert Gemeinsamkeiten. Einerseits hält

er zutreffend fest, dass Adorno und Foucault gleichermaßen gegen Leid, Gewalt und

Herrschaft eintraten (ebd.: 43), gleicht aber andererseits unzutreffend an,was der Sache

nach verschieden ist. Denn es trifft nicht zu, beide würde ein gemeinsames »Streben

nach einem Außen des Diskurses« verbinden, »das sie in Nichtidentität und Differenz

erblicken« (ebd.: 48, vgl. 41–43). Diskursanalyse und Dialektik lassen sich nicht derart

handstreichartig verbinden (siehe Kapitel 1.3.2.). Loiks in weiten Teilen überzeugende

Argumentation schreibt sich in dieser unzulässigen Zuspitzung in eine Gesamttendenz

ein, welche die Differenzen zwischen Adorno und Foucault nach und nach schleift. In

ähnlicher Weise rechnet Eva Illouz beide einer vermeintlichen Tradition der »reinen

Kritik« (Illouz 2004: 136) zu. Die von ihnen vertretene »traditionelle Kritik« verfolge

»eine Sehnsucht nach Reinheit« und habe die Kultur der Politik »subsumiert«, wodurch

die materialen Analysen der Kultur »verflach[t]« (ebd.: 136) würden. Diese Einwände

überzeugen mit Blick auf die Auseinandersetzungen beider Theoretiker mit Literatur

und Musik wenig. Eher scheint die Homogenisierung dem Willen zu entspringen, die

eigene Position als ›unreine Kritik‹ zu profilieren. Diese schließe zwar wie jene an das

Modell immanenter Kritik an, indem sie von den Zielen und Wünschen der Akteure

ausgehe und daran die Realisierungschancen messe, lasse dabei aber wesentlich mehr

Raum für Ambivalenzen. Während die reine Kritik von gesellschaftlicher Totalität aus-

gehe und sich auf einen »totalen Standpunkt« (ebd.: 137; Hervorhebung im Original)

stellt, betont Illouz die Unabsehbarkeit von unintendierten Folgen und plädiert für

diskontinuierliche Modelle der unüberschaubaren gesellschaftlichen Entwicklung (vgl.

ebd.: 136–141). Gleichermaßen vereinheitlichend bezieht sich Butler auf Adorno und

Foucault. »Beide Positionen« würden »sich berühren« (Butler 2002/2007: 146) in der

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 31

»Notwendigkeit […], das Menschliche in seiner Fehlbarkeit zu begreifen«, die mit der

Erkenntnis verbunden sei, dass niemand von sich »vollständige Rechenschaft geben«

(Butler 2002/2007: 150) könne. Butler scheint Adorno und Foucault mehr auf ihre eigene

These hin zu lesen und dabei bewusst die internen Differenzen zwischen ihnen wie die

externen zu Gunsten ihrer Position zu verwischen. Wesentlich ertragreicher sind die

historischen Vermittlungsversuche, die Andreas Reckwitz und Alex Demirović in diesen

Jahren verfassen. In Kritische Gesellschaftstheorie heute. Zum Verhältnis von Poststruktura-

lismus und Kritischer Theorie unternimmt Reckwitz eine Rekonstruktion unter Rückgriff

auf gesellschaftliche Transformationen. Aus historischer Perspektive erkennt er zwi-

schen Adorno und Foucault sowohl Brüche als auch Kontinuitäten, die es erlauben, von

einer gemeinsamen Tradition zu sprechen. »Es wird im Poststrukturalismus ein Erbe

der Kritischen Theorie verarbeitet und zugleich in eine andere Richtung gewendet«

(Reckwitz 2006: 12). Verbindendes Element sei die radikalisierte Aufklärung, welche

durch den »Gegensatz zur Analyse eines Herrschaftszusammenhangs« sich auf die »Su-

che nach einem Gegenort von Autonomie und Rationalität« (ebd.: 4) begebe. Reckwitz

führt die Theorien Foucaults und Adornos eng, indem er sie als Kritiken des Scheins

begreift (vgl. ebd.: 9). Die Fruchtbarkeit Foucaults beruhe auf einem »instruktiven

kulturwissenschaftlichen Analyseprogramm[], das als Sensorium fungiert, um in der

Kulturgeschichte derModerne nach zweierlei zu suchen: nach denMomenten, in denen

sich kulturelle Kontingenz schließt, und nach jenen, in denen sie sich öffnet« (ebd.:

9) Gegenüber der älteren Frankfurter Schule habe der Poststrukturalismus die gesell-

schaftliche »Kulturalisierung des Sozialen« theoretisch nachvollzogen, die ihm »eine

historische Kontextualisierung« (ebd.: 10) ermöglicht. Reckwitz erkennt darin eine »Re-

lativierung der einschränkenden Strukturen« (ebd.: 11), welche zuvor materialistisch-

ökonomistisch verkürzt gedacht worden seien.Dafür habe sich der Poststrukturalismus

vomEinheitsmodel der Vernunft zugunsten von »spezifische[n] Rationalitätsregime[n]«

(ebd.: 11) verabschiedet.Doch bestehe eben auch eineKontinuität zwischen beidenTheo-

rieströmungen hinsichtlich der Autonomieforderung,welche von Foucault und anderen

»in der transformierten, avantgardeästhetisch beeinflussten Idee des Unkontrollier-

baren« (ebd.: 12) fortgesetzt werde. Gerade in letztem Punkt erkennt Reckwitz einen

»Anknüpfungspunkt […] zu Adornos Konzept des Nicht-Identischen« (ebd.: 12). Einen

ungemein wichtigen Beitrag zum historischen Verständnis der Kritischen Theorie leis-

tet Demirović mit dem Artikel Kritische Gesellschaftstheorie und ihre Bildungsbedingungen

im fordistischen und postfordistischen Kapitalismus (Demirović 2006). Darin geht er auf die

»Historizität kritischen Wissens« und seiner »verschiedenen epistemische[n] Formen«

(ebd.: 4) ein. Den Gedanken Foucaults aufgreifend, wonach Kritik auch Partnerin der

Macht sein kann (siehe Kapitel 4.2.3.), formuliert Demirović die These, dass »in den

Konstitutionsprozess der jeweiligen Phase der kapitalistischen Formation« auch das

»kritische Wissen« (ebd.: 4) eingehe. Dafür unterscheidet er fünf Phasen der Theorie-

bildung von den Bauernkriegen über Marx bis zum Postfordismus. Eindeutig weist

er der Frankfurter Schule die fordistische Gesellschaftsformation zu (ebd.: 10).14 Fou-

14 Auf den Übergang Fordismus zu Postfordismus als Bezugsrahmen und Modell haben vorher be-

reits Haug (1996: 189) für den Marxismus und Lemke (2003: 267) für Foucault hingewiesen. Siehe

ausführlich Kapitel 1.3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

cault ordnet er schon der nachfolgenden Phase zu (ebd.: 16). Demirović verdankt das

Forschungsfeld den interessanten Hinweis auf die Gründe für den Niedergang einer

Phase, welche die Aktualisierung der Kritischen Theorie immer wieder erforderlich

macht. Die jeweilige »Krise der epistemischen Form« gehe, so Demirović, oft mit der

»Einsicht in autoritäre Traditionslinien im emanzipatorischen Denken« selbst einher

(ebd.: 5). Kritik ist eben auch darin heteronom, dass sie von dem geprägt wird, was sie

angreift. Oft offenbaren sich diese Bindungen an bürgerliche Politikformen, Produk-

tivitätsfetische oder hegemoniale Persönlichkeitsbilder wie den männlichen Arbeiter

erst am Ende des Modells. In den 2000ern erscheinen in Deutschland zwei weitere

Sammelbände, die umfassend Poststrukturalismus und Frankfurter Schule in Bezie-

hung setzen. Unter dem Titel Herrschaftsverhältnisse und Herrschaftsdiskurs. Essays zur

dekonstruktivistischenHerausforderung kritischerGesellschaftstheorie (Speck/Weiß 2007) wird

unter anderem erneut auf das Paar Adorno-Foucault geblickt. Jan Weyand und Gerd

Sebald zeichnen darin ein differenziertes Bild, demzufolge Foucault Adornos Kritik

zugleich radikalisiere und relativiere. Beide stellen verschiedene historische Versio-

nen (vgl. Weyand/Sebald 2007: 36) des Bemühens um eine Kritik der Aufklärung und

deren Schattenseiten (vgl. ebd.: 44) dar. Während Adorno dieser Kritik ein abstraktes

Telos zuordne (ebd.: 45), radikalisiere Foucault ihren »Bezugspunkt«, den er mittels

»Subversion in der Gegenwart« (ebd.) verlege. Andererseits sehen Weyand und Sebald

in dem »anarchistische[n] Zug von Foucaults Kritikbegriff« (ebd.: 46) aber auch eine

Relativierung der Positionen Adornos. Foucault erscheine »jede Grenzverschiebung als

legitimer Ausdruck von Kritik.« (ebd.: 46) Aus der Perspektive Adornos greife Foucaults

»Gedanke einer steten Verschiebung der Grenzen« und seine nur implizite Normativität

»zu kurz«, denn in dessen »Verweis auf die ›gezielte Umgestaltung‹« könne er nur den

»Umschlag von Kritik in Affirmation« (ebd.: 48) erkennen. Insgesamt zeichnenWeyand

und Sebald also ein ambivalentes Bild des Verhältnisses von Foucault und Adorno hin-

sichtlich ihres Kritikverständnisses. Ein zweiter Sammelband von Rainer Winter und

Peter V. Zima erscheint ebenfalls 2007:KritischeTheorie heute (Winter/Zima 2007). Bereits

einer der Herausgeber erscheint skeptischer, was Foucault betrifft. Zwar betrachtet

Winter ihn als »Fortsetzung« der Kritischen Theorie Horkheimers und Adornos, da sie

gemeinsam die Abschaffung des Leidens anstrebten und die Einsicht teilten, »erst eine

entsprechende Lebenspraxis [könne, P.E.] bleibende Veränderungen herbeiführ[en].«

(Winter 2007: 41) Doch schaffe Foucaults archäologische Einklammerung der »Geltung

von philosophischen und wissenschaftlichen Diskursen« zusätzliche Probleme für die

»Analyse kritischer Theorien, deren Gültigkeit seit Marx«, so Winter, »auch von ihren

Adressaten abhängt.« (Winter 2007: 29) In seinem Beitrag zum Sammelband formuliert

Roger Behrens dann eine scharfe Kritik am postmodernen Denken, das er als »Postkri-

tische Theorie« (Behrens 2007: 62) bezeichnet und dem er implizit Foucault zuordnet.

Genau entgegengesetzt erklärt Lars Gertenbach auf dem Kongress der Deutschen Ge-

sellschaft für Soziologie 2008, die KritischeTheorie und der Poststrukturalismus hätten

im Kulturellen Unbewussten ein »gemeinsames Forschungsinteresse« (Gertenbach 2008)

und schließt darin ausdrücklich Adorno und Foucault ein. Einen herausragenden Bei-

trag zum Forschungsfeld hat Meyer mit Foucault, die Frankfurter Schule und die Dialektik

der Gouvernementalität geleistet, einem Artikel, mit dem sie systematisch den »Spuren«

der »Lektüre« (Meyer 2008: 89) der Frankfurter Schule bei Foucault nachspürt. Ihre

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 33

prononcierte Argumentation bezieht sich besonders auf Foucaults »›genealogische‹

Texte seit Mitte der 1970er Jahre«, welche den Schriften Adornos und Horkheimers

»nicht nur thematisch in Vielem nahe« stünden, so dass sie »sich inmaterialen Analysen

überschneiden«, sondern »auch in systematischer Hinsicht« würden sie deren »zentrale

These aktualisieren.« (Meyer 2008: 87) Zwar betont Meyer, dass Foucault »entweder von

Horkheimer oder von der Frankfurter Schule« spreche und ihr »keine Stelle bekannt«

sei, »in der Foucault Adorno eigens erwähnt.« (Meyer 2008: 90) Doch bezieht sie sich

in ihrer systemischen Argumentation vorzugsweise auf die Dialektik der Aufklärung, das

Gemeinschaftswerk Adornos und Horkheimers. Die dortige Beschreibung der Selbst-

unterwerfung im Kapitel zur Odyssee weise große Nähe zu Foucaults Rekonstruktion

der biopolitischen Produktion von Disziplinarindividuen auf (vgl. ebd.: 91). Jedoch geht

Meyer über diese Feststellung von Nähe hinaus. Ihr zufolge entferne sich Foucault in

den Vorlesungen zur Gouvernementalität wieder von Adorno und Horkheimer und

aktualisiere die Kritische Gesellschaftstheorie mit Blick auf den homo oeconomicus

und den Neoliberalismus, der auf Verhaltensrevolten der sixties reagiere. Für Foucault

bleibe die »widerständige Individualität« weiterhin »ambivalent« (ebd.: 94) und nicht

der subjektive Faktor der Revolution. »Die emanzipatorische Kritik des Individuums

erscheint ihm als Motor einer liberalen und neoliberalen Politik, die das Individuum

gerade durch seine ›Befreiung‹ neuen Zwängen aussetzen kann.« (ebd.: 94) Auch wenn

Meyer besonders Adornos ambivalenter Beschreibung der Individuen Unrecht tut,

trifft sie doch einen wesentlichen Punkt. Foucault begreift Kritik undWiderstand nicht

antagonistisch, sondern als Teil von agonistischen Kräfteverhältnissen, deren strate-

gischer Offenheit keine noch so emphatische Vernunft beikommen kann (vgl. ebd.:

99). »Foucaults Gouvernementalitätskonzept«, das Meyer auf die »Rationalisierung von

Widerstand« verkürzt, aktualisiere die kritischeTheorie, denn es »verschiebt die Inhalte

und Ermöglichungsbedingungen von Gesellschaftskritik.« (ebd.: 97) Die vorliegende

Arbeit verdankt Meyers Text viele Belege, die sie produktiv verbindet und die so zum

Weiterdenken anregen.

In ähnlicher Weise fruchtbar erweist sich die umfangreiche Studie Das Individuum

der GesellschaftMarkus Schroers (2001), die hier besonders hervorgehoben wird, weil sie

exemplarisch für den verstärkt historischen Zugriff steht. Darin unternimmt er einen

diachronen und synchronen Vergleich von in der Soziologie einflussreichen Theorien

der Individualisierung. Dieser Ansatz trägt in besonderer Weise der Historizität der

Theorien Rechnung, ohne auf Differenzierungen zu verzichten. Im Zentrum seines

diachronen Vergleichs von Adorno und Foucault steht das beiden gemeinsame Pro-

blem des »gefährdeten Individuums« (Schroer 2001: 38), welches auch Weber teile.

Dabei verweist Schroer überzeugend auf Gemeinsamkeiten und Unterschiede sowie

Schwächen und Stärken der beiden Ansätze. Ihre Unterschiede betreffen theoretische

Konzepte wie Repression (vgl. ebd.: 89, 93) und Kulturindustrie (vgl. ebd.: 96) oder die

Notwendigkeit der Selbstbeherrschung (ebd.: 106, 110). Verschieden bewertet hätten die

Autorenauchdie befreiendenWirkungender Individualisierung,dieAdornoanerkennt,

wohingegen Foucault die »Individualisierungsstrategie als Disziplinierungsmechanismus zu-

rückzuweis[t]« (ebd.: 131; Hervorhebungen im Original; vgl.: 94, 92; 128). Vor allem aber

hätten Adorno und Foucault grundverschiedene Vorstellungen von Widerstand, denn

Adorno setze der Bedrohung des Individuums ein »starkes Individuum« entgegen, wäh-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

rend Foucault für ein »bewegliches Individuum« (ebd.: 135; Hervorhebungen im Original)

stehe (vgl. ebd.: 76; 97; 99; 115; 119; 121; 126; 133–35; siehe Kapitel 4.3.). Demgegenüber

verweist Schroer auf nur wenige Gemeinsamkeiten, worunter er die Analyse neuer

Zwänge im Gewand vermeintlicher Freiheiten rechnet (vgl. ebd.: 88) und besonders

die theoretische Grundausrichtung, welche auf das Ausmalen positiver Gegenbilder

verzichtet und auf die Negation des Bestehenden ziele (ebd.: 48, 63, 70, 99, 121, 127).

Hinzu kommen nach Schroer eine beiden gemeinsame strategische Textwahl (ebd.:

101) und eine Offenheit für den Hedonismus (ebd.: 48, 132). Hingegen sieht Schroer

Adornos düstere Verfallsgeschichte in eine »Sackgasse« (ebd.: 81) laufen, wogegen er

Foucaults Hinwendung zur Ästhetik des Selbst und der Selbstsorge als produktive Aus-

wege bewertet (ebd.: 115). Dennoch stellt er fest, dass sowohl Adorno als auch Foucault

im Individuum das Potential für Widerstand gegen Herrschaft verorten. Während

bei Foucault gleichzeitig disziplinierende Herrschaft und permissive Macht am Werk

seien und damit das Individuum zugleich unterworfen und frei handle (vgl. ebd.: 117),

erscheine mit der »Staatskapitalismustheorie« (ebd.: 67) der Kritischen Theorie kein

Raum mehr für Ambivalenzen dieser Art. »Von der Spontanität als zentralem Merk-

mal der Identität bleibt angesichts der ›teilweise Abschaffung der Konkurrenz‹ nichts

übrig.« (ebd.: 60) In einem Artikel für das Adorno-Handbuch wenige Jahre später wie-

derholt Schroer seine Argumentation. Darin benennt er die »enge Parallele zum Werk

Michel Foucaults« als »negative Individualisierung« (Schroer 2011: 281; Hervorhebung im

Original). Zwar »verbindet sie die eine Frage nach […] den Flucht- und Widerstands-

möglichkeiten«, doch gehe es dabei Foucault »weniger um revolutionäre Umstürze als

um subversive Taktiken« (ebd.). Insgesamt erkennt Schroers diachroner Zugriff zwar

den »Zeitkern« (ebd.: 65) der Theoriekonzeptionen Adornos und Foucault, analysiert

ihn aber nicht weiter. Dennoch ermöglicht seine Darstellung die Rückschlüsse von den

Individualisierungsthesen der Autoren auf gesellschaftliche Veränderungen. Darüber

hinaus zeigt seine Studie, dass Annäherung nicht zwangsläufig mit der Einebnung von

Unterschieden verbunden sein muss.

Etappe 3: Die erste Hälfte der 2010er Jahre: Breitenstein lässt das

Material sprechen

In den Jahren 2010 bis 2015 geht die Anzahl der Bemühungen um eine Auseinanderset-

zungmit Adorno und Foucault zurück, jedoch nicht ihre Qualität. Dies zeigen zwei Auf-

sätze. Der eine erscheint im fünften deutschsprachigen Sammelband »…wenn die Stunde

es zulässt.«: zur Traditionalität und Aktualität kritischerTheorie (Völk 2012). Der Herausgeber

fordert paradigmatisch, die KritischeTheorie müsse »die Frage nach ihrer eigenen His-

torizität stellen« (Völk 2012: 10) und dabei die Erstarrung in Dogmatismus und Marx-

ologie reflektieren.Grundsätzlich ergebe sich ihr,mitHorkheimer gesprochen, das Pro-

blem »›vermittels Interesses an der Umwandlung‹ […] traditionelleTheorie geworden zu

sein. Deshalb ist sie selbst Gegenstand der Kritik.« (ebd.: 10–11; Hervorhebung imOrigi-

nal) Malte Völk zufolge, bilde der Streit um das Erbe ein notwendiges Moment der Ak-

tualisierung Kritischer Theorie. Allerdings sei die Polarisierung entlang von Verrat und

Treue unfruchtbar, da sie von einem einheitlichen Theoriekorpus ausgehen müsse und

daher zum »Problem« führe, »ein Verhältnis von Aktualität und Traditionalität zu den-

ken« (ebd.: 11; Hervorhebung im Original). Hingegen habe bereits Walter Benjamin die

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 35

Einsicht formuliert, dass im Lichte der Bedürfnisse der Gegenwart »die Vergangenheit

als verändert« erscheineund»undveränderndaufdieGegenwartwirke[].« (ebd.: 12) Eine

gewisse Zurichtung der vergangenen Formen der KritischenTheorie ist also unvermeid-

lich,muss aber selbst reflektiertwerden. ImBeitrag vonDemirović für denSammelband

geht es daher auchumdieArt derBezugnahmeauf dieGeschichtederKritischenTheorie

und ihre Fortsetzung,wobei er sich gegendasGenerationsmodell und für inhaltlicheBe-

stimmungen ausspricht. Nach der Zugehörigkeit zur KritischenTheorie solle nicht von

obengefragtwerden,wiediePolizeinachdenPapieren,sondern inHinblickaufEmanzi-

pation, genauer ob die Theorie die Emanzipationsprozesse stärkt (vgl. Demirović 2012:

29). Entsprechend bestünde »das Kriterium«, so Demirović, »in den begrifflichen Ver-

hältnissen der Gesellschaft«, wonach »Begriffe in einem umfassenden Maße auf die Er-

schließung von Machtverhältnissen, auf deren grundlegende Veränderung und auf die

kritische Reflexion auf die eigene Macht der intellektuellen Praktiken der Vernunft zie-

len.« (Demirović 2012: 29) Analyse, Transformation und Selbstreflexion sind eben nicht in einem

Katalog oder Kanon fixierbar, sondern dynamische Anforderungen an das Verhältnis von Theorie

undPraxis.Häufigwerde jedoch die alte Frankfurter Schule zumStandard erklärt, deren

Theorien »geschichtsphilosophischeinenhomogenenRaumundeinehomogeneZeit der

Entwicklung des Kapitalismus und dermarxistischenTheorie nahegelegt« (ebd.: 37–38).

Dies führe dazu, dass »wichtige Innovationen in der Kritischen Theorie nicht wahrge-

nommen wurden, die eher im Poststrukturalismus Foucaults oder Althussers ihre Fort-

setzung fanden« (ebd.: 38). Diese problematische Entwicklung drücke sich in der Schul-

Metapher aus, die eine Abschottung und Immunisierung der KritischenTheorie spätes-

tens seit den 1970er und 1980er Jahren begünstige (vgl. ebd.: 39). Scharfe Kritik am da-

mit einhergehenden Generationenmodell übt Demirović unter anderem deshalb, weil

es ermögliche, Kritische Theorie als Label zu instrumentalisieren und zum Verkauf von

Büchern oder zur Drittmitteleinwerbung zumissbrauchen (vgl. ebd.: 46). Einen Ausweg

aus diesen Zwangsmechanismen der akademischen Produktion bleibt er jedoch schul-

dig. Hingegen weist er auf ein brisantes Problem hin, dass sich aus der Pluralisierung

der Theorieansätze ergibt, welche in der Wissenschaft gefordert wird. Der Pluralismus

stelle »[f]ür jedeTheorie – und erst recht für die KritischeTheorie – […] eine Zumutung

dar. Denn eine Theorie kann nicht ihre eigenen Einsichten für verbindlich halten und

ebenso die anderer.« (ebd.: 46) Damit führt er die Positivismus-Kritik fort, der zufol-

ge der oberflächliche Pluralismus der bürgerlichenTheorien die antagonistische Struk-

tur der Gesellschaft verdecke, weil er darauf verzichte, in sie einzugreifen. »Die plura-

listisch ausgetragene Konkurrenz ist Moment der Reproduktion des Ganzen« (ebd.: 46),

so Demirović, der damit doch indirekt Adornos Positionen zum Maßstab erhebt. Der

zweite wichtige Beitrag steht zu diesem Misstrauen gegenüber der Pluralität in einem

gewissen Spannungsverhältnis. Denn in Samuel Salzborns Artikel Großer Highway und

kleine Trampelpfadewird die »Pluralisierung der Kritischen Theorie« (Salzborn 2015a: 13)

selbst positiv hervorgehoben und als Beleg für die vielfältige, teils verdeckte Wirkung

der Frankfurter Schule herangezogen. Ohne die Verbindungmit anderen theoretischen

Schulenwäre dies nichtmöglich gewesen. In seiner Kritik amGenerationsmodell hinge-

gen folgt Salzborn der Linie Demirovićs. Fruchtbarer als der Blick aufs Erbe sei der auf

»Prägekräfte, Inspirationen und Widersprüche«, dabei solle besonders auf die zentra-

le Methode der »Negation« (ebd.: 12) geschaut werden. Implizit geraten auf diese Weise

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

auch Poststrukturalismus und Foucault in den Blick. So erklärt Salzborn, es habe kei-

nen Sinn bei der Frage, »ob bestimmten Denkansätzen, die als Selbstbe- oder Fremd-

zuschreibung der KritischenTheorie nachHorkheimer und Adorno sich zurechnen oder

ihr zugerechnetwerden«, beständig »nachweisen zuwollen, dass sie eben nicht kritisch-

theoretisch seien.« (ebd.: 7) Diese explizit selbstkritische Erklärung dient ausdrücklich

nicht der Immunisierung gegen Kritik, sondern der Öffnung der Perspektive auf imma-

nente Zusammenhänge zwischen unterschiedlichen Theorien. Ein Anliegen, dem auch

die vorliegende Arbeit verpflichtet ist. In dieser Hinsicht schließt Salzborn an Demiro-

vićs Gedanken über die in diesen Zusammenhängen fortlaufende dynamische Neujus-

tierung von Analyse, Transformation und Selbstreflexion in der Kritischen Theorie an.

Dafür entwirft Salzborn idealtypisch zwei Pole derKritischenTheorie, die in ihrenwech-

selnden Ausprägungen in unterschiedliche Konstellationen zueinander gebracht wer-

den. Einerseits ziele »die Subjektorientierung« auf die »Minimierung von subjektivem

Leiden«, andererseits erarbeite die »Gesellschaftsorientierung eine[] negative[] Theorie

moderner Vergesellschaftung« (ebd.: 9). Ohne Zweifel finden sich beide Elemente eben-

so in den Arbeiten Adornos wie Foucaults. Jedoch sind ihre Anordnung und Gewichtung

sowohl innerhalb ihrer Werke als auch zwischen beiden verschieden. Da der Anspruch

in der KritischenTheorie, beiden Anforderungen gerecht zu werden »ambivalent ist«, so

Salzborn, müsse sie »fortwährend neu justiert werden« (ebd.: 9). Diese Notwendigkeit

zur regelmäßigen Aktualisierung hänge, so schließt er mit Verweis auf Claussen, auch

mit demUmstand zusammen, dass sich »die Begriffe, in denen wir denken, analysieren

und kritisieren« (ebd.: 27), abnutzen. Jedoch lasse sich »eine kritische Theorie der Ge-

sellschaft […] nur an den Sachen selbst, nicht an denDiskursen erneuern« (ebd.). Für die

Aktualisierung ist nicht die fortlaufende Exegese oder philologische Untersuchung ent-

scheidend, fruchtbar erscheint nur die Konfrontation der Begriffe mit den sachlichen

Problemen.

Für diese Entwicklung, welche die Theorien Adornos und Foucaults nicht allgemein

auf Differenzen und Unterschiede hin untersucht, sondern spezifisch hinsichtlich ihrer

Analysen zu einemProblem, steht die bahnbrechende Arbeit von Breitenstein.Während

zuvorhäufigphilosophischeGrundpositionen,besonders zuVernunftkritikundderRol-

le des Subjekts betrachtet wurden, geht sie in die Tiefe des von beiden untersuchten

Materials. Ausgehend von einer Rekonstruktion der Problematisierung von Geschich-

te in den Schriften Adornos und Foucaults setzt sie beide sachlich in Beziehung. Brei-

tenstein gelangt zu derThese, »dass die zentrale Fragestellung einer kritischenmateria-

len Geschichtsphilosophie die nach dem Verhältnis von subjektiver Handlung(smacht)

undobjektivemZwangbleibt« (Breitenstein 2013: 275).Damit bestätigt sie dieVorschläge

Salzborns bezüglich der Subjekt- und Gesellschaftsorientierung in der KritischenTheo-

rie. »Akzeptiert man diese Thematisierung als Aufgabe der Geschichtsphilosophie, sind

die Potentiale der Ansätze Adornos und Foucaults offensichtlich« (ebd.: 275), erklärt sie

bündig. Denn in ihren Augen bieten »Adornos ›Negative Dialektik der Naturgeschich-

te‹ und Foucaults ›Ontologie der Gegenwart‹ überzeugende und aktuelle Ansätze eines

kritischen gegenwartsphilosophischen Denkens« (ebd.: 45). Und zwar gerade aufgrund

der »Verschiedenheit und Gleichwertigkeit dieser beiden Ansätze« (ebd.: 45). Breiten-

stein erkennt die gemeinsame Zielsetzung ihrer unterschiedlichen Problematisierung,

welche sie als »eine vom Schein naturgesetzlicher Eigendynamik und Fatalität befreite

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 37

Geschichte« (ebd.: 271) begreift. Der Ausgang von der Aktualität, die wesentliche Histo-

rizität und die stets mitgedachte Positionalität werden von Breitenstein als die gemein-

samenKennzeichender geschichtsphilosophischenAnsätzeAdornos undFoucaults her-

vorgehoben. »Beide reflektieren«, ihr zufolge, »dieUnabgeschlossenheit sowieOffenheit

ihrer Rekonstruktionen und betonen die Zeitgebundenheit des historischen Bewusst-

seins selbst sowie die daraus resultierende unüberwindbare Perspektivität historischer

Deutungen.« (ebd.: 269) Mit einemVerweis auf Ulrich Brieler erklärt sie, »[d]ass Adorno

wie Foucault von der Unhintergehbarkeit der Historie sowie von philosophischen Deu-

tungen der Geschichte überzeugt sind« (ebd.: 268).Daher ist die Arbeit Breitensteins so-

wohl systematisch als auch inhaltlichwegweisend für die vorliegendeUntersuchung. Ihr

Blick richtet sich ins Material, nicht nur auf Kernaussagen, und untersucht die Art der

Problematisierung, statt bloß den Umriss der Problemstellung. Damit erlaubt sie syste-

matisch eine Zuordnung von Theoretiker_innen zur Kritischen Theorie und schafft ein

Modell zur Untersuchung von deren Entwicklungen, an das sich dieMethode des Kraft-

felds anlehnt (sieheKapitel 1.2.). Ihr Fokus auf dieHistorizität und inwelcher Formsie in

derTheorie reflektiert wird, bietet einen Zugriff auf einen Kernbestand kritischen Den-

kens und seiner Auseinandersetzung mit der gesellschaftlichen Wirklichkeit (siehe Ka-

pitel 1.3.). Entscheidend ist jedoch, dass Breitenstein die Unterschiede zwischen Adorno

und Foucault nicht ausblendet, sondern sich bemüht, ihre Differenzen fruchtbar zuma-

chen. Sie erklärt klar, es könne »hier nicht um eine Konfrontation zweier miteinander

konkurrierender Modelle gehen, vielmehr konzentriere ich mich auf die Unterschiede in

den Gemeinsamkeiten und versuche zugleich, auf die jeweiligen Stärken und Schwächen

ihrer Ansätze hinzuweisen.« (ebd.: 276;Hervorhebung imOriginal) DieUnterschiede er-

kennt sie in Bezug auf »Quellen undMaßstäbe«,wobei ihr »Adornos Argumentationen«,

die auf die »Verallgemeinerbarkeit der Geltung« hinausliefen, »überzeugender« erschei-

nen, da seine Normativität »an konkrete politische und ökonomische Prozesse« (ebd.:

277) gebunden sei. Weitere Unterschiede beträfen die »Ausrichtung einer vernünftigen

Praxis« (ebd.: 276), bei der sie »Adornos Festhalten« am »Ideal einer vernünftigen sozia-

len Praxis« (ebd.: 277) bevorzugt. Hingegen erachtet sie hinsichtlich der Ausgestaltung

vonUtopie Foucaults »lokalen Charakter aller Kritik« für stichhaltiger als Adornos Fokus

auf die »Notwendigkeit einer globalenUmgestaltung« (ebd.: 278). Ferner erklärt sie, dass

Adornos Menschenbild »als leiblich-sinnliches, triebhaftes, emotionales und rationales

Wesen« (ebd.: 279) sie mehr überzeugt als Foucaults Dekonstruktion desselben. Jedoch

bestehe die »Stärke der Foucaultschen Darstellungen darin, dass sie »empirisch gesät-

tigt sind« (ebd.: 279; Hervorhebung im Original) und daher »für jeden nachvollziehbar«

blieben (ebd.: 280). Insgesamt erscheinenBreitenstein »Foucaults Analysen« thematisch

»umfassender« und zugleich hinsichtlich ihrerGeltung »beschränkter« (ebd.: 273).Wäh-

rendAdorno»aufdieTendenzenderÖkonomisierungundNaturbeherrschung«konzen-

triert bleibe, fokussiere sich Foucault »auf den mikrohistorischen Bereich« (ebd.: 273).

Bei aller Detailtreue der Untersuchung der Problematisierung derHistorizität bei Ador-

nos und Foucault, spart Breitenstein allerdings die zwischen beidenwirkendeHistorizi-

tät weitgehend aus.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Etappe 4: Die zweite Hälfte der 2010er: Cook wagt den großen Wurf

In den späten 2010er Jahren sind es besonders nordamerikanische Wissenschaftler_in-

nen, die Adorno und Foucault miteinander in Beziehung setzten. Auch diesseits des

Atlantiks wird an ihrer fruchtbaren Verbindung weitergearbeitet. Insgesamt setzt sich

die Angleichungstendenz ungebrochen fort und ebnet Differenzen zunehmend ein. In

dem 2016 erschienen Buch The End of Progress (Allen 2016) argumentiert Amy Allen mit

Adorno und Foucault gegen Habermas, Honneth und Forst. Sie zielt darauf, die zwi-

schen »unterschiedlichen Auffassungen von kritischerTheorie bestehenden Trennlinien

zu überschreiben, besonders zwischen dem kritisch-theoretischen Ansatz der Frank-

furter Schule, dem Werk Michel Foucaults und den Anliegen der postkolonialen und

dekolonialenTheorie.« (Allen 2016: 18) Explizit richtet sie sichdamit gegenden vermeint-

lichen Eurozentrismus und Fundamentalismus der sogenannten zweiten Generation

der Frankfurter Schule. Der für die alte Frankfurter Schule charakteristische »Fokus

auf das Soziale lässt jenes unverwechselbare Zusammenspiel der Kritik der politischen

Ökonomie mit Formen soziokultureller Analysen und Theorien des Selbst oder des In-

dividuums entstehen«, das Allen mit Foucault »transformieren« (Allen 2016: 19) möchte.

Ob ihr der Versuch gelingt,mit Adorno, Foucault und den gegenwärtigen postkolonialen

Theorien die Unangemessenheit der behaupteten eurozentristischen Konzeptionen des

Fortschritts bei Habermas, Honneth und Rainer Forst aufzuzeigen, kann hier nicht

erläutert werden.15 An dieser Stelle interessiert die Art der Bezugnahme auf und die

Verbindung von Adorno und Foucault. Allen setzt Foucault in eine kontrapunktische

Beziehung zu Adorno. Ihr zufolge beschrieben dieDialektik der Aufklärung undWahnsinn

und Gesellschaft jeweils eine »alternative Geschichte der Aufklärungsmoderne« (ebd.:

220). »Mein Ziel ist es, diese beiden Texte kontrapunktisch zu lesen, das heißt, ihre

spezifischen und voneinander abweichenden Zielsetzungen im Blick zu behalten, ohne

ihre zahlreichen Gemeinsamkeiten zu vernachlässigen.« (ebd.: 220) Diesem differen-

zierten Anspruch wird sie nicht gerecht, da sie faktisch ihre Differenzen beständig in

Gemeinsamkeiten auflöst, statt sie zu durchdringen (vgl. ebd.: 244–245). Umgekehrt

bestehen dort, wo sie Gemeinsamkeiten identifiziert, Differenzen fort. Beide würden

eine Kritik an Hegels Geschichtsphilosophie und Dialektik formulieren, schreibt Allen

(ebd.: 218; 233), ohne zu reflektieren, dass Adorno einige dialektische Begriffe Hegels

15 In einem zusammenfassenden Sammelbandbeitrag Adorno, Foucault, and the end of progress: Critical

theory in postcolonial times formuliert Allen die Stoßrichtung ihrer Argumentation deutlich. Gegen

die von Habermas und Honneth vertretene »idea of historical progress«, welche sie als »[e]uro-

centric« (Allen 2017a: 3) qualifiziert, will sie mit Adorno und Foucault zu einer postkolonialen Ver-

sion Kritischer Theorie gelangen, die »decolonial and anti-imperialist struggles« (ebd.: 4) unter-

stützt. »[C]ritical theory can find within its own – and nearby – theoretical tradition the resources

not only for decolonizing itself by weaning itself off of its progressive reading of history but also

for a contextualist, immanent grounding of its own normative perspective. Accomplishing both of

these tasks is necessary if critical theory is to remain truly critical in postcolonial times.« (ebd.: 5)

Ob diese Engführung und Ausrichtung im Sinne Adornos oder Foucaults ist, die beide eine kriti-

sche Distanz zu sozialen Bewegungen hielten und gegen eine Unterordnung der Theorie unter die

Praxis argumentierten (siehe Kapitel 1.3.2.), erscheint höchst zweifelhaft. Angesichts dessen wirkt

ihre Beteuerung im Buch, es ginge ihr wie Adorno und Foucault nicht um eine »platte Ablehnung

der europäischen Moderne oder der Aufklärung« (Allen 2016: 262), weniger glaubwürdig. In einer

Rezension zeigt sich Jay diesbezüglich ebenfalls skeptisch (vgl. Jay 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 39

wie Totalität und Vermittlung vielfältig anwendet. Ihre gleichmachende Geste folgt

strategisch ihrem übergeordneten Ziel der Kritik an Fortschrittskonzeptionen. Dafür

gemeindet sie Foucault kurzerhand in die KritischeTheorie ein und erklärt, er sei neben

Habermas »Adornos anderer ›anderer Sohn‹ [sic!]« (ebd.: 217). Sie geht sogar so weit,

eine »Foucault-Adorno’sche Position« (ebd.: 262) zu behaupten. Strittig erscheint mit

Blick auf Breitenstein auch Allens Einschätzung, wonach die Dialektik der Aufklärung

keine »negative Geschichtsphilosophie« (ebd.: 226) darstelle. Jedoch beschreibt sie

überzeugend die reflektierte Historizität Adornos und Foucaults (ebd.: 246–247; siehe

Kapitel 1.3.1.). Einerseits würden beide »die eigene Konzeption von Historizität« als

historisch bedingt erfassen und anderseits »unser modernes historisches Apriori« als

»sowohl historisch als auch Historisch« (ebd.: 247) begreifen, wobei der Großbuchstabe

für eine hegemoniale lineare Geschichtsphilosophie stünde,welche beide als kontingent

kritisierten, so Allen (siehe Kapitel 3.3.3.). Ebenso fruchtbar ist Allens emphatischer Be-

zug auf den Adorno und Foucault gemeinsamen Ansatz, die Brüche in der bestehenden

Vergesellschaftung hervorzuheben und die Potentiale als historisch situiert zu begreifen

(vgl. 252–253; siehe Kapitel 1.3). Ganz anders führt Oliver Decker die gewinnbringende

Verbindung von Adorno und Foucault vor Augen. In seinem Text Flucht ins Autoritäre

(Decker 2018) zu der von ihm verantworteten Leipziger Autoritarismus-Studie geht er

kurz auf Verbindungslinien ihrer Herrschaftskritik ein. Er erkennt eine große Ähnlich-

keit zwischen »Foucaults Forschungsprogramm« und »dem der Kritischen Theorie«,

denn beide stellten »die Frage, wie Herrschaft in der Gesellschaft durchgesetzt wird.«

(Decker 2018: 46) Während Adornos Beitrag zur Herrschaftskritik sich besonders in

seinen Forschungen zum autoritären Charakter niedergeschlagen habe (vgl. ebd. 53),

läge Foucaults Verdienst vor allem in seinen Untersuchungen der Gouvernementalität:

»Eine seiner Hauptannahmenwar, dass die Art undWeise,wie eine Gesellschaft organi-

siert wird, wie sich die Verwaltung der Bedürfnisse, der Straftaten oder Krankheiten in

ihr vollzieht, eine Wirkung auf die Mentalität aller Gesellschaftsmitglieder hat. Diesen

Zusammenhang nannte er Gouvernementalität.« (Decker 2018: 46) Decker hebt die

sozialpsychologische Relevanz hervor, die von Foucaults Studien zu den gegenseitigen

Legitimationsverweisen von Ökonomie und Staat in der BRD nach dem Zweiten Welt-

krieg ausgehen. Ähnlich Adornos Argument von der Schiefheilung der narzisstischen

Kränkung mittels Identifikation mit dem Kollektiv zeige Foucault die autoritäre Sta-

bilisierung der deutschen Gesellschaft durch ökonomischen Erfolg auf (vgl. ebd. 46).

Wiederumauf gänzlich andereWeise entwickelt Brieler dieVerbindungslinien zwischen

Adorno und Foucault in Bruderschaft der Kritik: Adorno und Foucault (Brieler 2019). Konzise

und produktiv setzt er beide Sozialphilosophen hinsichtlich ihrer Kritikkonzeptionen

ins Verhältnis. Allerdings lässt er dabei Differenzen weitgehend außer Acht, da er sich

auf die Gemeinsamkeiten konzentriert. Beide betonen, so Brieler, die Abhängigkeit der

Kritik von etwas außerhalb ihrer selbst, von dem Gegenstand der Kritik einerseits und

andererseits von ihrem Adressaten, der Öffentlichkeit (vgl. Brieler 2019: 508). Ebenso

gehe es beiden um die historische Dependenz von Kritik, welche sich »im Medium der

Historizität« bewege, »weil die Geschichte ihre Existenzplattform darstellt.« (Brieler

2019: 511) Ihr Zeitkern bedinge, dass sie inkorporiert werde oder sich über sich selbst

täuschen könne. »Dem zirkulären Modus der gleichzeitigen Suche und Begründung

von Kritikfähigkeit entgeht diese geistige Figur nicht. Alle Probleme und Aporien der

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Kritik erwachsen dieser Grundkonstellation.« (ebd.: 515) Wie in heteronomen Verhält-

nissen befindliche Subjektemittels Kritik zu einer Autonomie gelangen können, sei eine

beständige Frage. Daher sieht Brieler mit Adorno und Foucault die Notwendigkeit zur

fortlaufendenErneuerungderKritischenTheorie. »Foucault ist dies nachdemAuslaufen

der revolutionären Bewegungen der 60er Jahre ein besonderes Anliegen. Statt sich in

der neuen Unübersichtlichkeit und so komplizierten Komplexität zu verlieren, gilt es,

neue Formen der Kritik zu entwickeln.« (ebd.: 515) Brieler macht darauf aufmerksam,

dass beide Theoretiker die historischen Bedingungen der Kritik im Allgemeinen und

der kritischen Theorie im Besonderen verschieden behandeln. Während Adorno »das

Schicksal der Kritik« auch »nationalgeschichtlich« denke, fehle Foucault diese »Facette«

(Brieler 2019: 511–512). »Im intellektuellen Feld Frankreichs scheint eine kritische Hal-

tung akzeptiert. Die deutschen Kritiker lebten oft eher auf der Flucht oder im inneren

Exil als im trauten Heim.« (ebd.: 512) Das Exil als Erfahrung gerade kritischer Geister

aus Deutschland, zumal in Frankreich, führt Brieler an dieser Stelle nicht näher aus,

es stelle aber einen entscheidenden Entstehungskontext der Kritischen Theorie Ador-

nos dar. Brieler fokussiert stattdessen auf die »Meister der Kritik« aus Deutschland,

darunter Kant, Hegel und Marx, »um deren Aktualisierung sich das kritische Vorhaben

Adornos und Foucaults dreht« (Brieler 2019: 512). Besonders hebt er die Bedeutung von

Kants Begriff derMündigkeit für Adorno und Foucault hervor (vgl. Kapitel 4). Von ihnen

könne man lernen, dass sich »im mündigen Urteil« die »Autonomie« (ebd.: 515) rea-

lisiere. Entsprechend bedürfe ihre theoretische Kritik der Unabhängigkeit gegenüber

»der praktischen Kritik an den herrschenden Zuständen«,welcher sie »zuneigen«. Eben

durch diese Unabhängigkeit seien die theoretischen Kritikformen den praktischen

behilflicher, »als wenn sie sich fraternisieren würde[n].« (ebd.: 515; siehe Kapitel 1.3)

Brieler zufolge wollten beide Philosophen ins Theorie-Praxis-Gefüge eingreifen, doch

mit distanzierter Sympathie für die »Protestbewegungen ihrer Zeit« (ebd.: 516). Sie

hätten ihre Kritik begriffen »als ein Element der Kräfteverhältnisse, in die sie eingreift.«

(ebd.: 515) Das gelänge der Theorie allerdings nur dann, wenn sie ihre Stellung in der

gesellschaftlichen Arbeitsteilung zuvor reflektiere. Damit einher ergeht das Gebot der

Selbstkritik an die kritisierende Person. »Die kritische Aktivität macht etwas aus dem

Subjekt der Kritik. Es wird zum Objekt der Analyse, auch der eigenen, es verzichtet

auf Selbstimmunisierung und Exterritorialität.« (ebd.: 516) Brieler zufolge verweisen

beide auf einen unterschiedlichen »Modus des kritischen Selbstbezugs«, denn während

Adorno die kritisierende Person darauf verpflichte, von der eigenen Ohnmacht aus-

zugehen (siehe Kapitel 3.1.4. und 4.1.4.), benenne Foucaults »kritische[] Haltung« die

Aufgabe, »durch die Kritik im Denken ein anderer zu werden« (ebd.: 516; siehe Kapitel

4.3.). Das Subjekt nimmt in Brielers Vermittlung der Gedanken Adornos und Foucaults

eine hervorgehobene Stellung ein. Es ist der Ort von Kritik undHerrschaft und zugleich

ihr Einsatz. »In der Diagnose der Verflechtung von Herrschaft und Subjektwerdung

finden Adorno und Foucault zueinander.« (ebd.: 516) Brieler identifiziert drei zentrale

Begriffe der kritischen Theorien Adornos und Foucaults: »Im Dreieck von Subjektivi-

tät, Macht-Herrschaft und Rationalität findet Kritik ihr zentrales Objektfeld.« (ebd.:

17) Diese These Brielers schlägt sich in den drei Kraftfeldern der vorliegenden Arbeit

nieder. Insgesamt gelangt er zu folgendem Urteil: »Adorno und Foucault favorisieren

den Kritiker des Alltäglichen, der im Bodensatz der gesellschaftlichen Verhältnisse die

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 41

geschichtliche Substanz der Welt findet. Sie treffen sich in der Abneigung gegen jede

moralisierendeGestalt derKritik.Selbst in Foucaults Spätwerk,wodieseGefahr greifbar

scheint, bleibt sein Begriff der Ethik präzisen Praktiken verbunden, die sichmoralischer

Zurichtung entziehen.« (ebd.: 513) Brielers Ansatz inspiriert zu einer tiefergehenden

Rekonstruktion von Adornos und Foucaults kritischen Auseinandersetzungen mit den

sachlichen Problemen, die unter Verweis auf ihre Historizität und den Eingriff ins

Theorie-Praxis-Gefüge vermittelt werden sollten. Jedoch ist dabei stärkeres Gewicht auf

ihre Differenzen zu legen, durch die hindurch eine Aktualisierung erst erfolgen kann.

Aus der Forschungsliteratur der letzten Jahre verdient besonders das Buch Cooks

herausgehoben zu werden. Ohne Zweifel handelt es sich bei Adorno, Foucault and the

Critique of theWest (Cook 2018) um den bislang einzigen Versuch die Arbeiten der beiden

Denker tiefgehend mit Bezug auf eine breite Palette sozialphilosophischer Themen

zu behandeln. Diese auf ihre Weise wegweisende Monographie folgt dem allgemei-

nen Trend von der Annäherung zur Angleichung Adornos und Foucaults.16 Cook führt

aus, »their critiques of our current predicament are complementary in important re-

spects« (Cook 2018: IX). Bereits in ihrer ersten Studie zu Foucault The Subject Finds a

Voice: Foucault’s Turn Toward Subjectivity (1993), reflektiert sie über mögliche Ähnlichkei-

ten zwischen den Arbeiten Adornos und Foucaults. Damals fand sie eine gemeinsame

Grundlage beider in ihrem geteilten Interesse an der Emanzipation und der Kritik von

Herrschaft und Rationalität. Jedoch betonte sie zugleich die entscheidenden Unter-

schiede zwischen ihnen, etwa hinsichtlich des Begriffs der Totalität (vgl. Cook 1993:

140) und Vorrangigkeit ökonomischer Ausbeutungsverhältnisse (ebd.: 142). In einem

ihrer späteren Artikel, Really existing Socialization: Socialization and Socialism in Adorno

and Foucault (2015), legt Cook weiterhin den Fokus auf das Trennende zwischen beiden

Autoren. Sie behauptete sogar, »Adorno goes beyond Foucault« (Cook 2015: 91), unter

anderemweil jener die gegenwärtigenHürden für Solidarität intensiver analysiert habe.

Demgegenüber scheint Cook in ihrem jüngsten Buch ihre früheren Einschätzungen zu

revidieren, denn sie betont unablässig die Gemeinsamkeiten beider. Wiederholt führt

sie die These ihrer Kompatibilität hinsichtlich Individualisierung (vgl. ebd.: 61, 70, 91),

Widerstand (vgl. ebd.: 110, 116–17, 121–22) und Kritik an (vgl. ebd.: 136–137, 141–142, 151).

Zwar wendet sie sich gegen jeden Versuch »to reduce one theory to the other« (ebd.: 55),

doch gelangt sie immer wieder zu der Einschätzung, »Foucault’s critique of power can

supplement Adorno’s critique of late capitalism« (ebd.: 57). Letztlich gleicht sie beide

einander an. Allerdings vermeidet sie bewusst Ausdrücke wie »identisch« oder »gleich«

und spricht lieber von »ähnlich« oder »komplementär«. In welcher Weise und vor allem

warum Foucaults Kritik sich bemüht, über das hegel-marxistische Erbe der Kritischen

Theorie Adornos hinauszugelangen, gerät so beinahe aus dem Blick Cooks. Ihrem Ziel,

zu zeigen, dass beide Ansätze auf die gleiche Kritik desWestens hinausliefen, ordnet sie

die Differenzen unter oder stuft sie zu Fragen des philosophischen Ausdrucks herunter.

Neben der profunden und konzentrierten Rekonstruktion und Verbindung wichtiger

sozialphilosophischer Konzepte Adornos und Foucaults arbeitet Cook in ihrem Buch

besonders die fruchtbare Dimension einer »Critical Matrix« (ebd.: 1) heraus, zu der sie

Marx, Nietzsche, Freud aber auch Hegel, Kant, Husserl und Heidegger rechnet. Damit

16 Diese Darstellung folgt imWesentlichen der Rezension von Erxleben und Riep (2020).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

situiert sie Adorno und Foucault in einer breiteren philosophischen Debatte und hebt

deren gemeinsame Problemstellungen hervor. Dementsprechend wären beide Ansätze

»anti-systematic, anti-authoritarian and open-ended« (ebd.: 16) und verfolgten das

gemeinsame Ziel der Gegenwartsanalyse. Ihr lebhafter Stil lässt beide als Zeitgenossen

erscheinen, die in einem gemeinsamen Disput verbunden sind, wodurch allerdings

die biographischen Differenzen ignoriert werden. Diese Erfahrungen lassen sich nicht

auf den Faschismus reduzieren, wie Cook nahelegt (ebd.: X), sondern umfassen ebenso

Enttäuschungen über die Arbeiterbewegung, Exil, Antisemitismus und Homophobie

und darüber hinaus unterschiedliche kulturelle Prägungen. Eine Reflexion darüber

fehlt bei Cook. Schmerzlicher noch ist die beinahe völlige Ignoranz der Historizität der

Autoren und ihrer Theorieproduktion. Mit Ausnahme einer Stelle über den Neolibera-

lismus und die Ausweitung der Warenkategorie (ebd.: 53–54) nimmt sie die sozialen

Transformationen unddieWechselwirkung vonTheorie undPraxis nur unzureichend in

denBlick.Nichtsdestotrotz ist diese ersteMonographie auf Basis einer breitenKenntnis

der Werke Foucaults und Adornos mit einer klaren Argumentation für eine Ergänzung

Adornos durch Foucault wegweisend für die vorliegende Studie.

1.1.3. Fruchtbarkeit für zeitgenössische Debatten

Externe Anknüpfungspunkt für die Aktualisierung der kritischenTheorie durch die Ver-

mittlung vonAdornoundFoucault bieten auch einigeAuseinandersetzungenderGegen-

wart. An den Schnittstellen von Akademie und Aktivismus werden immer wieder beide

Theoretiker für die Analyse drängender gesellschaftlicher Probleme herangezogen.Dies

lag auch in der Absicht Adornos und Foucaults, die mit ihren Arbeiten in das Theorie-

Praxis-Gefüge eingreifen wollten (siehe Kapitel 1.3.2.). Da diese Zugriffe auf ihreWerke

ebenso zahlreich sind wie die Publikationen der sozialwissenschaftlichen Sekundärlite-

ratur, ist eine Auswahl nötig.Diese drückt zwar gesellschaftliche Problemlagen aus, ver-

bleibt aber zwangsläufig subjektiv. Die folgenden Schlaglichter sind notwendig unvoll-

ständig und ephemer, jedoch darum bemüht, unterschiedlichen Erfahrungen zur Spra-

che zu verhelfen. In den queerfeministischen Interventionen und den Analysen von au-

toritären Dynamiken zeigen sich auf unterschiedlicheWeise die Einflüsse Adornos und

Foucaults. Daher darf die vorliegende sozialphilosophische Untersuchung nicht grund-

los auf eine gesellschaftspolitische Relevanz hoffen.

DieAuswirkungenderAuseinandersetzungen zwischenkritischerTheorie undPost-

strukturalismus auf den feministischen Diskurs sind oben bereits angeklungen (siehe

Kapitel 1.1.2.).Autor_innenwieButler (1990),Fraser (1989),Kapp (1995) undanderemach-

ten Foucault für den Feminismus fruchtbar. Umgekehrt gab es besonders in Deutsch-

land einige, die sich kritisch auf die Frankfurter Schule beriefen. So schrieb Regina Be-

cker-Schmidt, Adorno undHorkheimerwäre es zwar darumgegangen, den auch imGe-

schlechterverhältnis wirkenden »Identifizierungszwang reflexiv aufzusprengen«, doch

»[i]n der Auseinandersetzung mit ihren Positionen zur proletarischen und weiblichen

Subjektivität« seien ihr »Zweifel« gekommen, ob sie »ihren Intentionen noch treu blei-

ben.« (Becker-Schmidt 1991: 61) Ähnlich bemerkte beispielsweise Scholz: »[N]ach Adorno

&Co. ist diegesellschaftlicheEntwicklungweitergegangen« (2000: 8). InRichtungdieser

Diskussionen arbeitenEva-MariaZiege (2007) undBarbaraUmrath (2019)weiter.Früch-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 43

te trug die Verbindung von Adorno und Foucault unter anderem bei der feministisch in-

spirierten Soziologie der Kommodifizierung der Gefühle von Illouz (2004). Im Feminis-

musbestehtbeständig eineSpannungzwischenTheorieundPraxis,woraufKnapp (2012:

8) aufmerksammacht. Ihr zufolge habe die Bewegung sich besonders im von Foucaults

Forschungen beeinflussten Queerfeminismus fortentwickelt und zuletzt eine »Re-Vita-

lisierung einer kritischen politischen Ökonomie« (ebd.: 12) erlebt (vgl. Beier et al. 2017).

Besonders produktiv erscheint diesbezüglich Beziehungsweise Revolution von Bini Adamc-

zak (2017), die neben feministischenTheorien auch auf Adorno, Foucault und den Post-

operaismus (vgl. ebd.: 95–102, 229, 237) zurückgreift, um eine »marxistisch informierte

queerfeministische Perspektive« (ebd.: 108) zu erarbeiten. Ihr Begriff der »Beziehungs-

weise« (ebd.: 226, 239–241) stieß sowohl in der Bewegung als auch in der Akademie auf

große Resonanz.

In den jüngsten Debatten über autoritäre Dynamiken und Die große Regression (Gei-

selberger 2017), welche besonders um das Jahr 2016 mit der Wahl des Rechtspopulis-

ten Donald Trump in den USA und dem Erfolg der rassistischen Brexit-Kampagne an

Fahrt aufnahmen, zeigt sich gleichermaßen die Fruchtbarkeit der Bezüge auf Adorno

und Foucault.Wie oben angesprochen wendete beispielsweise Decker (2018) erfolgreich

Konzepte der beiden Autoren auf die gegenwärtige Situation in Deutschland an (siehe

Kapitel 1.1.2.). ImMittelpunkt stehen bei ihm und anderen oft Foucaults Ausführungen

zu Regierung, Biopolitik und Kontrolle (vgl. Deleuze 1990; Hardt/Negri 2000; Bröckling

2007). Die vermeintlich permissiven Machtformen, welche über Netzwerke und biopo-

litische Produktion wirken, führen zu neuen Gewaltphänomenen, wie Byung Chul Han

(2011) zeigte. Foucaults Diskursanalyse wurde ebenfalls zur Untersuchung der rechten

Bestrebungen herangezogen (u.a. Siegfried Jäger 2001; DISS 2003; FKR 2007). In den

akademischenundaktivistischenDebattenüber dasKontinuumpolitischerGewalttaten

vonderPöbelei im Internet bis zumRechtsterrorismusfinden jedochbesondersAdornos

Ansätze breiten Widerhall. Dabei spielte im Jahr 2019 die Veröffentlichung von seinem

Vortrag Aspekte des neuen Rechtsradikalismus (Adorno 1969: AnR) eine verstärkende Rolle.

Darüber hinaus bieten seine Forschungenüber den autoritärenCharakter genügendAn-

knüpfungspunkte (vgl.u.a.Henkelmannet al. 2020; Jäger 2022; sieheKapitel 4.1.2.).Wie

fruchtbar die Ansätze Adornos weiterhin sind, zeigte sich zuletzt bei den Analysen der

Proteste gegen die Maßnahmen zur Einschränkung der Corona-Pandemie (vgl. Decker

et al. 2021). Viele zivilgesellschaftliche Akteure, welche sich gegen demokratiefeindliche

und autoritäre Tendenzen engagierten, griffen auf dessenTheorie zurück (vgl. u.a. Ger-

lach/Wünsche 2021; Uhlig 2022).

1.1.4. Grenzen der vorliegenden Arbeit: weitere Perspektiven

Sowiedie externenAnknüpfungspunkte für die hier vorgenommene systematischeAus-

einandersetzung mit Adorno und Foucault zwar den Kontext bilden, aber nicht näher

ausgeführt werden, gibt es weitere Themen, die nur am Rande behandelt werden kön-

nen. Diese Grenzen der vorliegenden Arbeit stellen sogleich weiter Anknüpfungspunk-

te für das Forschungsfeld dar. Neben den KraftfeldernMacht-Gewalt, Ideologie-Wissen

und Subjekt bestehen weitere Problembereiche, in Bezug auf welche Adorno und Fou-

cault fruchtbar miteinander vermittelt werden könnten.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

BeideAnsätze ließen sich etwa inBezug aufKunstmiteinander inBeziehung setzen.

Wie oben (siehe Kapitel 1.1.2.) ausgeführt, stand die Ästhetik in der Rezeption Adornos

häufig im Fokus. Bei Foucault ist diese Perspektive jedoch noch entwicklungsfähig. Der

Sammelband Peter Gentes (2004) über Foucault und die Künste und Arne Klawitters (2003)

Standardwerk über Foucaults Literaturontologie bereiten dazu das Feld. Auch von den

AnalysenderMusik ausgehendwären fruchtbare Fortsetzungender hiesigenKraftfelder

möglich.

Ebenso bieten die intensiven, verschiedenen Auseinandersetzungen Adornos und

Foucaults mit dem deutschen Idealismus, besonders mit Kant, Möglichkeiten, an die

hier vorgestellten Kraftfelder anzuknüpfen (siehe Kapitel 4.1.3. und 4.2.1.). Foucaults

Übersetzung von dessen Anthropologie sowie seine Schriften zu Kritik und Aufklärung

wären dafür ebenso geeignete Ausgangspunkte wie Adornos Vorlesungen über die

Geschichte. Über die normativen Grundlagen der KritischenTheorie hat Seyla Benhabib

(1992) Pionierarbeit geleistet (vgl. Thein 2013). Auch Allen (2017b) steuert bezüglich der

Verbindung Adornos und Foucaults in dieser Hinsicht wertvolle Überlegungen bei.

Insgesamt sind die externen Anknüpfungspunkte und die angesprochenen Gren-

zen zwar Belege für die Fruchtbarkeit des hier entwickelten Ansatzes, sie hier vertieft

zu verhandeln, würde allerdings den Rahmen der vorliegenden Arbeit sprengen. Sie be-

schränkt sich darauf, Adornos und Foucaults Begriffe in drei Kraftfeldern miteinander

zu vermitteln. Diese Methode soll in den folgenden Unterkapitel näher ausgeführt wer-

den.

1.2. Methodik 1: ›Kraftfelder‹

Dermethodische Zugriff auf die Begriffe Adornos und Foucaults unterscheidet sich von

der bloßen Identifikation von Gemeinsamkeiten und Unterschieden und ihrer Aufrei-

hung, wie es in der Sekundärliteratur oft geschieht. Unbefriedigend ist dieses Vorge-

hen besonders deshalb,weil es zumeist nichts Neues erschließt und überdies die Gefahr

birgt, in ein simples Schema ›besser-schlechter‹ zu geraten.DieMethode des Kraftfelds will

jede offene oder verdeckte Hierarchie vermeiden, indem es die Positionen Adornos und Foucaults so

aufeinander bezieht, dass zunächst ein gemeinsames Problem sichtbar wird. Anschließend können

ihre verschiedenenBegriffe als historischeProblematisierungsweisen verstandenundauf ihrenEin-

satz in gesellschaftlichen Auseinandersetzungen hin untersucht werden, woraufhin Vermutungen

über Aktualisierungen angestellt werden können. Statt bei der Gegenüberstellung zu verhar-

ren, sollten die PositionenAdornos und Foucaults vermittelt werden.Dabei geht die vor-

liegendeUntersuchungnicht voneinemgemeinsamenMittlerenaus,etwaeinerSchnitt-

menge, sondern die Gemeinschaft im Problem ermöglicht durch die Extreme hindurch

ihre Vermittlung. Ein geistiges Kraftfeld entsteht um ein Problem, zu dessen Bearbei-

tung ein Begriff entwickelt wird, der es erlaubt, das Problem auf eine spezifische Weise

zu bearbeiten. Zumeist handelt es sich nicht um einen einzelnen Begriff, sondern um

eine Konstellation untereinander verbundener Begriffe. Indemdie Begriffe aufeinander

verweisen, wirken sie an einem umfassenderen und reflexiven Prozess der Wahrheits-

findungmit. Denn die Begriffe schärfen sich gegenseitig, lassen aber auch bewusst Un-

schärfen zu, um dem Eindruck völliger Identifikation von Sache und Begriff entgegen-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010 - am 14.02.2026, 05:57:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

