
Dynamiken des Unheroischen in Oliver Stones  
Alexander

Nils Steffensen

Abstract

With the exception of antiheroes, non-heroes are largely considered irrelevant to heroic 
narratives. The view is widely shared that, at best, they can serve to sharpen a certain 
hero’s profile. Oliver Stone’s Alexander, however, shows that non-heroes also possess 
agency. This essay argues that especially so-called ‘normal-ones’ (U. Bröckling), under 
certain circumstances, actively pursue their interests vis-à-vis the hero whose trans-
gressive ambitions pose a threat to the status quo and possibly even their lives. Using 
different strategies – practical as well as ideological – non-heroes unfold their dynamics, 
allowing them to at least temporarily change their position in the broad spectrum of the 
un-heroic, thereby challenging the hero and his self-understanding. The essay’s conclu-
sion is: precisely representatives of mediocrity may be forces able to determine the fate 
of the hero.

Einleitung

„Die Wahrheit ist, dass wir ihn getötet haben.“1 Mit diesem Bekenntnis eröff- 
net – in der Inszenierung Oliver Stones – König Ptolemaios das Diktat seines 
historischen Urteils über Alexander den Großen. Indes besitzt, was er als Wahr-
heit ausgibt, nur vorläufig Geltung. Kurz nachdem er verächtlich Ziele, Politik 
und Leben seines früheren Herrschers charakterisiert hat, befiehlt er seinem 
Sklaven, die anstößig klingende Passage auszustreichen. Bei seinen Ausführun-
gen handele es sich nur das dumme Gewäsch eines alten Narren. Umgehend 
ersetzt eine Apologie Alexanders die Selbstanklage. In der geglätteten Version 
wird Alexander zum banalen Opfer der Kontingenz. Er stirbt, von körperlichen 
Strapazen geschwächt, an einem gewöhnlichen Fieber.

Was der König drastisch als senile Absurdität verwirft, ist tatsächlich eine für 
Heldenerzählungen konstitutive Konstellation. Heldenfiguren bedürfen not-

1	 „The truth is we did kill him“ (03:15:30–03:15:33). – Stone hat Alexander mehrfach überar-
beitet. Nach der Kinofassung (2004) und einem minimal veränderten Director’s Cut für DVD 
griff der Regisseur, vom Resultat enttäuscht, für Alexander Revisited. The Final Cut (2007) tief 
in die Erzählstruktur der Handlung ein. Doch auch die diese Version stellte ihn nicht zufrie-
den. Im Jahr 2014 nahm er für Alexander. The Ultimate Cut noch einmal Modifikationen am 
Final Cut vor. Diese Fassung, die Stones künstlerischen Willen (bislang) letztgültig zum Aus-
druck bringt, liegt dem Essay zugrunde (Alexander. The Ultimate Cut. USA / Kanada 2014. 
Regie: Oliver Stone. GTIN: 883929415151). Stones Audiokommentar wird nach der gleichen 
Edition zitiert.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


132 NILS STEFFENSEN

wendigerweise der Nichthelden. Als Verkörperung des Außergewöhnlichen und 
ethisch Vorbildhaften profiliert sich der Held nur im Kontrast zum Unheroi-
schen. Nichthelden fungieren als Negativfolie, vor der sich die Grandiosität des 
Helden abhebt.

Das Spektrum unheldenhafter Figuren ist breit.2 Mit dem Helden teilen der 
Anti- und der Gegenheld sowie der ‚Wannabe‘ und der ehemalige Held die Ver-
pflichtung auf den heroischen Code. Als Verfechter heldenhafter Ideale stellt der 
Gegenheld den Rivalen eines Helden dar; getrennt sind beide lediglich durch 
ihre konkreten Werte, Absichten und Ziele. Der Antiheld dagegen verkörpert die 
diametrale Negation des Helden, mit dem ihn einzig die Größe der Ambitionen 
verbindet.3 Ein Aspirant auf den Heldenstatus wiederum ist der ‚Wannabe‘, der 
wegen mangelnder Entschlusskraft und Unfähigkeit, teils auch wegen ungünsti-
ger Umstände an der Erfüllung seiner Ambitionen scheitert. Im Gegensatz zu ihm 
verliert der ‚Berserker‘, von rastloser Dynamik getrieben, jegliches Maß bei der 
Freisetzung seines Tatendrangs. Bei der tragikomischen Figur des Nichtmehr-
helden schließlich erinnert nurmehr verblichener Glanz an früheres heroisches 
Prestige. Eine Mehrheit unheldenhafter Typen allerdings ist für die Verlockun-
gen des Heroischen unempfänglich. An der Veränderung der bestehenden Ver-
hältnisse besitzen sie kein Interesse; Abweichungen von Normalstandards liegen 
ihrem Vorstellungsvermögen fern. In unterschiedlichen Schattierungen handelt 
es sich um Vertreter des Durchschnitts und Konsenses, die Exzeptionalität und 
Transliminalität als Sinnlosigkeit, Zumutung oder Bedrohung empfinden.

Trotz dieser Variationen des Unheroischen stehen Nichthelden, von Anti- oder 
Gegenhelden abgesehen, selten im Fokus des interpretatorischen Interesses. Nur 
ausnahmsweise fungieren sie als Hauptfiguren, wie Oblomov4 oder Švejk5. Dem 
Stereotyp des Nichthelden entspricht in der Regel eher das Opfer oder der unbe-
teiligte Zuschauer. In ihm personifizieren sich Machtlosigkeit oder Indifferenz. 

2	 Da es der Erforschung von Nichthelden an Umfang fehlt, ist die Bestimmung der verschiede-
nen Arten unheroischer Gestalten von definitorischen Diskrepanzen geprägt. Die folgende 
Übersicht orientiert sich unmittelbar an Ulrich Bröckling: Negationen des Heroischen. Ein 
typologischer Versuch, in: helden. heroes. héros 3.1: Faszinosum Antiheld, 2015, S. 9–13, DOI: 
10.6094/helden.heroes.heros/2015/01/02, der seine inspirierende Typologie allerdings selbst 
als ein tentatives Unternehmen bezeichnet. Während die hier gebotene Synthese Bröcklings 
Begriffsbestimmungen weitestgehend folgt, setzt sie eigene Akzente, was die Zuordnung der 
einzelnen unheroischen Typen zum Feld des Heroischen betrifft. Aus pragmatischen Grün-
den werden in diesem Essay die Adjektive un- und nichtheroisch bzw. -heldenhaft in der 
Regel synonym gebraucht. 

3	 Zur Unschärfe in der allgemeinen Verwendung des Begriffs „Antiheld“, die nicht zwischen 
unterschiedlichen Spielarten des Unheroischen differenziert, vgl. Nora Weinert: Zum dia-
lektischen Verhältnis der Begriffe ‚Held‘ und ‚Antiheld‘. Eine Annäherung aus literaturwis-
senschaftlicher Perspektive, in: helden. heroes. héros 3, 2015, S. 15–22, hier S. 16–17, DOI: 
10.6094/helden.heroes.heros/2015/01/03. Im Antikfilm ist die Figur des ‚Superschurken‘ 
sogar allgegenwärtig, vgl. etwa den Beitrag von Silvester Kreisel in diesem Band.

4	 Vgl. Iwan Gontscharow: Oblomow. Roman, München 2012 [St. Petersburg 1859].
5	 Vgl. Jaroslav Hašek: Die Abenteuer des guten Soldaten Švejk im Weltkrieg, Stuttgart 2014 

[1921–23].

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DYNAMIKEN DES UNHEROISCHEN IN OLIVER STONES ALEXANDER 133

Kaum vorstellbar ist er als Widersacher6 des Helden, der dessen Agonalität her-
ausfordert. Agency entfaltet er nicht, präsent ist er durch Passivität: so besagt 
es jedenfalls der Konsens. „Stoff für Heldengeschichten bieten [Negationen des 
Heroischen] nicht.“7 Relevanz kommt ihnen lediglich bei der Bestimmung eines 
spezifischen heroischen Feldes und der Konturierung von Heldenfiguren als 
Objekten des Vergleiches zu.8 Diese funktionale Marginalisierung lädt indes zu 
Nachfragen ein. Als Bestandteil heroischer Narrative besitzen sie zwangsläufig 
Einfluss auf die Rezeption und die Genese des Helden. Einerseits beweist der 
Heros in Entscheidungssituationen seine Exzellenz vor hilfloser Durchschnitt-
lichkeit. Andererseits tritt der Held bei der Erfüllung seiner Mission auch in 
Interaktionen mit Nichthelden: Untergebenen, die er führen, Zweifelnden, die 
er überzeugen, Gleichgültigen, die er gewinnen muss, ganz zu schweigen von 
sozial depravierten sowie einfluss- oder rechtlosen Gruppen, die Empfänger 
willkürlicher Weisungen sind.9 Vielfältig sind ihre Motive und Ziele, dynamisch 
ihre Handlungsweisen. Insofern sie auf die Helden bei der Durchsetzung von 
deren Visionen einwirken, gehören sie zu den Kräften, die ihren Anteil an Erfolg 
und Scheitern der Heldenfiguren besitzen. Auch der Nichtheld ist ein Akteur im 
Kraftfeld des Heroischen. 

Welches Handlungspotential Nichthelden in Heldennarrativen innewohnt, 
lässt sich exemplarisch an Oliver Stones Alexander illustrieren. Das Wechsel-
spiel zwischen heroischen Gestalten und den sie umgebenden Strukturen hatte 
auf den Regisseur seit jeher Faszination ausgeübt. Pläne für eine Verfilmung 
des Alexander-Stoffes ventilierte er seit dem Ausgang der 1980er Jahre.10 Mit 
der Ermüdung durch zeitgeschichtliche Stoffe, die von Platoon über JFK bis zu 
Nixon den Schwerpunkt seines cineastischen Œuvres gebildet hatten, begrün-
dete er die Hinwendung zu einem antiken Stoff. Alexander war für Stone die 
Inkarnation historischer Größe.11 Nicht nur hielt er den König für einen der 
bedeutendsten Feldherren der Weltgeschichte, er sah in ihm auch einen Visio-
när von globalem Maßstab, der stets auf den massiven Widerstand von Gegen-
spielern und Familienmitgliedern getroffen sei. Die problematische Beziehung 
zwischen Helden und Nichthelden bringt die Wahl des Erzählers narratologisch 
zum Ausdruck. Stone konstruiert die Handlung als eine Art Dramatisierung des 
Geschichtswerks des Ptolemaios, des Weggefährten Alexanders und späteren 

6	 Zur Agonalität des Helden vgl. Ulrich Bröckling: Postheroische Helden. Ein Zeitbild, Berlin 
2020, S. 32–33.

7	 Bröckling: Negationen (Anm. 2), S. 12. 
8	 Vgl. ebd., S. 13. Hier zeigt sich allerdings auch die Vorstellung, dass Nichthelden keine maß-

geblichen Protagonisten in heroischen Narrativen darstellen.
9	 Gerade für den Antikfilm lässt sich feststellen, dass Frauen, Sklaven und Angehöriger weni-

ger begüterter Bevölkerungsschichten häufig als solche gänzlich passiven Nichthelden darge-
stellt werden.

10	 Für eine detaillierte, wenngleich autobiographisch angehauchte Entstehungsgeschichte vgl. 
Robin Lane Fox: The Making of Alexander, Oxford / London 2004, S. 7–46. 

11	 Vgl. z. B. Audiokommentar, ab 03:18:25.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


134 NILS STEFFENSEN

Herrschers über Ägypten. Während die historische Person Ptolemaios ein zwar 
größtenteils verlorengegangenes, aber affirmatives Geschichtswerk über Alexan-
der verfasste,12 offenbart die Filmfigur ein zutiefst ambivalentes Verhältnis zu 
Persönlichkeit und Leistung des Makedonenkönigs. Der Alexander-Bewunde-
rer Stone präsentiert die Geschichte des Helden Alexander als Deutung eines 
Nichthelden.

Die Frage nach dem Einfluss der Nichthelden in Heroennarrativen soll Bröck-
lings Ansätze zur Erschließung der Negationen des Heroischen am Beispiel von 
Alexander vertiefen. Nicht soll untersucht werden, welche Aussagen sich durch 
sie über Helden ableiten lassen, sondern auf welche Weise sie die Geschichte des 
Helden prägen oder auch deuten. Besitzen sie Agency, wie üben sie diese aus, 
welche Ziele verfolgen sie? Können sich Nichthelden in andere Typen des Unhe-
roischen verwandeln? Inwieweit bestimmen sie das Schicksal des Helden mit? 
Unvermeidlich ist, dass spannende, jedoch nicht zu dieser Fragestellung gehö-
rende Aspekte – das Problem der Historizität Alexanders oder des ptolemaischen 
Narrativs, der Film als historische Deutung, die erzähltechnische Ausgestaltung 
der Ptolemaios-Figur, das Heldenkonzept Oliver Stones oder eine ideologische 
Einordnung von Alexander in dessen Œuvre – Erörterungen andernorts vorbe-
halten bleiben müssen. 

Im Mittelpunkt der Untersuchung von Stones Inszenierung der Helden und 
Nichthelden stehen Alexander, die Angehörigen des makedonischen Adels, die 
sein Offizierscorps bilden (gr. Hetairoi), und das Heer. Abgeblendet wird das 
Handeln von Figuren wie Olympias, König Philipp und Aristoteles. Ihr Ein-
fluss auf die Formung von Alexanders Helden- und Politikverständnis ist zwar 
hoch zu taxieren, doch den Schauplatz der Auseinandersetzung auf dem Feld 
des Heroischen bildet im Wesentlichen der Perserfeldzug. Nachgespürt wird den 
Nichthelden in einem vier Schritte umfassenden Verfahren. Zunächst wird der 
Plot als Heldennarrativ gedeutet. Daran schließt sich eine Analyse der Nichthel-
den und deren Ziele an, gefolgt von einer Untersuchung der Handlungsstrate-
gien von Alexanders Gegnern. Am Schluss soll eine Bilanz, vom Film Alexander 
abstrahierend, die mögliche Relevanz der Nichthelden ermitteln und deren 
Potential für die Interpretationen von Heldenerzählungen anzeigen.

12	 Für aktuelle Einführungen vgl. bspw. Ian Worthington: Ptolemy I. King and Pharaoh of 
Egypt, Oxford 2016 sowie Lennart Gillhaus: Die Alexanderhistoriker (Bibliothek der grie-
chischen Welt 83), Stuttgart 2017, S. 232–259 (m. w. Lit.).

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DYNAMIKEN DES UNHEROISCHEN IN OLIVER STONES ALEXANDER 135

Alexander als Heldenerzählung

Alexanders Leben narrativiert Stone als eine unabgeschlossen-unabschließbare 
Heldenreise.13 Der Plot besteht nicht aus einer linearen Abfolge von Ereignis-
sen, sondern einem „dichten Netz paralleler Geschichten“,14 aus in die Zukunft 
gerichteten wie in die Vergangenheit zurückweisenden Episoden. Was die „fik-
tive Konstanz des Eigennamens“15 Alexanders begründet, ist sein unbedingtes 
Ruhmesstreben. Im Wettstreit mit Heldengestalten wie Achilles, Herakles, Dio-
nysos und Prometheus ein Teil des Mythos zu werden, darin erblickt er den Sinn 
seiner Existenz, darauf richtet er seine gesamte Energie. 

Exzeptionalität und Transliminalität des Königs treten in verschiedenen 
Dimensionen zutage: im Militärischen, Politischen, Geographischen und Kul-
turellen. In militärischer Perspektive will Alexander zum überragendsten Feld-
herrn aller Zeiten avancieren. Persönliche Tapferkeit und Bewährung im Kampf 
ist für den Achilles-Adepten der Kern seines Heldenverständnisses. Ehre wird 
dem Vaterland in der Schlacht erwiesen. Taktische Vorteile auszunutzen lehnt 
er ab, wenn sie gegen den Ehrenkodex verstoßen. Erobern möchte er mit seinem 
Heer ein Weltreich; nur eine Sonne auf Erden dürfe es geben, fordert er.

Alexanders politische Zukunftsvision besteht in der Einigkeit einer Welt ohne 
Grenzen. Noch am Sterbebett Hephaistions, wo sich Alexander als Reinkarna-
tion des Achilles wähnt, schmiedet er Pläne zur Weltherrschaft.16 Als Ziel gibt 
er die Herstellung universeller Freiheit aus. Er strebt nach der Beendigung per-
sischer Sklavenherrschaft. Das Zusammenleben der Völker soll auf der Basis 
umfassender griechischer Bildung und militärischer Integration gelingen. Die 
Zukunft stehe im Zeichen von Veränderungen. An dem kulturell grundierten 
Sendungsbewusstsein der Griechen nimmt der König jedoch Anstoß. Seinen 
Lehrer Aristoteles verflucht er für dessen hochmütige Theorie von der Sklaven-
natur der Perser, von der er selbst einst überzeugt gewesen ist. Die persische Welt 
sei der griechischen weit überlegen, nur auf Unkenntnis könne die Verachtung 
für die Perser beruhen.

13	 Vgl. Joseph Campbell: The Hero with a Thousand Faces, New York 1949. Zur Einordnung des 
Konzepts sowie dessen Bedeutung für cineastische Heldennarrative vgl. Christopher Vogler: 
Die Odyssee des Drehbuchschreibers. Über die mythologischen Grundmuster des ameri-
kanischen Erfolgskinos, Frankfurt am Main 52007, S. 42–43 und Bröckling: Postheroische 
Helden (Anm. 6), S. 64–65; S. 134. – Stone begreift Alexander als eine neuartige Heldenfigur, 
die nicht an „conquest“, sondern an „quest“ interessiert gewesen sei, immer weiter Richtung 
Osten ziehend („ultimate migration“), ohne zurückzukehren oder zurückkehren zu wollen; 
vgl. Audiokommentar, 00:02:15–00:04:20. – Alexander ruft allerdings nicht nur die Hel-
denthematik auf, sondern enthält auch andere Motive, die konstitutiv für das Œuvre Stones 
sind, wie den Kampf um Macht oder Reichtum, Korruption, Identitätskrisen oder familiäre 
Dramen. 

14	 Zur Erzählstruktur vgl. Lane Fox: The Making of Alexander (Anm. 10), S. 41, S. 167.
15	 Pierre Bourdieu: Die biographische Illusion, in: Neue Rundschau 3, 1991, S. 109–115, hier 

S. 111.
16	 Vgl. Alexander, 02:57:25–02:59:09.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


136 NILS STEFFENSEN

Neue geographische und zugleich geistige Horizonte will Alexander durch 
Entdeckungen eröffnen. Seine Heimat, so deklamiert er, ist die Fremde.17 Nicht 
die Rückkehr nach Makedonien interessiert ihn, sondern die Grenzen der Welt. 
Seine Reise soll den Nachweis erbringen, dass die Welt größer sei, als der Theo
retiker Aristoteles annimmt, und von diesem aufgeworfene, bislang ungelöste 
Fragen beantworten. Während Aristoteles geostrategisch den Wert von Ent- 
deckungen nach ihrem Nutzen für die Erlangung der griechischen Großmacht-
stellung bemisst, orientiert sich Alexander an den mythischen Vorbildern, mit 
denen er sich im Wettbewerb sieht. Anstelle des Zentrums visiert er die Peri
pherie an.

Alexander und die makedonischen Nichthelden

Ein elementarer Erfolgsfaktor für die Durchsetzung visionärer Pläne ist die 
Akzeptanz der politischen Führung bei der Gefolgschaft. Deren Einsatz beruht 
auf der Attraktivität von Orientierungsangeboten.18 Auch bei Stone erobert Ale-
xander Indien nicht allein.19 Der Ausgang seines global dimensionierten Unter-
nehmens hängt wesentlich von der Kampfkraft und Motivation seiner Armee ab, 
bestehend aus den Mannschaften wie dem aus makedonischem Adel stammen-
den Offizierscorps. Die Interaktion mit der Truppe wächst sich in Ptolemaios’ 
Narrativ zur zentralen Herausforderung für den Helden Alexander aus.

Das Verhältnis des Königs zu den Soldaten erfährt im Laufe des Feldzugs 
einen schleichenden Wandel mit dramatischen Wendungen. In der Rede vor 
der Schlacht bei Gaugamela20 gelingt es Alexander noch, die Begeisterung der 
Masse durch die Beschwörung der Freiheit der Griechen, der Ehre des Vater-
landes, der Rache für den angeblich von den Persern ermordeten König Philipp 
und der heldenhaften, im Krieg bewährten Vorfahren der Soldaten zu entfachen. 
Als freie Männer, nicht als Sklaven fordert er sie zum Kampf auf. Sogar über 
den Tod würden sie mit ihrer Tapferkeit den Sieg erringen. Eine Wende leitet 
der Tod des Dareios ein. Genießt Alexander nach Ptolemaios’ Einschätzung 
beim Einzug in Babylon noch allgemeine Sympathie, so stellt die Fortsetzung 
des Feldzugs die Frage nach der Sinnhaftigkeit der Operation. In Indien wir-
ken sich die von fremder Tierwelt und Vegetation ausgehende Gefahr sowie die 
zermürbende Gewalt des ihnen unbekannten Monsunregens demotivierend auf 
die Makedonen aus.21 Unter dem sich immer weiter verstärkenden Gefühl der 
Ohnmacht verflüchtigt sich die Gier nach Gold und Ruhm, die lange Zeit ihr 

17	 Vgl. Alexander, 01:57:38–01:59:30.
18	 Vgl. Georg Eckert: Politische Führung, Wiesbaden 2019, S. 59.
19	 Vgl. die berühmte Heldenkritik in Bertolt Brechts Gedicht Fragen eines lesenden Arbeiters, 

V. 15–16: „Der junge Alexander eroberte Indien. / Er allein?“ (in: Gedichte 2. Sammlungen 
1938–1956, bearb. von Jan Knopf [Bertolt Brecht, Werke 12], Berlin u. a. 1988, S. 29).

20	 Vgl. Alexander, 00:13:58–00:18:28.
21	 Vgl. ebd., 02:02:50–02:04:12.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DYNAMIKEN DES UNHEROISCHEN IN OLIVER STONES ALEXANDER 137

Ansporn gewesen ist. Hohe Verluste und die Aussicht auf neue Gefahren erzeu-
gen ein Gefühl von Aussichtslosigkeit. Für die Soldaten gewinnt die Perspektive 
einer Rückkehr nach Makedonien immer mehr Bedeutung. Nicht länger nach 
Bewunderung und Ruhm verlangt es die Soldaten, sondern nach einem Wieder-
sehen mit ihren Familien. Den Anspruch auf Loyalität zur Person Alexanders 
empfinden sie als übererfüllt. Der König verliert die Zuneigung der Armee. Was 
bleibt, ist Respekt. Erst der angekündigte Rückzug löst wieder Enthusiasmus aus 
und erneuert seine Akzeptanz. 

Von Anfang an existieren gravierende Konflikte zwischen Alexander und der 
Elite über die Ziele des Feldzugs und operative Entscheidungen in der Kriegs-
führung.22 Als Überdehnung der makedonischen Kräfte gilt Alexanders Absicht, 
die Herrschaft über das Perserreich zu übernehmen. Die Fortführung des Feld-
zugs wird als Obsession des Herrschers gedeutet.23 Auf Befremden stößt der 
großzügige Umgang des Königs mit den Unterworfenen. Politisch unerklärlich, 
vor allem aber schädlich erscheint die Eheschließung Alexanders mit der ‚Barba-
rin‘ Roxane, die eine Verkehrung von Geschlechterrollen mit politischen Macht-
verhältnissen verbindet.24 Irritationen lösen auch die Pläne des Königs für eine 
langfristige Kooperation mit den Persern aus, die eine politische, militärische 
und kulturelle Dimension besitzen soll. Statt Zusammenarbeit mit den Persern 
fordern die Offiziere deren Bestrafung für die von ihnen begangenen Verbre-
chen. Die Integration der griechischen und der persischen Welt wird mit dem 
Verfall der Infrastruktur Makedoniens aufgerechnet. Für die Zukunft erhofft 
der Adel einen makedonischen Erben, keinen Abkömmling Alexanders aus der 
Verbindung mit Roxane.25 Die politische Vorstellungswelt der Gefährten Alex-
anders bewegt sich in den traditionellen Bahnen einer auf Makedonien fixierten 
Politik, das unter Alexanders Vater Philipp zur griechischen Hegemonialmacht 
avanciert ist. Von den Visionen, die sich mit Alexanders Namen verbinden, fin-
det keine Resonanz. Es dominieren Unverständnis und Ablehnung.

22	 Hingewiesen sei darauf, dass Stone im Ultimate Cut eine von ihm selbst als inhaltlich wichtig 
bezeichnete Szene aus dramaturgischen Gründen gestrichen hat, die er zuvor in den Final Cut 
aufgenommen hatte und die Alexander im Kriegsrat vor Gaugamela zeigt (Alexander Revi-
sited. The Final Cut. Deutschland / USA 2007. Regie: Oliver Stone. GTIN: 4011976311188), 
vgl. Audiokommentar Final Cut, 00:09:36–00:10:50. Wie sich herausstellt, nehmen Teile des 
Stabes seine taktische Planung, die auf Ausnutzung situativer Vorteile verzichtet, als äußerst 
riskant wahr. Das Vorhaben, die persische Streitmacht bei Gaugamela in einer Entschei-
dungsschlacht zu vernichten, stößt angesichts der überwältigenden Übermacht des Perserkö-
nigs nicht nur auf Begeisterung, sondern auch auf eine Mischung aus Fassungslosigkeit und 
Unglauben (00:08:30–00:12:35).

23	 „The generals are upset. They question your obsession with Darius“ (Hephaistion, 
01:09:51–01:09:57).

24	 „Your father must be turning in his grave, Alexander. After all this, a hill chief ’s daughter“ 
(Parmenion, 01:18:34–01:18:38).

25	 „Never will our people accept this girl’s son as king“ (Krateros, 01:19:16–01:19:21) sowie „At 
the very least, for Zeus’ sake and in respect to the council that chose you, king, give us a Mace-
donian heir. A Macedonian heir“ (Parmenion, 01:20:33–01:20:42). 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


138 NILS STEFFENSEN

In dieser wechselvollen Beziehung zwischen Alexander und seiner Gefolg-
schaft drückt sich das Spannungsverhältnis zwischen dem Heroischen und dem 
Unheroischen aus. Die politischen Visionen Alexanders, verfolgt mit dem ebenso 
riskanten wie rücksichtslosen Einsatz militärischer Mittel, dokumentieren seine 
transgressive Energie, die ihn als Helden offenbart. Dem Innovationsgehalt sei-
ner Pläne setzen die Soldaten und die makedonische Elite jedoch die Beharrung 
auf dem Status quo entgegen, dessen Existenz notwendigerweise von Zerstörung 
durch Alexander bedroht ist. Im König und seiner Gefolgschaft stehen sich Fort-
schrittsorientierung und struktureller Konservatismus gegenüber. 

Ursächlich für diesen Zielkonflikt sind gegensätzlich gerichtete Interessen 
Alexanders und seiner Untergebenen. Peilt der König mit seinen Reformplänen 
kollektive Güter an, die sich auf die Wohlfahrt der gesamten Menschheit bezie-
hen und ihm überdies zu Ruhm verhelfen sollen, halten seine Gegenspieler an 
materiellen Partikularinteressen fest. Als existentielle Gefahr begreifen die ein-
fachen Soldaten den Krieg, der sie das Leben kosten kann, ohne dass sie in den 
Genuss von Beute gelangen. Die Konzeption von der Universalmonarchie hebt 
nicht nur die kulturelle Überlegenheit der Griechen gegenüber den Persern auf, 
sondern nivelliert auch die Unterschiede zwischen Besiegten und Eroberern. 
Mit einer Partizipation der Perser an der Politik und am Militär ginge ein Pres-
tige-, Status- und Machtverlust der makedonischen Eliten einher, die sich qua 
Herkunft und Abstammung als Peers des Königs verstehen. Bezugspunkt ihres 
Denkens ist die von König Philipp verkörperte Tradition der makedonischen 
Politik, begrenzt auf den griechischen Raum und stabil in den gesellschaftlichen 
Verhältnissen. Weit gehen die Vorstellungshorizonte der Akteure auseinander: 
Während der König die Fixierung auf Makedonien überwindet und in globalen 
Dimensionen operiert, orientieren sich die Soldaten an existenziellen Bedürf-
nissen, verteidigt die Elite den gesellschaftlich-politischen Rang ihres Standes. 

Die für eine Führungskraft erforderliche Akzeptanz zu erzeugen, ist für Alex-
ander unter diesen Bedingungen unmöglich. Zu bieten hat der König nur hero-
ische Appelle, die Opferbereitschaft zugunsten einer Idee einfordern und mit 
ideellen Prämien werben. „Ist es nicht herrlich, ein mutiges Leben zu führen 
und beim Tod einen niemals vergehenden Ruhm zurückzulassen? […] Wollt ihr 
denn ewig leben? Im Namen des Zeus, Angriff!“26 Doch sein Aufruf verhallt 
ungehört angesichts der materiellen, an Sicherheit ausgerichteten Interessen der 
Adressaten. Alexanders Heroismus ist keine gültige Währung für den Erwerb 
von Unterstützung, sondern eine Quelle von Enttäuschung und Frustration. 
Aufgrund der fundamentalen Interessengegensätze zwischen Alexander und 
seinen Untertanen fehlen die Voraussetzungen für herrscherliche Responsivität. 
Den Appell Hephaistions, seine Gefolgschaft einzubinden, lässt er folgerichtig 
ins Leere laufen. Um seine Ziele durchzusetzen, bleibt dem König nur übrig, 

26	 „Isn’t it a lovely thing to live with great courage and to die leaving an everlasting fame? […] Do 
you want to live forever? In the name of Zeus, attack!“ (02:45:09–02:45:27).

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DYNAMIKEN DES UNHEROISCHEN IN OLIVER STONES ALEXANDER 139

sich gegen Widerstände zu immunisieren und seine Politik zu dekretieren. Das 
Näheverhältnis zwischen dem Herrscher und dem von ihm geleiteten politi-
schen Verband verwandelt sich in eine Konfliktkonstellation. 

Am Ende eines zehnjährigen Feldzugs offenbart sich die Beziehung zwischen 
dem König und seinem Volk als eine Geschichte wechselseitig enttäuschter 
Erwartungen. Alexanders heroische Ambitionen adressieren keine Bedürfnisse 
oder Erwartungen. Statt Hoffnungen zu erfüllen, erweckt er Befürchtungen. 
Notsituationen, wie sie ein Held beseitigt, erschafft er aus Sicht der Makedonen 
selbst. Seine Ideale verweigern sich einem gruppenbezogenen Nutzenkalkül, weil 
sie universalen Maßstäben folgen. Gegen das Heroische haben sich die Make-
donen im Laufe des Feldzugs immunisiert, Opferbereitschaft27 ist ihnen fremd 
geworden, Ehre und Ruhm werten sie zuletzt als bloße Luxusgüter. Die Trans-
gressivität des Königs kontrastiert mit dem Wunsch seiner Untertanen nach 
Selbstbeschränkung. Was das Heer und die Elite verlangen, ist eine transaktio-
nale Führungsgestalt28, die risikoavers ihre konkreten und materiellen Interessen 
im Rahmen etablierter Strukturen vertritt. Für die Makedonier ist nicht der Held 
das Ideal politischer Führung, sondern der geschäftsführende Manager.29 

Strategien der Nichthelden

Die makedonischen Nichthelden bedienen sich unterschiedlicher Strategien 
zur Durchsetzung ihrer Ziele gegen den Willen des Königs. Die erst in Indien 
ausbrechende Unzufriedenheit mit Alexander manifestiert sich im klassischen 
Mittel, das einem Heer zur Verfügung steht: einer Meuterei.30 Getragen wird 
sie allerdings nur von einem Teil der Streitmacht. Zunächst greifen die Soldaten 
jedoch nicht zu Gewalt; vielmehr treten sie in einen Dialog mit Alexander ein. 
Als Wortführer fungiert Krateros, der ihre Forderungen vorträgt.31 Der Kon-
flikt scheint sich durch Konzessionen des Königs beilegen zu lassen. Erst als er 
die Integrität des Krateros und damit implizit jene der Gesamtheit der Soldaten 
in Frage stellt, brechen Tumulte los. In das entstehende Handgemenge ist auch 
Alexander verwickelt; provozierend fordert er seine Gegner zum Mord an sich 
auf. Nach der Beseitigung der Rädelsführer hat Alexander, Ptolemaios’ Einschät-
zung zufolge, sein exzeptionelles Charisma als Heerführer verloren. Im Umgang 

27	 Zur Opferbereitschaft als Element des Heroischen vgl. Sonderforschungsbereich 948: Held, 
in: Compendium heroicum 2019, DOI: 10.6094/heroicum/dehdd1.0; Bröckling: Postheroi-
sche Helden (Anm. 6), S. 43–48.

28	 Vgl. Eckert, Politische Führung (Anm. 18), S. 83.
29	 Vgl. hierzu die Unterscheidung zwischen Staatsmännern und Propheten bzw. Visionären, 

die sich in der Semantik des Heroischen als Gegensatz zwischen Nichthelden und Helden 
konzeptualisieren lässt, bei Henry Kissinger: Leadership. Six Studies in World Strategy, New 
York 2022, XXIII–XXV. 

30	 Vgl. Alexander, 02:31:10–02:37:35.
31	 Zu den Folgen dieses Agierens für den (un-)heroischen Status des Krateros und der rebellie-

renden Soldaten s. u. „Statusfragen des Unheroischen“, S. 143–144.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


140 NILS STEFFENSEN

mit der Truppe gleiche er fortan allen anderen Feldherren. Das Ergebnis ist eine 
Spaltung der Truppe. Neben das persönliche Verhältnis tritt nun die Disziplinie-
rung widerständiger Elemente als Mittel zur Sicherung von Gefolgschaft bei den 
Mannschaftsgraden. 

In Ptolemaios’ Narrativ gewinnt die Unzufriedenheit mit Alexander in der 
Elite im Laufe des Feldzugs kontinuierlich an Intensität. Sichtbar werden die 
Differenzen bereits in der ersten Phase des Krieges. Das Vorgehen von Alexan-
ders Gegnern in diesem Abschnitt seiner Herrschaft lässt sich als konstruktive 
Opposition etikettieren. Ziel ihrer Bemühungen ist nicht der Sturz des Königs, 
sondern eine Kurskorrektur in der Kriegführung und der geostrategischen 
Planung. Der Deliberation geben sie Vorrang vor Obstruktion. Bei Gaugamela 
vermag Alexander in einer Lagebesprechung die Skeptiker noch mit taktischen 
Argumenten für den Augenblick zu überzeugen.32 In der Rolle des kritischen 
Ratgebers erweist sich Parmenion als der prominenteste und hartnäckigste 
Widersacher des Königs. Schon in der Schlacht bei Gaugamela, als der König 
in einer krisenhaften Situation schwankt, ob er für die Verfolgung und Tötung 
des Dareios den Parmenion unterstellten Heeresflügel opfern solle, was mögli-
cherweise eine Niederlage herbeigeführt hätte, fordert Parmenion seinen Sohn 
Philotas auf, im Fall seines Todes Rache an Alexander zu nehmen.33 

Der Entschluss, den Krieg durch den Marsch in den Osten und eine Invasion 
Indiens zu verlängern, löst eine als obstinate Opposition zu bezeichnende Reak-
tion aus. Jetzt erheben die Mitglieder des Stabes energischen Widerspruch gegen 
die Pläne Alexanders. Nur kraft der Autorität des Herrschers wird der Feldzug 
fortgesetzt. Auch Ptolemaios und Hephaistion erfahren die Beratungsresistenz 
Alexanders.34 Auf Erbitterung stoßen die Pläne zu einer Integration der Völker 
und der Heirat des Königs mit Roxane, der Tochter eines ‚barbarischen‘ Provinz-
fürsten. Mit Blick auf die Ereignisse bei Gaugamela suggeriert Philotas, dass Ale-
xander Verrat an Makedonien begehe.35 Fürs Erste bleibt diese Form der Kritik 
folgenlos. 

Philotas’ Vorwurf markiert jedoch den Übergang von Opposition zu Wider-
stand. Offen geben die Vertreter der Elite ihre einhellige Ablehnung der Politik 
Alexanders zu erkennen. Zum Handeln ist zu diesem Zeitpunkt allerdings nur 
Philotas bereit, der eine Verschwörung zur Beseitigung des Königs initiiert.36 
Noch aber besitzt Alexander hinreichend Rückhalt. Dem bald scheiternden Unter-
nehmen verweigern die übrigen Hetairoi die Mitwirkung, um Philotas’ Ambiti-
onen auf die Übernahme der Herrschaft zu durchkreuzen. Nicht nur den Kopf 

32	 Zu dieser im Ultimate Cut gestrichenen Szene vgl. Anm. 22.
33	 „Philotas! Tell Alexander yourself, and if he won’t listen, then survive me and avenge this 

betrayal!“ (00:27:28–00:27:38).
34	 Vgl. 01:08:49–01:13:36 und 01:24:32–01:24:50.
35	 „Alexander spread our flank too thin! There was nothing my father or any of you could’ve 

done!“ (01:20:13–01:20:19).
36	 Vgl. 01:44:15–01:46:37.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DYNAMIKEN DES UNHEROISCHEN IN OLIVER STONES ALEXANDER 141

der Verschwörung, sondern auch Parmenion lässt Alexander beseitigen. Die von 
Ptolemaios als notwendige Machtdemonstration bezeichnete Lösung des Kon-
fliktes mit Gewalt ersetzt die Führung durch Charisma und Überzeugungskraft. 
In der tödlichen Auseinandersetzung zwischen Kleitos und Alexander eskalieren 
die Spannungen.37 Auch wenn beide Kontrahenten von den anwesenden Adligen 
zurückgehalten werden, formuliert Kleitos doch alle wesentlichen Vorbehalte, die 
auf der makedonischen Führungsebene gegen den König artikuliert werden. Als 
dann nach der Rückkehr aus Indien Alexander sein Vorhaben einer integrierten 
Globalmonarchie weiterverfolgt und megalomane Pläne für einen Feldzug in den 
westlichen Mittelmeerraum entwickelt, führt – dem nebulösen Bekenntnis des 
Ptolemaios nach – die Unzufriedenheit mit ihm zu seinem Tod.38

Die Haltung von Heer und Elite gegenüber dem König steht unter offensicht-
lichem Legitimierungsdruck. Argumentativ gerechtfertigt werden die verschie-
denen Formen der Be- und Verhinderung der Pläne Alexanders – konstruktive 
Opposition, obstinate Opposition, Widerstand – durch Strategien konsequenter 
Deheroisierung.39 

Während das Heer bloß seine Unempfänglichkeit für Heldenhaftigkeit artiku-
liert, attackiert die Elite Alexander und seinen Heroismus auf mehreren Ebenen. 
Stellvertretend für die Hetairoi unterzieht Ptolemaios in seinem Geschichtswerk 
das Heldentum als politisches Ideal rückblickend einer Fundamentalkritik: „Ich 
glaubte nie an seinen Traum. Keiner von uns tat das. Das ist die Wahrheit über 
ihn. Die Träumer rauben uns die Kräfte. Sie müssen sterben, bevor sie uns mit 
ihren verfluchten Träumen umbringen.“40 Die heroische Transgression als schöp-
ferische Vision wirkt aus dieser Perspektive als (selbst-)zerstörerischer Akt. Ale-
xanders Kriegführung und imperiale Ziele beruhen auf einer Fehleinschätzung 
der Kräfte und einer unnötigen Selbstschwächung. Aus dieser Perspektive ver-
langt heroisches Handeln nicht nur Opfer, sondern macht die Helden selbst zu 
Opfern.41

37	 Vgl. 02:12:53–02:15:22.
38	 Die Darstellung von Alexanders Tod stellte Stone vor enorme erzählerische Probleme, die 

an dieser Stelle nicht diskutiert werden können. Dass der Film eine Ermordung (durch Gift) 
insinuiert, geht aus Stones Bekenntnis hervor, ihm sei klar, dass er Ptolemaios eine Tat geste-
hen lasse, die dieser vielleicht nie begangen habe – “but I don’t think I’m so wrong” (hierzu 
Audiokommentar, 03:16:45–03:17:33). Heranzuziehen sind der genaue Wortlaut und sein 
Kontext (03:15:25–03:15:33). Maßgeblich für die Interpretation aber ist nicht die Frage nach 
der Todesart, sondern die Unterscheidung zwischen der offiziellen Darstellung des Ptole
maios und seiner tatsächlichen Ansicht über die Ereignisse. Zu den Gründen für diese  
Diskrepanz s. u. „Statusfragen des Unheroischen“, S. 143–144.

39	 Zu dieser Praktik vgl. Andreas Gelz: Deheroisierung, in: Compendium heroicum, 2019, DOI: 
10.6094/heroicum/dehdd1.0.

40	 „I never believed in his dreams. No none of us did. The dreamers exhaust us. They must die 
before they kill us with their blasted dreams“ (03:16:18–03:16:29).

41	 Vgl. hierzu Bröckling: Postheroische Helden (Anm. 6), S. 47: „Die Bereitschaft zum Selbstop-
fer ist eine Forderung an prospektive Helden, solange sie leben, und danach eine Rechtfer-
tigung ihres Todes. Ein sacrifice soll man erbringen, zum victim wird man gemacht; Helden 
sind Täter, Opfern wird etwas angetan.“

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


142 NILS STEFFENSEN

Die konkrete heroische Praxis Alexanders wird zudem einer Ideologiekritik 
unterzogen, die sein Verständnis von Heldentum als egozentriertes Projekt ent-
larvt. Nicht die Orientierung am so oft von ihm beschworenen Gemeinwohl sei 
sein Ziel, sondern seine auf Ruhmerwerb abgestellten Privatinteressen, deren 
Verfolgung seine Aufgaben als Herrscher korrumpieren und zu widersinnigen 
Zielvorstellungen führen. „Vermischung der Völker, Harmonie. Ha! Er sprach 
sehr oft von diesen Dingen, nur: ging es in Wahrheit nicht um Alexander? […]“, 
bilanziert Ptolemaios.42 Alexanders Heroismus leidet an mangelnder Sinnstif-
tung. Aufgrund des fehlenden Einsatzes für ein übergeordnetes Ziel fehlt dem 
König bei aller Exzeptionalität eine essentielle Heldenqualität. 

Gleichzeitig vermeiden die Hetairoi, den Eindruck zu erwecken, sie seien 
Gegner von Helden. Zu diesem Zweck initiieren sie einen Deutungskonflikt. 
Dem aus ihrer Sicht irregeleiteten Heldenverständnis Alexanders stellen sie 
in Gestalt von dessen Vater Philipp einen „wahren“ Helden gegenüber.43 Den 
irrationalen Visionär konfrontieren sie mit dem rationalen Realisten. Für sie ist 
Philipp eine normsetzende Autorität. Nicht neue Ideen sollen in eine Zukunft 
des Fortschritts führen. Ihr Ideal einer Zukunft entspricht der Gegenwart, die 
Vergangenheit fortschreibt. Der Vater Alexanders symbolisiert eine Kriegsfüh-
rung des Maßes und eine Innenpolitik, die bewährten Formen adliger Partizi-
pation gehorcht. Der Verrat der Hetairoi rechtfertigt sich durch den Verrat, den 
Alexander an Philipps Mission begeht. Mit ihrem am politischen Traditionalis-
mus ausgerichteten, jegliche Transgression dementierenden Ideal entwickelt die 
makedonische Elite ein neues Heldenbild, das einem klassischen Nichthelden 
entspricht, um den Exponenten eines traditionellen Heldentypus als Nichthel-
den zu diffamieren. 

Diese Strategie der Entheroisierung dekonstruiert Alexander nicht nur als 
Helden, sondern weist ihm sogar einen Platz im Feld des Unheldenhaften zu. 
Indem er keine eigentlich heroischen Ziele verfolgt, entpuppt er sich als Wan-
nabe, dessen zur Befriedigung der Ruhmessucht vollbrachte Taten die Aura des 
Heldenhaften auflösen; indem er seinen Tatendrang exzesshaft auslebt, stellt er 
sich als ‚Berserker‘ heraus, der heroisches Handeln durch Übersteigerung per-
vertiert; indem er die Politik eines wirklichen Helden konterkariert, wird er 
zum Antihelden, der ungeachtet seiner Ambitionen faktisch keine Anbindung 

42	 „Mixing the races, harmony? Ha! Oh, he talked of these things, but wasn’t it really about Alex-
ander? […]“ (03:15:55–03:16:06).

43	 „I pray to Apollo you realize how far you’ve turned from your father’s path“ (Parmenion) 
„Damn you, Parmenion, by the gods and your Apollo. What was in my father’s guts wasn’t 
overripe in reason like yours!“ (Alexander) „He never lusted for war, Alexander, or enjoyed it 
so. He consulted his peers in council, among equals, hmm, the Macedonian way. He didn’t 
make decisions based on his personal desire“ (Parmenion) „I’ve taken us further than my 
father ever dreamed. Old man, we’re in new worlds“ (Alexander) (01:21:05–01:21:34) und 
„And to the memory of Philip. Had he lived to see his Macedonians transformed into such 
a pretty army. To Philip. To a real hero“ (Kleitos spricht einen Toast aus und kritisiert dabei 
ironisch Alexander, 02:09:41–02:09:57).

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DYNAMIKEN DES UNHEROISCHEN IN OLIVER STONES ALEXANDER 143

an den heroischen Code besitzt. Aus Sicht der makedonischen Nichthelden ist 
Alexander der puer robustus44 – der einen Konsens, eine bestehende Ordnungs-
vorstellung aufbrechende Außenseiter – in einer übersichtlichen, makedonisch 
dominierten Welt, die sich im griechischen Raum erschöpft.

Statusfragen des Unheroischen

Als Vertreter ständisch geprägter Gruppeninteressen, orientiert an der Tradi-
tion, beschränkt auf ihre althergebrachte Lebenswelt, repräsentieren die make-
donischen Nichthelden den Typus des ‚Normalos‘. Klassischerweise zeichnet 
sich, wer von heroischen Appellen unberührt bleibt, durch Inaktivität und Träg-
heit aus. Mit ihren Versuchen, auf den Herrscher einzuwirken, nehmen Heer 
und Elite Alexanders jedoch Einfluss auf den Gang der Geschichte. Dadurch 
stellen auch sie Agency – im Sinne von Handlungsfähigkeit und -bereitschaft – 
unter Beweis.

Nichtsdestoweniger verharren sie weiterhin im Stadium von Nichthelden. 
Teilweise ist zwar auch ihr Handeln transgressiv: Als ihre Bemühungen schei-
tern, Alexander in dem ihnen gebührenden Rahmen von einer Änderung seiner 
Pläne zu überzeugen – in der Heeresversammlung, in Stabsbesprechungen, in 
persönlichen Unterredungen – überschreiten sie die Grenzen der ihnen vorgege-
benen politischen Ordnung und gehen zum Widerstand über. Ob Alexander ins 
‚Berserker‘tum abdriftet, was ihrem Handeln Legitimität verliehe, ist eine Frage 
der Perspektive. Vor allem richten sich die Hetairoi jedoch gegen einen Herr-
scher, als dessen wesentliche Aufgabe sie die Exekution ihrer Interessen erach-
ten. Nur die Furcht um ihre Zukunft ermutigt sie zur Tat. Eine Veränderung 
des Status quo, wie sie Alexander personifiziert, intendieren sie gerade nicht; ihr 
Nonkonformismus besteht allein in der Abwehr des heroischen Nonkonformis-
mus. Aus ihnen werden keine Gegenhelden, keine Widersacher des Helden, die 
alternativen, gleichzeitig aber heroischen Werten und Zielen folgen.

Für die Dauer ihres Widerstands mutieren die makedonischen ‚Normalos‘ 
allenfalls zu Antihelden. Diese Figur im Kabinett der Nichthelden steht in qua-
litativer Opposition45 zum heroischen Code; sie vertritt den direkten Gegensatz 
zu heldenhaftem Verhalten. Von den übrigen Typen des Nichtheldentums unter-
scheidet sie ihre Aktionsbereitschaft, die im Fall der Makedonen von existenti-
eller Sorge aktualisiert wird: „[W]ir konnten so nicht weitermachen. Was hätten 
wir letzten Endes zu erwarten, außer ausgelöscht zu werden wie Kleitos?“46

44	 Für eine Ideengeschichte dieser Figur von Hobbes bis zur Gegenwart vgl. Dieter Thomä: 
Puer robustus. Eine Philosophie des Störenfrieds, Berlin 2016.

45	 Vgl. Bröckling: Negationen (Anm. 2), S. 10, von dem diese Begriffsschöpfung stammt.
46	 „[W]e couldn’t go on. What, by Ares, did we have to look forward to but to be discarded in the 

end, like Cleitus?“ (03:15:42–03:15:49). 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


144 NILS STEFFENSEN

Doch das Antiheldentum der ‚Normalos‘ ist nur ein temporärer Aggregat-
zustand. Nach dem Ende des Ausnahmezustands, der in der Wiedererlangung 
der Kontrolle über die in Bahnen der Realpolitik gelenkte Ordnung besteht, 
kehren sie wieder in die angestammte Existenzform zurück. Diabolische Nie-
dertracht entspricht nicht ihrer Natur. Von ihm werde nur bleiben, dass er ein 
langes Leben geführt habe, gesteht Ptolemaios zu. Dies ist der Wunsch aller Geg-
ner Alexanders gewesen, der sie motiviert hat, sich seinen heroischen Plänen zu 
widersetzen.

Trotz Gegnerschaft ist die Perspektive der makedonischen Elite auf Alex-
ander von Ambivalenzen durchzogen. Selbst ohne transgressive Energie oder 
Ambitionen erkennt Ptolemaios als Historiker die welthistorische Leistung des 
Königs an.47 Für die Größe des Königs beweist er ein Sensorium, das seine eigene 
unheroische Natur offenbart, wenn er feststellt, dass Alexander der bedeutendste 
aller Helden gewesen sei.48 Offen bleibt, ob diese Würdigung einem Nutzenkal-
kül folgt oder aufrichtige Affirmation reflektiert. Möglicherweise verbindet sie 
beides, Rationalität und Emotion. Ptolemaios weiß auf jeden Fall um die Bedeu-
tung der Aura des Heroischen: „[D]er Ruhm und das Andenken der Menschen 
wird immer denen zuteil, die ihren großen Visionen folgen.“49 Nicht nur sind 
Alexanders Gegner daher um die Deheroisierung des Königs bemüht, um seine 
Ziele und sein Agieren zu delegitimieren. Auch dass Ptolemaios demütig die 
„wahre“ Version von Alexanders Ende revidiert und neu schreibt, zeigt, dass in 
seiner Zeit Heldenverachtung keine respektable oder opportune Haltung ist. 
Zweifellos zählt er selbst zu den Profiteuren des Helden Alexander: Ohne den 
Perser- und Indienfeldzug wäre er niemals der Herrscher über Ägypten gewor-
den, der in der mondänen Kultur- und Handelsmetropole Alexandria residiert, 
sondern hätte sich mit der Existenz eines makedonischen Provinzmagnaten 
begnügen müssen.50 Tatsächlich ist für Ptolemaios die Würdigung des Helden 
eine Frage der Retrospektive. Anders als in der Gegenwart, in der ein Verdikt 
des Königs jenseits der Grenzen des Vorstellbaren liegt, hat bei Alexanders Tod 
Desillusionierung geherrscht: Wäre er in Makedonien geblieben, hätte dort 
geheiratet und eine Familie gegründet, wäre er als umjubelter Mann gestorben.51 
Werden sie in das Wirkungsfeld eines Helden gezogen, ist das, was Nichthelden 
feiern, die Negation des Exzeptionellen.

47	 Vgl. 03:14:30–03:15:31.
48	 So 03:18:16–03:18:18 mit 03:17:44–03:17:47 sowie das heroisierende, diese Heroisierung 

zugleich reflektierende Diktat zu Beginn (00:04:06–00:07:50). Stone selbst spricht von einer 
paradoxalen Verbindung von Ablehnung des Helden und der Anerkennung ihrer Notwendig-
keit, die hier zum Vorschein komme (vgl. Audiokommentar, 03:15:50).

49	 „[T]he glory and the memory of men will always belong to the ones who follow their great 
visions“ (03:17:56–03:18:02).

50	 Vgl. hierzu auch 00:59:08–00:59:20.
51	 Vgl. 03:16:44–03:16:54.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DYNAMIKEN DES UNHEROISCHEN IN OLIVER STONES ALEXANDER 145

Die Dynamik des Nichtheroischen

Wie Oliver Stones Alexander belegt, kann in Heldennarrativen die Funktion 
von Nichthelden über die Rolle von Objekten oder Opfern Handelnder weit hin-
ausreichen. Alexanders Gegenspieler sind nicht nur die persischen Gegen- und 
Antihelden oder die inneren Widerstände, deren Überwindung den integra-
len Bestandteil jeder Heldenreise darstellt. Formierenden Einfluss auf den Plot 
besitzen auch die Nichthelden in den makedonischen Reihen. Als ‚Normalos‘, 
die keine Verbindung zur heldenhaften Sphäre unterhalten, bestreiten sie Alex-
anders Anspruch auf wahres Heldentum und demonstrieren das Potential des-
sen, was Bröckling als negierten Heroismus bezeichnet. Um ihre eng begrenzten, 
ganz auf sich selbst konzentrierten Interessen zu behaupten, müssen Nichthel-
den jedoch zeitweise Qualitäten von Antihelden annehmen und deren perfide 
Strategien adaptieren, wollen sie nicht von Exzeptionalismus und Transgressivi-
tät hinweggefegt werden. Doch so fluide der Modus ihres Handelns ist, ihr Status 
als ‚Normalos‘ bleibt konstant. Anzuerkennen, dass Agency auch zu den Exis-
tenzbedingungen vollkommen unheroischer Kräfte zählen kann, ist daher eine 
unerlässliche Voraussetzung, um sich den Blick für Heldennarrative zu wahren, 
die mit unscharf konturierten, halb im Verborgenen liegenden, alltäglich anmu-
tenden oder unverdächtig wirkenden Gegenkräften von Heroen arbeiten.

Als fatale Potenzen hat der „historical dramatist“52 Oliver Stone ‚Normalos‘ 
auch in der U.S.-amerikanischen Zeitgeschichte dargestellt. Die aktuelle Variante 
der makedonischen Elite verkörpert in seinem Werk der militärisch-industrielle  
Komplex. In JFK und Nixon suchen die Machinationen dieser Formation zur 
Absicherung privatwirtschaftlicher Kalküle und politischen Einflusses die  
Visionen der Präsidenten Kennedy und Nixon für eine Beendigung des Kalten 
Krieges und des Vietnamkrieges durch mafiöse Intrigen und politischen Mord 
zu hintertreiben. Wie das Establishment die Aufdeckung der Lügen über Viet-
nam und die Entwicklung einer alternativen Form von Patriotismus behindert, 
zeigt Born on the Fourth of July, während Platoon vorführt, wie eine korrumpierte 
Politik sich eine unheroische Komplizenschaft innerhalb einer militärischen 
Einheit verschafft. Vollends verheerend wirkt es sich aus, wenn ein Regime frivo-
ler und infantiler, aber über die Ressourcen der Macht verfügender Nichthelden 
zur Herrschaft gelangt, wie W. unter Beweis stellt.

Vielleicht geht von ‚Normalos‘ bisweilen größere Gefahr für den Helden aus 
als von Antihelden.

52	 Zur Selbstcharakterisierung vgl. Oliver Stone: Stone on Stone’s Image (As Presented by Some 
Historians), in: Robert B. Toplin (Hg.): Oliver Stone’s USA. Film, History, and Controversy, 
Lawrence 2000, S. 40–65, hier S. 40–41.

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783987400759-131 - am 12.01.2026, 23:40:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400759-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

