
4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis

Ziel dieses Kapitels ist die Theoretisierung von Rassismus als Ge-Brauchs- und Ver-

Brauchsverhältnis. Der Aufbau folgt hierfür folgender Chronologie: Vorangestellt sind

methodologische und theoretische Rahmungen, an denen sich das Verständnis der Ana-

lyse orientiert und die Aufschluss über die Systematik des Vorgehens geben. Leitend

sind dabei die Begriffe Paradigma und Figur in Anlehnung und Weiterführung der

Überlegungen von Giorgio Agamben und Michel Foucault. Sie bilden die methodolo-

gische Fundierung des Zugangs zu dem ›Ge-Brauch‹ im Kontext von ›Gastarbeit‹ und

werden hierfür kurz eingeführt und dann für eine rassismustheoretische Analyse über-

setzt und angewendet (Kapitel 4.1).

In dem nachfolgenden Unterkapitel 4.2 »Die Anderen ge-brauchen« werden die in

Kapitel 3 bereits in grundlegender Weise herausgearbeiteten rassismustheoretischen

Verständnisse weiter spezifiziert. Ausgehend von Überlegungen zur konstitutiven An-

gewiesenheit von Subjekten auf den_die Andere_n, die unter Bezug auf Judith Butler

als Form des konstitutiven Angewiesenseins auf andere Subjekte expliziert wird (Kapi-

tel 4.2.1), kann Rassismusmithilfe rassismustheoretischer, postkolonialer und subjekti-

vierungstheoretischer Zugänge als ein Bruch und eine Verletzung eines reziproken und

symmetrischen Verwiesenheitsverhältnisses theoretisiert werden. Rassismus entfaltet

seine besondere Qualität über den Bruch, der asymmetrische Beziehungs- und Verwie-

senheitsverhältnisse zwischen rassifizierten und rassifizierenden Subjekten generiert.

Zugleich wird in rassistisch mitstrukturierten Verhältnissen eine Form der (Ver-)Bin-

dung hergestellt, die zugleich von Brüchen durchzogen ist. In Kapitel 4.2.2 wird Ras-

sismus daher als gebrochenes und zugleich aneinander gebundenes und bindendes

Verhältnis zwischen rassifizierten und rassifizierenden Subjekten vorgestellt. In der

Herstellung ungleicher Verwiesenheiten entstehen im Rassismus hierarchisierte Sub-

jektpositionen, die einen spezifischen Mangel in rassifizierten Subjekten konstituieren

(Kapitel 4.2.3). Dieses im Prozess des Otherings zum_zur Anderen gemachte Subjekt,

das vom rassifizierenden Subjekt zugleich abgelehnt und verworfen wie auch begehrt

und erotisiert wird, entsteht als Nexus eines paradoxalen Verhältnisses, das den Namen

Rassismus trägt (Kapitel 4.2.4).

Mit diesen theoretisierenden Grundlegungen kann abschließend eine rassismus-

theoretische Heuristik idealtypischer Beziehungs- und Verwiesenheitsverhältnisse er-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016 - am 14.02.2026, 16:42:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Die Anderen ge-brauchen

arbeitet werden, die Formen des Brauchens, Ver-Brauchens und Ge-Brauchens vonein-

ander unterscheidet, aber auch verbindende Elemente skizziert (Kapitel 4.3).

4.1 Methodologische Rahmung

Wenn von ›Gastarbeit‹ in dieser Arbeit die Rede ist, so erfolgt dies auf der Grundlage

der konzeptionellen Zugänge, die die zeitgeschichtlichen und erinnerungsbezogenen

Verortungen von ›Gastarbeit‹ berücksichtigen, die ich in Kapitel 2 ausgeführt habe. Die

zweite theoretische Gegenstandsreferenz rekurriert auf Überlegungen aus Kapitel 3, in

dem ich u.a. das Moment sozialer Herstellung von Differenz im Kontext rassifizierter

Zugehörigkeitsordnungen im Spannungsfeld von Ein- und Ausschluss für den bundes-

deutschen Kontext dargelegt habe.

Diese Überlegungenweiterführendmöchte ichmit derTheoretisierung von ›Gastar-

beit‹ und gastarbeitenden Anderenmeinmethodologisches Verständnis für den Zugang

zu ›Gastarbeit‹ genauer präzisieren. Dabei beziehe ich mich zunächst auf Überlegun-

gen Giorgio Agambens in »Signatura rerum« (2009) zum Paradigmenbegriff und sei-

nem sowieMichel Foucaults Verständnis von Figuren (vgl. Agamben 2009; u.a. Foucault

1978; 1994; 2012) und wende diese auf meinen Gegenstandsbereich ›Gastarbeit‹ an. Ziel

ist damit weder eine vollständige ›Exegese‹ und analoge Anwendung der v.a. bei Gior-

gio Agamben essayistisch zu charakterisierenden Überlegungen und komplexen geis-

tesgeschichtlichen Referenzen und Kritiken (vgl. Geulen 2005, S. 14; S. 19) noch eine

Rekonstruktion grundlegender wissenschaftshistorischer Diskurse. Die vorliegenden

Ausführungen zielen vielmehr darauf ab, Überlegungen der beiden Autor_innen als Be-

zugsreferenz für mein Gegenstandsverständnis von ›Gastarbeit‹ zu verwenden, wenn-

gleich der Paradigmen- und Figurenbegriff, wie er bei Giogio Agamben undMichel Fou-

cault Verwendung findet, in den Ausführungen der Autor_innen selbst keiner einheitli-

chen und systematisierten Ausführung folgt und zudem keine eindeutigemethodologi-

sche Arbeitsweise bietet und dies auch nicht anstrebt (vgl. Geulen 2005, S. 19ff.; Sarasin

2016). So richtet sich das Interesse der Studie stärker darauf, die Überlegungen zu Para-

digma und Figur heranzuziehen, ummit ihnen weitere Konkretisierungen für die theo-

retisch-analytische Perspektivierung des zu entwickelnden Ge-Brauchsverständnisses

formulieren zu können. Hierfür orientieren sich die Überlegungen an der übergreifen-

den Frage: Was können die methodologischen Überlegungen zu Paradigma und Figur

für den Gang der Untersuchung von ›Gastarbeit‹ leisten?

4.1.1 Das Paradigma als methodologische Referenz

In seiner Auseinandersetzung mit dem Paradigmenbegriff, die unter Rekurs auf ei-

ne »reichhaltige[n] Tradition an Texten, Denkmodellen und Argumentationsmustern«

(Borgards 2011, S. 1) erfolgt, nimmt Giorgio Agamben zunächst Bezug auf den Para-

digmenbegriff von Thomas S. Kuhn (1967). Dieser verwende, so Giorgio Agamben, den

Begriff in zwei wesentlichen Hin- und Absichten: Zum ersten steht bei Kuhn das Para-

digma für »das, was die Mitglieder einer wissenschaftlichen Gemeinschaft miteinander

teilen, eine Gesamtheit von Techniken,Modellen undWerten, denen sie sich mehr oder

weniger bewußt zugehörig wissen« (Agamben 2009, S. 13). Hier zieht der Autor auch

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016 - am 14.02.2026, 16:42:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 129

Parallelen zu Ludwiks Flecks Konzept von »Denkstile[n]« (2011), die die expliziten wie

impliziten Prinzipien und geteilten Überzeugungen innerhalb wissenschaftlicher Com-

munitys darstellen und Auskunft darüber geben, was innerhalb dieser geteilten Über-

zeugungen als wissenschaftlich relevantes und respektablesThema gilt (Agamben 2009,

S. 13f.). Zum zweiten steht der Begriff Paradigma für ein einzelnes Element der Ge-

samtheit, »für ein Element, das, als gemeinschaftliches Beispiel dienend, an die Stelle

ausdrücklicher Regeln tritt und so eine bestimmte, in sich geschlossene Forschungstra-

dition definiert« (ebd., S. 13). Dieses einzelne Beispiel, das fürThomas S. Kuhn zum Pa-

radigma wird, hat »kraft seiner Wiederholbarkeit die Fähigkeit erworben […], das Ver-

halten und die Praktiken der Wissenschaftler stillschweigend zu modellieren« (Agam-

ben 2009, S. 14). So tritt anstelle der »Befehlsgewalt der Regel« das Paradigma und die

»Logik des spezifischen Beispiels […] an die Stelle der universalistischen Logik des Ge-

setzes« (ebd.). Michel Foucault erwähnt, so Giorgio Agamben, die Arbeiten Thomas S.

Kuhns nicht explizit in seinen Arbeiten, wenngleich er sich mit ähnlichen Themen aus-

einandersetzt bzw. die wissenschaftstheoretische undmethodologische Fragen wissen-

schaftlicher Erkenntnisgewinnung eine bedeutende Rolle in Michel Foucaults Arbeiten

spielen (vgl. Agamben 2009, S. 15).

Auffällig erscheint eine marginale Thematisierung politischer und machtbezoge-

ner Aspekte bei Thomas S. Kuhn.Wissenschaftliche Revolutionen entstehen nach Kuhn

v.a. dann, wenn ein neues Paradigma ein altes ersetzt (vgl. 1967; Agamben 2009, S. 14),

da die in den paradigmatisch gewordenen Verfahrensweisen der Normalwissenschaft

durch deren Prinzipien infrage stellende, revolutionäre Ansätze herausgefordert und

aufgrund nicht mehr hinreichender wissenschaftlicher Überzeugungskraft letztlich er-

setzt bzw. remodelliert werden. Die gesellschaftlich-diskursive Ebene der Mitstruktu-

rierung von Forschungsfeldern und -themen wird bei Thomas S. Kuhns Paradigmen-

verständnis lediglich impliziert thematisiert, da der Geltungscharakter eines wissen-

schaftlichen Paradigmas v.a. durch wissenschaftsimmanente Kriterien und Argumen-

tationen in Thomas S. Kuhns Theorien bestimmt scheint, allen voran der Inkommen-

surabilitätsthese (vgl. zur Kritik u.a. Putnam 1981). So bleiben die Einwände und Ein-

sätze der Kritik wissenschaftsimmanent und werden in dieser Immanenz auch auf rein

bzw. vornehmlich inhaltlich begründete Positionen zurückgeführt. Die wissenschaftli-

che Praxis scheint ein vorrangig durch argumentative Logik und wissenschaftlich über-

zeugende Beweisführung strukturiertes Feld zu sein, in der die Kraft bzw. im Sinne

Jürgen Habermas’ der »zwanglose Zwang des besseren Arguments« in der Lage ist,

die Plausibilität der getätigten und umkämpften Aussagen zu einem rational überzeu-

genden Schluss und Ergebnis zu bringen (vgl. 1981, S. 52). Zwar beinhaltet diese Form

der Auseinandersetzung ein konstitutives und führendes Element wissenschaftlicher

Praxis, die in der Form der Explikation, der kommunikativen Darlegung intersubjek-

tiv nachvollziehbarer und geteilter Aussagen und Theorien besteht, die innerhalb wis-

senschaftlicher Theorie- und Methodologiedebatten immer anzweifelbar, modifizier-

und wiederlegbar sind und sein müssen. Zugleich sind die Idee einer rein rationa-

len Beweisführung und -argumentation dieses Wissenschaftsverständnisses und die

Vorstellung und Forderung einer strikten Trennbarkeit ›reiner Wissenschaft‹ und zu

Objektivität fähiger Positionen und einem zu untersuchenden Erkenntnisgegenstand

anschlussfähig für die Diskreditierbarkeit all jener Wissensformen und -praktiken, die

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016 - am 14.02.2026, 16:42:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Die Anderen ge-brauchen

sich diesen Regeln widersetzen und/oder diese in ihrer unhinterfragten Allgemeinset-

zung und Konnotation als vermeintlich objektive Kriterien hinterfragen und mit kon-

kurrierenden Wissenschaftsverständnissen konfrontieren und herausfordern. Histo-

risch wie gegenwärtig existente machtkritische Theorien sehen sich dabei selbst mit

dem Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit, der ›Betroffenheit‹ und politischen Partei-

nahme konfrontiert. Die in dem Vorwurf gelagerte Zuschreibung, politisch überform-

te, normativ überlagerte oder ideologisch überfrachtete Ansätze zu vertreten, die nicht

(mehr) als wissenschaftliche Äußerungen und Forschungsansätze gelten können, führt

zu einemGeltungs- und Legitimitätsverlust kritischer Forschungszweige, die sich nicht

allein durch eine argumentative und ausschließlich wissenschaftlich umkämpfte Aus-

einandersetzung um das ›bessere Argument‹ begreifen lassen, sondern vielmehr auf

die macht- und wissenschaftspolitische Dimension von Forschung verweisen (vgl. Di-

rim/Castro Varela et al. 2016; Kourabas 2020).

Michel Foucault begegnet dermehr oderminder explizierten Vorstellung einer Dua-

lität von Wissenschaft, innerhalb derer kraft Argumentation und Beweisführung ope-

riert wird und demmachtdurchzogenen, politischen Raum, der sich außerhalb ereignet

und in dem um Geltungsanspruch gerungen wird, »daß es keine Machtbeziehung gibt,

ohne daß sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und keinWissen, das nicht

gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert« (Foucault 1994, S. 39). In

der Lesart der foucaultschen Arbeiten durch Giorgio Agamben führt ersterer den Be-

griff der Diskursordnung (vgl. Foucault 2012) ein, um die machtpolitische Frage und

Komponente, was eine Aussage und ein ganzes Aussagesystem im wissenschaftlichen

Feld strukturiert, fassbar zu machen. Nach Giorgio Agamben gehe es Foucault hiermit

darum, die »Verlegung des Paradigmas aus der Epistemologie in die Politik« vorzuneh-

men (2009, S. 17; S. 19) bzw. die machtpolitische Verfasstheit epistemologischer Stand-

punkte, Verfahrensweisen und Ergebnisse nicht als unerwünschten und zu beseitigen-

den Nebeneffekt, sondern als konstitutiven Bestandteil wissenschaftlicher Arbeit und

Erkenntnisproduktion systematisch einzubeziehen. M. E. geht es jedoch nicht so sehr

um eine »Verlegung des Paradigmas aus der Epistemologie in die Politik« (ebd., S. 17),

sondern präziser gesagt um die Verdeutlichung der demWissen und der Wissenschaft

inhärenten machtpolitischen Effekte, die für Michel Foucault v.a. durch eine Analyse

von Diskursordnungen (vgl. u.a. 2012, S. 11ff.) zugänglich gemacht werden kann.

4.1.2 Die Figur bei Michel Foucault und Giorgio Agamben

Michel Foucault hat neben seiner Auseinandersetzungmit dem Paradigma zu der Frage

gearbeitet,welche »›Figuren‹ und Serien« (Agamben 2009, S. 19) sich in einem bestimm-

ten Kontext bzw. einem Ensemble bilden (können). Die Identifizierung dieser Kontexte

und der sich hierin herausbildenden Figuren geschieht jedoch bei Foucault, so Agam-

ben über den Autor, in einer Art undWeise, die weder klassischenModellen historischer

Forschung entspricht, noch dem Paradigma-Begriff Kuhns folgt (vgl. Agamben 2009,

S. 19). Es ist hingegen etwas Drittes, das Foucault als methodische Vorgehensweise und

zugleich als methodologisches Verständnis in seinen Arbeiten entwickelt und prakti-

ziert, wobei Paradigma und Figur in enger Verbindung zueinander stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016 - am 14.02.2026, 16:42:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 131

Der Ausgangspunkt für Michel Foucaults Analysen in »Überwachen und Strafen«

(1994) und seinem Verständnis von Disziplinarmacht bildet das Panoptikum. Das Pan-

optikum stellt zunächst ein singuläres, historisches und konkretes Phänomen dar, das

auf ein architektonisches Modell von Jeremy Bentham zurückgeht, der dieses im Jahr

1791 in Dublin entworfen hat (vgl. ebd., S. 256ff.; Agamben 2009, S. 19). Doch das Pan-

optikum ist mehr als ein singuläres Ereignis oder ein einzelnes Gebäude. Vielmehr ist

es Ausdruck, Symptom und zugleich Schauplatz einer historischen Herausbildung und

gesellschaftlichen Praxis des »Überwachen[s] und Strafen[s]« und bildet damit einen

spezifischen Machttypus, der in der Beaufsichtigung, der Regelung, der Disziplinie-

rung, der Anordnung, der Zeitlichkeit des Aufenthalts und der Tätigkeiten eine »›Mi-

krophysik‹ der Macht« (Foucault 1994, S. 178; vgl. auch 1976) darstellt. Dieser Typus ex-

erziert die Macht am Leib der Bestraften und Überwachten, zugleich ist er in eine ar-

chitektonische, institutionelle Praxis des Gefängnisses sowie in ein gesellschaftlich ge-

teiltes Verständnis einer spezifischen Umgangsweise mit Delinquenz und Bestrafung

eingebettet, die spezifischen und elaborierten Regeln und Verfahren folgt. So ist weder

der individuelle Körper der_des Bestraften als »kleiner Staat« zu begreifen, noch kann

»die Analyse eines Staats als Körper« (Foucault 1994, S. 40) ausreichend sein, um die-

sen Machttypus zu (er-)fassen. Vielmehr gehe es um eine Analyse des »›politische[n]

Körper[s]‹ als Gesamtheit der materiellen Elemente und Techniken, welche als Waf-

fen, Schaltstationen, Verbindungswegen dienen, welche die menschlichen Körper be-

setzen und unterwerfen« (ebd.). Die Techniken des Bestrafens, die Räume und Anord-

nungen, in denen diese stattfinden, sind als »Kapitel der politischen Anatomie« (ebd.)

lesbar. Das Panoptikum fungiert somit als Sinnbild und Kennzeichen einer Geschich-

te der Macht in der Moderne, die als Zeitalter der Prüfung, Kontrolle, Disziplin alle

– und insbesondere diejenigen, die den sozialen, rechtlichen und politischen Regel-

bruch begangen haben – in ihrer Lebensführung in besonderer Weise überwachen und

disziplinieren muss. Es findet eine staatlich abgesicherte und institutionalisierte »Aus-

weitung der Disziplinarmechanismen [Hervorhebungen im Original]« (vgl. ebd., S. 271f.)

statt, die für die Machtwirkung westlich-moderner Gesellschaften paradigmatisch ist.

Das Panoptikum fungiert fürMichel Foucault daher als ein »verallgemeinerungsfähiges

Funktionsmodell«, das für einen Machttypus steht (ebd., S. 263), der das Moment der

Überwachung »automatisiert und entindividualisiert«, indem er permanente Sichtbar-

keit schafft (ebd., S. 258f.). Das Panoptikum ist somit nicht nur ein »Traumgebäude«,

sondern kann als »Diagramm eines auf seine Idealform zurückgeführten Machtmecha-

nismus« verstanden werden (ebd., S. 264).

Das Panoptikum stellt einen realen Typus der Macht dar, der zugleich in idealty-

pischer Hinsicht als symbolischer Ausdruck und als Ausgestaltung eines spezifischen,

nicht zufälligen Machtverhältnisses begreifbar wird. Foucault bezeichnet das Panop-

tikum daher auch als eine »Gestalt politischer Technologie« (ebd.) und ein »Laborato-

rium der Macht« (ebd., S. 263), das nach Agamben »als Paradigma im strengen Sinn

des Wortes [funktioniert]: [als] ein einzelnes Objekt seiner Klasse, [das] die Intelligibi-

lität des Ensembles definiert, dem es zugehört und das es zugleich konstituiert« (2009,

S. 20). Das Panoptikum fungiert somit als »epistemologische Figur« (ebd., S. 21), als

erkenntnisleitende und erkenntnisproduzierende Verdeutlichungshilfe, mithilfe derer

sich gesellschaftliche Machtverhältnisse in ihrer spezifischen sozio-historischen Figu-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016 - am 14.02.2026, 16:42:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Die Anderen ge-brauchen

ration verstehen lassen. Das Panoptikum verdeutlicht und verweist somit darauf, »im

Gesellschaftskörper zu einer verallgemeinernden Funktion zu werden« (Foucault 1994,

S. 267). Die paradigmatische Verkörperung dessen, was und wie Macht sich zeigt, wel-

che Form sie annimmt und in der Form des Panoptikums zu zeigen vermag, ist ein

zentraler Schlüssel und methodologischer Weg der Analyse und Erkenntnisgewinnung

Michel Foucaults.

Auch Giorgio Agamben spricht davon, im Laufe seiner Forschung auf »Figuren«

gestoßen zu sein, »den homo sacer, den Muselmann, den Ausnahmezustand, das Kon-

zentrationslager« (2009, S. 11). Diese Figuren werden von ihm als »positive historische

Phänomene« verstanden, die unterschiedliche Charaktere und Bedeutungsdimensio-

nen aufweisen. Für den Autor liegt die Gemeinsamkeit dieser Figuren in ihrer Funktion

begründet, »einen historischen Problemkontext zu konstituieren und in seiner Gesamt-

heit verstehbar zu machen« (ebd.). Hierin liegt die erkenntnisgewinnende Kraft der

Figuren. Sie fungieren als paradigmatische Beispiele, die einen über sie als singuläre

Phänomene hinausweisenden Geltungscharakter besitzen.

Nun ließe sich gegen ein solches methodologisches und theoretisches Verständ-

nis einwenden, dass in der so gebildeten Figur recht unterschiedliche, nicht oder nur

schwer vergleichbare Phänomen und Zusammenhänge, Ereignisse und Personen dar-

gestellt und zusammengefasst werden können, sodass es fraglich ist, nach welchen

übergreifenden, intersubjektiv nachprüfbaren Kriterien die Bildung von Figuren er-

folgt. In diesem Zusammenhang greift Giorgio Agamben die Unterscheidung Aristote-

les’ zu den Paradigmen induktiver und deduktiver Vorgehensweise auf (vgl. ebd, S. 22)

und führt aus:

»Während die Induktion also vom Partikularen zum Universalen fortschreitet und die

Deduktion vom Universalen zum Partikularen, ist das, was das Paradigma definiert,

eine dritte und paradoxe Art der Bewegung, das Fortschreiten vom Partikularen zum

Partikularen. Das Beispiel konstituiert eine besondere Erkenntnisform, eine Erkennt-

nis, deren Vorgehen nicht darin besteht, Universales und Partikulares miteinander zu

artikulieren, sondern anscheinend gerade darin, auf der Ebene des Partikularen zu ver-

weilen« (ebd., S. 23).

Ein solches Verweilen setzt für Giorgio Agamben, Aristoteles’ Gedanken aufgreifend

und weiterführend, voraus, die »dichotomische Opposition zwischen dem Partikula-

ren und Universalen in Frage« zu stellen und sich von der Vorstellung abzuwenden,

dass es erst und nur diese Trennung ermöglicht, Erkenntnisse zu gewinnen. Der sin-

guläre Aspekt, der im Paradigma enthalten ist, ist nicht auf einen der Pole reduzierbar

oder zwischen diesen aufteilbar, denn er »steht nicht unter dem Regime der Logik, son-

dern unter dem der Analogie« (ebd.). Für Enzo Melandri (2004), auf den sich Giorgio

Agamben in seiner Argumentation weiter bezieht, stellt die Arbeit mit dem Paradigma

einen Eingriff in die die westliche Logik leitenden Prinzipien der Dichotomie dar. Dabei

wird ein ›Dazwischen‹ oder ein ›Dritter Weg‹ nicht verfolgt, um die Pole »in einer hö-

heren Synthese aufzuheben, sondern um sie in ein Kraftfeld zu verwandeln, in dem die

polaren Spannungen, die sie bestimmen, ihre substantiellen Identität verlieren – wie

es in einem elektromagnetischen Feld geschieht« (Agamben 2009, S. 24). »Die Regel«,

mithilfe derer die Arbeit mit Paradigmen begründbar ist, konstituiert ebenfalls

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016 - am 14.02.2026, 16:42:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 133

»keine Allgemeinheit, die den einzelnen Fällen vorausgeht […]; sie ergibt sich auch

nicht aus der exhaustiven Aufzählung der einzelnen Fälle. Es ist vielmehr die Präsenta-

tion des paradigmatischen Falls allein, der die Regel konstituiert, die als solche weder

angewendet noch angegeben werden kann« (ebd., S. 25f.).

Giorgio Agamben bezieht sich zur Erläuterung seines Verständnisses von Regeln auf

die Herausbildung und Praxis vonMönchsorden und erörtert die Frage, was im Kontext

des Mönchslebens eine Regel konstituiert. Der Autor verwendet hier zur Erläuterung

seines methodologischen Verständnisses bereits selbst sein Verfahren des Paradigmas,

um am Beispiel des Mönchsordens und dem ihm inhärenten Regelverständnis seinen

methodologischen Zugang zu erläutern. Er führt aus, dass in den ältesten Dokumenten

zum Leben der Mönche die Regel nicht als schriftlich verfasstes und expliziertes Werk

vorliegt. Es ist vielmehr die Lebensführung, die gelebte Form der Mönche selbst, die so

etwas wie die Regel der Praxis des Mönchlebens konstituiert. Die Regel, so führt Agam-

ben weiter aus, resultiere eher aus demBeispiel, und das Leben eines jedenMönches sei

»darauf angelegt, paradigmatisch zu werden und sich als Lebensform zu konstituieren«

(ebd., S. 26). Zugleich enthält dieser Gedanke auch den Weg und die Art der Weise, wie

dieses Erkenntnisobjekt als Gegenstand behandelt und erforscht wird; das Erarbeiten

und das Leben des Mönchs wird als paradigmatische Lebensform verstanden, die nicht

nur für sich steht, sondern auf etwas Allgemeines dieses Kontextes, dieser Zeit, dieser

gesellschaftlichen Ordnung und ihrer symbolischen Gehalte verweist. Vom Paradigma

auszugehen, bedeutet also, eine Bewegung zu vollziehen, »die von der Singularität zur

anderen geht und die, ohne sich selbst untreu zu werden, jeden einzelnen Fall in das

Exemplar einer allgemeinen Regel verwandelt, die a priori zu formulieren unmöglich

bleibt [Hervorhebungen im Original]« (ebd.). Dabei sei das Paradigma niemals einfach

gegeben und bereits vorliegend, sodass es nicht darum gehe »eine wahrnehmbare Ähn-

lichkeit zu registrieren, sondern darum, sie durch eine Operation erst herzustellen«

(ebd., S. 28). Dies erfolge über Techniken und Vorgänge wie »Danebenstellen«, »Zu-

sammenfügen«, »Vorzeigen« und »Ausstellen« (ebd.). Dabei gelte es, die »Singularität

(die damit zum Paradigma wird) und ihrer Exposition (d.h. ihrer Intelligibilität)« deut-

lich zu machen (ebd.). Giorgio Agamben merkt an, dass es sich bei dem Beispiel um

einen Begriff handle,1 der »der Antinomie von Allgemeinem und Besonderem entgeht«

und beidem entspreche (2003, S. 15). So gelte jedes Beispiel als »Einzelfall«, setze jedoch

voraus, »daß es als Besonderes seine Gültigkeit verliert« (ebd.). In der Auseinanderset-

zung mit einem paradigmatischen Beispiel erarbeitet er einerseits dessen Stellenwert

als »historisch einmaliges Phänomen« (2004, S. 16). Andererseits nutzt er das Paradig-

ma, »um eine größere Gruppe von Phänomenen zu bilden und eine historische Struktur

zu verstehen« (ebd.).

Hierin können das Kernelement der Vorgehensweise, aber auch die epistemo-

logischen Perspektive des Autors erkannt werden. Anhand eines Beispiels, einer

1 Giorgio Agamben (2003, S. 15) macht auch auf den alltagsweltlichen Bezug des Begriffs ›Beispiel‹

aufmerksam, indem er anmerkt, dass dieser »uns seit jeher vertraut« ist. Laut Duden (o.J.) versteht

man unter »Paradigma« ein »Beispiel, Muster« oder auch eine »Erzählungmit beispielhaftemCha-

rakter«. Auch hierin zeigen sich der allgemeinverständliche Bezug und die enge Verbindung von

Beispiel und Paradigma.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016 - am 14.02.2026, 16:42:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Die Anderen ge-brauchen

Beobachtung, einer Gegebenheit wird durch die hermeneutische Arbeit des Beschrei-

bens, Verortens, Verdichtens und Vergleichens ihr paradigmatischer Gehalt und die

damit verbundenen Aussagekräftigkeit für einen größeren gesellschaftlichen Zusam-

menhang als Phänomen oder historische Struktur deutlich, die Erkenntnisgewinn

generiert. Bei Giorgio Agamben erfahren die methodologischen und wissenschafts-

theoretischen Überlegungen eine praktische Umsetzung und Anwendung, indem der

Autor verschiedene Phänomene, die als paradigmatische Fälle verstanden werden

können (vgl. Agamben 2003, S. 15; Geulen 2005, S. 30), nebeneinander stellt und durch

das Explizieren und Beschreiben dieser in der Lage ist, ein allgemeines Prinzip, ein

strukturierendes Moment auf übergeordneter Ebene herauszuarbeiten.

4.1.3 Ge-Brauch als Paradigma und ›Gastarbeit‹ als Figur

Welche Relevanz besitzen die mit Giorgio Agamben und Michel Foucault explizierten

methodologischen Zugänge für eine rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹?

Was ist das paradigmatische Moment im Zuge von ›Gastarbeit‹, und kann diese selbst

als eine Figur verstanden werden, die auf ein paradigmatisches Verhältnis verweist?

Mithilfe der explizierten Überlegungen zu Figur und Paradigma können die bisher

erarbeiteten Zugänge um ein methodologisch und theoretisch spezifiziertes Verständ-

nis ergänzt werden. Ähnlich wie das Panoptikum Michel Foucaults nicht allein eine

Beschreibung und Analyse des spezifischen, ursprünglichen Gebäudes impliziert, geht

es mir in der Theoretisierung von ›Gastarbeit‹ aus rassismustheoretischer Perspektive

nicht nur um ›Gastarbeit‹ selbst und an sich, sondern auch in einer allgemeinen Weise

um das Beziehungsverhältnis im Kontext von Rassismus im postnationalsozialistischen

Deutschland, das nicht eine Beliebigkeit aufweist, sondern paradigmatischen Charak-

ter besitzt. Als historisch spezifisch figuriertes Verhältnis der Beziehung zum als an-

ders, d.h. migrantisch und rassifiziert markierten Anderen, lässt sich ›Gastarbeit‹ als

eine Figur verstehen, in der sich das Beziehungsverhältnis zum_zur migrantischen An-

deren in einem spezifischen, historischen und sozio-kulturellen Kontext in Deutsch-

land zeigt. Zugleich kann die rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ auf ein

allgemeines, paradigmatisches Verhältnis zu rassifizierten Anderen verweisen, das aus

einem ge-brauchenden Bezugs- und Beziehungsverhältnis besteht.

In einer im weiteren Sinn hermeneutisch angelegten Analyse und Annäherung an

das, was ›Gastarbeit‹ ist und wie diese durch eine rassismustheoretische Perspektive

herausgearbeitet werden kann, wird sie als Figur erkennbar, die auf den migrations-

gesellschaftlichen Hintergrund, auf dem sie sich bildet, ebenso verweist wie auf ihm

begründet ist. In ihrem figurativen Charakter ist ›Gastarbeit‹ als Erscheinungsbild in-

sofern interessant, da durch die Analyse der Figur zugleich Rückschlüsse auf ein allge-

meines Paradigma im Umgang mit rassifizierten Anderen möglich sind. Die Analyse

von ›Gastarbeit‹ tangiert – in Analogie bzw. Fortführung der zuvor dargelegten Ver-

ständnisweise von Paradigma – beide Ebenen und vereint durch die Betrachtung die

Dualität von Figur und Hintergrund in einem Dritten. Deutlich wird hierbei, dass sich

Paradigma und Figur nicht gänzlich oder systematisch voneinander trennen lassen.Der

Ge-Brauch strukturiert das Verhältnis zwischen dominanzkulturellemWir und rassifi-

zierten Anderen. Zugleich verweist das Verhältnis zwischen dominanzkulturellem Wir

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016 - am 14.02.2026, 16:42:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 135

und gastarbeitenden Anderen auf den Ge-Brauch als Paradigma. In der Figur der ›Gast-

arbeit‹ und der Position gastarbeitender Anderer artikuliert sich damit ein singuläres,

aber zugleich auch ein paradigmatisches Beziehungs- und Verwiesenheitsverhältnis.

Wie bereits in der einleitenden Skizzierung zum Anliegen, Erkenntnisinteresse und zur

Forschungsperspektive (Kapitel 1.2 und 1.3) dieser Studie dargelegt, geht es weniger um

die konkrete ›Gastarbeiter_in‹ als um die Herstellung und das soziale Beziehungsver-

hältnis und -gefüge, in der die Position der_des Migrationsanderen und hier genauer

gesagt: der_des gastarbeitenden Anderen entsteht. An diese Überlegungen wird erneut

angeschlossen und der Status und die Position gastarbeitender Anderer als erkennt-

nisleitende, analytische Figur verstanden. Ähnlich wie Giorgio Agamben argumentiert,

dass die Lebensform eines Mönchs angedacht ist, paradigmatisch zu werden und ei-

ner gewissen Regel zu folgen (vgl. 2009, S. 26), so ist der_die einzelne, gastarbeitende

Andere angehalten und angedacht, vor dem Hintergrund rassifizierter Beziehungsver-

hältnisse und -konstellationen als ›Gastarbeiter_in‹ paradigmatisch zu werden. Gastar-

beitende Andere und ›Gastarbeit‹ können somit als paradigmatischer Ausdruck einer

Lebensform und eines Beziehungsverhältnisses vorwiegend innereuropäischer, rassifi-

zierter Anderer in Abgrenzung und in negativer Verhältnissetzung zu nicht rassifizier-

ten Deutschen gelten, das durch den Moment des Ge-Brauchs wesentlich konstituiert

ist.

Die Referenz auf das Paradigma in diesem Kapitel erfolgt demnach zusammenfas-

send in doppelter Weise: der sich in ›Gastarbeit‹ vollziehende Ge-brauch wird als ein

paradigmatisches, kein zufälliges, sondern für den sozio-historischen Kontext distink-

tes Phänomen und eine repräsentative, paradigmatische Form der Beziehung zu mi-

grantischen Anderen im migrationsgesellschaftlich Kontext Deutschlands mit beson-

derem Fokus auf seine rassistische Strukturierung verstanden. Die Figur der gastar-

beitenden Anderen und das Verhältnis ›Gastarbeit‹ ist eine Form, in der sich Rassismus

mit Bezug auf Arbeit im migrationsgesellschaftlichen Kontext Deutschlands gezeigt

hat und als Nachwirkung noch zeigt. Durch die Herleitung und den Einsatz des Ge-

Brauchsbegriffs, über den sich ›Gastarbeit‹ als Figur ereignet und zugleich zeigen lässt,

ist eine an dominanzkulturellen Mechanismen orientierte Analyse von ›Gastarbeit‹ in

rassismustheoretischer Analyseperspektive ausgerichtet. Hier fungiert der Begriff des

Paradigmas als inhaltliche Beschreibung dessen, was beschrieben wird und wie dieses

Beschreiben an rassismustheoretische Theorien rückgebunden werden kann. Der Be-

griff und die Figur des Paradigmas erfüllt hier die Funktion, inhaltliche Aspekte, die

›Gastarbeit‹ ausmachen und die in rassismustheoretischer Lesart deutlich werden, als

paradigmatische Aspekte zu verstehen, zu systematisieren und zu deuten (vgl. Borgards

2011, S. 2). Über diesen Aspekt hinaus entfaltet der Paradigmabegriff zugleich seineme-

thodologische Relevanz für die Frage, wie ›Gastarbeit‹ in methodologischer Absicht in

diesem Kapitel verstanden und erarbeitet wird. Das Paradigma figuriert hier die Art

der Interpretation des Erkenntnisobjekts (vgl. ebd.).2

2 Ich spreche jedoch nicht von Erkenntnisobjekt, da ich erstens hier stärker dem Machtverständnis

Michel Foucaults folgen möchte, der das Subjekt und Machtverhältnisse als Knotenpunkte von

Macht fasst (vgl. 1994, S. 173ff.; 1983, S. 48ff.). Zweitens wende ich mich gegen ein in dem Objekt-

begriff impliziertes Verständnis, das das zu erkennende und die_den zur Erkenntnis fähige_n wis-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016 - am 14.02.2026, 16:42:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Die Anderen ge-brauchen

Der ›Ge-Brauch‹ gastarbeitender Anderer, der sich im Zuge von ›Gastarbeit‹ zeigt,

stellt – so die These dieser Studie – eine spezifische Form des Rassismus im Sinne ei-

ner Zurichtung und Engführung von Menschen dar, die als Typus einer rassifizierten

Gruppe entstehen. In der Herausarbeitung der Vollzugsformen des Ge-Brauchs, die im

Spannungsfeld von Ein- und Ausschluss verortet sind, wird ›Gastarbeit‹ einerseits als

spezifisches Beziehungsverhältnis in einem spezifischen, historisch-kontextuellen Rah-

men verortet und begriffstheoretisch bestimmt (Moment der Singularität). Anderer-

seits werden in dieser Analyse zugleich Aussagen über Grundmuster rassifizierter Be-

ziehungen zwischen dominanzkulturellen Polen und subordinierten Gruppen erkenn-

bar (Moment der Allgemeinheit). So steht die Analyse von ›Gastarbeit‹ nicht nur für sich

selbst, sondern verweist als paradigmatische Konstellation einer trennenden Herstel-

lung von ›Wir‹ und ›die Anderen‹ auf ein größeres Ganzes und dessen Struktur. In der

Herausarbeitung des ›Ge-Brauchs‹, der in der analytischen Perspektive und dem wei-

terem Untersuchungsgang für ›Gastarbeit‹ und gastarbeitende Andere als paradigma-

tisch verstanden und expliziert wird, soll der rassismustheoretische Gehalt von ›Gast-

arbeit‹ herausgearbeitet werden. Gleichsam soll in rassismustheoretischer Absicht die

Problematik von ›Ge-Brauchsweisen‹ gastarbeitender Anderer verdeutlicht werden, in-

dem Brüche, Widersprüche und widerständige Taktiken gastarbeitender Anderer kon-

stitutiv eingebunden werden. Damit leistet die Analyse einerseits einen Beitrag zu ei-

nem differenzierten Verständnis von ›Gastarbeit‹ aus rassismustheoretischer Perspek-

tive und andererseits zugleich über Formen und Wege, die Rassismus als stabiles und

zugleich umkämpftes Machtverhältnis angenommen hat und annimmt.

4.2 Die Anderen ge-brauchen

In diesem Kapitel wird auf der grundlagentheoretischen Perspektivierung von Rassis-

mus im migrationsgesellschaftlichen Kontext Deutschland (Kapitel 3) aufbauend der

Blick auf die Frage gerichtet, wie Rassismus weiter spezifiziert und verstanden werden

kann, wenn die Beziehungsverhältnisse rassifizierender (das dominante, das Andere

definierende Wir) und rassifizierter Gruppen (die »zur Gruppe gemachten Anderen«

(Messerschmidt 2019, S. 3) und ihre Internalisierungsprozesse der Fremddefinition) in

den Fokus der analytischen Auseinandersetzung gerückt werden.

Die hier erfolgenden Überlegungen fungieren als Grundlage, um Rassismus als

negative Form des Bruchs von Verhältnissen des Einander-Brauchens und Aufein-

ander-verwiesen-Seins zu theoretisieren und damit Rassismus als Ge- und Ver-

Brauchsverhältnis im darauffolgenden Kapitel 4.3 weiter spezifizieren zu können.

Hierfür wird Rassismus als grundlegender Bruch symmetrischer Beziehungs- und

Verwiesenheitsverhältnisse theoretisiert und eingeführt. Ausgehend von theoretischen

senschaftliche_n Autor_in als alleiniges bzw. vorrangiges Erkenntnissubjekt versteht und damit

gegenüber dem zu erkennenden Objekt hierarchisiert. In Anlehnung an Michel Foucault (1994,

S. 39) sind hingegen das »erkennende Subjekt [und] das zu erkennende Objekt und die Erkennt-

nisweisen jeweils Effekte [von] fundamentalen Macht-Wissen-Komplexe[n]«.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016 - am 14.02.2026, 16:42:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

