4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhaltnis

Ziel dieses Kapitels ist die Theoretisierung von Rassismus als Ge-Brauchs- und Ver-
Brauchsverhiltnis. Der Aufbau folgt hierfiir folgender Chronologie: Vorangestellt sind
methodologische und theoretische Rahmungen, an denen sich das Verstindnis der Ana-
lyse orientiert und die Aufschluss iiber die Systematik des Vorgehens geben. Leitend
sind dabei die Begriffe Paradigma und Figur in Anlehnung und Weiterfithrung der
Uberlegungen von Giorgio Agamben und Michel Foucault. Sie bilden die methodolo-
gische Fundierung des Zugangs zu dem >Ge-Brauch« im Kontext von >Gastarbeit< und
werden hierfiir kurz eingefithrt und dann fiir eine rassismustheoretische Analyse iiber-
setzt und angewendet (Kapitel 4.1).

In dem nachfolgenden Unterkapitel 4.2 »Die Anderen ge-brauchen« werden die in
Kapitel 3 bereits in grundlegender Weise herausgearbeiteten rassismustheoretischen
Verstindnisse weiter spezifiziert. Ausgehend von Uberlegungen zur konstitutiven An-
gewiesenheit von Subjekten auf den_die Andere_n, die unter Bezug auf Judith Butler
als Form des konstitutiven Angewiesenseins auf andere Subjekte expliziert wird (Kapi-
tel 4.2.1), kann Rassismus mithilfe rassismustheoretischer, postkolonialer und subjekti-
vierungstheoretischer Zuginge als ein Bruch und eine Verletzung eines reziproken und
symmetrischen Verwiesenheitsverhiltnisses theoretisiert werden. Rassismus entfaltet
seine besondere Qualitit iiber den Bruch, der asymmetrische Beziehungs- und Verwie-
senheitsverhiltnisse zwischen rassifizierten und rassifizierenden Subjekten generiert.
Zugleich wird in rassistisch mitstrukturierten Verhiltnissen eine Form der (Ver-)Bin-
dung hergestellt, die zugleich von Briichen durchzogen ist. In Kapitel 4.2.2 wird Ras-
sismus daher als gebrochenes und zugleich aneinander gebundenes und bindendes
Verhiltnis zwischen rassifizierten und rassifizierenden Subjekten vorgestellt. In der
Herstellung ungleicher Verwiesenheiten entstehen im Rassismus hierarchisierte Sub-
jektpositionen, die einen spezifischen Mangel in rassifizierten Subjekten konstituieren
(Kapitel 4.2.3). Dieses im Prozess des Otherings zum_zur Anderen gemachte Subjekt,
das vom rassifizierenden Subjekt zugleich abgelehnt und verworfen wie auch begehrt
und erotisiert wird, entsteht als Nexus eines paradoxalen Verhiltnisses, das den Namen
Rassismus trigt (Kapitel 4.2.4).

Mit diesen theoretisierenden Grundlegungen kann abschliefiend eine rassismus-
theoretische Heuristik idealtypischer Beziehungs- und Verwiesenheitsverhiltnisse er-

14.02.2026, 18:42:58, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Die Anderen ge-brauchen

arbeitet werden, die Formen des Brauchens, Ver-Brauchens und Ge-Brauchens vonein-
ander unterscheidet, aber auch verbindende Elemente skizziert (Kapitel 4.3).

4.1 Methodologische Rahmung

Wenn von >Gastarbeit« in dieser Arbeit die Rede ist, so erfolgt dies auf der Grundlage
der konzeptionellen Zuginge, die die zeitgeschichtlichen und erinnerungsbezogenen
Verortungen von >Gastarbeit« beriicksichtigen, die ich in Kapitel 2 ausgefithrt habe. Die
zweite theoretische Gegenstandsreferenz rekurriert auf Uberlegungen aus Kapitel 3, in
dem ich u.a. das Moment sozialer Herstellung von Differenz im Kontext rassifizierter
Zugehorigkeitsordnungen im Spannungsfeld von Ein- und Ausschluss fir den bundes-
deutschen Kontext dargelegt habe.

Diese Uberlegungen weiterfithrend méchte ich mit der Theoretisierung von >Gastar-
beit<und gastarbeitenden Anderen mein methodologisches Verstindnis fiir den Zugang
zu >Gastarbeit« genauer prizisieren. Dabei beziehe ich mich zunichst auf Uberlegun-
gen Giorgio Agambens in »Signatura rerumc« (2009) zum Paradigmenbegriff und sei-
nem sowie Michel Foucaults Verstindnis von Figuren (vgl. Agamben 2009; u.a. Foucault
1978; 1994; 2012) und wende diese auf meinen Gegenstandsbereich >Gastarbeit« an. Ziel
ist damit weder eine vollstindige >Exegese« und analoge Anwendung der v.a. bei Gior-
gio Agamben essayistisch zu charakterisierenden Uberlegungen und komplexen geis-
tesgeschichtlichen Referenzen und Kritiken (vgl. Geulen 2005, S.14; S. 19) noch eine
Rekonstruktion grundlegender wissenschaftshistorischer Diskurse. Die vorliegenden
Ausfithrungen zielen vielmehr darauf ab, Uberlegungen der beiden Autor_innen als Be-
zugsreferenz fiir mein Gegenstandsverstindnis von >Gastarbeit« zu verwenden, wenn-
gleich der Paradigmen- und Figurenbegriff, wie er bei Giogio Agamben und Michel Fou-
cault Verwendung findet, in den Ausfithrungen der Autor_innen selbst keiner einheitli-
chen und systematisierten Ausfithrung folgt und zudem keine eindeutige methodologi-
sche Arbeitsweise bietet und dies auch nicht anstrebt (vgl. Geulen 2005, S. 19f.; Sarasin
2016). So richtet sich das Interesse der Studie stirker darauf, die Uberlegungen zu Para-
digma und Figur heranzuziehen, um mit ihnen weitere Konkretisierungen fiir die theo-
retisch-analytische Perspektivierung des zu entwickelnden Ge-Brauchsverstindnisses
formulieren zu kénnen. Hierfiir orientieren sich die Uberlegungen an der iibergreifen-
den Frage: Was kénnen die methodologischen Uberlegungen zu Paradigma und Figur
fir den Gang der Untersuchung von >Gastarbeit« leisten?

4.1.1 Das Paradigma als methodologische Referenz

In seiner Auseinandersetzung mit dem Paradigmenbegriff, die unter Rekurs auf ei-
ne »reichhaltige[n] Tradition an Texten, Denkmodellen und Argumentationsmusternc
(Borgards 2011, S. 1) erfolgt, nimmt Giorgio Agamben zunichst Bezug auf den Para-
digmenbegriff von Thomas S. Kuhn (1967). Dieser verwende, so Giorgio Agamben, den
Begriff in zwei wesentlichen Hin- und Absichten: Zum ersten steht bei Kuhn das Para-
digma fiir »das, was die Mitglieder einer wissenschaftlichen Gemeinschaft miteinander
teilen, eine Gesamtheit von Techniken, Modellen und Werten, denen sie sich mehr oder
weniger bewuf3t zugehdrig wissen« (Agamben 2009, S. 13). Hier zieht der Autor auch

14.02.2026, 18:42:58, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhaltnis

Parallelen zu Ludwiks Flecks Konzept von »Denkstile[n]« (2011), die die expliziten wie
impliziten Prinzipien und geteilten Uberzeugungen innerhalb wissenschaftlicher Com-
munitys darstellen und Auskunft dariiber geben, was innerhalb dieser geteilten Uber-
zeugungen als wissenschaftlich relevantes und respektables Thema gilt (Agamben 2009,
S.13f.). Zum zweiten steht der Begriff Paradigma fir ein einzelnes Element der Ge-
samtheit, »fiir ein Element, das, als gemeinschaftliches Beispiel dienend, an die Stelle
ausdriicklicher Regeln tritt und so eine bestimmyte, in sich geschlossene Forschungstra-
dition definiert« (ebd., S. 13). Dieses einzelne Beispiel, das fiir Thomas S. Kuhn zum Pa-
radigma wird, hat »kraft seiner Wiederholbarkeit die Fihigkeit erworben [...], das Ver-
halten und die Praktiken der Wissenschaftler stillschweigend zu modellieren« (Agam-
ben 2009, S. 14). So tritt anstelle der »Befehlsgewalt der Regel« das Paradigma und die
»Logik des spezifischen Beispiels [..] an die Stelle der universalistischen Logik des Ge-
setzes« (ebd.). Michel Foucault erwihnt, so Giorgio Agamben, die Arbeiten Thomas S.
Kuhns nicht explizit in seinen Arbeiten, wenngleich er sich mit dhnlichen Themen aus-
einandersetzt bzw. die wissenschaftstheoretische und methodologische Fragen wissen-
schaftlicher Erkenntnisgewinnung eine bedeutende Rolle in Michel Foucaults Arbeiten
spielen (vgl. Agamben 2009, S. 15).

Auftillig erscheint eine marginale Thematisierung politischer und machtbezoge-
ner Aspekte bei Thomas S. Kuhn. Wissenschaftliche Revolutionen entstehen nach Kuhn
v.a. dann, wenn ein neues Paradigma ein altes ersetzt (vgl. 1967; Agamben 2009, S. 14),
da die in den paradigmatisch gewordenen Verfahrensweisen der Normalwissenschaft
durch deren Prinzipien infrage stellende, revolutionire Ansitze herausgefordert und
aufgrund nicht mehr hinreichender wissenschaftlicher Uberzeugungskraft letztlich er-
setzt bzw. remodelliert werden. Die gesellschaftlich-diskursive Ebene der Mitstruktu-
rierung von Forschungsfeldern und -themen wird bei Thomas S. Kuhns Paradigmen-
verstindnis lediglich impliziert thematisiert, da der Geltungscharakter eines wissen-
schaftlichen Paradigmas v.a. durch wissenschaftsimmanente Kriterien und Argumen-
tationen in Thomas S. Kuhns Theorien bestimmt scheint, allen voran der Inkommen-
surabilititsthese (vgl. zur Kritik u.a. Putnam 1981). So bleiben die Einwinde und Ein-
satze der Kritik wissenschaftsimmanent und werden in dieser Immanenz auch auf rein
bzw. vornehmlich inhaltlich begriindete Positionen zuriickgefiihrt. Die wissenschaftli-
che Praxis scheint ein vorrangig durch argumentative Logik und wissenschaftlich iber-
zeugende Beweisfithrung strukturiertes Feld zu sein, in der die Kraft bzw. im Sinne
Jirgen Habermas’ der »zwanglose Zwang des besseren Arguments« in der Lage ist,
die Plausibilitit der getitigten und umkimpften Aussagen zu einem rational iiberzeu-
genden Schluss und Ergebnis zu bringen (vgl. 1981, S. 52). Zwar beinhaltet diese Form
der Auseinandersetzung ein konstitutives und fithrendes Element wissenschaftlicher
Praxis, die in der Form der Explikation, der kommunikativen Darlegung intersubjek-
tiv nachvollziehbarer und geteilter Aussagen und Theorien besteht, die innerhalb wis-
senschaftlicher Theorie- und Methodologiedebatten immer anzweifelbar, modifizier-
und wiederlegbar sind und sein miissen. Zugleich sind die Idee einer rein rationa-
len Beweisfithrung und -argumentation dieses Wissenschaftsverstindnisses und die
Vorstellung und Forderung einer strikten Trennbarkeit >reiner Wissenschaft< und zu
Objektivitit fihiger Positionen und einem zu untersuchenden Erkenntnisgegenstand
anschlussfihig fiir die Diskreditierbarkeit all jener Wissensformen und -praktiken, die

14.02.2026, 18:42:58, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Die Anderen ge-brauchen

sich diesen Regeln widersetzen und/oder diese in ihrer unhinterfragten Allgemeinset-
zung und Konnotation als vermeintlich objektive Kriterien hinterfragen und mit kon-
kurrierenden Wissenschaftsverstindnissen konfrontieren und herausfordern. Histo-
risch wie gegenwirtig existente machtkritische Theorien sehen sich dabei selbst mit
dem Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit, der >Betroffenheit< und politischen Partei-
nahme konfrontiert. Die in dem Vorwurf gelagerte Zuschreibung, politisch tiberform-
te, normativ iiberlagerte oder ideologisch iiberfrachtete Ansitze zu vertreten, die nicht
(mehr) als wissenschaftliche Aufierungen und Forschungsansitze gelten kénnen, fiihrt
zu einem Geltungs- und Legitimititsverlust kritischer Forschungszweige, die sich nicht
allein durch eine argumentative und ausschlieflich wissenschaftlich umkimpfte Aus-
einandersetzung um das >bessere Argument« begreifen lassen, sondern vielmehr auf
die macht- und wissenschaftspolitische Dimension von Forschung verweisen (vgl. Di-
rim/Castro Varela et al. 2016; Kourabas 2020).

Michel Foucault begegnet der mehr oder minder explizierten Vorstellung einer Dua-
litdt von Wissenschaft, innerhalb derer kraft Argumentation und Beweisfithrung ope-
riert wird und dem machtdurchzogenen, politischen Raum, der sich auflerhalb ereignet
und in dem um Geltungsanspruch gerungen wird, »daf} es keine Machtbeziehung gibt,
ohne daf} sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht
gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert« (Foucault 1994, S. 39). In
der Lesart der foucaultschen Arbeiten durch Giorgio Agamben fiihrt ersterer den Be-
griff der Diskursordnung (vgl. Foucault 2012) ein, um die machtpolitische Frage und
Komponente, was eine Aussage und ein ganzes Aussagesystem im wissenschaftlichen
Feld strukturiert, fassbar zu machen. Nach Giorgio Agamben gehe es Foucault hiermit
darum, die »Verlegung des Paradigmas aus der Epistemologie in die Politik« vorzuneh-
men (2009, S. 17; S. 19) bzw. die machtpolitische Verfasstheit epistemologischer Stand-
punkte, Verfahrensweisen und Ergebnisse nicht als unerwiinschten und zu beseitigen-
den Nebeneffekt, sondern als konstitutiven Bestandteil wissenschaftlicher Arbeit und
Erkenntnisproduktion systematisch einzubeziehen. M. E. geht es jedoch nicht so sehr
um eine »Verlegung des Paradigmas aus der Epistemologie in die Politik« (ebd., S. 17),
sondern priziser gesagt um die Verdeutlichung der dem Wissen und der Wissenschaft
inhirenten machtpolitischen Effekte, die fiir Michel Foucault v.a. durch eine Analyse
von Diskursordnungen (vgl. u.a. 2012, S. 11ff.) zuginglich gemacht werden kann.

4.1.2 Die Figur bei Michel Foucault und Giorgio Agamben

Michel Foucault hat neben seiner Auseinandersetzung mit dem Paradigma zu der Frage
gearbeitet, welche »Figuren< und Serien« (Agamben 2009, S. 19) sich in einem bestimm-
ten Kontext bzw. einem Ensemble bilden (kénnen). Die Identifizierung dieser Kontexte
und der sich hierin herausbildenden Figuren geschieht jedoch bei Foucault, so Agam-
ben iiber den Autor, in einer Art und Weise, die weder klassischen Modellen historischer
Forschung entspricht, noch dem Paradigma-Begriff Kuhns folgt (vgl. Agamben 2009,
S.19). Es ist hingegen etwas Drittes, das Foucault als methodische Vorgehensweise und
zugleich als methodologisches Verstindnis in seinen Arbeiten entwickelt und prakti-
ziert, wobei Paradigma und Figur in enger Verbindung zueinander stehen.

14.02.2026, 18:42:58, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhaltnis

Der Ausgangspunkt fiir Michel Foucaults Analysen in »Uberwachen und Strafenc
(1994) und seinem Verstindnis von Disziplinarmacht bildet das Panoptikum. Das Pan-
optikum stellt zunichst ein singulires, historisches und konkretes Phinomen dar, das
auf ein architektonisches Modell von Jeremy Bentham zuriickgeht, der dieses im Jahr
1791 in Dublin entworfen hat (vgl. ebd., S. 256ftf.; Agamben 2009, S. 19). Doch das Pan-
optikum ist mehr als ein singulires Ereignis oder ein einzelnes Gebiude. Vielmehr ist
es Ausdruck, Symptom und zugleich Schauplatz einer historischen Herausbildung und
gesellschaftlichen Praxis des »Uberwachen[s] und Strafen[s]« und bildet damit einen
spezifischen Machttypus, der in der Beaufsichtigung, der Regelung, der Disziplinie-
rung, der Anordnung, der Zeitlichkeit des Aufenthalts und der Titigkeiten eine »Mi-
krophysik« der Macht« (Foucault 1994, S. 178; vgl. auch 1976) darstellt. Dieser Typus ex-
erziert die Macht am Leib der Bestraften und Uberwachten, zugleich ist er in eine ar-
chitektonische, institutionelle Praxis des Gefingnisses sowie in ein gesellschaftlich ge-
teiltes Verstindnis einer spezifischen Umgangsweise mit Delinquenz und Bestrafung
eingebettet, die spezifischen und elaborierten Regeln und Verfahren folgt. So ist weder
der individuelle Korper der_des Bestraften als »kleiner Staat« zu begreifen, noch kann
»die Analyse eines Staats als Korper« (Foucault 1994, S. 40) ausreichend sein, um die-
sen Machttypus zu (er-)fassen. Vielmehr gehe es um eine Analyse des »politische[n]
Korper[s]« als Gesamtheit der materiellen Elemente und Techniken, welche als Waf-
fen, Schaltstationen, Verbindungswegen dienen, welche die menschlichen Korper be-
setzen und unterwerfen« (ebd.). Die Techniken des Bestrafens, die Riume und Anord-
nungen, in denen diese stattfinden, sind als »Kapitel der politischen Anatomie« (ebd.)
lesbar. Das Panoptikum fungiert somit als Sinnbild und Kennzeichen einer Geschich-
te der Macht in der Moderne, die als Zeitalter der Priifung, Kontrolle, Disziplin alle
— und insbesondere diejenigen, die den sozialen, rechtlichen und politischen Regel-
bruch begangen haben — in ihrer Lebensfithrung in besonderer Weise itberwachen und
disziplinieren muss. Es findet eine staatlich abgesicherte und institutionalisierte »Aus-
weitung der Disziplinarmechanismen [Hervorhebungen im Original]« (vgl. ebd., S. 271f.)
statt, die fiir die Machtwirkung westlich-moderner Gesellschaften paradigmatisch ist.
Das Panoptikum fungiert fiir Michel Foucault daher als ein »verallgemeinerungsfihiges
Funktionsmodell«, das fiir einen Machttypus steht (ebd., S. 263), der das Moment der
Uberwachung »automatisiert und entindividualisiert«, indem er permanente Sichtbar-
keit schafft (ebd., S. 258f.). Das Panoptikum ist somit nicht nur ein »Traumgebiude,
sondern kann als »Diagramm eines auf seine Idealform zuriickgefithrten Machtmecha-
nismus« verstanden werden (ebd., S. 264).

Das Panoptikum stellt einen realen Typus der Macht dar, der zugleich in idealty-
pischer Hinsicht als symbolischer Ausdruck und als Ausgestaltung eines spezifischen,
nicht zufilligen Machtverhiltnisses begreifbar wird. Foucault bezeichnet das Panop-
tikum daher auch als eine »Gestalt politischer Technologie« (ebd.) und ein »Laborato-
rium der Macht« (ebd., S. 263), das nach Agamben »als Paradigma im strengen Sinn
des Wortes [funktioniert]: [als] ein einzelnes Objekt seiner Klasse, [das] die Intelligibi-
litit des Ensembles definiert, dem es zugehdrt und das es zugleich konstituiert« (2009,
S.20). Das Panoptikum fungiert somit als »epistemologische Figur« (ebd., S. 21), als
erkenntnisleitende und erkenntnisproduzierende Verdeutlichungshilfe, mithilfe derer
sich gesellschaftliche Machtverhiltnisse in ihrer spezifischen sozio-historischen Figu-

14.02.2026, 18:42:58, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

131


https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Die Anderen ge-brauchen

ration verstehen lassen. Das Panoptikum verdeutlicht und verweist somit darauf, »im
Gesellschaftskorper zu einer verallgemeinernden Funktion zu werden« (Foucault 1994,
S. 267). Die paradigmatische Verkorperung dessen, was und wie Macht sich zeigt, wel-
che Form sie annimmt und in der Form des Panoptikums zu zeigen vermag, ist ein
zentraler Schliissel und methodologischer Weg der Analyse und Erkenntnisgewinnung
Michel Foucaults.

Auch Giorgio Agamben spricht davon, im Laufe seiner Forschung auf »Figurenc
gestofRen zu sein, »den homo sacer, den Muselmann, den Ausnahmezustand, das Kon-
zentrationslager« (2009, S. 11). Diese Figuren werden von ihm als »positive historische
Phinomene« verstanden, die unterschiedliche Charaktere und Bedeutungsdimensio-
nen aufweisen. Fiir den Autor liegt die Gemeinsamkeit dieser Figuren in ihrer Funktion
begriindet, »einen historischen Problemkontext zu konstituieren und in seiner Gesamt-
heit verstehbar zu machen« (ebd.). Hierin liegt die erkenntnisgewinnende Kraft der
Figuren. Sie fungieren als paradigmatische Beispiele, die einen tiber sie als singulire
Phinomene hinausweisenden Geltungscharakter besitzen.

Nun liefRe sich gegen ein solches methodologisches und theoretisches Verstind-
nis einwenden, dass in der so gebildeten Figur recht unterschiedliche, nicht oder nur
schwer vergleichbare Phinomen und Zusammenhinge, Ereignisse und Personen dar-
gestellt und zusammengefasst werden konnen, sodass es fraglich ist, nach welchen
iibergreifenden, intersubjektiv nachpriifbaren Kriterien die Bildung von Figuren er-
folgt. In diesem Zusammenhang greift Giorgio Agamben die Unterscheidung Aristote-
les’ zu den Paradigmen induktiver und deduktiver Vorgehensweise auf (vgl. ebd, S. 22)
und fithrt aus:

»Wahrend die Induktion also vom Partikularen zum Universalen fortschreitet und die
Deduktion vom Universalen zum Partikularen, ist das, was das Paradigma definiert,
eine dritte und paradoxe Art der Bewegung, das Fortschreiten vom Partikularen zum
Partikularen. Das Beispiel konstituiert eine besondere Erkenntnisform, eine Erkennt-
nis, deren Vorgehen nicht darin besteht, Universales und Partikulares miteinander zu
artikulieren, sondern anscheinend gerade darin, auf der Ebene des Partikularen zu ver-
weilen« (ebd., S. 23).

Ein solches Verweilen setzt fiir Giorgio Agamben, Aristoteles’ Gedanken aufgreifend
und weiterfithrend, voraus, die »dichotomische Opposition zwischen dem Partikula-
ren und Universalen in Frage« zu stellen und sich von der Vorstellung abzuwenden,
dass es erst und nur diese Trennung ermoglicht, Erkenntnisse zu gewinnen. Der sin-
guldre Aspekt, der im Paradigma enthalten ist, ist nicht auf einen der Pole reduzierbar
oder zwischen diesen aufteilbar, denn er »steht nicht unter dem Regime der Logik, son-
dern unter dem der Analogie« (ebd.). Fiir Enzo Melandri (2004), auf den sich Giorgio
Agamben in seiner Argumentation weiter bezieht, stellt die Arbeit mit dem Paradigma
einen Eingriff in die die westliche Logik leitenden Prinzipien der Dichotomie dar. Dabei
wird ein >Dazwischen« oder ein >Dritter Weg« nicht verfolgt, um die Pole »in einer ho-
heren Synthese aufzuheben, sondern um sie in ein Kraftfeld zu verwandeln, in dem die
polaren Spannungen, die sie bestimmen, ihre substantiellen Identitit verlieren — wie
es in einem elektromagnetischen Feld geschieht« (Agamben 2009, S. 24). »Die Regelg,
mithilfe derer die Arbeit mit Paradigmen begriindbar ist, konstituiert ebenfalls

14.02.2026, 18:42:58, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhaltnis

»keine Allgemeinheit, die den einzelnen Fillen vorausgeht [..]; sie ergibt sich auch
nichtaus der exhaustiven Aufzidhlung der einzelnen Fille. Es ist vielmehr die Prasenta-
tion des paradigmatischen Falls allein, der die Regel konstituiert, die als solche weder
angewendet noch angegeben werden kann« (ebd., S. 25f.).

Giorgio Agamben bezieht sich zur Erliuterung seines Verstindnisses von Regeln auf
die Herausbildung und Praxis von Ménchsorden und erértert die Frage, was im Kontext
des Monchslebens eine Regel konstituiert. Der Autor verwendet hier zur Erliuterung
seines methodologischen Verstindnisses bereits selbst sein Verfahren des Paradigmas,
um am Beispiel des Ménchsordens und dem ihm inhidrenten Regelverstindnis seinen
methodologischen Zugang zu erliutern. Er fithrt aus, dass in den iltesten Dokumenten
zum Leben der Ménche die Regel nicht als schriftlich verfasstes und expliziertes Werk
vorliegt. Es ist vielmehr die Lebensfithrung, die gelebte Form der Moénche selbst, die so
etwas wie die Regel der Praxis des Mdnchlebens konstituiert. Die Regel, so fithrt Agam-
ben weiter aus, resultiere eher aus dem Beispiel, und das Leben eines jeden Monches sei
»darauf angelegt, paradigmatisch zu werden und sich als Lebensform zu konstituieren«
(ebd., S. 26). Zugleich enthilt dieser Gedanke auch den Weg und die Art der Weise, wie
dieses Erkenntnisobjekt als Gegenstand behandelt und erforscht wird; das Erarbeiten
und das Leben des Monchs wird als paradigmatische Lebensform verstanden, die nicht
nur fir sich steht, sondern auf etwas Allgemeines dieses Kontextes, dieser Zeit, dieser
gesellschaftlichen Ordnung und ihrer symbolischen Gehalte verweist. Vom Paradigma
auszugehen, bedeutet also, eine Bewegung zu vollziehen, »die von der Singularitit zur
anderen geht und die, ohne sich selbst untreu zu werden, jeden einzelnen Fall in das
Exemplar einer allgemeinen Regel verwandelt, die a priori zu formulieren unméglich
bleibt [Hervorhebungen im Original]« (ebd.). Dabei sei das Paradigma niemals einfach
gegeben und bereits vorliegend, sodass es nicht darum gehe »eine wahrnehmbare Ahn-
lichkeit zu registrieren, sondern darum, sie durch eine Operation erst herzustellen«
(ebd., S.28). Dies erfolge tiber Techniken und Vorginge wie »Danebenstellen«, »Zu-
sammenfligen«, »Vorzeigen« und »Ausstellen« (ebd.). Dabei gelte es, die »Singularitit
(die damit zum Paradigma wird) und ihrer Exposition (d.h. ihrer Intelligibilitit)« deut-
lich zu machen (ebd.). Giorgio Agamben merkt an, dass es sich bei dem Beispiel um
einen Begriff handle,’ der »der Antinomie von Allgemeinem und Besonderem entgeht«
und beidem entspreche (2003, S. 15). So gelte jedes Beispiel als »Einzelfall«, setze jedoch
voraus, »daf} es als Besonderes seine Giiltigkeit verliert« (ebd.). In der Auseinanderset-
zung mit einem paradigmatischen Beispiel erarbeitet er einerseits dessen Stellenwert
als »historisch einmaliges Phinomen« (2004, S. 16). Andererseits nutzt er das Paradig-
ma, »um eine groéfiere Gruppe von Phinomenen zu bilden und eine historische Struktur
zu verstehen« (ebd.).

Hierin kénnen das Kernelement der Vorgehensweise, aber auch die epistemo-
logischen Perspektive des Autors erkannt werden. Anhand eines Beispiels, einer

1 Giorgio Agamben (2003, S.15) macht auch auf den alltagsweltlichen Bezug des Begriffs >Beispiel<
aufmerksam, indem er anmerkt, dass dieser»uns seit jeher vertraut«ist. Laut Duden (0.].) versteht
man unter»Paradigma«ein»Beispiel, Muster«oder auch eine»Erzdhlung mit beispielhaftem Cha-
rakter«. Auch hierin zeigen sich der allgemeinverstindliche Bezug und die enge Verbindung von
Beispiel und Paradigma.

14.02.2026, 18:42:58, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

133


https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Die Anderen ge-brauchen

Beobachtung, einer Gegebenheit wird durch die hermeneutische Arbeit des Beschrei-
bens, Verortens, Verdichtens und Vergleichens ihr paradigmatischer Gehalt und die
damit verbundenen Aussagekriftigkeit fiir einen grofieren gesellschaftlichen Zusam-
menhang als Phinomen oder historische Struktur deutlich, die Erkenntnisgewinn
generiert. Bei Giorgio Agamben erfahren die methodologischen und wissenschafts-
theoretischen Uberlegungen eine praktische Umsetzung und Anwendung, indem der
Autor verschiedene Phinomene, die als paradigmatische Fille verstanden werden
konnen (vgl. Agamben 2003, S. 15; Geulen 2005, S. 30), nebeneinander stellt und durch
das Explizieren und Beschreiben dieser in der Lage ist, ein allgemeines Prinzip, ein
strukturierendes Moment auf itbergeordneter Ebene herauszuarbeiten.

4.1.3 Ge-Brauch als Paradigma und >Gastarbeit« als Figur

Welche Relevanz besitzen die mit Giorgio Agamben und Michel Foucault explizierten
methodologischen Zuginge fiir eine rassismustheoretische Analyse von >Gastarbeit<?
Was ist das paradigmatische Moment im Zuge von »>Gastarbeit¢, und kann diese selbst
als eine Figur verstanden werden, die auf ein paradigmatisches Verhiltnis verweist?

Mithilfe der explizierten Uberlegungen zu Figur und Paradigma kénnen die bisher
erarbeiteten Zuginge um ein methodologisch und theoretisch spezifiziertes Verstind-
nis erginzt werden. Ahnlich wie das Panoptikum Michel Foucaults nicht allein eine
Beschreibung und Analyse des spezifischen, urspriinglichen Gebiudes impliziert, geht
es mir in der Theoretisierung von >Gastarbeit«< aus rassismustheoretischer Perspektive
nicht nur um >Gastarbeit« selbst und an sich, sondern auch in einer allgemeinen Weise
um das Beziehungsverhiltnis im Kontext von Rassismus im postnationalsozialistischen
Deutschland, das nicht eine Beliebigkeit aufweist, sondern paradigmatischen Charak-
ter besitzt. Als historisch spezifisch figuriertes Verhiltnis der Beziehung zum als an-
ders, d.h. migrantisch und rassifiziert markierten Anderen, lisst sich >Gastarbeit« als
eine Figur verstehen, in der sich das Beziehungsverhiltnis zum_zur migrantischen An-
deren in einem spezifischen, historischen und sozio-kulturellen Kontext in Deutsch-
land zeigt. Zugleich kann die rassismustheoretische Analyse von >Gastarbeit< auf ein
allgemeines, paradigmatisches Verhiltnis zu rassifizierten Anderen verweisen, das aus
einem ge-brauchenden Bezugs- und Beziehungsverhiltnis besteht.

In einer im weiteren Sinn hermeneutisch angelegten Analyse und Anniherung an
das, was >Gastarbeit« ist und wie diese durch eine rassismustheoretische Perspektive
herausgearbeitet werden kann, wird sie als Figur erkennbar, die auf den migrations-
gesellschaftlichen Hintergrund, auf dem sie sich bildet, ebenso verweist wie auf ihm
begriindet ist. In ihrem figurativen Charakter ist >Gastarbeit« als Erscheinungsbild in-
sofern interessant, da durch die Analyse der Figur zugleich Riickschliisse auf ein allge-
meines Paradigma im Umgang mit rassifizierten Anderen moglich sind. Die Analyse
von >Gastarbeit« tangiert — in Analogie bzw. Fortfithrung der zuvor dargelegten Ver-
stindnisweise von Paradigma — beide Ebenen und vereint durch die Betrachtung die
Dualitit von Figur und Hintergrund in einem Dritten. Deutlich wird hierbei, dass sich
Paradigma und Figur nicht ginzlich oder systematisch voneinander trennen lassen. Der
Ge-Brauch strukturiert das Verhiltnis zwischen dominanzkulturellem Wir und rassifi-
zierten Anderen. Zugleich verweist das Verhiltnis zwischen dominanzkulturellem Wir

14.02.2026, 18:42:58, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhaltnis

und gastarbeitenden Anderen auf den Ge-Brauch als Paradigma. In der Figur der >Gast-
arbeit< und der Position gastarbeitender Anderer artikuliert sich damit ein singulires,
aber zugleich auch ein paradigmatisches Beziehungs- und Verwiesenheitsverhiltnis.
Wie bereits in der einleitenden Skizzierung zum Anliegen, Erkenntnisinteresse und zur
Forschungsperspektive (Kapitel 1.2 und 1.3) dieser Studie dargelegt, geht es weniger um
die konkrete >Gastarbeiter_in« als um die Herstellung und das soziale Beziehungsver-
hiltnis und -gefiige, in der die Position der_des Migrationsanderen und hier genauer
gesagt: der_des gastarbeitenden Anderen entsteht. An diese Uberlegungen wird erneut
angeschlossen und der Status und die Position gastarbeitender Anderer als erkennt-
nisleitende, analytische Figur verstanden. Ahnlich wie Giorgio Agamben argumentiert,
dass die Lebensform eines Monchs angedacht ist, paradigmatisch zu werden und ei-
ner gewissen Regel zu folgen (vgl. 2009, S. 26), so ist der_die einzelne, gastarbeitende
Andere angehalten und angedacht, vor dem Hintergrund rassifizierter Beziehungsver-
hiltnisse und -konstellationen als >Gastarbeiter_in« paradigmatisch zu werden. Gastar-
beitende Andere und >Gastarbeit« kénnen somit als paradigmatischer Ausdruck einer
Lebensform und eines Beziehungsverhiltnisses vorwiegend innereuropdischer, rassifi-
zierter Anderer in Abgrenzung und in negativer Verhiltnissetzung zu nicht rassifizier-
ten Deutschen gelten, das durch den Moment des Ge-Brauchs wesentlich konstituiert
ist.

Die Referenz auf das Paradigma in diesem Kapitel erfolgt demnach zusammenfas-
send in doppelter Weise: der sich in >Gastarbeit« vollziehende Ge-brauch wird als ein
paradigmatisches, kein zufilliges, sondern fiir den sozio-historischen Kontext distink-
tes Phinomen und eine reprisentative, paradigmatische Form der Beziehung zu mi-
grantischen Anderen im migrationsgesellschaftlich Kontext Deutschlands mit beson-
derem Fokus auf seine rassistische Strukturierung verstanden. Die Figur der gastar-
beitenden Anderen und das Verhiltnis >Gastarbeit« ist eine Form, in der sich Rassismus
mit Bezug auf Arbeit im migrationsgesellschaftlichen Kontext Deutschlands gezeigt
hat und als Nachwirkung noch zeigt. Durch die Herleitung und den Einsatz des Ge-
Brauchsbegriffs, iber den sich >Gastarbeit« als Figur ereignet und zugleich zeigen lisst,
ist eine an dominanzkulturellen Mechanismen orientierte Analyse von >Gastarbeit« in
rassismustheoretischer Analyseperspektive ausgerichtet. Hier fungiert der Begriff des
Paradigmas als inhaltliche Beschreibung dessen, was beschrieben wird und wie dieses
Beschreiben an rassismustheoretische Theorien riickgebunden werden kann. Der Be-
griff und die Figur des Paradigmas erfiillt hier die Funktion, inhaltliche Aspekte, die
»Gastarbeit« ausmachen und die in rassismustheoretischer Lesart deutlich werden, als
paradigmatische Aspekte zu verstehen, zu systematisieren und zu deuten (vgl. Borgards
2011, S. 2). Uber diesen Aspekt hinaus entfaltet der Paradigmabegriff zugleich seine me-
thodologische Relevanz fiir die Frage, wie >Gastarbeit< in methodologischer Absicht in
diesem Kapitel verstanden und erarbeitet wird. Das Paradigma figuriert hier die Art
der Interpretation des Erkenntnisobjekts (vgl. ebd.).”

2 Ich spreche jedoch nicht von Erkenntnisobjekt, da ich erstens hier stirker dem Machtverstindnis
Michel Foucaults folgen maochte, der das Subjekt und Machtverhiltnisse als Knotenpunkte von
Macht fasst (vgl. 1994, S.173ff.; 1983, S. 48ff.). Zweitens wende ich mich gegen ein in dem Objekt-
begriff impliziertes Verstindnis, das das zu erkennende und die_den zur Erkenntnis fihige_n wis-

14.02.2026, 18:42:58, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=

135


https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Die Anderen ge-brauchen

Der >Ge-Brauch« gastarbeitender Anderer, der sich im Zuge von >Gastarbeit« zeigt,
stellt — so die These dieser Studie — eine spezifische Form des Rassismus im Sinne ei-
ner Zurichtung und Engfithrung von Menschen dar, die als Typus einer rassifizierten
Gruppe entstehen. In der Herausarbeitung der Vollzugsformen des Ge-Brauchs, die im
Spannungsfeld von Ein- und Ausschluss verortet sind, wird >Gastarbeit« einerseits als
spezifisches Beziehungsverhiltnis in einem spezifischen, historisch-kontextuellen Rah-
men verortet und begriffstheoretisch bestimmt (Moment der Singularitit). Anderer-
seits werden in dieser Analyse zugleich Aussagen tiber Grundmuster rassifizierter Be-
ziehungen zwischen dominanzkulturellen Polen und subordinierten Gruppen erkenn-
bar (Moment der Allgemeinheit). So steht die Analyse von >Gastarbeit< nicht nur fiir sich
selbst, sondern verweist als paradigmatische Konstellation einer trennenden Herstel-
lung von >Wir< und »die Anderenc« auf ein grofieres Ganzes und dessen Struktur. In der
Herausarbeitung des >Ge-Brauchss, der in der analytischen Perspektive und dem wei-
terem Untersuchungsgang fiir >Gastarbeit« und gastarbeitende Andere als paradigma-
tisch verstanden und expliziert wird, soll der rassismustheoretische Gehalt von >Gast-
arbeit« herausgearbeitet werden. Gleichsam soll in rassismustheoretischer Absicht die
Problematik von >Ge-Brauchsweisen« gastarbeitender Anderer verdeutlicht werden, in-
dem Briiche, Widerspriiche und widerstindige Taktiken gastarbeitender Anderer kon-
stitutiv eingebunden werden. Damit leistet die Analyse einerseits einen Beitrag zu ei-
nem differenzierten Verstindnis von >Gastarbeit« aus rassismustheoretischer Perspek-
tive und andererseits zugleich iiber Formen und Wege, die Rassismus als stabiles und
zugleich umkimpftes Machtverhiltnis angenommen hat und annimmt.

4.2 Die Anderen ge-brauchen

In diesem Kapitel wird auf der grundlagentheoretischen Perspektivierung von Rassis-
mus im migrationsgesellschaftlichen Kontext Deutschland (Kapitel 3) aufbauend der
Blick auf die Frage gerichtet, wie Rassismus weiter spezifiziert und verstanden werden
kann, wenn die Beziehungsverhiltnisse rassifizierender (das dominante, das Andere
definierende Wir) und rassifizierter Gruppen (die »zur Gruppe gemachten Anderen«
(Messerschmidt 2019, S. 3) und ihre Internalisierungsprozesse der Fremddefinition) in
den Fokus der analytischen Auseinandersetzung geriickt werden.

Die hier erfolgenden Uberlegungen fungieren als Grundlage, um Rassismus als
negative Form des Bruchs von Verhiltnissen des Einander-Brauchens und Aufein-
ander-verwiesen-Seins zu theoretisieren und damit Rassismus als Ge- und Ver-
Brauchsverhiltnis im darauffolgenden Kapitel 4.3 weiter spezifizieren zu kénnen.
Hierftr wird Rassismus als grundlegender Bruch symmetrischer Beziehungs- und
Verwiesenheitsverhiltnisse theoretisiert und eingefithrt. Ausgehend von theoretischen

senschaftliche_n Autor_in als alleiniges bzw. vorrangiges Erkenntnissubjekt versteht und damit
gegeniiber dem zu erkennenden Objekt hierarchisiert. In Anlehnung an Michel Foucault (1994,
S.39) sind hingegen das »erkennende Subjekt [und] das zu erkennende Objekt und die Erkennt-
nisweisen jeweils Effekte [von] fundamentalen Macht-Wissen-Komplexe[n]«.

14.02.2026, 18:42:58, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txmm—=


https://doi.org/10.14361/9783839453841-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

