Erster Zyklus:
Abstrakte Lehren — konkrete Praxis

Die buddhistische Lehre entspringt in allen ihren Ausformungen einer
scholastischen Tradition. Homolog zu den monotheistischen Religionen
und im Kontrast zu miindlichen Uberlieferungsformen schamanischer
Kulturen liegt sie in Schriftform vor. Wenngleich in unterschiedlichen
Sprachen und in Bezug auf die verschiedenen Traditionen in abweichen-
der Kanonisierung, sind die Lehren in editierter, systematisierter und mit
Kommentartexten versehener Form einsehbar.?

Auf der anderen Seite steht die lebendige Lehrer-Schiiler-Interaktion
im Rahmen der personlichen Unterweisung, die auf den Transfer der
Lehren in eine konkrete spirituelle Lebenspraxis zielt. Denn die Texte
der kanonischen Schriften, die tblicherweise als Anleitung zur Medita-
tion verstanden werden (so etwa die Maha Satipatthana Sutta-Anleitung
fur die Vipassana-Meditation), sind — wie auch Robert Sharf (2000) be-
merkt — zu abstrakt formuliert, als dass sie als konkrete Praxisanwei-
sung geeignet wiren. Die Beziehung zwischen den kanonisierten Lehren
und den Meditationsschulungen ist also keine unmittelbare, sondern
eine vermittelte. In diesem Kontext treffen wir auf Lehrpersonlichkeiten
— oder Meditationsmeister —, die in Berufung auf Ermachtigung durch
die Lehrer ihrer Traditionslinie die abstrakten Lehren interpretieren und
in konkrete Schulungsanweisungen tibersetzten. Diese werden wiederum
von ihren Schiilern vor dem Hintergrund ihrer jeweils spezifischen kul-
turellen Prigungen verstanden und rezipiert.

In Bezug auf die Interpretation durch Lehrer und Schiiler treten die ab-
strakten Lehren des buddhistischen Kanons der unterschiedlichen Tradi-
tionen in ein komplexes Reflexionsverhiltnis. Wir beschiftigen uns des-
halb zunichst mit den buddhistischen Lehren als abstraktem Text, d. h.
im Kontext der buddhistischen Schliisselkonzepte, an die alle Traditio-
nen und Schulen in ihrer eigenen Form anschliefSen.

Der zweite Teil des Kapitels berichtet demgegeniiber von der konkre-
ten Praxis einer langjahrigen Vipassana-Schulerin.

20 Der Pali-Kanon als die ilteste und und umfassendste zusammenhingende Uber-
lieferung der Lehrreden Siddharta Gautomas, des Buddhas, wurde allerdings erst
im ersten Jahrhundert n. Chr. in schriftlicher Form tberliefert. In den vorherge-
henden Jahrhunderten wurden die kanonischen Texte in Form von Lehrgedich-
ten tberliefert, die aufgrund von Redundanzen und anderen memotechnischen
Hilfen (wie etwa der Verwendung von Zahlenreihen) gut errinnert werden konn-
ten. Die Visuddhi-Magga als erste systematische Darstellung der buddhistischen
Lehren enstand im fiinften Jahrhundert n. Chr., also gut Tooo Jahre nach dem
Tod des historischen Buddhas.

21

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

AbschliefSend wird das Wechselspiel von ,,Pfad“ (magga) und ,,Frucht“
(phala), also dem Praxisweg und dem soteriologischen Ziel der Erleuch-
tung ausfihrlicher erortert.

I.1 Buddhistische Lehren als Text und
symbolische Systeme

Auch wenn die Lehren des Buddhismus allgemein als Gegenbewegung
zum vedischen Opferkult, dem hinduistischen Kastensystem und einer
damals wie auch heute noch vorhandenen lebensverneinenden Asketen-
bewegung gesehen werden, bleiben sie weiterhin in der Matrix des indi-
schen Denkens verwurzelt.

Um 600 v. Chr., zu Lebzeiten des historischen Buddhas, hatte sich die
Gesellschaft im Norden Indiens lingst zu einer Hochkultur entwickelt.
Der Handel blithte. GrofSe Stiddte entstanden. Unter diesen fruchtbaren
Bedingungen gediehen Kultur, Philosophie und Religion. Den Menschen
erschien der vedische Opferkult tiberholt und sie suchten nach anderen
Wegen, ihr Leben und ihre Welt zu erkldren. Viele Menschen begaben
sich in die Hauslosigkeit, um die Wahrheit der Natur des eigenen Geistes
zu erforschen. Das Wandermonchswesen entwickelte sich zu einer kraft-
vollen Bewegung. Auf der Suche nach Antworten auf das ideelle Defi-
zit entstand eine Vielzahl von religiosen und philosophischen Systemen,
wobei sich materialistische, religiose und mystische Systeme parallel und
nebeneinander entwickelten. So gab es zum Beispiel die Lokayata, wort-
lich ,,die der wahrnehmbaren Welt Zugewandten, die als Materialisten
die Vorstellung an eine jenseitige Welt spottisch ablehnten.

Als Erneuerungsbewegung bildete sich die geheimnisvolle, auf innere
Selbstverwirklichung ausgerichtete Upanishadenlebre aus. Die Anhanger
dieser Geheimlehre versuchten Zugang zu Atman, der Urseele, zu finden,
in der alle individuellen Seelen eins seien. Daneben entwickelte sich die
Praxis des Asketentums, deren Anhinger mittels strengster Disziplin und
Selbstkasteiung ihre physische Bedingtheit zu tiberwinden versuchten.

Auf dem fruchtbaren Boden dieses philosophischen und religiosen
Pluralismus entwickelte sich die Lehre von Siddhartha Gotama, dem
Buddba (s. etwa Schuhmann 1994). Er integrierte die schopferischen
Ansitze verschiedener Richtungen zu einem neuen Erkenntnissystem,
in dem anstelle der Suche nach der Seele der Prozess des Werdens im
Vordergrund steht. Alles, was uns im Laufe des Erlebens erscheint, ent-
steht hier aus einem immerwdahrenden Fluss der Gestaltungen. In diesem
Fluss gibt es nichts Festes, keine Seele, keine absolute Wahrheit. Nach
diesem Verstandnis ist die buddhistische Lehre ein Prozesssystem, sie ist
die ,,alte Philosophie der Selbstorganisation®, um mit Jantsch (1982) zu

22

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

sprechen. Sie zeigt auf, wie Geist und Bewusstsein im aktiven Prozess des
Werdens zu dem geformt werden, was sie sind, und wie sich der Geist
in einer heilsamen Weise selbst gestalten kann. Im Folgenden gehen wir
ausfuhrlicher auf die in unserem Zusammenhang bedeutsamen Schliis-
selkonzeptionen der buddhistischen Lehre ein.?' Nach der buddhisti-
schen Lehre wird unser gegenwirtiges Bewusstsein durch die Qualitit
unseres vergangenen Wirkens, durch unsere kammischen Handlungen
bestimmt. Kamma®? ist sowohl das Wirken, die aktive Tat, sei sie korper-
lich, in Worten oder auch nur in Gedanken ausgefuhrt, wie auch ihr Re-
sultat. Unser aktuelles Bewusstsein, also das, was wir gerade erkennen,
ist die Folge unseres vergangenen Wirkens. Die Verkettung dieses Prozes-
ses wird durch das Gesetz der bedingten Entstehung (paticca samuppada)
beschrieben. Dieses besagt, dass sich fortwahrend korperliche und geisti-
ge Vorginge zu neuen Formationen verbinden, wobei analytisch in den
buddhistischen Lehren finf Aggregate (khandha) unterschieden werden:

1. Rapa-khandha, die Korperlichkeitsgruppe,

2. Vifiiana-khandha, die Bewusstseinsgruppe,

3. Sanfa-khandha, die Wahrnehmungsgruppe,

4. Vedana-khandha, die Gefihlsgruppe,

5. Sankhara-khandha, die Gruppe der Geistesformationen.

Diese fiinf Aggregate bilden ein auf den ersten Blick recht einfaches und
von allen buddhistischen Schulungssystemen verwendetes Modell zur
Klarung der Relation von Geist und Materie. Jedes dieser Aggregate —
oder auch Gruppen genannt — erfillt seine spezifische Aufgabe in der
Ausbildung der geistig-korperlichen Formation (nama-ripa). Ein ober-
flachlicher Beobachter konnte meinen, dass es sich bei der Anhdufung
dieser Gruppen um eine Personlichkeit in ihren korperlichen (ripa) und
geistigen Erscheinungen (nama — beinhaltet die vier folgenden khand-
has) handelt. Aus dem Blickwinkel der buddhistischen Lehren hingegen
handelt es sich dabei um einen dynamischen Prozess, in dem aus einem
Strom materieller und geistiger Fliisse in einer wechselseitigen Kopro-
duktion immer neue Formationen entstehen.

Ripa, die erste Gruppe, steht fur Korperlichkeit. Sie reprasentiert die
materiellen Erscheinungsformen in ihren vier unterschiedlichen Qua-
lititen bzw. Elementen (dhatu). Ripa entspricht damit den physischen
Aspekten unseres Erlebens, also dem Fithlen von Festigkeit, Warme,

21 Die Einfuhrung in den vohergehenden Absitzen ist Vogd (2014b, S. 13f.) entlehnt,
die folgenden Ausfithrungen orientieren sich teilweise an Vogd (2014Db, S. 122ff.).

22 Sanskrit: Karma. Kamma ist ein Schliisselbegriff der buddhistischen Lehre. Die tie-
feren Bedeutungsschichten von kamma konnen nur in Verbindung mit der Leh-
re von der bedingten Entstehung (paticca samuppada) verstanden werden. Nach
Davids und Stede (1992) ist die urspriingliche Bedeutung dieses Wortes: ,,Either
building or weaving“ (siche Pali-English Dictionary).

23

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Bewegung, Gewicht sowie der Adhision von fliissigen und festen Stof-
fen.?

Vifiiana, die erste der den Geist betreffenden Gruppen, bezieht sich
auf das Bewusstsein der Sinne (Seh-, Hor-, Riech-, Schmeck-, Fiithl- und
Geistbewusstseinsakte). Die buddhistische Lehre fasst auch geistige Ob-
jekte, wie zum Beispiel Gedanken und Imaginationen, als Sinnesobjekte
auf, da das Bewusstsein Objekte solcher Art zum Gegenstand haben kann.
Vififiana erscheint somit gleichsam als ein Gefafs, in dem alles Erleben
gleich welcher Art vereint ist. Aus dieser Perspektive unterscheidet sich
das Sehbewusstsein eines sichtbaren Objekts von seinem Wesen her nicht
vom Denkbewusstsein, welches einen Gedanken vergegenwirtigen lasst.

Safifia lasst sich am ehesten mit ,erkennende Wahrnebhmung* tiber-
setzen.?* Entsprechend fritherer Erfahrungen und Konditionierungen
wird ein Sinneseindruck erkannt und gemaf$ der vergangenen Pragun-
gen interpretiert und bewertet.

Vedana wurde oft mit ,,Gefithl“ tibersetzt. Vielfach ist jedoch die Be-
zeichnung ,, Empfindung® treffender, da weniger die emotionalen Kom-
plexe gemeint sind, die bereits kognitive Bewertungen und Reaktionen
enthalten. Vedana bezeichnet vielmehr die unbewerteten und noch nicht
weiter verarbeiteten Kérperempfindungen. Je nach Qualitat des Sinnes-
eindruckes treten im Korper Empfindungen auf. Diese haben ihrerseits
die Qualitit ,angenehm®, ,unangenehm* oder ,neutral“. Entsprechend
der Ursache der Empfindung kann zudem zwischen durch Seh-, Hor-,
Riech-, Schmeck-, Fiihl- oder Denkeindriicke bedingten Empfindungen
unterschieden werden.

Sankhara, die letzte Gruppe, kann mit ,, Formation*, ,,Gestaltung*“
oder ,,Bildung“ ubersetzt werden. Sankhara hat eine aktive und eine
passive Seite. Der ersteren entspricht die geistige Aktion der Willensau-
Berung (cetana). Der Geist initiiert Begehren nach angenehmen Empfin-
dungen oder Abneigung gegeniiber unangenehmen Empfindungen und
entwickelt daran anschiefSend die Tatigkeit des Gestaltens. Die passive

23 In der buddhistischen Scholastik entwickelten sich unterschiedliche Auffassun-
gen dartber, wie das Verhiltnis von materiellen Elementen und geistigen Fliissen
zu verstehen ist bzw. ob eine der Ebenen als grundlegend anzusehen ist, oder ob
sich alles aus einem bedingten, holistischen Beziehungsgeflecht ergibt. Im tibeti-
schen Buddhismus, in einigen Mahayana-Schulen wie auch in den Schriften des
Abhidhamma (die in Hinblick auf die Textart eigentlich nicht dem frithen Bud-
dhismus zuzurechnen sind) gewinnen die hiermit verbundenen philosophischen
Fragen an Bedeutung. Grund dafiir ist, dass hier ausgefeilte kosmologische Sy-
steme entwickelt werden, die mehr epistemische und philosophische Vorfestle-
gung verlangen als der frithe Buddhismus, der philosophischen Spekulationen
generell recht ablehnend gegeniiber steht.

24 Davids und Stede (1992, S. 320) geben im Pali-English Dictionary auch folgende
Ubersetzungsmoglichkeiten von saiifia an: sense, perception, discernment, reco-
gnition, assimilation of sensations, awareness.

24

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

Bedeutungsebene umfasst das Ergebnis dieses Prozesses, das Gestaltet-
sein.” In diesem Sinne sind mit ,,sankhara“ all die verkorperten, zu ei-
ner materiellen Struktur verdinglichten Produkte der vergangenen kam-
mischen Handlungen gemeint. Hierunter fallen alle gewordenen Gebilde
und Formationen, die Anlass zu weiteren Bewusstseinsprozessen geben.

Damit existieren die fiinf Daseinsgruppen also nicht unabhingig von-
einander — eine solche Auffassung wiirde dem buddhistischen Denken
grundlegend widersprechen —, sondern sie bedingen sich wechselseitig.?

Der Prozess des Bewusstwerdens stellt sich also als kreisformiger psy-
chosomatischer Prozess dar, in dem das Geistige das Korperliche bedingt
und das Korperliche wiederum das Geistige: Das Sinnesbewusstsein
(vifiiana) bewirkt Empfindungen (vedana) im Korper. Die Empfindun-
gen erzeugen entsprechend der friheren Konditionierungen des Geistes
(safifia) Reaktionen in Form von Abneigung oder Begehren. Diese Reak-
tionen fiihren zu einer entsprechenden Wirkung (sankhara). Als Resultat
dieser Wirkung entsteht ein neues Sinnesbewusstsein. In sankhara, dem
Gestalten und dem Gestaltetsein, verkorpert sich Geist. Erkenntnis ma-
terialisiert sich in physischer Struktur (ripa). Der physische Korper und
seine Umwelt sind die Verkorperung des kammischen Gestaltens und
gleichzeitig der Trager des zukiinftigen geistigen Prozesses. Geist und
Korper erscheinen damit zugleich voneinander unterschieden wie auch
wechselseitig durcheinander bedingt.

Da dieser Prozess in Hinblick auf heilsame und unheilsame Ursachen
und Wirkungen formuliert wird, ergibt sich eine soteriologische Perspek-
tive, die darauf beruht, Handlungen und Kognitionen normativ aufzu-
laden, indem sie entweder als heilsam oder unbeilsam angesehen wer-
den. Dies geschieht im sogenannten Gesetz der bedingten Entstehung
(paticca samuppada).

Das Gesetz der bedingten Entstebhung (paticca samuppada)

Innerhalb der buddhistischen Psychologie ist das Gesetz der bedingten
Entstehung (paticca samuppada) eine der wichtigsten Lehren. Es schil-
dert das Geflecht der Bedingungen fiir die Entstehung aller korperlichen
und geistigen Erscheinungen. Innerhalb der Kette von Bedingungen las-
sen sich zwolf Glieder unterscheiden:

25 Nyanatiloka schreibt im buddhistischen Worterbuch: ,,Sankhara bezeichnet so-
wohl die Tatigkeit des Gestaltens als auch den passiven Zustand des Gestaltet-
seins, das Gestaltete, das Gebilde*“ (Nyanatiloka 1989a, S. 200).

26 Nyanatiloka (1989a, S. 108) formuliert: ,,Gefiihl, Wahrnehmung und Geistes-
formationen nidmlich bilden genau genommen blofS verschiedene Aspekte oder
Gesichtspunkte jener unaufhorlich aufeinanderfolgenden BewufStseinsmomen-
te, die mit ungeheurer, unmefsbarer Geschwindigkeit alle Augenblicke aufblit-
zen und dann unmittelbar darauf fiir immer verschwinden.

25

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

»Durch Unwissenheit (1. avijja), ihr Monche,

bedingt sind die Karmaformationen (2. sankhara),

durch die Karmaformationen das BewufStsein (3. vifiiana),

durch das BewufStsein das Geistige und Korperliche (4. nama-ripa),
durch das Geistige und Korperliche,

die sechs Grundlagen (5. ayatana),””

durch die sechs Grundlagen der BewufStseinseindruck (6. phassa),
durch den BewufStseinseindruck das Gefiihl (7. vedana),

durch das Gefiihl das Begehren (8. ranha),

durch das Begehren das Anhaften (9. upadana),

durch das Anhaften der WerdeprozefS (ro. bhava),

durch den Werdeprozef$ die Wiedergeburt (11. jari);

durch die Wiedergeburt aber bedingt entstehen Altern und Sterben,
Sorge, Klage, Schmerz, Triibsal und Verzweiflung (12. jara-marana).
So, ihr Ménche, kommt es zur Entstehung dieser ganzen
Leidensfiille.«?$

Wieder stoflen wir auf die fiinf Aggregate des Geistes, die hier aber in ei-
nen Prozess verwickelt sind, der Schmerz, Verzweiflung und Elend ent-
stehen lasst. An erster Stelle der Kette steht namlich jene Unwissenheit,
die durch Ignoranz gegentiiber dem Gesetz der bedingen Entstehung Kar-
maformationen hervorbringt, die mit Sorge und kiinftigem Leid einher-
gehen. Die bedingte Entstehung verlauft dabei als kausaler, zeitlich ge-
richteter Prozess, der sich in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
untergliedern ldsst: Vergangenes Wirken (sankhara) hat den Korper und
die Umwelt gestaltet, die ein Lebewesen aktuell erfihrt, wobei es in der
Regel nicht weif$ (avijja), dass sein jetziges Leben und Erleben auf ver-
gangenen Handlungsketten beruht. Entsprechend der durch vergange-
ne Prozesse komponierten korperlich-geistigen Formationen werden der
gegenwartige Bewusstseinseindruck (phassa) und die damit verbundenen
Empfindungen (vedana) ermoglicht. In Folge der hiermit einhergehenden
Gefiihle entstehen Impulse des Begehrens von angenehmen Empfindun-
gen sowie der Aversion gegeniiber unangenehmen Zustanden (ranha).
Das Geschehen wird mit Bedeutung aufgeladen und die Anhaftung an
erscheinende Muster setzt ein (upadana). Die Realitit verfestigt sich (jati)
und bringt den Keim fur eine leidvolle Zukunft mit sich (jara-marana),
da alles, was entstanden ist, wieder vergehen und sterben muss. Also ist
das Anhaften an die mit den Sinneseindriicken einhergehenden Zustin-
de mit Agonie, Kampf und Leid verbunden.

Die in den unterschiedlichen Kettengliedern benannten Faktoren,
welche diesen psychophysiologischen Prozess vorantreiben, laufen

27 Die sechs Grundlagen (ayatana) bezeichnen die Sinnesorgane mit ihren ver-
schiedenen Sinnesobjekten. Die sechste Grundlage ist das geistige Bewusstsein mit

seinen geistigen Inhalten, wie zum Beispiel Gedanken.
28 Paticca samuppada Sutta, Samyuttankaya X1I, 1, zit. nach Nyanatiloka (1981, S. 206).

26

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

gleichzeitig ab und beeinflussen sich gegenseitig. Die bedingte Entste-
hung ist deshalb nicht als geradliniger Vorgang anzusehen, sondern
eher als Gewebe parallel stattfindender, sich unterstiitzender Beziehun-
gen und Bedingungen.

An dieser Stelle ist die Aufmerksambkeit auf vier Aspekte der beding-
ten Entstehung zu richten: die Doppelbedeutung des Begriffs Wiederge-
burt, die Rolle des Kammaprozesses und die beiden Wurzelursachen Be-
gehren und Unwissenbeit.

Die Idee der Wiedergeburt (jati) hat innerhalb der buddhistischen Leh-
ren einen wichtigen Stellenwert. Dies wird unter anderem am Gesetz der
bedingten Entstehung (paticca samuppada) deutlich, wo jati das Binde-
glied ist, uber welches die kammischen Handlungen zu den kuinftigen,
leidbringenden Verkorperungen fuhren. Wiedergeburt bedeutet dabei je-
doch nicht nur die Wiederverkorperung einer Lebensform nach dem phy-
sischen Tod, sondern sie ist in einem umfassenderen Sinne zu verstehen,
namlich als die Neuentstehung eines Bewusstseinsmomentes. Denn jedes
Aufblitzen eines Bewusstseins ldsst sich gewissermafSen als das Entste-
hen einer neuen Lebensform verstehen, wie etwa Buddhagosa beschreibt:

»Genau genommen ist die Dauer eines Lebewesens aufSerordentlich
kurz: Sie ist nicht langer als die Dauer eines Gedankens. So wie ein Wa-
genrad im Rollen wie im Stehen nur in einem Punkt den Boden beriihrt,
in gleicher Weise existiert ein Lebewesen nur fir die Dauer eines Gedan-
kens. Sobald dieser Gedanke aufhort, hat auch das Lebewesen aufge-
hort, so heifst es. Darum wurde gesagt: Das Lebewesen des vergangenen
BewufStseinsaugenblicks hat gelebt, aber es lebt nicht mehr und wird
nicht mehr leben. Das Wesen eines zukiinftigen BewufStseinsaugenblicks
wird leben, aber es hat noch nicht gelebt, und es lebt noch nicht. Das
Lebewesen des gegenwirtigen BewufStseinsaugenblicks lebt (wirklich),
hat aber nicht gelebt, noch wird es in Zukunft leben.“ (Visuddhi-Magga
VIII, zitiert nach Govinda 1992, S. 167)

Das Modell der bedingten Entstehung beschreibt korperliche und gei-
stige Prozesse als diskontinuierlichen Prozess, in dem bewusste Identita-
ten nur fiir einen kurzen Moment ausflaggen, um dann als Baumaterial
fur den kammischen Wirkprozess ins Unbewusste abzusinken, woraus
wiederum der nichste Bewusstseinsmoment entstehen kann. Die logi-
sche Verbindung zwischen den einzelnen Bewusstseinsmomenten ent-
steht also nicht durch das Sein, sondern durch ihre Wirkungen, durch
die Art und Weise, wie auf Bewusstseinseindriicke und Empfindungen
mit Unterscheidungen, Bewertungen und Reaktionen geantwortet wird.
Die korperliche Form ist dabei letztendlich nichts anderes als die Ver-
korperung von kammisch wirksamen Bewusstseinsimpulsen. Sie stellt
also im buchstiblichen Sinne Reinkarnation dar, denn jeder Erkennt-
nisakt tragt dazu bei, den kiinftigen Korper zu formen. Dazu Govinda:

27

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

»Korper ist ja seinem Wesen nach materialisiertes Karma, sichtbar ge-
wordenes BewufStsein vergangener Daseinsmomente: Ist doch Karma
nichts anderes als das wirkende Prinzip des BewufStseins, das als Wir-
kung (vipaka) auch in sichtbare Erscheinung tritt. Erscheinungsform ist

¢ <

also wesentlich ,Vergangenheit‘.“ (Govinda 1992, S. 139)

Aus buddhistischer Perspektive ist es dabei nicht notwendig, zwischen
innen und auflen, Organismus und Umwelt zu unterscheiden, da beide
als Gestaltetes Kammaformationen darstellen. Jegliche Gestaltung, un-
abhingig davon, ob als innen oder als aufSen erlebt, fungiert als bedin-
gender Faktor fir den kunftigen Bewusstseinseindruck.

Das Begehren (tanha) ist die eigentliche Triebkraft und Motivation in-
nerhalb des Prozesses der bedingten Entstehung.? Der Geist greift ent-
sprechend seiner jeweiligen konditionierten Vorlieben nach neuen Ge-
staltungen und Werdeprozessen. Auf der kognitiven Ebene stiitzt sich
das Begehren insbesondere auf jene Prozesse, die mit der differenzieren-
den und bewertenden Unterscheidung von Sinneseindriicken verbunden
sind. Aus Sicht der buddhistischen Psychologie ist die Differenzierung
zwischen bedeutsamer und nicht bedeutsamer Information der Schritt,
der das aktive Ergreifen einer kiinftigen Wirklichkeit nach sich zieht.
Erst indem einer Wahrnehmung, einem Gedanken oder einer Empfin-
dung eine Bedeutung gegeben wird, entsteht ein Handlungsimpuls, der
Konsequenzen in Form von Taten oder Dramen folgen ldsst, die zu-
nachst als Phantasien auf der geistigen Biithne aufgefithrt werden.

Deshalb sind entsprechend der buddhistischen Lehre auf subtiler Ebe-
ne alle Formen des sinnlichen Erlebens als Resultat eines unterscheiden-
den, das heifSt Bedeutung gebenden Greifprozesses anzusehen. Aus dem
hiermit verbundenen Anhaften an Sinnesobjekte (womit, wie bereits ge-
sagt, auch Gedanken gemeint sind) lassen sich all die groberen Gestal-
tungsformen der Begierde ableiten:

»Auf das Begehren folgt das Suchen, auf das Suchen das Erlangen, auf
das Erlangen das Entscheiden, auf das Entscheiden die Willensgier, auf
die Willensgier der selbstische Drang, auf den selbstischen Drang die
Besitzergreifung, auf die Besitzergreifung der Geiz, auf den Geiz das
Uberwachen, und beim Uberwachen greift man zu Stock und Schwert,
es kommt zu Streit, Zank, Hader, Zwist, Verleumdung und Liige, und
viele andere tible, unheilsame Dinge stellen sich ein.“ (Angutarra Nikaya
IX, 23 (1984), tibersetzt von Nyanatiloka)

Innerhalb der bedingten Entstehung ist das dem Begehren vorangehende
Glied die Empfindung (vedana). Empfindungen sind per se Indikatoren
fiir Bedeutung. Unangenehmen Gefithlen wird ausgewichen, da sie mit
zu Vermeidendem assoziiert werden. Angenehme Empfindungen werden
gesucht, da sie mit Wiinschenswertem verbunden werden.

29 Der Pali-Begriff tanha wird oft auch mit ,,Durst®, ,,Anhaften® oder ,,Gier® iiber-
setzt.

28

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

Die buddhistische Psychologie sieht hierin den Schliissel fir die Kondi-
tionierung des geistigen Prozesses wie auch fiir die Moglichkeit zur Uber-
windung dieser Konditionierungen. Wenn namlich bestimmten Empfin-
dungen eine andere bzw. keine Bedeutung mehr gegeben wird, konnen
sich die entsprechenden Reaktionsmuster andern. Bereits hier wird also
deutlich, dass die buddhistische Lehre zumindest in ihrer Lesart als bud-
dhistische Psychologie auf eine Transformation von Bedeutungsgebung
abzielt.

Unwissenbeit (avijja) und die drei Daseinsmerkmale (tilakkhana)

Entsprechend der buddhistischen Lehren gestaltet jeder Erkenntnisakt
eine Wirklichkeit, die Bedingungen fur das zukiinftige Bewusstsein be-
reitstellt. In diesem Sinne sind Lebewesen gleichsam als Schopfer ihrer
eigenen Wirklichkeit anzusehen. Da sie sich jedoch in der Regel dieser
Prozesse nicht bewusst sind, also nicht wissen, wie sie sich mittels ihrer
kognitiven Prozesse selbst konditionieren, wird die Unwissenbeit neben
dem Begehren als zweite Wurzelursache aller Erscheinungen angesehen.
Nur Wesen, die zu Selbst-Bewusstsein fahig sind, verfiigen iiber die Mog-
lichkeit, die Ignoranz gegenuiber der Entfaltung und Konditionierung der
eigenen Daseinsprozesse zu durchdringen.

Die Befreiung von den eben geschilderten Konditionierungen wird
erst moglich, wenn im Prozess der Selbsterkenntnis die drei grundle-
genden Daseinsmerkmale (tilakkhana) erkannt werden: Die Unbestdin-
digkeit (anicca), die Ichlosigkeit (anatta) sowie die Wahrbeit vom Lei-
den (dukkha).

All das, was erlebt wird, ist aus buddhistischer Perspektive nur ein
fluchtiges Phanomen im Fluss (sota) des Daseinsstroms (bhavanga). Im
Prozess der bedingten Entstehung taucht es als vergangliche Erscheinung
auf. Selbst die Elemente des materiellen Flusses (dhatu-vavatthana) diir-
fen nach buddhistischer Auffassung nicht als bestindige Dinge aufge-
fasst werden, sondern unterliegen ebenfalls dem Prozess des Entstehens
und Vergehens.*® Gleiches gilt fiir die nichtkorperlichen Geist- und Got-
terwesen des indischen Pantheons, von denen die kanonischen buddhis-
tischen Schriften berichten. Auch sie werden als verganglich und damit
sterblich betrachtet. Selbst brahma, das hochste gottliche Wesen der in-
dischen Kosmologie, hat in Verbindung mit dem Ende eines Weltzyklus
den Tod zu erfahren.

Das neben der Unbestindigkeit zweite Daseinsmerkmal anarta wird
oft mit ,,Ichlosigkeit tibersetzt. Dabei wird der Begriff ,,anarta“ viel-
fach missverstanden, denn es wird hier nicht die Moglichkeit eines sub-
jektiv erfahrbaren Ich-Bewusstseins geleugnet. Das Ich im Rahmen von

30 Siehe hierzu auch die Visuddhi-Magga (Buddhaghosa 1993, S. 152ff.).

29

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

anatta wird vielmehr als etwas Unbestandiges, dem Fluss von Entstehen
und Vergehen Unterworfenes gesehen, als etwas, das bedingt und damit
in Abhingigkeit entsteht und folglich keine eigene Essenz bzw. keine
unabhingige Seelensubstanz besitzen kann.?! Das Ich — oder besser das
reflexive Selbstbewusstsein — erscheint wie bereits erwahnt als momen-
tanes Aufblitzen von Bewusstseinsmomenten im Daseinsstrom, die aus
einem komplexen Bedingungsgeflecht heraus entstehen. Im eigentlichen
Sinne handelt es sich nicht mehr um ein Bewusstsein im Sinne einer on-
tisch fassbaren Essenz. Stattdessen kann man es als Bewusstwerden be-
schreiben, das auf Prozessen beruht, die nicht einem Selbst zugerechnet
werden konnen, sondern die sich aus unzihligen Faktoren speisen, wel-
che letztlich die ganze Weltdynamik in ihrer Evolutionsgeschichte bein-
halten miissen. Entsprechend verwendet Govinda in diesem Kontext die
Metapher des Flusses:

»Der Strom oder Fluf§ (sota), mit welchem die (die Kontinuitit des Da-
seins ausmachende) Funktion bhavanga verglichen wird, hat mit dieser
weiterhin gemein, daf er als Ganzes beharrend erscheint, obwohl die-
ser Strom, den ich heute sehe, nicht derselbe ist, den ich gestern sah, da
ja nicht ein einziger Tropfen des gestrigen Stromes mehr in dem Strom,
den ich heute sehe, vorhanden ist. Weiterhin ist der Strom ein anderer an
seiner Quelle als in seinem Mittellauf oder an seiner Miindung.

Also besteht weder eine Identitit in seiner raumlichen Erscheinung noch
in seinem zeitlichen Bestand. Aber trotzdem ist seine Existenz nicht in
Frage zu stellen, und zweifelsohne kann man in gewissem Sinne von sei-
nem Bestand reden. Aber dieser ist nicht irgendwie gegenstandlich, son-
dern die Relationen materieller, riumlicher und zeitlicher Art, die unter
den wechselnden Komponenten bestehen, sind das Konstante. Eben-
so erweckt die Stetigkeit der Relationen im dauernd sich erneuernden
Vorgang des BewufStwerdens (denn BewufStsein gibt es nur als Begriff,
nicht aber in Wirklichkeit, die nur ein dauerndes BewufStwerden kennt)
den Anschein einer bestehenden Ichheit oder Personlichkeit.“ (Govinda
1992, S. 170; Hervorhebungen im Original)

Das Verstiandnis von anarta, der Unpersonlichkeit aller geistigen Erschei-
nungen, ist Voraussetzung, um die soteriologische Vision der buddhisti-
schen Lehre nachvollziehen zu konnen. Hierzu Nyanatiloka:

»Wer die Unpersonlichkeit des ganzen Daseins nicht durchschaut und
nicht erkennt, daf§ es in Wirklichkeit nur diesen bestindig verzehren-
den Prozef§ des Entstehens und Vergehens geistiger und korperlicher

31 Der Pali-Begriff ,,arta“ wird in zweifacher Weise verwendet: Zum einen kann arta
als ,,Seele® im Sinne von animistischen Theorien verstanden werden. Zum anderen
kann atta mit ,,selbst“ im Sinne von ,,allein fiir sich“ bzw. einer abgetrennten Ein-
heit tibersetzt werden. Anatta meint also sowohl die Verneinung einer individuel-
len Seele als auch die Negation der Vorstellung eines isolierten Wesens oder einer
Selbst-Einheit.

30

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

Daseinsphidnomene gibt, aber keine Ich-Wesenheit in oder hinter diesen
Daseinserscheinungen, der ist aufSerstande, die vier edlen Wahrheiten im
richtigen Lichte zu erfassen. Er wird glauben, daf$ es eine Ichheit, eine
Personlichkeit sei, die das Leiden erfahre; eine Personlichkeit, die gutes
oder schlechtes Karma vertibe und gemafS ihres Karmas wiedergeboren
werde; eine Personlichkeit, die ins Nirwahn eingehe; eine Personlichkeit,
die auf dem Achtfachen Pfade wandle. (Buddhistisches Worterbuch,
zitiert nach Nyanatiloka 1989, S. 241)

Da innerhalb der Daseinsformen keine Essenz eines Selbst zu finden
ist, spricht die buddhistische Lehre auch von der Leerheit (suiiiata) al-
ler Phanomene. Nur im Kontext des Flusses der bedingten Entstehung
blitzen Phianomene als solide und dinghaft wirkende Erscheinungen auf.
Davon abgesehen sind sie ihrer Natur nach leer, sie besitzen keine eige-
ne inharente Essenz.

Mit der Erkenntnis von anatta, der wahren Natur des Selbst, wird die
konzeptionelle Bedeutung des dritten Daseinsmerkmals der buddhisti-
schen Lehren, des Leidens (dukkha), deutlich. Durch das Anhaften an
etwas, das nicht bestindig ist, entsteht dukkha. Dabei ist Leiden in ei-
nem sehr umfassenden Sinn zu verstehen: Alles, was den Menschen vom
Glucklichsein trennt, bringt Leid mit sich.3> Wer die Ursache des Lei-
dens durchdringt — das Anhaften an ein illusionares Ich-Konzept und
den hiermit verbundenen Wiinschen, Aversionen und Konzepten —, dem
eroffnet sich der buddhistische Weg der Befreiung, ausgedrickt in den
vier Edlen Wabrheiten.

Die vier Edlen Wahrheiten (ariya-sacca)

Die erste der vier Edlen Wahrheiten ist die Edle Wahrheit vom Leiden.
Sie ist das Bindeglied zum Pfad der Befreiung, denn mit der individuel-
len Erfahrung von Leiden entsteht nach buddhistischem Verstandnis der
Wunsch wie auch die Motivation, das Leiden zu tiberwinden:

»Was aber, ihr Monche, ist die edle Wahrheit vom Leiden? Geburt ist
Leiden, Altern ist Leiden, Sterben ist Leiden, Sorge, Klage, Schmerz,
Trubsal und Verzweiflung sind Leiden, mit Unlieben vereint sein ist Lei-
den, von Liebem getrennt sein ist Leiden, kurz gesagt, die fiinf Anhaf-
tungsgruppen [gemeint sind hier die fiinf khandas; Anm. d. V.] sind Lei-
den.“ (Dghanikya 22, zitiert nach Nyanatiloka 1981, S. 15)

32 Davids und Stede (1992, S. 325) schreiben im Pali-English Dictionary: ,, There
is no word in English covering the same ground as dukkha does in Pali. Our mo-
dern words are too specialised, too limited, and usually too strong. Succa and
dukkha are ease and dis-ease (but we are usually using disease in another sense);
or wealth and ilth from well & ill; or wellbeing and ill-ness (but illness means
something else in English). We are forced, therefore in translations to use half
synonyms, no one of which is exact.“

31

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Wenn das Bewusstsein in der reflexiven Handlung der Selbstbeobach-
tung die Natur und die Ursache seines Leidens erkennt, besteht die Mog-
lichkeit, sich von eben diesem Leiden zu befreien. Dies wird mit der zwei-
ten und dritten Edlen Wahrheit ausgedriickt:

,»Was aber, ihr Monche, ist die Edle Wahrheit von der Leidensentstehung?
Es ist eben jenes Wiederdaseinserzeugende, von Lust und Gier begleitete,
sich hier und da erfreuende Begehren, namlich sinnliches Begehren (kama
tanha), das Daseinsbegehren (bhava tanha) und das Selbstvernichtungsbe-
gehren (vibhava-tanha).

Dies, Monche, ist die edle Wahrheit von der Leidensentstehung. Es ist die
Wiedergeburt bewirkende, wohlgefillige, mit Leidenschaft verbundene
Gier (tanha), die hier und dort Gefallen findet, namlich: Die Gier nach
Lust, die Gier nach Werden, die Gier nach Vernichtung. [...]

Was aber, ihr Monche, ist die edle Wahrheit von der Leidenserléschung?
Eben jenes Begehrens restlose Abwendung und Erloschung, Verwerfung,
Fahrenlassen, Befreiung davon, Nichthaften daran. [...]“ (ebd.).

Begehren nach und Anhaften an etwas, das vergidnglich ist und keine
wirkliche Substanz besitzt, bewirkt nach dem eben Zitierten Leiden.
Die Befreiung von diesem Leiden findet statt, indem die Anhaftung an
die illusiondren Objekte der Begierde aufgegeben wird, das heifSt, in-
dem gelernt wird, diesen Objekten keine Bedeutung mehr zuzuweisen.
Die systematische Schulung der Fihigkeit, von den gewohnheitsmafi-
gen Anhaftungen an die leidbringende Objektwelt abzulassen, wird in
der vierten Edlen Wahrheit dargelegt:

,»Was aber, ihr Monche, ist die Edle Wahrheit von dem zur Leidenser-
16schung fithrenden Pfade? Es ist dieser edle achtfache Pfad* (ebd.).

Der Edle achtfache Pfad gliedert sich in die drei Bereiche ,,Erkenntnis®,
»ethisches Handeln“ und ,, Geistesschulung:
Erkenntnis (paiifia)
1. Rechte Erkenntnis (samma-ditthi)
2. Rechte Gesinnung (samma-sankappa)

Ethisches Handeln (s7la)
3. Rechte Rede (samma-vaca)
4. Rechtes Handeln (samma-kammanta)
5. Rechter Lebensunterhalt (samma-ajjiva)

Geistesschulung bzw. Sammlung (samadhi)
6. Rechte Anstrengung (samma-vayama)
7. Rechte Achtsamkeit (samma-sati)

8. Rechte Sammlung (samma-samadhi)

Alle Glieder des Pfades bedingen sich wechselseitig in ihrer jeweiligen
Entfaltung. So ist zumindest ein momentweises Aufblitzen von Erkennt-
nis notwendig, um die Motivation fiir einen Schritt auf dem Weg der

32

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

Befreiung zu finden. ,,Rechte Erkenntnis® stellt somit einen unverzicht-

baren Schritt im zyklischen Prozess der Befreiung als Heilung dar:
»Dem Sonnenaufgange, ihr Monche, geht, als Vorlaufer und erstes An-
zeichen die aufsteigende Morgenrote voran. Ebenso auch, ihr Monche,
geht den heilsamen Dingen als Vorlaufer und erstes Anzeichen die rech-
te Erkenntnis voran. Dem recht Erkennenden entsteht rechte Gesinnung;
dem recht Gesinnten entsteht rechte Rede [es folgen die anderen Glieder
des achtfachen Pfades; Anm. d. V.]“ (Angutarra Nikaya A X 121, iibersetzt
von Nyanatiloka, 1984, S. 111).%

Aber Einsicht allein geniigt nicht, um den achtfachen Pfad zu gehen.
Von Einsicht befruchtet kann der Mensch tugendhaftes Handeln entwik-
keln. Dieses wiederum beeinflusst seine Geisteshaltung, die ihrerseits die
Erkenntnisentwicklung in einer heilsamen Weise beeinflusst. Wahrend
paiiiia (Erkenntnis) die Motivation fiir das Gehen des Befreiungsweges
aufkommen lasst, ebnet sila (ethisches Handeln) sein Fundament. Der
Zyklus der Heilung lasst sich deshalb ebenso in der Drehrichtung von
stla nach paiifia beschreiben: Hierbei ist stla grundlegende Voraussetzung
fiir den Weg der Selbsterkenntnis, denn sila bildet die Basis fiir die zu er-
langende Qualitit des Geisteszustandes.

Diese Verkniipfung ist natiirlich besonders fir eine soziologische Un-
tersuchung bedeutsam, weil hierdurch eine soziale Dimension eroffnet
wird, an der sich die individuelle Einsicht bewihren muss. Der Geist
kann nur dann gesammelt und konzentriert sein (samadhi), wenn die
personlichen Lebensverhaltnisse gewissermaflen im Gleichgewicht sind
und der Geist nicht allzu sehr durch Gewissenskonflikte belastet ist. Stla
ist also Voraussetzung fiir samadhi, die Sammlung des Geistes. Samadhi
beinhaltet Meditationsiibungen, die geeignet sind, den Geist zu sammeln
und die Konzentration zu férdern, um schliefSlich Achtsamkeit auf die
Natur des eigenen Selbst richten zu konnen. In paiiiia erkennt der Geist
schliefSlich sein eigenes Erkennen.

Der Prozess der Selbstbeobachtung (vipassana bhavana) fiihrt zur Ein-
sicht in die Natur der geistigen und korperlichen Struktur. Auch die Na-
tur des eigenen Erkenntnisvorgangs wird erkannt, wodurch die Illusi-
on des Ich-Selbst durchbrochen wird. Daraus resultierend ist das eigene
Handeln nicht mehr von egozentrischen Zielen geleitet, es wird stattdes-
sen zum ethischen und tugendhaften Handeln. Sila ist also nicht mehr
duflerlich bestimmt, sondern wird zum natuirlichen Bediirfnis, das der
Kenntnis der bedingten Natur des eigenen Selbst entspringt. Es wird,
wie Govinda beschreibt, geleitet durch die ,,Einsicht in die Natur des
Daseins und der Dinge und der sich daraus ergebenden Zielsetzung.
Denn ,recht* (samma) — um bei diesem leider sehr abgebrauchten, aber in
der buddhistischen Literatur eingebiirgerten Wort zu bleiben — bedeutet
mehr als eine Ubereinstimmung mit gewissen vorgefassten dogmatischen

33

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

oder moralischen Ideen, sondern das, was tiber den Gegensatzpaaren
eines einseitigen, ichbedingten Standpunktes liegt. In anderen Worten,
,samma‘ ist das, was vollstandig, ganz (weder zwiespaltig noch einsei-
tig), vollig und in diesem Sinne das jeder Bewusstseinsstufe angemes-
sene ist. Die Bedeutung dieses Wortes erweist sich an dem Ausdruck
,Samma-Sambuddha‘, was einen ,vollig* oder ,vollkommen* Erleuchte-
ten, nicht aber einen ,recht* (oder ,richtig) Erleuchteten bedeutet“ (Go-
vinda 1992, S. 1).

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass der Geist im refle-
xiven Selbst-Bewusstsein gleichsam eine Operation an sich selbst aus-
fuhrt, dass er sich also selbst gestaltet. Geistige Handlungen bewirken
geistige Handlungen. Indem der Geist erkennt, wie er sich im Erkennen
formt und selbst gestaltet, beginnt der Weg der Befreiung. Dies wird
auch in den vier Edlen Wahrheiten (ariya-sacca) ausgedruckt, die hier
nochmals im Kontext der vorangehenden Ausfithrungen rekapituliert
werden:

1.  Wenn der menschliche Geist sich seines Leidens bewusst wird, wird
die Wahrheit vom Leiden zur Edlen Wahrheit vom Leiden (dukkha-
sacca).

2. In der Erkenntnis, dass sich der Mensch im Erlebensprozess seine
Welt buchstiblich selbst erschafft, wird er sich der Ursache seines
Leidens bewusst. Die Edle Wahrheit von der Ursache des Leidens
wird verstanden (samudaya-sacca).

3.  Mit der Erkenntnis der Ursache zeigt sich dem Menschen der Weg,
wie sein Leiden zu iiberwinden ist. Die Edle Wahrbeit von der Auf-
hebung des Leidens wird deutlich (samudaya-sacca).

4. Indem der Mensch diese Wahrheit lebt und seine Wirklichkeit in
heilsamer Form gestaltet, iberwindet er sein Leiden. Er lebt und
verkorpert dann die Edle Wahrheit von dem zur Leidensaufhebung
fiihrenden Wege (magga-sacca).

Demnach ist die Uberwindung des eigenen Leidens gemifl der Lehre
Buddhas nur durch eine selbstbeziigliche Anderung — besser: durch eine
Transformation der eigenen Welt- und Selbstbeziige — zu verwirklichen.
Diese Anforderung wird insbesondere fiir die vorliegende empirische
Studie noch von grofSer Bedeutung sein, weil sich leicht erkennen lasst,
dass ein solcher proponierter Weg nicht einfach umzusetzen ist. Denn
mit der Erleuchtungserfahrung soll die illusionare Erscheinung des Egos
letztendlich vollkommen durchdrungen werden, sodass kein Zweifel
mehr am Pfad besteht.

Im Theravada-Buddhismus wird als erste diesbeziigliche Erfahrung der
»Stromeintritt® (sotapanna) benannt. Dieser wird als so tiefgehend cha-
rakterisiert, dass die drei Fesseln (samyojana) ,,Personlichkeitsglaube“

34

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

(sakkaya-ditthi), ,,Zweifelsucht* (vicikicch) sowie das ,Hangen an Regeln
und Riten* (stlabbata-paramasa) abfallen. Mit der Vertiefung der Ein-
sicht verschwinden sukzessive auch alle anderen Fesseln, von denen im
Einzelnen folgende benannt werden: ,,sinnliches Begehren® (kama-raga),
»Groll“ (vyapada), ,Begehren nach Feinkorperlichkeit® (rapa-raga),
»Begehren nach dem Unkorperlichen® (ariipa-raga), ,,Dinkel“ (mana),
»Aufgeregtheit“ (uddhacca) und ,,Unwissenheit® (avijja).>* Als Folge die-
ser befreienden Erfahrung soll nach den buddhistischen Lehren ein na-
turlicher Habitus in Form einer Haltung umfassender Liebe (metta) und
starken Mitgefiihls gegentiber allen fihlenden Wesen (karuna) entstehen.

Wenngleich nibbana zunichst nur mit ,, Verloschen® iibersetzt werden
kann (s. Davids/Stede 1992, S. 362), besteht die soteriologische Vision
der buddhistischen Befreiungslehre nicht in einem stoischen Nihilismus,
sondern im Gegenteil im Anspruch, den Tod zu tiberwinden. In der Ma-
Jjjhima Nikaya, einer Sammlung von Reden Buddhas im Rahmen des Pali-
Kanons, wird berichtet, dass Buddha in der ersten Rede nach seiner Er-
leuchtung folgende Worte sprach:

,,Geoffnet sind die Tore der Unsterblichkeit (amatassa);

Wer Ohren hat zu horen, fass’ Vertrauen!

Leihet das Ohr, oh Ménche,

Die Befreiung vom Tod ist gefunden!“ (Majjhima Nikaya 2.6, zitiert
nach Govinda 1990, S. 11)

Wie diese Uberwindung des Todes verstanden werden kann, verschlief3t
sich allerdings dem Common Sense, da das Alltagsdenken in der Subjekt-
Objekt-Dichotomie des ichhaften Erlebens gefangen bleibt. Die buddhis-
tische Befreiung darf also nicht so verstanden werden, dass eine Person-
lichkeit im Sinne eines Ich-Selbst die Todlosigkeit erlangt. Stattdessen
ergibt sich eine Annaherung an den Heilsweg auf einer pragmatischen
Ebene, auf der mit der Durchdringung der Illusion vom Ich-Selbst auch
die Angst vor dem Tod des Ichs und die damit einhergehende Unruhe
entschwindet. Wenn die Gedanken an ein Ich abgelegt werden, kann
sich der Friede des Todlosen gewissermafSen naturwiichsig entwickeln:

,,Ich bin‘ ist ein eitler Gedanke! ,Ich bin nicht¢ ist ein eitler Gedanke!
,Ich werde sein‘ ist ein eitler Gedanke! ,Ich werde nicht sein® ist ein eitler
Gedanke! Eitle Gedanken sind eine Krankheit, ein Geschwiir, ein Dorn.
Aber wenn man alle eitlen Gedanken tiberwunden hat, dann wird man
ein stiller Denker genannt. Und der Denker, der Stillgewordene, ent-
steht nicht mehr und vergeht nicht mehr, zittert nicht mehr und wiinscht
nichts mehr.“ (Majjhima Nikaya 140, zitiert nach Govinda 1992, S. 145)

Insbesondere in den Schriften des Frithbuddhismus wurde vermieden,
die transzendentale Dimension von nibbana in einem positiven Sinne zu
definieren. Hiernach ldsst sich nur sagen, was nibbana nicht ist:

34 Siehe zu den 10 Fesseln (sarityojana) ausfiihrlicher Nyanatiloka (1989a, S. 199f.).

35

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

,»Es gibt, ihr Monche, einen Bereich, wo weder Festes noch Flussiges ist,
weder Hitze noch Bewegung, weder diese Welt noch jene Welt, weder
Sonne noch Mond. Das, ihr Monche, nenne ich weder ein Kommen,
noch ein Gehen, noch ein Stillstehen, weder ein Geborenwerden, noch
ein Sterben. Es ist ohne jede Grundlage, ohne Entwicklung, ohne Stiitz-
punkt: Das eben ist das Ende des Leidens.* (Udana V1L, 3, zitiert nach
Nyanatiloka 1989b, S. 136)

Nibbana als das Unbedingte steht innerhalb des buddhistischen Lehrsys-
tems synonym fiir das Todlose. Es ist das Element jenseits des Bedingten
(nibbana dhatu), das Ungewordene, Unentstandene und Unvergangliche.
Es erscheint als reine unermessliche Qualitit des Seins jenseits des Ent-
stehens und Vergehens. Da jede Erfahrung innerhalb der Sphére unserer
Sinne durch den Prozess der bedingten Entstehung hervorgebracht wird,
kann das Unbedingte nicht dem Bereich des sinnlichen Erlebens angeho-
ren. Jeder Versuch, nibbana innerhalb sinnlicher Kategorien zu fassen, ist
deshalb zum Scheitern verurteilt, was allerdings nicht heifSt, dass nicht
auch innerhalb der buddhistischen Tradition — wie bereits angedeutet —
immer wieder versucht wird, hieriber zu sprechen. Nibbana lisst sich
nur Uber das Paradox einer Nicht-Erfahrung verstehen, als Form nega-
tivsprachlicher Kommunikationsbeziige (s. hierzu Kap. I1.6).

Die vorangehend geschilderten Grundelemente der Lehren des
Theravada-Buddhismus finden sich, wie im Folgenden deutlich wird,
auch im Mahayana, also sowohl im Zen wie auch im tibetischen Bud-
dhismus wieder.

Das Herz-Sutra als Schliisseltext des Zen-Buddhismus

Fiir den Zen-Buddhismus lasst sich die Verbindung zur frithbuddhistischen
Konzeption am Beispiel des berithmten Herz-Sutras verdeutlichen, das in
vielen Zen-Gruppen rezitiert wird. Dieser Text beruht auf der sogenannten
Prajiiaparamita-Literatur, die mafsgeblich von Nagarjuna im Kontext der
Madhyamaka-Schule des Mahayana-Buddhismus entwickelt wurde.

Das Herz-Sutra baut auf den fiinf Aggregaten, dem Gesetz der beding-
ten Entstehung sowie den vier Edlen Wahrheiten auf, formuliert diese
jedoch aus einer negierenden Perspektive heraus, die das Negierte nicht
ausschliefSt, sondern transzendiert. Um die Anschliisse zu verdeutlichen,
referieren wir im Folgenden auf einige Elemente des klassischen Textes:

»Avalokitesvara Bodhisattva, in tiefste Weisheit versenkt, erkannte, daf3
die fiinf Skandhas leer sind und verwandelte damit alles Leid und al-
len Schmerz.

Sariputra! Form ist nichts anderes als Leere, und Leere ist nichts ande-
res als Form. Form ist identisch mit Leere und Leere ist identisch mit
Form. Und so ist es auch mit Empfindung, Wahrnehmung, geistiger

36

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

Formkraft und BewufStsein. [,,Form“ entspricht der Korperlichkeits-
gruppe, ,Empfindung®, ,,Wahrnehmung* etc. den anderen vier Aggre-
gaten; Anm. d. V.]

Sariputra! Alle Dinge sind in Wahrheit leer. Nichts entsteht und nichts
vergeht. Nichts ist unrein, nichts ist rein. Nichts vermehrt sich und
nichts verringert sich. Es gibt in der Leere keine Form, keine Empfin-
dung, Wahrnehmung, geistige Formkraft und kein BewufStsein, keine
Augen, Ohren, Nase, Zunge, Korper oder Geist; es gibt nichts zu sehen,
horen, riechen, schmecken, fithlen oder denken, keine Unwissenheit und
auch kein Ende der Unwissenheit, kein Altern und keinen Tod, noch de-
ren Authebung, kein Leiden und keine Ursache des Leidens, kein Aus-
16schen und keinen Weg der Erlosung, keine Erkenntnis und auch kein
Erreichen. Weil es nichts zu erreichen gibt, leben Bodhisattvas Prajna
Paramita und ihr Geist ist unbeschwert und frei von Angst. [Hier wer-
den die Glieder der Bedingten Entstehung sowie die vier Edlen Wahr-
heiten aufgegriffen; Anm. d. V.]

Befreit von allen Verwirrungen, allen Traumen und Vorstellungen, ver-
wirklichen sie vollstindiges Nirvana.“%

In diesen Texten finden wir Anschliisse an die urspriinglichen Lehren des
Pali-Buddhismus vor, aber auch Variationen. Ein wichtiger Unterschied
besteht darin, dass in den Theravada-Texten davon gesprochen wird, dass
die sinnlichen Erscheinungen, die iiblicherweise mit einem Selbst verbun-
den sind, leer und ohne Essenz sind. In der Madhyamaka-Schule wandelt
sich das Adjektiv ,leer” (suiifia; Sanskrit: sinya) zum Substantiv ,,Lee-
re” (suifiata; Sanskrit: Sanyata). Wenngleich Nagarjunas Philosophie auf
einer komplexen Dialektik beruht, die den Begriff der Leere jenseits von
Bejahung und Verneinung — und damit aufserhalb des Seins und Nicht-
seins — konzipiert, 6ffnet sich jedoch ein konzeptionelles Tor zu einer re-
ligiosen Vision, die einen gliicksverheiffenden transzendenten Raum af-
firmiert. Deutlich wird dies etwa im Lotus-Sutra.’® Die auf dem Weg zu
nibbana gewonnene Einsicht in die Essenzlosigkeit der Ich-Personlichkeit
und die sich hieraus entwickelnde habitualisierte Entsagung von Hass,
Diinkel und Begierde sind vor diesem Hintergrund nicht mehr als das so-
teriologische Endziel zu beschreiben, sondern als hoher gestellte Gliickse-
ligkeit, die mit der Vision vollkommener Leere einhergeht.

Eine solche Perspektive ldsst sich zu einer Vorstellung weiterentwik-
keln, nach der der Buddha und andere menschliche Erleuchtete nach

35 Rezitationstext aus der Tradition von Prabhasa Dharma Roshi (http:/www.
buddhistische-gesellschaft-berlin.de/downloads/herzsutra.pdf, aufgerufen am
17.03.2014)

36 Siehe fiir eine deutsche Ubersetzung etwa von Borsig (1992) oder die frei zuging-
liche englische Ubersetzung des Numata Center for Buddhist Translation and
Research (2007): http://www.bdk.or.jp/pdf/bdk/digitaldl/ dBET_To262_ Lotus-
Sutra_2007.pdf, aufgerufen am 27.02.2015.

37

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

ihrem Tode nicht verloschen, sondern in einem himmelsgleichen Bud-
dhaland wiedergeboren werden. Diese Vorstellung wird in den Lehren
des Amitabha-Buddhismus der Schule des Reinen Landes vertreten, die
in Japan und China weit verbreitet ist (vgl. Kleine 2004). In Abkehr
von den auf den ersten Blick eher niichtern erscheinenden Lehren des
Theravada-Buddhismus steht hier als spirituelle Praxis vor allem die Re-
zitation von Mantren und Gebeten im Vordergrund, die eine Wiederge-
burt im Reinen Lande der Buddha-Enantiation Amitabha versprechen.

Der Zen-Buddhismus hingegen wendet sich von solchen religiosen Vi-
sionen ab, um anstelle solcher Projektionen vor allem die unmittelbare
Erfahrung im Hier und Jetzt zu pointieren. Es ist wohl vor allem Dogens
Verdienst, dass das Praktizieren selbst als Ziel des buddhistischen Weges
verstanden wird. Mit ,,Shobogenzo“ hinterlasst Dogen ein umfassendes
und systematisches schriftliches Werk, das in mehreren Abschnitten un-
ter anderem auf Aspekte und Ziele der Meditation eingeht und auch an-
thropologische Uberlegungen iiber das Wesen des Menschen zuginglich
macht. Als ,,Begriinder® der Soro-Schule des Zen widmete sich Dogen
vornehmlich dem absichtsfreien Sitzen (shikantaza), dem ,,Zazen* (japa-
nisch: Versenkung im Sitzen), und schob die Arbeit mit Koans eher an
den Rand der Praxis. Im absichtsfreien Sitzen kommen fiir Dogen Ubung
und Ziel der Ubung zur Deckung: ,,Der Weg sei nicht eine Voriibung, die
zum Ziel fuhrt, sondern ,der Weg ist das Ziel‘, das Sitzen und vollkom-
men achtsame Handeln is¢ die Erleuchtung. Dabei gilt eine vollkommene
Nicht-Dualitit, die sich in der Neuformulierung eines alten Satzes nie-
derschlagt: ,Alle Wesen sind (nicht: haben) Buddha-Natur.*“ (Von Briick
2007, S. 403; Hervorhebungen im Original)

In den berithmten Strophen des ersten Kapitels ,,Genjokoan seines
Buchs ,,Shobogenzo“ schreibt Dogen:

»Den Buddha-Weg zu lernen bedeutet, sich selbst zu lernen. Sich selbst
zu lernen heifst, sich selbst zu vergessen. Sich selbst zu vergessen heifSt,
selbst von allen Phanomenen erleuchtet zu werden. Von allen Phino-
menen erleuchtet zu werden heifSt Ablassen von Korper und Geist, von
sich selbst und anderen. Wenn du dieses Stadium erreicht hast, wirst du
sogar von der Erleuchtung losgelost sein, du wirst sie jedoch fortwih-
rend haben, ohne an sie zu denken.“ (Fuchs 2009, S. 103)”

In der Interpretation dieser Zeilen kommt der Ubende zu dem Schluss,
dass jedes einzelne Wesen (jedes Selbst) durch alles andere bestimmt
wird und somit nichts getrennt voneinander besteht. Zudem soll in die-
ser Haltung die Erleuchtung dadurch erlangt werden, dass das stets dua-
listisch operierende Bewusstsein, welches durch Sprache vermittelt wird,
aufgehoben wird.

37 Siche zu weiteren Ubersetzungen ausgewihlter Kapitel des Shobagenzo auch

http://antaiji.org/archives/deu/gen.shtml, aufgerufen am 27.02.2015.

38

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

Hier ist jedoch nicht der Raum, auf die philosophischen Konsequen-
zen einer solchen semantischen Verschiebung des soteriologischen Zie-
les innerhalb der verschiedenen Schulen des japanischen Buddhismus
(Amitabha, Nichiren und Zen) einzugehen.>® Aus soziologischer Perspek-
tive gehen wir davon aus, dass solche Fragen nicht philosophisch und
vermutlich auch nicht durch Kontemplation geklart werden konnen.

Demgegeniiber pointieren wir aus einer praxeologischen Perspekti-
ve den pragmatischen Vollzug, der mit der Auseinandersetzung mit be-
stimmten Lehren einhergeht, wobei jeweils unterschiedliche, praktisch
realisierte Reflexionsverhiltnisse zu erwarten sind. Moglichweise wer-
den sich dahingehend Unterschiede zeigen, dass einige Buddhisten Erlo-
sung in einem transzendenten Buddhafeld suchen, wohingegen ein an-
derer Teil seinen praktischen Fokus auf Ubungen legt, die darauf zielen,
von den eigenen Begierden und Abneigungen Abstand zu nehmen.

Symbolwelten des tibetischen Buddhismus

AbschliefSend schauen wir, wie sich der tibetische Buddhismus in einer
weiteren besonderen Weise auf die buddhistischen Lehren bezieht. Die
unterschiedlichen Schulen des tibetischen Buddhismus schliefSen an die
bereits vorgestellten Schliisselkonzepte des Theravada-Buddhismus an,
erweitern diese jedoch durch ein grofles Spektrum indischer Mytholo-
gie und yogischer Praktiken, die aus dem Hinduismus vertraut sind.*
Ebenso werden magische Praktiken aus den schamanistischen Kulturen
des Himalaya-Raums sowie der Bon-Religion inkorporiert. Man denke
etwa an Orakel, die darauf beruhen, dass ein Geist oder eine Gottheit
von einem Menschen Besitz ergreift.*

All dies geschieht allerdings im Hinblick auf die dogmatische Selbst-
beschreibung der klassischen kanonischen Texte des tibetischen Bud-
dhismus nicht in unreflektierter Form, sondern mit dem Anspruch, die
Essenz der buddhistischen Lehren unverfilscht weiterzuverfolgen. Die
zentrale Reflexionsfigur fur die Integration neuer, urspringlich dem
Buddhismus eher zuwider laufender Elemente ergibt sich aus dem Be-
griffspaar ,, Weisheit“ (Sanskrit: Prajiia) und , geschickte Mittel” (Sans-
krit: upaya), das in der tibetischen Ritualistik durch das Diamanitzepter
(Sanskrit: vajra; tib. dorje) und die Glocke (Sanskrit: ghanta) symboli-
siert werden. Die Weisheit oder grundlegende Erkenntnis schlieft an die

38 Siehe zu den diesbeztiglichen Debatten und Auseinandersetzungen zwischen den
verschiedenen buddhistischen Schulen des Mahayana etwa Conze (1983).

39 Siehe zu den Beziigen auf yogische und trantrische Praktiken schon Eliade (1988).

40 Siehe zu den Beziigen auf schamanistische Elemente Samuel (1983). Michael
Oppitz (1980; 1981) kann von der anderen Seite synkretistische Bewegungen
aufzeigen. Schamanistische Kulturen haben lingst begonnen, tibetische Symbo-
le und Reprisentationsfiguren in ihre Praxen zu inkorporieren.

39

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

buddhistische Einsicht an, dass keine Erscheinung eine Essenz in sich
selbst hat, sondern dass Erscheinungen erst durch den geistig-korperli-
chen Prozess konstruiert werden und damit verginglich sind.

Unter ,,geschickten Mitteln“ lasst sich die schon in den Schulen des
Mahayana-Buddhismus anzutreffende Haltung verstehen, auch denjeni-
gen Menschen zu Gliick verhelfen zu wollen, die noch nicht fahig oder
bereit sind, die tiefgrundige Wahrheit des Buddhismus zu suchen oder
zu verstehen. Anstatt sich auf einen kleinen Zirkel begabter Monche zu
beschrinken, welche sich in die kontraintuitiven Lehren des historischen
Buddhas einarbeiten, werden gewissermafSen alle Menschen zu Adressa-
ten der buddhistischen Heilsbemtuhungen. Symbolisiert wird dies durch
das Bodhisattva-Gelubde, dessen Hauptaussage darin besteht, dem Gliick
aller Wesen dienen zu wollen.

Aus dieser Perspektive kann nahezu jede religiose, magische und ritu-
elle Praxis in die buddhistischen Lehren integriert werden, sofern sie in
den Kontext des ,,Vorlaufigen* gestellt werden kann. Wahrend im Pali-
Kanon beispielsweise Astrologie und Gebete zur Erlangung weltlichen
Wohles noch vielfach als Aberglaube abgelehnt wurden, werden in den
Lehren des tibetischen Buddhismus diese und andere Formen als padago-
gische Mittel verstanden, um Menschen selbst dann in die buddhistischen
Lehren einzusozialisieren, wenn sie nicht in der Lage sind, deren Kern
zu begreifen. Diese Konzeption beruht auf einer starken Rollendifferen-
zierung zwischen einer kleinen spirituellen oder religiosen Elite auf der
einen Seite, von der angenommen wird, dass sie erleuchtet ist und dem-
entsprechend um die eigentliche Wahrheit weifS. Diese steht der Bevolke-
rung gegentiber, die nur dann bereit ist, dem Buddhismus zu folgen, wenn
die spirituellen Fuhrer an Bedurfnisse ankniipfen konnen, die zunachst
den buddhistischen Lehren zuwiderlaufen. In der buddhistischen Ideen-
geschichte ereignet sich an dieser Stelle der Bruch zwischen den Therava-
dins, welche die Reinheit der urspriinglichen Lehre aufrechterhalten wol-
len, und dem mehr am Volksglauben orientierten Mahayana-Buddhismus.

Der Blick auf die Lander, in denen der Theravada-Buddhismus vertre-
ten ist, zeigt allerdings, dass auch hier volkstimliche Rituale weit ver-
breitet sind. Also stellen sich die Verhiltnisse in der Praxis anders dar,
als in den Selbstbeschreibungen der Lehren kolportiert wird.*' Unter-
schiede zeigen sich auch darin, wie diese Thematik in den kanonischen
Schriften aufgegriffen wird. Im Pali-Kanon etwa wird eine Orthodoxie
der Lehren und des Verhaltens der Lehrer gepflegt, die die monchischen

41 An dieser Stelle wiirde es sich anbieten, im Anschluss an Bourdieu eine sozio-
logische Betrachtung der beteiligten religiosen Felder durchzufiihren, da diese
allein schon aus 6konomischen Griinden immer auch auf das Wohlwollen des
spirituell und religiés naiven Laienpublikums angewiesen sind, um ihre Institi-
tionen aufrechterhalten zu konnen — und dies wiirde ebenso fiir den Theravada-
wie den Mahayana-Buddhismus gelten. Siehe etwa Bourdieu (2000).

40

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

Tugendregeln einzuhalten haben. Demgegentiber kulminiert im tibeti-
schen Buddhismus der Vorrang der Methode in der fiir unsere Studie be-
deutsamen Figur des ,,verriickten Yogis“. Damit ist eine Person gemeint,
die als heilig angesehen wird und die auf Basis einer sogenannten ,,ver-
ruckten Weisheit“ (crazy wisdom) auch transgressives und unmorali-
sches Verhalten an den Tag legt, das jedoch nicht von selbstischen Moti-
ven herrithrt, sondern allein von dem Wunsch, anderen zu helfen.*> Diese
aus naheliegenden Griinden prekare Figur wird im tibetischen Buddhis-
mus in Form des Lamaismus institutionalisiert. Dem Lama, insbesondere
dem Tulku als vermeintlich bewusst Wiedergeborenem, wird attestiert,
dass er nur deswegen zuriick auf die Welt gekommen ist, um den Men-
schen zu helfen. Seine Heiligkeit und damit auch die Freiheit in den von
ihm eingesetzten Mitteln ist weiterhin garantiert, wird jedoch besanftigt
durch die Einsozialisation in jene Linie, welche die Besonderheit des La-
mas erkannt und bestatigt hat.

Im Gegensatz zu den Lehren des Theravada- und Zen-Buddhismus,
welche die durch die individuelle Praxis verwirklichte Eigenerfahrung
pointieren, ergibt sich hieraus im tibetischen Buddhismus eine noch-
mals besonders herausgehobene Stellung des spirituellen Lehrers, dem
nun die Fahigkeit und Hellsichtigkeit zugeschrieben wird, seine Schiiler
auch dann zur Erleuchtung fithren zu kénnen, wenn sie selbst noch nicht
ahnen, worin das Ziel besteht. Die daraus resultierende Sonderstellung
der Lehrer-Schiiler-Beziehung wird vor allem im tantrischen Geliibde
deutlich, das den Schiiler ideell und institutionell fiir immer an den Leh-
rer bindet und letzteren ermachtigt, alles Erdenkliche zu tun, um seinen
Schiiler zur Erleuchtung zu fithren.*

An dieser Stelle gehen wir noch etwas ausfiihrlicher auf die Riickbin-
dung des tibetischen Buddhismus an die frithbuddhistischen Texte ein.
Einftihrend lasst sich diese gut am Beispiel eines der zur Meditation ver-
wendeten Mandalas darstellen, etwa am vielfach verwendeten Manda-
la der Dhyani-Buddhas, in dessen Zentrum die Meditationsgottheit Vai-
rocana steht.

Die grundlegende Struktur eines solchen Meditationsbildes sieht nach
Govinda folgendermaflen aus:

42 Stefan Larssons (2012) zeigt auf, wie diese Figur im Tibet des 15. Jahrhunderts
in Folge der Hagiografie von Milarepa entstanden ist, wenngleich diese Motive
zuvor auch schon in Indien zu finden waren.

43 Allein schon diese Besonderheit des tibetischen Buddhismus lisst eine vergleichen-
de Untersuchung zum Buddhismus im Westen interessant erscheinen. Obwohl die
Figur des nahezu allméchtigen und unfehlbaren spirituellen Fithrers aus der ka-
tholischen Kirche bekannt ist, ergibt sich hier ein interessantes Spannungsfeld zu
den demokratischen und emanzipativen Bewegungen. Insbesondere mit Blick auf
den tibetischen Buddhismus stellt sich damit die Frage der Rolle (und gegebenen-
falls der hiermit verbundenen Probleme) spiritueller Autorititen heraus.

41

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Element FEUER

AMITABHA
Lotus rot
'WEISHEIT unterscheidender SCHAUUNG|
Vision (aktiv)
rot rot >
= |z w| B
z |z | B|s
= 0 g @« |z
2|z S :
e (2588 A =S| B
- a = e Weiller = : = 2 -
SX2(E |27% VAIROCANA 22| 8\F =z
2 5| = g = |8 C
- = = = n% ] >|g =
n 2l u |mE = » |2 B
El=s |”RE X 27 S|z E
ﬁ z g Ather = S|/= Z
<= |E© blau ZE2|e /3
o — |2 =58 = =
[ =] - e
=17 = «|=s
== o R =}
1) = & =
= o E] =
weiss weiss
SPIEGELGLEICHE WEISHEIT
Reflektive Betrachtung (passiv)

Vajra blau
AKSOBHYA

Element WASSER
OSTEN

Abbildung 1: Mandala Grundstruktur, angelebnt an Govinda (1982, S. 106)

Durch die Darstellung der vier Himmelsrichtungen und des Zentrums er-
geben sich funf Platze, die mit den funf Aggregaten (khandhas) des geis-
tig-korperlichen Prozesses besetzt sind. In diesem Bild steht im Zent-
rum die Korperlichkeitsgruppe (Ritpa-khandha), um die sich die anderen
vier Aggregate gruppieren: die Bewusstseinsgruppe (Vififiana-khandha),
die Wahrnehmungsgruppe (Saiifia-khandha), die Gefuhlsgruppe (Vedana-
khandha) und die Gruppe der Gestaltung (Sankhara-khandha). Den Grup-
pen werden zusiatzlich die auch im Pali-Buddhismus relevanten vier Ele-
mente (Feuer, Erde, Wasser, Luft) zugeordnet. Mit jeder Gruppe wird
zudem ein sogenannter Weisheitsbuddha assoziiert, der dafur steht, dass
die Charakteristik des jeweiligen Aggregats nicht mehr aus der weltli-
chen Sicht, sondern aus der erleuchteten Sicht reprisentiert wird.

Mit der Korpergruppe ist die Meditationsgottheit Vairocana verbun-
den, die dementsprechend in der Mitte steht. Sie steht fiir die Weis-
heit, jede Erscheinung in ihrem Sosein annehmen zu kénnen. Akshobhya
stellt die Bewusstseinsgruppe dar und personifiziert die Fihigkeit alles
unterschieds- und vorurteilslos wahrnehmen zu kénnen. Mit der Ge-
fuhlsgruppe ist Ratnasambhava assoziiert, der in der spirituell gereinig-
ten Form den Gleichmut gegentiber allen Empfindungen reprisentiert.
Amoghasiddhi steht fiir die Gruppe der Gestaltung in Form der Weis-
heit, alle Handlungen rein und ohne negative kammische Folgelasten

42

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

auszufithren. Oben ist die Meditationsgottheit Amitabha positioniert. Sie
steht fiir die Fahigkeit, so wahrnehmen und unterscheiden zu konnen,
wie es der Befreiung forderlich ist. Den fiinf Meditationsgottern kénnen
aufSerdem Farben und Symbole zugeordnet werden wie auch bestimm-
te ,,Keimsilben“,* die rezitiert werden konnen, um einen spezifischen
Weisheitsbuddha anzurufen.

Uber die Darstellung in der oben gezeigten Form und durch das dazu-
gehorige Wissen bekommt man einen Eindruck des verschachtelten spi-
rituellen Systems, dessen unterschiedlichste religiose und spirituelle Pra-
xen sich in ein Bild integrieren lassen. So lasst sich auf der einen Seite der
bereits geschilderte Amitabha-Buddhismus praktizieren: Man rezitiert ein
bestimmtes Mantra und visualisiert die Meditationsgottheit Amitabha,
um sich vorzustellen, im ,,Reinen Land“ wiedergeboren zu werden. Auf
der anderen Seite verbirgt sich in den ikonischen Mustern der Manda-
las die Lehre der fiinf Aggregate und der Weg zur Befreiung, wie er in
den vier Edlen Wahrheiten dargelegt wird: Es wird die Weisheit entwik-
kelt, den Dingen, die mit dem Ich und seinen Begierden und Abneigun-
gen verbunden sind, weniger Bedeutung zu geben.

Nicht zuletzt er6ffnen die Meditationsgottheiten der Dhyani-Buddhas
den Weg zum tantrischen Buddhismus, der darauf beruht, die Visuali-
sierung und Yoga-Praktiken des hinduistischen Trantras aus einem bud-
dhistischen Theorierahmen heraus zu entfalten. Ahnlichkeiten zeigen
sich beispielsweise in der sexuellen Symbolik der Vereinigung des Weib-
lichen und Minnlichen, in der Vorstellung eines feinstofflichen Korpers
mit entsprechenden Kanilen und Energiezentren (Chakras) und den hier-
mit assoziierten Mantren und Atempraktiken. Der Unterschied besteht
jedoch — wie bereits gesagt — in der jeweiligen buddhistischen Rahmung.
Die Evokationen der Meditationsgottheiten sind systematisch aufgebaut
und es wird in der Ubung versucht, mit der Visualisierung der jeweiligen
Gottheit und den hiermit verbunden Eigenschaften zu verschmelzen. In
der letzten Phase der Ubung soll die Visualisierung und die Identifika-
tion wiederum dorthin aufgelost werden, woher sie gekommen ist — in
die Leere —, um des konstruierten und relativen Charakters aller Phino-
mene gewahr zu werden. Um die Grundelemente eines solchen Ubungs-
prozesses nachvollziehen zu konnen, geben wir im Folgenden mit Cho-
gyam Trungpa das Beispiel einer tantrischen Meditationsanweisung, die
auf die Identifikation mit dem Dhyani-Buddha Vairocana zielt:

,»On a disc of an autumn moon, clear and pure, you place a seed syllable
emanate immense cooling compassion that radiates beyond the limits of
sky or space. [...] Then from the seed syllable you create a Mahavairocana

44 Keimsilben sind in der indischen Tradition Laute, die aufgrund ihres Klanges als
Mantra geeignet sind und denen eine starke spirituelle Kraft zugerechnet wird
(etwa: ,,Om*, ,Ah“, ,Hum®).

43

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Buddha, white in color, with the features of an aristocrat — an eight-year-
old-child with a beautiful, innocent, pure, powerful, gaze. [...] He is seat-
ed crosslegged on the lunar disc with his hands in the meditation mudra
holding a vajra carved from pure white crystal. [...] One identifies with
various iconographical figures. [...] You are Mahavairocana. You are ab-
solutely clean, immaculate und pure. Therefore you can identify with your
own purity [...]. In these practices you are in a sense, competing with the
Buddhas and deities. You are making their hand gestures, behaving like
them, trying to become one. But again, it is not really a question of try-
ing, but of thinking that you are one. Vajra pride is the pride that you are
Buddha.“ (Gunther/Trungpa 1975, S. 47ff.; Hervorhebungen im Original)

» There are two stages of the visualization practices: utpattikrama (kyer-
im in Tibetan) and sampannakrama (dzogrim in Tibetan). Literally means
,developing stage‘, and sampannakrama means ,fulfillment stage‘. Utpat-
tikrama is the process of visualizing the yidam [...]. In the self-visualiza-
tion, the practitioner visualizes himself as the yidam. The visualization
arises from shunyata, or emptiness, as do all tantric visualizations. [...] At
the conclusion of the visualization practice, the visualization is dissolved
back into the emptiness and one meditates, or rests, in that nondual state
in the mind. This is sampannakrama, or fulfillment stage. It is said in the
tantric texts that the proper understanding of visualization practice is that
the utpattikrama and sampannakrama stages are not fundamentally dif-
ferent; that is, in this case, the sampannakrama experience of emptiness-
emptiness and the utpattikrama experience of form-emptiness should not
be seen as two things, but as one expression of the world of the Coemer-
gent Mother.“ (Trungpa 2010, S. 126ff.; Hervorhebungen im Original)

In diesen Zitaten finden wir Anschlisse an die Denkfiguren des zuvor
vorgestellten Herz-Sutras des Zen (,,Form ist nichts anderes als Leere*),
wobei hier allerdings nicht auf die fiinf Aggregate und ihre Bezichung
in der bedingten Entstehung referiert wird. Dem Herz-Sutra unterliegt
ein abstrakter Formbegriff, der nicht nur — wie in der Konzeption der
Theravada-Schriften — auf Korperlichkeit referiert, sondern alle Formen,
insbesondere auch die imaginierte einschlieft. Im tantrischen Buddhis-
mus liegt der Fokus demgegentiber auf der Konstruktion einer Visuali-
sierung, die die erleuchtete Qualitdt reprasentiert.

Diese wird hier jedoch im essentialistischen Sinne in Referenz auf die
Leerheit gedacht. Die Dinge erscheinen nicht nur leer, sondern die Leer-
heit erscheint nun vielmehr als eine eigenstindige Qualitat. Dartiber hi-
naus finden wir Verweise auf altindische yogische Systeme, etwa in der
Verwendung von Keimsilben als Mantren, im ritualisierten Ausfithren
von Gesten (Mudras) sowie in der Referenz auf Symbole, die auch aus der
hinduistischen Welt bekannt sind (etwa Vajra und Ghanta). Die Schliissel-
konzepte der buddhistischen Lehren werden also vor allem symbolisch
reprasentiert. Auch Vairocana verweist prinzipiell noch auf die Lehre
von den fiinf Aggregaten, wenngleich die Referenz nicht mehr expliziert

44

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

wird. Im Vordergund stehen jedoch jetzt die Symbolwelten des tantri-
schen Buddhismus.

Mit Bezug auf die urspriinglichen buddhistischen Lehren lasst sich die-
ses Symbolsystem in zweierlei Weise lesen:

1. Als Verweis auf die urspriinglichen Lehren, um die es ,,eigentlich“
geht. Die Referenz auf religiose und mythische Symbolwelten ist
dabei nur ein geschicktes Mittel, um Menschen ideell dort abzuho-
len, wo sie sich befinden. Auf einer tieferen Ebene jedoch wird der
Glaube an Magie, Geister und Damonen als leer, als Konstruktion
und Erfindung des menschlichen Geistes erkannt.

2. Hinter den Lehren verbirgt sich eine Tiefendimension, die erst
durch die tantrischen Lehren geborgen werden kann. Der offen-
sichtliche Sinn der Texte des Theravada-Buddhismus ist also nicht
der eigentliche Sinn der Buddhalehre, sondern es gibt eine esoteri-
sche Bedeutung, die sich nur Eingeweihten erschliefSt.

Insbesondere in der vor allem im tibetischen Buddhismus anzutreffen-
den Lehre von den drei Korpern (Trikaya) zeigt sich die Ambivalenz die-
ser zwei Lesarten: Als Dharmakaya wird die Ebene des Unsterblichen und
Unverginglichen bezeichnet, also dem, was sich in der Erfahrung von
nibbana intuitiv gewiss werden lasst. Es steht fur die Leere, von der das
Herz-Sutra spricht. In diesem Sinne kann Dharmakaya als Korper der
Leerheit gesehen werden.

Nirmanakaya beschreibt demgegeniiber die vergangliche stoffliche
Korperlichkeit in Raum und Zeit. Da der Buddha und seine erleuchte-
ten Schiiler genau wie weniger fortgeschrittene Praktizierende korperlich
erscheinen, manifestiert sich das Unsterbliche in ihnen in der Veriander-
lichkeit ihrer Korperlichkeit. Durch die Betonung der Buddha-Natur al-
ler Wesen hebt das Herz-Sutra die Gleichzeitigkeit des Kérpers der Form
und des Korpers der Leerheit hervor (,,Form ist nichts anderes als Leere,
und Leere ist nichts anderes als Form*, s. 0.).

Der tibetische Buddhismus benennt mit Sambhogakaya noch eine dritte
Ebene zwischen der Leere und den korperlichen Formen. Homolog zur
christlichen Lehre der Dreifaltigkeit, die neben dem unsterblichen Gott
und Christus, seinem sterblichen Sohn, noch den Heiligen Geist kennt,
gibt es auch hier einen geistigen Zwischenbereich, der beide Spharen
verbindet. Die fiinf transzendenten Buddhas (die Dhyani-Buddhas) der
Mandala-Bilder erscheinen aus dieser Perspektive ebenso real wie die
Welten der friedvollen und zornvollen Gottheiten, die das tibetanische
Totenbuch fiir den Zwischenzustand nach dem Tode beschreibt. Damit
ergeben sich auch fur die Interpretation des tibetanischen Totenbuchs
die eben beschriebenen ambivalenten Lesarten. Es ldsst sich einerseits als
eine Kartografie der menschlichen Psyche interpretieren* oder aber als

45 So Chogyam Trungpa (2002) in seiner Einleitung zum tibetischen Totenbuch.

45

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

eine relativ genaue Topografie realer Phinomene im Zwischenzustand
nach dem Tode auffassen.

Mit der dritten Ebene des Sambhogakaya lassen sich nicht nur die Iko-
nen des tibetischen Buddhismus (einschliefSlich der Schutzgottheiten und
Damonen) als real betrachten, sondern auch die fiir den Lamaismus kon-
stitutive Vorstellung der bewussten Wiedergeburt kann hiertiber konzep-
tualisiert werden. Nach der Wiedergeburt kehrt der Lama als sogenann-
ter Tulku*® zurtck, als ein Wesen, das bereits um die Gluckseligkeit von
nibbana weif3, aber aus Mitgefuhl mit der leidenden Menschheit entschie-
den hat, erneut zu reinkarnieren. Uber Sambhogakaya iiberwindet der
Tulku die raumzeitlichen Grenzen, an die Geist und Korper des (noch)
nicht wiedergborenen Menschen gebunden bleiben.

Im tibetischen Buddhismus erhilt der hohe Lama auch in soteriologi-
scher Hinsicht eine Sonderrolle, die iiber die Lehren des Theravada und
des Mahayana hinausgeht. Er ist nicht nur qua seiner Rolle der Vermittler
der Lehren, also als jemand, der sie so gut kennt, dass er sie lehren kann.
Sondern als bewusste Inkarnation ist er eine Manifestation des Buddha
und ist damit in einem absoluten Sinne heilig. Dementsprechend ergibt
sich fiir den eng verbundenen Schiiler eine nichthinterfragbare Bindung
an den Lama und seine Anweisungen.*’

Im Hinblick auf die oben genannten zwei Lesarten kann der Lamais-
mus wiederum einerseits als ein geschicktes Mittel angesehen werden,
namlich als eine besondere Didaktik, die den Lehrer im Modus des Als-
ob als erleuchtet erscheinen lisst, damit dieser sich in mimetischer Iden-
tifikation auch selbst als vollkommen und erleuchtet wahrnehmen kann.
Andererseits mag der Lama aber auch iiber den konkreten didaktischen
Kontext hinausgehend als unfehlbar und mit tibermenschlichen Fahig-
keiten ausgestattet gesehen werden. Diese Ambivalenz driickt sich unter
anderem im Problem der Linienfolge aus, denn auch in einem System der
bewussten Reinkarnation kann gelegentlich etwas misslingen, sodass zu-
mindest in konkreten Einzelfillen dieses Spannungsfeld sichtbar wird.*

46 Siehe zum tibetischen Tulku-System Logan (2004) bzw. aus tibetischer Sicht
Thondup (2011).

47 Vollzogen wird diese Bindung durch die Samaya-Geliibde.

48 Man denke hier etwa an den Konflikt der Linienhalter der Karma Kagyii-Tradi-
tion, die sich nicht dartiber einig sind, wer die richtige Reinkarnation des 16ten
Karmapas darstellt. Da das tantrische Prinzip der bewussten Reinkarnation nicht
in Frage gestellt werden darf, kann dieser Konflikt nur in der Weise gelost wer-
den, dass jede Gruppe die Authentizitit des jeweils anderen Karmapas in Frage
stellt (vgl. Saalfrank 1997). Innerhalb der Geschichte des tibetischen Buddhis-
mus zeigt sich insgesamt ein pragmatischer Umgang mit Widerspriichen. Auch
der Dalai Lama formuliert in diesem Sinne, dass bei der Identifikation einer Rein-
karnation durchaus Fehler unterlaufen kénnten (Dalai Lama 1990, S. 316). Zu-
dem wird in der Regel davon ausgegangen, dass Tulkus noch nicht die Buddha-
schaft erlangt haben und damit weiterhin iiben und praktizieren miissen, um ihre
Reinheit aufrechtzuerhalten. Dementsprechend konne es zu Problemen kommen,

46

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

Gegentiber der urspringlichen Einfachheit der buddhistischen Leh-
ren, die unmittelbar auf eine Entsagung gegentuiber jeglicher Bedeutung
zielt (sodass die ,,Frage nach dem Sinn verschwindet“; Ferry 1997, S.
32), wirken die tantrischen Lehren symbolisch und semantisch regel-
recht tberfrachtet. Im Gesamtzusammenhang des tibetischen Lehrkor-
pus lasst sich jedoch auch hier wiederum eine Rickfithrung auf den
urspriinglichen Kern festmachen. Die tantrische Identifikation mit den
transzendenten Gottheiten ist nimlich nicht die sublimste Lehre, die der
tibetische Buddhismus anzubieten hat. Die didaktischen Mittel des Tan-
trismus hinter sich lassend kommuniziert der Dzogchen (Nyingmapa-
Tradition) bzw. der mahamudra (Kagytipa-Tradition) als hochste Sicht
eine Haltung, die beansprucht, ungekiinstelt auf die ungeteilte Gegen-
wart des unmittelbaren menschlichen Erlebens zurtickzufiihren.

Doch auch hier wird die oben genannte Ambivalenz nicht ganzlich
aufgehoben, denn die Meister dieser hochsten Praxen werden nicht ein-
fach nur als Mystiker angesehen, die aus den religiosen und magischen
Formen der Traditionen aussteigen bzw. diese transzendieren. Thnen wer-
den dagegen aufSergewohnliche tibernatiirliche Fahigkeiten zugeschrie-
ben, wie etwa nach dem Tode in einem Regenbogenkorper aufzugehen.*

Verschachtelte Reflexionsverbdltnisse

Vor dem Hintergrund der Fragestellung unserer Untersuchung ist es
nicht notwendig, noch intensiver auf die Details der tibetischen Lehren
einzugehen. Wir schauen nicht aus einer indologischen oder tibetologi-
schen Perspektive auf die Geschichte des Buddhismus, sondern es reicht
uns, die Elemente der Lehren nachzuvollziehen, die uns fir den Buddhis-
mus im Westen von besonderer Relevanz erscheinen.

Mit Blick auf die Gemeinsamkeiten und die Unterschiede der zentra-
len Lehrdoktrinen des Zen-, des Theravada- und des tibetischen Buddhis-
mus wird deutlich, dass auf einen gemeinsamen Kern zuriickgegriffen
wird, der durch die Lehren des urspriinglichen Buddhismus formuliert
wird. Diese wurden historisch und kulturell bedingt in unterschiedli-
chem MafSe variiert und modifiziert. Insbesondere im tibetischen Bud-
dhismus wurde eine ganze Fiille religioser und magischer Symbolwelten
integriert. Er begriindet sich zwar in den frihbuddhistischen Konzep-
tionen, entfaltet diese jedoch in einem Doppelspiel, in dem sowohl die
Riickbesinnung zu den urspringlichen Lehren als auch eine religiose
bzw. esoterische Lesart moglich ist. Diese Moglichkeitshorizonte bieten

wenn ein Tulku seinen spirituellen Praktiken nicht hinreichend nachgeht bzw.
nicht hinreichend trainiert worden ist (vgl. Thondup 207171).
49 Siehe beispielsweise die diesbeztiglichen Ausfithrungen in Norbu (2012).

47

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

alle Schulungswege, die in der vorliegenden Untersuchung berticksich-
tigt wurden.

Gerade diese Dynamik ist fiir den Prozess der Rezeption buddhisti-
schen Denkens durch westliche Adepten interessant. Wenngleich westli-
che Schiiler oftmals mehr an meditativen Praxen denn an den klassischen
Lehren interessiert sind, stellt sich die Frage, wie mit dem altindischen
Erbe des Buddhismus umzugehen ist. Auf der einen Seite gibt es Vertre-
ter einer Position, die wie etwa Stephen Batchelor dazu aufforderen, so-
gar den Glauben an die Reinkarnation als unnotiges Erbe der indischen
Tradition aufzugeben, um sich mit den vier Edlen Wahrheiten auf die
»eigentliche“ Essenz des Buddhismus zu beschranken.*® Auf der anderen
Seite zeigt sich jedoch auch in gebildeten Kreisen die Bereitschaft, magi-
schen Kausalitdten einen gewissen Realitdtscharakter zuzugestehen, von
denen insbesondere in den tibetischen Schriften berichtet wird."!

Eine soziologische Betrachtung hat den Vorteil, hier nicht Partei er-
greifen zu mussen, denn ihr geht es in religiosen oder spirituellen Fra-
gen nicht um Wahrheitsanspriiche, sondern um Reflexionsverhiltnisse,
die hier in der Praxis des westlichen Buddhismus eine Rolle spielen. Die
Referenz auf die kanonischen Schriften des Buddhismus und die hieraus
ableitbaren Kernlehren ist also nur insofern von Interesse, wie ebendie-
se von Schiilern und Lehrern im Westen aufgegriffen werden. Wir fra-
gen danach, was Schiiler und Lehrer in ihrer Lebenspraxis damit ma-
chen, wie sie sich selbst zu bestimmten Dogmen und Lehren in Beziehung

50 So formuliert Batchelor in ,,Buddhismus aktuell, der Hauszeitschrift der Deut-
schen Buddhistischen Union: ,,Wenn ich beispielsweise in den Pali-Schriften lese,
habe ich immer im Kopf: Kénnte das ebenso ein jainistischer Ménch oder ein brah-
manischer Priester gesagt haben? Wenn es heifit: der Buddha wurde von jemanden
gefragt: ,Meine Mutter ist gerade gestorben. Als was wird sie wiedergeboren?‘ Und
der Buddha antwortete: ,Sie wird im Himmel der DreiunddreifSig wiedergeboren
werden., dann lege ich das hoflich beiseite. [...] Mit anderen Worten: Durch die-
sen Prozess der Auslese gelangen wir moglicherweise zu einem klareren Bild des-
sen, was spezifisch fiir die buddhistischen Lehren ist und nicht aus der indischen
Kultur und ihrer Entstehungszeit abgeleitet werden kann.“ (Batchelor 2013, S. 22)
Siehe hierzu die Aufarbeitung der Erfahrungen mit dem Lehrsystem des tantri-
schen Buddhismus von Stephen Butterfield (1994), in der deutlich wird, inwie-
weit auch hochgradig intellektuelle Schiiler tief in die Weltsichten des tibetischen
Buddhismus versinken. Als besonders tragisches Beispiel wird Osel Tenzin be-
sprochen, der Nachfolger von Chégyam Trungpa als Leiter des Naropa Instituts.
Der an AIDS Erkrankte war offen der festen Uberzeugung, dass seine Erkrankung
beim Geschlechtsverkehr nicht tibertragen wird, da er durch tibetische Mantren
und die hiermit assoziierten Schutzgeister geschiitzt ist. In der Interpretation die-
ses Ereignisses durch die buddhistische Anhidngerschaft zeigen sich wiederum die
zwei unterschiedlichen Lesarten: Eine Gruppe sicht das Problem darin, dass Osel
Tenzin noch nicht hinreichend spirituell entwickelt war, behilt also die magische
Weltsicht bei. Die andere Gruppe sieht ihn sowie seinen Lehrer Chégyam Trung-
pa — wie alle Gurus - als fehlbare Menschen an.

H

5

48

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BUDDHISTISCHE LEHREN ALS TEXT

setzen, welchen Interpretationen und Lesarten sie folgen und was dies
jeweils fur ihre spezifische Praxis bedeutet. Fiir uns sind die buddhisti-
schen Lehren in diesem Kontext nur insofern interessant, als dass sie in
die Reflexionsbeziehungen eintreten, die die Praxis von Schiilern und
Meditationslehrern bzw. deren Interaktion als handlungsleitende Ori-
entierungen bestimmen.

L.2 Beispiel einer konkreten Praxis:
Vipassana-Meditation

Marta MeifSner ist zum Zeitpunkt des Interviews 39 Jahre alt. Sie prakti-
ziert seit 19 Jahren Vipassana-Meditation in der Tradition S. N. Goenkas,
der von dem burmesischen Lehrer U Ba Khin geschult und autorisiert
wurde. Die Einfithrung in Vipassana-Meditation erfolgt hier tiblicherwei-
se in Form von zehntagigen Kursen. Schiilern, die sich schliefSlich diesem
Weg verpflichtet fihlen und eine tigliche Meditationspraxis aufrechter-
halten, stehen auch lingere Kurse zur Verfugung. Frau MeifSner hat ih-
ren ersten zehntagigen Kurs in Indien ,,gesessen®.*> Wir gehen an dieser
Stelle kurz auf das Kurssetting ein.”3

Setting eines Vipassana-Kurses

Die Schiiler werden nur dann fiir die Teilnahme an einem Vipassana-Kurs
zugelassen, wenn sie sich bereit erklaren, fur die ganze Dauer des Kur-
ses dazubleiben und einige Vorschriften einzuhalten. Wihrend des Kur-
ses muss auf Alkohol- bzw. Drogenkonsum und auf sexuellen Umgang
verzichtet werden. Des Weiteren wird der Schiiler aufgefordert, neun
Tage lang mit keinem der anderen Teilnehmer in Wort, Schrift oder Ge-
sten zu sprechen. Diese Regeln sollen eine Atmosphare schaffen, in der
sich die Meditationsschiiler ohne Ablenkungen der Selbstbeobachtung
widmen konnen.
Innerhalb der Kurse gilt folgender fester Tagesplan:

4:00 — 4.30 Gong — Aufstehen

4:30 — 6:30 Meditation in der Halle oder auf dem Zimmer

6:30 — 8:00 Frithstiickspause

8:00 — 9:00 Gruppenmeditation in der Halle

9:00 — 11:00 Meditation in der Halle oder auf dem Zimmer (nach
Anweisung des Lehrers)

52 Diese Formulierung folgt der Ethnosprache der Schiiler dieser Tradition. Dem-
nach ,,sitzt“ man einen Kurs.

53 Die folgenden Ausfithrungen zum Kurssetting sind angelehnt an Vogd (1998, S.
165ff.).

49

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

11:00 — 12:00 Mittagessen

12:00 — 14:00 Ruhepause

14:00 — 14:30 Meditation in der Halle oder auf dem Zimmer

14:30 — 15:30 Gruppenmeditation in der Halle

15:30 — 17:00 Meditation in der Halle oder auf dem Zimmer (nach
Anweisung des Lehrers)

17:00 — 18:00 Teepause

18:00 — 19:00 Gruppenmeditation in der Halle

19:00 — 20:00 Diskurs des Lehrers in der Halle

20:00 — 21:00 Gruppenmeditation in der Halle

21:00 — 21:30 Fragestunde in der Halle

21:30 Nachtruhe, Licht aus

Wihrend der zehntdgigen Kurse wird zunichst dreieinhalb Tage lang
Anapana-Meditation praktiziert. Ziel der Anapana-Meditation ist, tiber
Achtsamkeit in Bezug auf die Atmung seinen Geist zu sammeln und seine
Konzentration zu fordern. Dies geschieht, indem die Achtsamkeit auf ein
Objekt fixiert wird, zumeist die Beobachtung der Ein- und Ausatmung.
Die Schiuler werden angewiesen, ihre Aufmerksamkeit auf den Bereich
zwischen dem Ausgang der Nasenlocher und dem Beginn der Oberlip-
pe zu fokussieren und in einem Zustand muheloser Anstrengung jeden
Atemzug zu beobachten. Wenn der Geist von der Betrachtung des Atems
abschweifen sollte, wird er einfach wieder dorthin zurtickgefihrt. Nach
einer gewissen Ubungsdauer gelingt es dem Schiiler in der Regel, seine
Aufmerksambkeit Giber lingere Zeit hinweg auf die Beobachtung seines
Atems zu fixieren.

Die Einfithrung in Vipassana findet gewohnlich am Nachmittag des
vierten Tages statt. Wahrend bei der Anapana-Meditation der technische
Schwerpunkt auf der Entwicklung von Konzentration und Sammlung
liegt und deshalb die Achtsamkeit auf ein Objekt — den Atem - fixiert
bleibt, besteht in der Vipassana-Meditation die Aufgabe darin, die Na-
tur der geistigen und korperlichen Phianomene in ihrem Entstehen und
Vergehen zu betrachten. Die Aufmerksamkeit des Schiilers kann deshalb
nicht auf den kleinen Bereich der Atmung beschrankt bleiben.

Diese sogenannte ,,Durchdringung der eigenen Wirklichkeit“ findet in
der U Ba Khin-Tradition in systematischer Weise statt. Die Schiiler sind
zundchst aufgefordert, ihre Empfindungen an der Korperoberflache zu
beobachten. Dabei sollen sie methodisch vorgehen und der Reihe nach
die Empfindungen in jedem Korperteil — von Kopf bis Fufs — beobach-
ten. Sobald eine Empfindung wahrgenommen wird, sollte die Aufmerk-
samkeit auf die nachste Korperstelle gerichtet werden. Falls an manchen
Korperbereichen noch keine Empfindung auftritt, ist der Schiiler aufge-
fordert, an diesen sogenannten blinden Stellen fiir etwa eine Minute ge-
duldig zu verweilen und erst dann zur nichsten Stelle iiberzuwechseln.

50

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEISPIEL EINER KONKRETEN PRAXIS

Erreichen die Schiiler ein Stadium, in dem sie die ganze Korperoberfli-
che als freien Fluf§ von Empfindungen wahrnehmen, so sind sie aufge-
fordert, die Empfindungen ihres Korperinneren in systematischer Art
und Weise zu beobachten.

Der Schwerpunkt der Achtsamkeit liegt wihrend der Meditation auf
den Empfindungen. Die anderen Bereiche des Erkenntnisprozesses — die
Geisteszustinde und die Inhalte des Geistes, wie z. B. Emotionen, Ge-
danken und Phantasien — sollen dabei aber im Hintergrund mitbeob-
achtet werden. Uber die systematische Beobachtung der Kérperempfin-
dungen soll relativ schnell ein Stadium der inneren Offnung, des freien
Flusses der Empfindungen erreicht werden. Mit diesem Stadium kom-
men zwangsldufig auch die assoziierten mentalen Aspekte des Korper-
Geist-Phanomens ins Bewusstsein. Hierbei kommen die Schiiler mit den
tieferen Schichten ihres Unbewussten in Kontakt und sollen in der gleich-
miitigen Betrachtung dieser Vorgdnge die Moglichkeit haben, belastende
Erlebnisse und Emotionen aufzuarbeiten und sich von ihnen zu losen.

Die eigentliche Kunst der Vipassana-Meditation besteht in der Balance
von Gleichmut und Achtsamkeit. Gleichmut meint hier die vorurteilsfreie
Beobachtung des Erlebens, ohne von den jeweiligen Erfahrungen tiber-
wiltigt zu werden. Achtsamkeit ist die Entwicklung einer Sensibilitat fiir
die eigene psycho-physiologische Wirklichkeit, die eigenen korperlichen
Empfindungen und die damit verbundenen Emotionen und Geistesinhalte.

Die Praxis der Meditation bewegt sich in der Balance, der Mitte zwi-
schen den Polen Offnung und Konzentration. Falls die Gefahr droht,
dass der Schiiler in der Vipassana-Periode von seinen inneren Erfahrun-
gen uberwiltigt wird, lenkt er seine Achtsamkeit wieder zuriick auf die
Atmung, oder — wenn dies ohne Erfolg bleibt — auf grobere Korpervor-
gange, wie zum Beispiel das Spazierengehen. AufSerdem gibt es wahrend
des Kurses regelmaflig Gelegenheiten, mit anwesenden Lehrern (soge-
nannten Assistant Teachers) zu sprechen.™

Am letzten Tag des Kurses, dem sogenannten Metta-Tag, ist es den
Vipassana-Schiillern wieder gestattet zu reden. Sie sind jedoch dazu
aufgefordert, von nun an in einer ethischen und achtsamen Wei-
se zu handeln und zu kommunizieren. Zu Beginn der Aufhebung des
Schweigegebots wird eine weitere Meditationstechnik gelehrt, die
Mettabhavana-Meditation. In dieser Ubung werden in der Vorstellung
aus einer Haltung des inneren Friedens heraus allen Mitwesen positi-
ve Wiinsche uibermittelt. Der Vipassana-Schuler wird hierbei aufgefor-
dert, kurz innezuhalten und den Gedanken ,,Mogen alle Wesen gliick-
lich sein“ zu fassen. Mittels der Technik der Mettabhavana-Meditation
sollen die Errungenschaften der Vipassana-Meditation dem Wohl der
Mitmenschen gewidmet werden. Gleichzeitig stellt der Merta-Tag nach

54 Siehe zur ausfiihrlichen Einfithrung in die Vipassana-Meditation in der Traditi-
on von S. N. Goenka Hart (2006).

ST

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

der intensiven Schweigephase eine geordnete, weil spezifisch gerahmte
Riickverortung in den sozialen Alltag dar.

Fortgeschrittene Schiiler, die in ihrem Alltag die buddhistischen Tu-
gendregeln einhalten (insbesondere auf den Konsum von Alkohol und
Drogen verzichten sowie in einer festen Partnerschaft oder sexuell ent-
haltsam leben) konnen auch lingere Meditationskurse (20, 30, 45 Tage)
besuchen, sofern sie ihren tidglichen Meditationsiibungen nachkommen.
Diese Kurse folgen dem gleichen Tagesablauf wie der zuvor geschilderte
zehntigige Kurs und finden im Schweigen statt. Fur ein Drittel des Kur-
ses wird Anapana-Meditation gelibt, anschlieflend Vipassana, am letzten
Tag wieder die Merta-Meditation.

Liebe und Auflosung — doch nur verinderliche Empfindungen

Kommen wir nun zuriick zu Marta MeifSner. Im Interview berichtet sie
von einer eindriicklichen Erfahrung, die sie wihrend eines 20-tidgigen
Kurses erlebt hat:

Frau Meifiner: Und/ und was in dem Zwanziger, auch weil du da gerade
so explizit nachgefragt hattest, dhm, was/ was ich, dh, da fir ein Erleb-
nis hatte, war in/ wihrend der Anapana-Phase, ihm, da hatte ich so ein
ganz vergleichbares Erlebnis wie in meinem ersten Kurs, nur dass es eben
nicht Vipassana war, sondern dass es wirklich nur npna war. Nur in An-
fithrungszeichen. Also ich habe die Macht von Anapana kennengelernt
(Lachen) und/ und bin da wirklich irgendwie in so einer, ja, das klingt jetzt
ein bisschen abgefahren, aber irgendwie so ein/ so einer anderen Dimen-
sion gelandet in dieser einen Sitzung. Da habe ich mal geguckt, wie lange
kannst du Addhitana sitzen (Lachen). Und so nach (lachend) zweieinhalb,
drei Stunden Addhitana ging es dann irgendwie total ab, also ganz genau
kann ich es dir nicht mehr sagen, aber ich weif3, dass ich unge/ in einen
Raum getreten bin, der auch ganz frei war, ganz grenzenlos. Und in dem
Moment eine unglaublich/ also zwei Sachen passiert sind. Einmal Merta,
das war einfach nur noch Metta. Ich habe so eine Liebe und gepaart mit
dieser Liebe so eine Dankbarkeit gespurt. Also diese WAHNSINNIGE
Dankbarkeit kam hoch, ne. Das war auch immer so ein Meilenstein bei
mir. Das ist ja auch eben eine Entwicklungsstufe — glaube ich. Ich habe,
ahm/ ich glaube du bist der Dritte, dem ich das erzihle so. Das/ das/ wie
gesagt, ich rede da normalerweise nicht so dariiber. Ahm, ich habe das
dann einfach mal so stehen lassen und habe dann im Nachhinein mit ei-
nem, ah, damals sehr guten Freund von mir, der mittlerweile auch Assi-
stenzlehrer ist. Der hatte mich dann besucht und dem habe ich das dann
erzihlt. Und der meinte dann, das war nicht so schon, der hat mich nur
angelidchelt und meinte: ,just a game of sensations".

Im Folgenden interpretieren wir diese Sequenz in Hinblick auf die kom-
plexen Reflexionsverhiltnisse, die sich in Hinblick auf das Verhalt-
nis der Schiilerin zu sich selbst, zum Schulungssystem und zu ihrer

52

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEISPIEL EINER KONKRETEN PRAXIS

Ursprungskultur dokumentieren (siche zur Konzeption der verkorper-
ten Reflexionsverhaltnisse Kap. II.7). An dieser Stelle erfolgt daher ein
kurzer analytischer Aufschlag, der darauf hinweisen soll, wo die noch
folgenden Rekonstruktionen der Empirie hinfithren kénnten.

In ihrer Erzahlung berichtet Frau MeifSner von einer intensiven Erfah-
rung, die nur aus der Erste-Person-Perspektive zugdnglich ist, denn auf
inneres Erleben ldsst sich bekanntlich nicht zeigen. Das Glick oder der
Schmerz des anderen ist als phanomenale Erfahrungsqualitit nicht erleb-
bar. Sie ist im empathischen Analogieschluss fir denjenigen verstehbar,
der Ahnliches erlebt hat.’* Oder es kann durch wahrnehmbare leibliche
Ausdrucksformen, die die Erzihlung begleiten, auf sie riickgeschlossen
werden, etwa wenn die Erzdhlung eines bewegenden Erlebnisses mit Tra-
nen begleitet wird. Auf diese Weise wird deutlich, dass der entsprechen-
de Bericht auf ein bewegendes Erlebnis verweist, dessen Erinnerungsspur
auch seine emotionale Bedeutung mitfahrt.

Gleichzeitig ist aber zu bertcksichtigen, dass sich der Bericht Frau
Meifsners in eine rekonstruktive Gattung einfiigt, entsprechend der es
sich um eine reflektierte, tiber sprachliche und symbolische Formen an-
geeignete Erfahrung handelt, also um den Nachtrag eines Erlebens, das
bereits durch Interpretation angeeignet wurde.

Mit Sharf lasst sich fragen, inwieweit das Erfahrene von seiner Inter-
pretation zu trennen ist. Im Sinne einer ,,rhetoric of experience* (Sharf
2000) verdecke die Rede von der Bedeutung der personlichen Erfah-
rung den kulturwissenschaftlichen Befund, dass selbst intimste Erfah-
rungsdimensionen kulturell gepragt sind.*® Auch spirituelle Erfahrungen
wie die, von der Frau MeifSner hier berichtet, wiren also in diesem Sin-
ne als extim bzw. transindividuell zu sehen (fast ist man geneigt, ,,trans-
personal“ zu sagen), da sie zwar personlich erlebt werden, aber sowohl
in Hinblick auf ihre Attribute und Symbolik wie auch in Bezug auf ihre
sinnliche Manifestation als kulturell gepragt zu sehen sind.

Die Erzahlung Frau MeifSners beginnt mit einem Verweis auf den spe-
zifischen institutionellen Kontext, der diese Erfahrung evoziert, einen
Meditationskurs fur fortgeschrittene Schiiler. Im hier gewihlten Beispiel
wurde die Schiilerin angewiesen, 19 Tage in Stille zu verharren. Mit Aus-
nahme von wenigen, kurzen Interviews mit der Lehrerin herrscht das
Schweigegebot. Fir to-11 Stunden taglich besteht die Aufgabe darin,
sich auf dem Boden sitzend bestimmten Meditationsubungen zu wid-
men und auch in den Pausenphasen sollten die Achtsamkeitsiibungen

55 Siehe zur Konzeption solch ,,konjunktiver Erfahrungsraume*“ Mannheim (1980)
und Bohnsack (2007).

56 Hubert Knoblauch (1999) weist dies am Beispiel der Nahtoderfahrungen auf
und kann zeigen, dass die religiosen und philosophischen Formatierungen nicht
nur in die Interpretation, sondern auch in die symbolische Ausgestaltung dieser
Erfahrungen hineinreichen.

53

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

beibehalten werden. Abendlich finden Lehrvortrige statt, in denen in
Anlehnung an klassische buddhistische Texte des Pali-Kanons der Sinn
der Ubungen im Zusammenhang mit dem Kurs sowie dariiber hinaus-
gehend fur die Lebenspraxis der Meditationsschiiler erklart wird. Es
handelt sich also um ein institutionelles Setting, das nicht nur bestimm-
te Formen von Erfahrungen evoziert, sondern zugleich einen Reflexi-
onsrahmen liefert, mit dem diese verstanden und interpretiert werden
konnen.

Folglich ist die auf diesem Wege vermittelte Meditationspraxis —
und die damit einhergehenden unterschiedlichen Erfahrungen, seien es
Schmerzen, Zweifel oder aber ekstatische Gefiihle grenzenloser Liebe
oder spirituelle Einsicht — sowohl eine vorreflexive, korperlich vollzoge-
ne Praxis, die dem Erleben und der reflexiven Aneignung vorangeht, als
auch eine reflexiv vermittelte.

In einem dynamischen Wechselspiel von Reflexion und Erleben wird
Erfahrung produziert. Sich von den Schmerzen, die durch das lange Sit-
zen entstehen, nicht von der Meditationspraxis ablenken zu lassen, ver-
langt beispielsweise nach einem Deutungsrahmen, der die Schmerzen
entgegen des Common Sense als positiven Aspekt der Ubung verstehen
und bewerten ldsst. Wenn der Schiiler dann die Erfahrung macht, dass
Schmerzen wieder verschwinden kénnen, wenn er die Ubung in einer be-
stimmten Weise weiterfolgt, werden die Lehren rekursiv bestatigt. Ge-
nau dies erfahrt Frau MeifSner in ihrer Auflosungserfahrung. Was gelehrt
wurde, bekommt dadurch einen wahrhaftigen Charakter.

Bei Frau Meifsner handelt es sich um eine fortgeschrittene Praktizie-
rende, die bereits eine Reihe von Kursen absolviert hat. Sie weif$ bereits
um die theoretischen Konzepte, welche die Meditationspraxis rahmen.
Sie weifs, wie sich andere fortgeschrittene Praktizierende verhalten und
kann sich hieran orientieren, und sie hat nicht zuletzt selbst etliche Zy-
klen im Wechselspiel von Reflexion und Erleben durchlaufen. In gewis-
sem MafSe verkorpert sie damit bereits die Praxis ihres Schulungsweges.

Daruber hinaus deuten sich in ihrer kurzen Erzdhlung schon spezifi-
sche Elemente der Didaktik des Lehrsystems der U Ba Khin-Schule an. Als
Frau MeifSner einem angehenden Meditationslehrer von ihrer Erfahrung
erzahlt, erfihrt sie als ,,nicht so schon[e]“ Reaktion, dass dieser ihr Er-
lebnis ,,runterspielt“. Es sei ,,nur ein Spiel der Empfindungen® und damit
unbedeutend. Diese Szene verweist auf den in dieser Tradition recht typi-
schen Verlauf eines Lehrer-Schiiler-Dialogs. Immer wenn ein Schiler von
einer besonders erhebenden, ekstatischen oder anderweitig eindrucksvol-
len Erfahrung oder gar einem Erleuchtungserlebnis berichtet, weisen die
Lehrer eindriicklich darauf hin, dass das Erlebnis keine Bedeutung habe,
bzw. dass es sich hierbei um ein Artefakt handele, das durch die Ubung
oder andere Faktoren hervorgerufen worden sei und damit keinen beson-
deren Wert im Sinne einer festzuhaltenden Erkenntnis habe.

54

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEISPIEL EINER KONKRETEN PRAXIS

Hier offenbart sich also ein Spannungsfeld. Induziert durch die Me-
ditationsiibung macht Frau MeifSner eine dufSerst eindrucksvolle Erfah-
rung, die jedoch kommunikativ als unbedeutend bewertet wird. Entspre-
chend dieses Arrangements schickt es sich normalerweise nicht, hiertiber
zu sprechen. Das Forschungsinterview ist eine der wenigen Ausnahmen,
in denen dieses Spannungsfeld von pragender Erfahrung (,,diese WAHN-
SINNIGE Dankbarkeit kam hoch“) und der Abwertung eben dieser Er-
fahrung (,,das war nicht so schon*) geschildert werden kann. Mit fort-
geschrittenen Schulern kann man in der Regel nicht uber ein solches
Thema sprechen, da dies offenbaren wiirde, dass der Schiiler die Lehre
nicht verstanden hat, nicht an solchen Erfahrungen zu hiangen.

Anfanger und Auffenstehende konnen auflerdem die Erfahrungsquali-
tat kaum nachempfinden und scheiden dementsprechend als kompeten-
te Gesprachspartner aus. Als Referenz bleiben fur die fortgeschrittenen
Schiiler nur noch die Schriften des buddhistischen Kanons selber tibrig,
die solche Erfahrungen als ,,Stadien der Vertiefung“ beschreiben (,,s0 ein
Meilenstein bei mir® und ,,das ist ja auch eben eine Entwicklungsstufe
glaube ich“), diese dann jedoch im Einklang mit der hier zum Ausdruck
kommenden Didaktik und Lehre als Ubergangsphinomene bezeichnen,
die nicht mit dem verwechselt werden diirften, auf das es eigentlich an-
komme (vgl. etwa die Visuddhi-Magga des Buddhaghosa 2003, S. 765ff.).

Wie bereits gesagt haben wir es hier mit der zunichst paradox an-
mutenden Konstellation eines Schulungssystems zu tun, das in Perioden
intensivster Meditationspraxis aufSeralltigliche und bedeutungsvolle
Erfahrungen evoziert, um gleichzeitig zu vermitteln, dass diese als unbe-
deutend zu bewerten sind. In diesem Rahmen begegnen wir einem auf
den ersten Blick recht ungewohnlichen didaktischen Arrangement be-
stehend aus einer tibergreifenden Lehre (einschliefSlich der kanonischen
Literatur), verschiedenen Praktiken der Evokation aufleralltaglichen Er-
lebens (Kurse von 10, 20, 30 Tagen oder noch lingeren Phasen des in-
tensiven Meditierens im Sitzen), dem hierdurch evozierten individuellen
Erleben (seien es Ekstasen, Phasen des Zweifels und der Depression oder
einfach nur Langeweile) und einer spezifischen Form der Reflexion des
Erlebens, das hiermit zur Erfahrung wird. Nicht zuletzt gibt es eine spi-
rituelle Gemeinschaft, die zeigt, wie der richtige Umgang mit solchen Er-
fahrungen aussieht, namlich nicht dartiber zu reden, um zu zeigen, dass
man ihnen keine Bedeutung beimisst.

Eine weitergehende Analyse kann zudem zeigen, dass die Reflexion
der Erfahrung, welche das Erfahrene zur Erfahrung werden ldsst, in
zweifacher Weise kulturell gepragt zu sein scheint, namlich einerseits
durch die Kultur, die sich die Schiiler mit der Sozialisation in einer kon-
kreten buddhistischen Schule aneignen, und andererseits durch die Ur-
sprungskultur, aus der die Adepten stammen.

55

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Erstere zeigt sich in bestimmten Haltungen (z. B. der ,,richtigen* Sitz-
haltung), spezifischen Formen des Sprechens (z. B. der Verwendung be-
stimmter Phrasen oder Reflexionsfiguren), aber auch in Form von Ta-
bus (das, woriiber man normalerweise nicht miteinander spricht). Hier
sind jeweils Grade der Aneignung zu erwarten, zunachst die oberflach-
liche Aneignung von Redeweisen, dann die mimetische Ubernahme von
Haltungen und schlieSlich die Inkorporation eines Habitus, durch die
Reflexion und Erleben zu einer mehr oder weniger authentischen Ein-
heit finden konnen.

Die zweite, urspriinglichere kulturelle Pragung geschieht durch die mo-
derne westliche Kultur in ihren vielfiltigen Varianten. Erst aus dieser Per-
spektive macht es Sinn, vom Buddhismus im Westen zu sprechen. Als
ubergreifendes Merkmal dieser kulturellen Formation ist vor allem die
moderne, funktional differenzierte Gesellschaft anzusehen, die als Folge
ihrer Ausdifferenzierung vor allem das Individuum affirmiert. Damit ein-
hergehend treffen wir auf eine Kultur, die in einer bestimmten Weise Ge-
schlechterverhiltnisse thematisiert, kritisches Denken pflegt, mit wissen-
schaftlichen Reflexionsformen vertraut ist und zudem auf allen Ebenen
Anspruch auf Partizipation stellt. Dartiber hinaus ist die westliche Kultur
nolens volens durch die christlichen Religionen sowie durch altgriechisch
fundierte Metaphysik gepragt — und sei es nur in der Form, dass sich ihre
Ideengeschichte und spezifische Form der Aufkliarung an den hiermit an-
gelegten epistemischen und ontologischen Grundunterscheidungen ab-
zuarbeiten hat. Dementsprechend ist zu erwarten, dass auch die siku-
larisierte westliche Gesellschaft in Hinblick auf ihre Vorstellungen von
Befreiung und Erlosung weiterhin an christliche Bilder und Narrative an-
kniipft (etwa in Bezug auf die Themen ,,Schuld“ und ,,Sithne*, die Un-
terscheidung zwischen dem ,,Guten“ und dem ,,Bosen®, die Vorstellung
vom Paradies oder dem Verweis auf die allumfassende Liebe Gottes).*”

Die vom indischen oder chinesischen Denken gepragten Kulturen er-
offnen demgegentiber einen anderen kulturellen Raum, der in seiner Epi-
stemologie durch eine andere Konfiguration von Bildern und Unterschei-
dungen gepragt ist. Das indische Denken fasst die Differenz von Himmel
und Holle, Sein und Nicht-Sein (und damit von Leben und Tod) nicht
als AusschliefSungsverhiltnis und bereitet damit den Boden fur eine Phi-
losophie, die eher zyklisch denn linear denken und wahrnehmen ldsst.*

57 Mit Recht weisen kulturphilosophisch sensitive Autoren auf die soteriologische
Nihe des jiidisch-christlichen Denkens zum Marxistischen hin. Siehe etwa Ca-
mus (1953) oder Bloch (1980). Der Zusammenhang zwischen Liberalismus und
Religion wurde von Max Weber (2005) aufgezeigt. Siehe aber auch Benjamins
»Kapitalismus als Religion“ (siche Baecker 2003).

58 Insbesondere fiir China lisst sich dariiber hinaus mit Francois Jullien (1999;
2006) fragen, was es bedeutet, wenn eine Kultur noch nie die Frage nach Gott
oder der Wiedergeburt zu stellen brauchte und dartiber hinaus eine Epistemologie

56

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEISPIEL EINER KONKRETEN PRAXIS

Auf den Interviewausschnitt bezogen ldsst sich dementsprechend ver-
muten, dass die Schiilerin die grenzenlose Liebe und die hiermit einherge-
hende Dankbarkeit, von der sie in Hinblick auf ihre Erfahrung berichtet,
vor dem Hintergrund der abendldndischen Geistesgeschichte als soterio-
logisches Ziel sieht, weshalb beides eine auflerordentliche Relevanz fiir
sie bekommt. Im Gegensatz dazu sind im buddhistischen Denken auch
die gottlichen Zustinde — und so auch die Erfahrung grenzenloser Lie-
be — bedingte, vergangliche Zustinde und durfen folglich nicht mit der
Befreiung verwechselt werden. Dies schliefit jedoch nicht aus, dass ge-
rade solche Erlebnisse fiir die Praktizierenden eine grofle Bedeutung ha-
ben konnen. Subjektive Erfahrung und die durch die Lehre vermittelte
Reflexionstheorie treten hier in ein interessantes Spannungsverhiltnis.

Habituelle Verinderungsprozesse: Praxis, Erleben und Reflexion

Die vorangehenden Ausfithrungen diirften zunichst ausreichen, um die
Komplexitit und die sich hieraus ergebenden methodologischen Heraus-
forderungen zu verdeutlichen, der sich eine praxistheoretisch informierte
Untersuchung zum Buddhismus im Westen zu stellen hat.

Als Material liegen uns beispielsweise Berichte von Erfahrungen vor,
doch wir wissen, dass diese als kulturell formatiert zu betrachten sind.
Wir begegnen auflerdem institutionalisierten Schulungssystemen, die be-
anspruchen, den Habitus ihrer Adepten im Sinne einer tertidren Sozia-
lisation®® verandern zu konnen. Resultat dieser Veranderung soll sein,
dass sie gliicklichere Menschen werden, indem sie lernen, Dinge anders
zu sehen und zu erleben als zuvor. Wir finden dartber hinaus einen Cor-
pus kanonisierter Lehren vor, die recht abstrakt formuliert sind, und tref-
fen auf lebendige Lehrerpersonlichkeiten, die diese Lehren interpretie-
ren und in konkrete Schulungswege tiberfuhren. Wir konnen auch eine
Gemeinschaft von Praktizierenden beobachten, die an der Sozialisation
der Adepten teilhat. Bei all dem haben wir es mit der rekursiven Bezie-
hung von Praxis, Erleben und Reflexion zu tun, die unweigerlich in jede
menschliche Praxis eingelagert ist.

Wenn wir uns in Bezug auf die Interpretation dieser Beziehungen auf
die sprachlichen Konstruktionen religioser oder spiritueller Wirklichkeit
beschrianken wiirden, wiirden wir unbeachtet lassen, dass buddhistische

entwickelten konnte, die die Subjekt-Objekt-Unterscheidung weniger hart kon-
figuiert. Hiermit ergab sich in der chinesischen Adaption des Buddhismus, im
Chan (in Japan ,,Zen*), die Moglichkeit, sich auch von einigen typischen religi-
osen Vorstellungen des indischen Denkens zu [6sen.

59 Wenn wir die schulische Sozialisation nach der Familie als den zweiten prigenden
Sozialisationsprozess auffassen, dann gewinnt das intensive buddhistische Training
erst als tertidre Sozialisation Bedeutung, da im Westen Kinder oder Jugendliche in
der Regel kaum intensiver in Kontakt mit intensiver buddhistischer Praxis kommen.

57

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Schulungsinstitutionen in hohem MafSe korperliche Erfahrungen evozie-
ren. Wenn wir die langen Perioden meditativen Sitzens im Zen oder in
der Vipassana-Meditation betrachten oder den Vollzug zigtausender Nie-
derwerfungen im Ngdndro des tibetischen Buddhismus, wird deutlich,
dass eine Auseinandersetzung mit buddhistischer Schulung nicht um-
hin kommt, die Verschrankung von Praxis und Erleben zu beruicksichti-
gen. Es wire jedoch unsinnig, die Praxis von ihrer Reflexion zu trennen.
Wenn wir stattdessen Reflexion, Praxis und Erleben als eine dynamische
Wechselbeziehung verstehen, konnen sich hier unterschiedliche Verhalt-
nisse der Aneignung zeigen. Reflexion, Deutung und Sinngebung kénnen
zunichst als dufSere Form erscheinen, etwa in dem Sinne, dass ein Schii-
ler den Lehrreden folgt, obwohl diese fir ihn noch keinen Sinn ergeben.
Wenn der Schiiler dann Teil einer spezifischen Gemeinschaft geworden
ist, mogen sie als sozial vermittelte Form auftreten, denn der Schiiler
weif$ nun, welche Dogmen und Denkfiguren in der Gemeinschaft gelten
und kann sich in den sprachlichen Formen ,,korrekt* bewegen. Als tief-
ste Form der Aneignung folgt schliefSlich der Habitus, d. h. dass Erleben
und Reflexion im Sinne von Bourdieus eine habitualisierte Einheit bil-
den, die im Vollzug natiirlich und authentisch wirkt.

Die Idee der Sozialisation durch die buddhistische Schulung wirkt
plausibel, wenn man einerseits bedenkt, dass der buddhistische Pfad be-
ansprucht, den Habitus der Schiiler zum Besseren wenden zu konnen.
AufSerdem steht hinter der Hinwendung zum Buddhismus oftmals die
Motivation, sich verdndern zu wollen. Vor diesem Hintergrund ist zu
vermuten, dass wir empirisch bei vielen Schiilern auf ein Phinomen tref-
fen, das Bourdieu als einen ,,gebrochenen Habitus“ charakterisiert. Ge-
meint ist hiermit, dass die kulturellen Muster der primaren und sekun-
daren Sozialisation, also all die Aspekte der westlichen Ursprungskultur
in ihren individuellen Auspragungen, (noch) nicht im Einklang sind mit
jenen kulturellen Mustern, die die buddhistischen Praxen der jeweiligen
Schulen als tertidre Sozialisation vermitteln.®

Zugleich — und dies ist ein Punkt, den wir bislang nur ansatzwei-
se bertihrt haben — verweist das Habituskonzept auf die anthropologi-
sche Konstante, dass die menschliche Biologie bestimmte Kognitionen

60 ,,Der Habitus ist weder notwendigerweise angemessen noch notwendigerweise
koharent. Er verfugt tiber Integrationsstufen, die vor allem ,Kristillisationsstu-
fen‘ des eingenommenen Status entsprechen. So lisst sich beobachten, dass wi-
derspriichliche Positionen, die auf ihre Inhaber strukturelle ,Doppelzwinge* aus-
uben konnen, oft zerrissenen, in sich widerspriichlichen Habitus entsprechen,
deren innere Gespaltenheit Leiden verursacht. [...] Folglich kann es geschehen,
dafs — nach dem Paradigma Don Quichottes — die Dispositionen mit dem Feld
und den fir seinen Normalzustand konstitutiven ,kollektiven Erwartungen® in
MifSklang geraten. Dies ist insbesondere dann der Fall, wenn ein Feld eine tiefe
Krise durchmacht und seine RegelmifSigkeiten (oder sogar seine Regeln) grund-
legend erschiittert werden.“ (Bourdieu 2001, S. 205f.)

58

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEISPIEL EINER KONKRETEN PRAXIS

ermoglicht. Erfahrungen tiefer meditativer Versenkung, innerhalb derer
Raum- und Zeitkonzepte transzendiert werden, sind offensichtlich psy-
chobiologisch moglich und zunehmend auch erklarbar (s. ausfuhrlicher
Kap. I1.3). Die Psychologie kann inzwischen Bedingungen fiir selbstver-
sunkene menschliche Praxen benennen, die mit Gliickserleben einher-
gehen.®!

Vor allem mit Verweis auf das zuvor interpretierte Beispiel wire es
jedoch ein Missverstandnis, buddhistische Spiritualitat allein mit der
Erfahrung bestimmter Bewusstseinszustande gleichzusetzen. Die bud-
dhistischen Schulungswege beruhen vielmehr auf einem komplexen Ar-
rangement der Induktion von Erfahrungen und deren Reflexion bzw.
der Induktion und Reflexion von ,,Nicht-Erlebnissen, wenn man beto-
nen will, dass es gar nicht darauf ankommt, bestimmte Zustande zu er-
reichen. Dieses Arrangement findet im Kontext einer sozialen Instituti-
on (der jeweiligen Schule) statt, die vermittelt, indem sie Haltungen (re-)
produziert und auffihren ldsst, die zeigen, worum es eigentlich geht.

Im Sinne einer starken praxistheoretischen These erscheint damit ge-
rade auch die Leiblichkeit des anderen als notwendige Voraussetzung,
um solche Verdnderungsprozesse moglich werden zu lassen.?

Die Erfahrungen eines Meditationsschiilers sind vor diesem Hinter-
grund zugleich als soziales wie psychologisches Phinomen anzusehen.
Dariiber hinaus sind Worte, Konzepte und Haltungen, die eingenom-
men, gedacht und reflektiert werden konnen, einer Sphire entlehnt, die
das Individuum immer schon transzendiert, ihm vorrangig ist, da der
Andere mit seiner Geschichte und Kultur immer schon da gewesen ist,
bevor sich mein Selbst im Nachtrag als ein In-Beziehung-Setzen von mir
und dir als diese Beziehung fithlende und damit reprisentierende Refle-
xion ausdifferenzieren kann (s. ausfithrlich Kap. II.7).

Soziologen, die sich mit spirituellen Schulungswegen beschiftigen,
kommen damit nicht umhin, neben der Erfahrung auch dem Sich-mit-
Anderen-in-Beziehung-Setzen besondere Aufmerksambkeit zu schenken,
denn gerade in Letzterem zeigen sich buchstiblich die Arrangements, in
denen Erleben und Reflexion zueinander in Beziehung gesetzt werden.

61 So etwa in der Forschung zum flow (vgl. Csikszentmihalyi 1985).

62 Der Leib des Anderen zeigt als Vorbild oder Spiegel, was dem Adepten aufgrund
der eigenen kulturellen Pragung und dem hiermit einhergehenden Habitus noch
nicht vertraut sein kann, aber durch die Konjunktion mit dem Anderen — iiber
die mimetische Aneignung — vertraut werden kann. Sei es der authentische Leh-
rer, der Meister, dem entsprechende Verwirklichung attestiert wird, der Lama,
der auf seine frithere Wiedergeburt verweist, oder auch nur die Gemeinschaft
der Praktizierenden — die abstrakten und fiir den aufSen Stehenden oftmals kon-
traintuitiven Lehren des Buddhismus werden erst durch das lebendige Gegen-
iiber zur Realitit. Man konnte auch sagen: Nur auf diese Weise konnen sie in-
karniert werden. Siehe hierzu ausfihrlicher vor allem Kap. II.5 und IIL 5.

59

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Der jeweils spezifische Typus des Arrangements der Beziehung von Er-
leben und Reflexion, in die ein Schulungssystem einsozialisiert, kann also
als Eigenwert dieser buddbistischen Schule gesehen werden.

Eine solche Betrachtungsweise gestattet, die Erlebens- und Erfah-
rungsdimension von Praktizierenden zu beriicksichtigen, ohne davon
ausgehen zu mussen, dass die Schiiler der einen Tradition das gleiche er-
leben bzw. ihre Erfahrung in gleicher Weise reflektieren wie die Schiiler
einer anderen Schule. Es braucht dementsprechend auch keine Einigkeit
dartiber zu bestehen, worin heilsame oder erleuchtende Erfahrungen be-
stehen. Es braucht nicht einmal davon ausgegangen zu werden, dass alle
Schiiler einer Schule die gleichen Erfahrungen machen. Es gentigt ein hin-
reichendes, geteiltes Verstandnis dartiber, wie und durch wen und durch
welche Praxis die Reflexions- und Selbstverhiltnisse reprasentiert wer-
den, in denen sich der ,,richtige* Habitus ausdriickt.

Damit solche Arrangements als soziale Institutionen tragen, bedarf es
der Ausdifferenzierung der Trias von Meister, Anfinger und fortgeschrit-
tenem Schiiler. In dieser Rollendifferenzierung wissen die Anfianger, an
wem sie sich orientieren konnen und dass sie selbst noch nicht wissen,
»worum es geht“. In der Gruppe der Fortgeschrittenen weifs man zwar
bereits, worauf es ankommt und wie man sich im Kontext spiritueller
Gemeinschaften angemessen zu verhalten hat. Jedoch ist man sich auch
der eigenen Unzuldnglichkeiten bewusst sowie der Tatsache, dass man
weiterhin auf dem Weg ist, also noch nicht vollkommen ,,verwirklicht*
oder ,erleuchtet* ist. Der Lehrer mag sich zwar seinerseits bewusst sein,
dass auch er nur mit Wasser kochen kann, nichtsdestotrotz hat er die
Lehre zu reprisentieren und damit eine Rolle einzunehmen, die im Sin-
ne eines Idealselbst immer schon tiber ihn hinausweist. Die Lehrerpositi-
on geht dementsprechend immer auch mit einer gewissen institutionellen
Distanz einher. Die Begegnung mit dem Lehrer ist keine profane, sondern
eine aufSeralltagliche Interaktion, die durch rituelle Formen geschiitzt ist,
etwa indem der Lehrer in Meditationshaltung auf einem erhohten Platz
sitzt. Ein Zuviel an alltdglicher Nihe wiirde diese Rolle korrumpieren
und den dahinter stehenden Menschen mit seinen personlichen Eigenar-
ten zu stark in den Vordergrund stellen.

In der Lehrerrolle soll also einerseits das soteriologische Ideal des je-
weiligen Schulungsweges reprasentieren werden, andererseits kann sie
aber nur von einem konkreten menschlichen Wesen mit seinen jeweiligen
Schwiichen ausgefiillt werden. Hierdurch entsteht ein Spannungsfeld,
das keineswegs als ein Nebenschauplatz buddhistischer Praxis betrach-
tet werden darf, sondern aus einer soziologischen Betrachtungsweise
als konstitutiv fur die Dynamik der buddhistischen Schulungswege an-
gesehen werden muss. Ein religioses oder spirituelles Lehrsystem wird
erst dann lebendig, wenn es in eine konkrete Lebenspraxis tibersetzt
wird. Gegenuber der vermeintlichen Reinheit abstrakt formulierbarer

60

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEISPIEL EINER KONKRETEN PRAXIS

Konzepte und Ideale muss das reale Leben aber immer unrein und un-
vollkommen anmuten. Menschliche Lebensvollziige sind viel zu kom-
plex und vielschichtig, als dass sie in eine eindeutig bestimmbare Form
uberfithrt werden konnten.

Vor diesem Hintergrund ist der unperfekte und damit menschlich und
authentisch erscheinende Lehrer die entscheidende Projektionsfliche, an
die im Guten wie im Schlechten angeknupft werden kann. Produktiv ge-
wendet kann dieses Spannungsfeld dazu fiithren, in (mimetischer) Identi-
fikation mit dem Anderen die dem Anderen zugeschriebenen Eigenschaf-
ten selbst zu entwickeln. Negativ gewendet kann hieraus eine unheilsame
Beziehungsdynamik erwachsen, die kultischem Verhalten und der Billi-
gung von Machtmissbrauch Vorschub leistet (s. Kap. IIL.5).

Die einzelnen Schulen unterscheiden sich in Hinblick auf die Frage,
wie stark die hierdurch aufgespannte Dynamik innerhalb der buddhi-
stischen Schulung thematisiert wird. Auf der einen Seite steht der tibe-
tische Tantrismus, der seinen Schiilern empfiehlt, den Lama in allen sei-
nen Ausdrucksformen nahezu gottgleich zu sehen, auf der anderen Seite
die Laienbewegungen des Theravada-Buddhismus, in denen der Medi-
tationslehrer selbst vorrangig Ubender bleibt, wobei aber auf eine Tra-
ditionslinie in hohem Mafle verwirklichter Lehrer verwiesen wird, die
die gleiche Praxis unterrichtet haben. Wenngleich es Unterschiede in der
Gestaltung gibt, so findet jede buddhistische Schulung jeweils in einem
konkreten sozialen Feld statt, das Positionen reproduziert, welche un-
terscheiden lassen, wer den symbolischen Wert des Feldes am besten re-
prasentiert und wer noch am Anfang steht.®

Die konkrete Praxis innerhalb eines buddhistischen Schulungsweges
kann damit als komplexes Arrangement einer tertidren Sozialisation be-
schrieben werden, die in Hinblick auf die sie konstituierenden Merkma-
le und Beziehungen durchaus nachvollziehbar ist. Die Reflexionen Frau
MeifSners tiber eine fur sie hoch signifikante Meditationserfahrung las-
sen ahnen, was dies bedeutet.

I.3 Pfad und Frucht: Erleuchtung am Horizont

Die vorangehenden Ausfithrungen lassen deutlich werden, dass die bud-
dhistischen Schulen auf eine bestimmte Form der Sozialisation ihrer Ad-
epten zielen und hierfiir eine mehr oder weniger ausgearbeitete Didaktik
anbieten. Deshalb werden wir im Folgenden ausfiihrlicher auf die in den

63 Bourdieus Konzeption des sozialen Feldes erklart auch, warum sich unterschied-
liche Schulen nicht einig dariiber zu sein brauchen, ob die Lehrer der jeweils an-
deren Schule ebenfalls entsprechende Qualitdten besitzen. Das entscheidende
Moment ist die im Feld aufgespannte Dynamik und nicht die von einem dufSe-
ren Beobachter feststellbaren Qualititen. Vgl. Bourdieu (2000).

61

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

kanonischen Quellen formulierten Selbstbeschreibungen und theoretischen
Konzepte der unterschiedlichen buddhistischen Traditionen schauen.

Als soteriologische Grundfigur der buddhistischen Lehren haben wir
bereits die vier Edlen Wahrheiten benannt, die an die universelle Erfah-
rung des Leidens andocken und sukzessive auf einen Pfad verweisen,
auf dem sich die Ursachen des Leidens erkennen und tiberwinden lassen.
Das Bild des Pfades suggeriert eine sowohl raumliche wie auch zeitliche
Struktur, da es definierte Stadien gibt, fiir deren Erreichen man Zeit be-
notigt. Zugleich verweist das soteriologische Ziel auf einen Bereich, der
aufserhalb von Raum und Zeit besteht. Da die buddhistischen Lehren
die Ursachen des Leidens im menschlichen Wollen und Begehren sehen,
ergibt sich als weitere paradoxe Beziehung, dass man die Befreiung zwar
anstreben kann (indem man den Pfad geht), man die Frucht aber nicht
wollen darf, da der Wunsch oder die Sehnsucht nach Erlosung in den Be-
reich des mit dem Pfad zu iberwindenden Begehrens gehort.

Folgerichtig gibt es — wie im Zen und im tibetischen Buddhismus for-
muliert wird — nichts zu erreichen und auch keine Erkenntnis zu erlan-
gen (so im Herz-Sutra), denn ,,der grofSe Weg ist ohne Tor* (Mumonkan,
zitiert nach Samy (2014, S. 1) und die sogenannte hochste Sicht besteht
dementsprechend nicht in einer bestimmten spirituellen Ubung, sondern
in einer Haltung, die man eher als Nichtmeditation denn als meditative
Ubung bezeichnen kann.®*

Vor allem der Weg des Zen wird nicht miide zu betonen, dass es nichts
zu erreichen gibt, weil die Erlosung immer schon da ist. Die Buddha-Na-
tur ist nicht zu erlangen, man hat sie bereits, so Dogen Zenji. Wenn wir
aber schon alle Buddhas sind, wozu dient dann eine spirituelle Ubung
bzw. wiirde nicht die Vorstellung von einem Weg bzw. eines graduellen
Zugangs zur Erleuchtung im Widerspruch zur Idee der Buddhaschaft ste-
hen? Wenngleich innerhalb der Geschichte des buddhistischen Denkens
immer auch wieder Positionen vertreten wurden, die die Vorstellung ei-
nes Pfades grundsatzlich ablehnen,® folgen gewissermafSen alle im We-
sten vertretenen Schulen der Konzeption eines Stufenweges, wohlwissend,
dass die Beziehung von Frucht und Pfad nicht ohne logische Briiche in-
einander tiberfithrbar ist, also nur komplex bzw. dialektisch zu fassen ist.

64 So z. B. im Verweis auf Tilopa, den indischen Vater der tibetischen Kagyui-Schule
bei Brown (2006, S. 432).

65 Aber auch hier kann man sich mit Blick auf die Uberlieferung mit Dumoulin
(1985, S. 103ff.) fragen, ob nicht die ,,,Plotzlichkeit des Siidens® und ,Allmah-
lichkeit des Nordens‘“ als paradoxe Einheit zu verstehen sind, und zwar weni-
ger in Bezug auf reale regionale Verortungen denn als konzeptionelles Paar, das
ideell zusammengehort und dementsprechend zusammen zu denken ist.

62

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT
Entwicklungsmodell im Theravada-Buddbismus

Im Folgenden werden wir genauer darauf eingehen, wie in den kanoni-
schen Schriften der drei grofSen Traditionen die Beziehung zwischen Pfad
und Frucht (Befreiung) konzeptualisiert wird. Zunichst beschaftigen wir
uns mit der Visuddhi-Magga, der dltesten Lehrsystematik des Theravada-
Buddhismus.®¢ Schon der Titel dieses scholastischen Werkes (Deutsch:
Der Weg zur Reinheit) deutet an, dass wir es hier mit einem Pfad oder
Stufenweg zu tun haben, der in einen gelauterten, reinen Geisteszustand
fihren soll. Das Inhaltsverzeichnis folgt in seiner Gliederung der Rei-
hung der drei im Edlen achtfachen Pfad benannten Zweige ,,Sittlichkeit*
(stla), ,Sammlung® (samadhi) und ,,Wissen“ (paffija). Mit jedem dieser
Felder sind bestimmte Ubungen bzw. Ubungshaltungen verbunden. Fiir
den Bereich der Sittlichkeit werden Lauterungstibungen genannt (etwa
die Eintibung von Freigiebigkeit und Askese), zum Bereich der Samm-
lung gehoren Konzentrationsiibungen (die Visualisierung von geistigen
Ubungsobjekten, sich in Konzentration auf bestimmte Konzepte und
Haltungen sammeln sowie die Methode der Atembetrachtung).

Der Bereich des Wissens geht zunichst mit bestimmten Reflexionsan-
weisungen einher, die schliefSlich in den fortschreitenden Erkenntnisblick,
die intuitive Schau der Realitit der geistig-korperlichen Zusammenhin-
ge, miinden sollen. Als hochste Stufe der Einsicht wird die Erleuchtungs-
erfahrung benannt, wobei die kanonischen Schriften hier noch vier Stadi-
en unterscheiden. Das erste Stadium, der Stromeintritt (sotapanna), wird
als eigentlicher Wendepunkt auf dem Pfad dargestellt. Mit ihm sollen
die drei Fesseln ,,Personlichkeitsglaube (sakkaya-ditthi), ,,Zweifelsucht*
(vicikiccha) sowie das Hiangen an Regeln und Riten (stlabbata-paramasa)
iiberwunden werden. In Folge stehe das Ziel nibbana unerschiitterlich vor
Augen, weshalb nun hoch motiviert an der Uberwindung der weiteren
Fesseln (,,Gier, ,,Anhaftung“ sowie manifestere und subtilere Formen
von Stolz und Diinkel) gearbeitet werden konne, bis schlieSlich im Stadi-
um des Arahat die vollkommene Erleuchtung erlangt werde.®

Die Grobstruktur des Befreiungsweges ist hiermit vorgezeichnet. Be-
ginnend mit der Edlen Wahrheit vom Leiden begibt sich der Mensch
auf die Suche nach einem Weg, seine leidvolle Spannung und das Lei-
den an sich zu tberwinden. Es folgt eine Phase der Geistesschulung,

66 Die Visuddhi-Magga wurde im funften Jahrhundert n. Chr. von dem Monch Bud-
dhaghosa in Sri Lanka verfasst.

67 Es werden ,, 1o Fesseln (samyojana) benannt, die der vollkommenen Erleuch-
tung entgegenstehen: (1) Personlichkeitsglauben (sakkaya-ditthi), (2) Zweifelsucht
(vicikiccha), (3) Hang an Regeln und Riten (silabbata-paramaisa), (4) Sinnliches
Begehren (kama-raga), (5) Ubelwollen (vyapada), (6) Begehren nach feinkorperli-
chem Dasein (riipa-raga), (7) Begehren nach unkérperlichem Dasein (arapa-raga),
(8) Duinkel (mana), (9) Aufgeregtheit (uddhacca), (o) Unwissenheit (avijja).

63

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

in der schrittweise Sittlichkeit und meditative Geistesfassung trainiert
werden, wodurch schliefSlich eine hinreichende mentale Stabilitit ge-
wonnen wird, um auf dieser Basis tiefere Einsichten in den geistigen
Prozess gewinnen zu konnen. Je nach Umsetzung und Lehrkontext fin-
den sich unterschiedliche Auffassungen dartiber, wie lange Sittlichkeit
und Sammlung getibt werden sollen, um dann insbesondere mit der
Vipassana-Meditation die reflexive Aufmerksamkeit auf die Natur des
geistigen Prozesses selber (und damit auch auf die Bedingtheit und die
Bedeutungslosigkeit der durch die Sammlung entwickelten Geisteszu-
stinde) lenken zu konnen. Unabhingig davon, ob die Stufen mit einer
langen oder kurzen Ubungsdauer verbunden werden, ist der Pfad als Stu-
fenweg konzipiert: man bt zunichst eines, um dann im ndchsten Schritt
zu tieferen Einsichten und zu das eigene Leben transformierenden Er-
kenntnissen fahig zu sein.

Die Visuddhi-Magga beschreibt den ,,fortschreitenden Erkenntnis-
blick“ als eine Abfolge von neun aufeinander aufbauenden und analy-
tisch unterscheidbaren Stadien:

»(1) in Betrachtung des Entstehens und Hinschwindens bestehende Er-
kenntnis (udayabbayanupassana-iana),

(2) die in Betrachtung der Auflésung bestehende Erkenntnis
(bhanganupassana-nana),

(3) die im Sichgegenwirtighalten des Schreckens bestehende Erkennt-
nis (bhayatupatthana-iana),

(4) die in Betrachtung des Elends bestehende Erkenntnis
dinavanupassana-iiana),

(
(5) die in Betrachtung der Abwendung bestehende Erkenntnis
(nibbidanupassana-iiana),

(

6) die im Erlosungswunsch bestehende Erkenntnis (muccitukamyata-

Aiana),

7) die in nachdenkender Betrachtung bestehende Erkenntnis
(patisankhanupassana-nana),

(8) die im Gleichmut hinsichtlich der Gebilde bestehende Erkenntnis
(sankharupekkha-iiana),

(9) die 9. Erkenntnis, die der Wahrheit sich anpassende Erkenntnis
(anuloma-iiana).“ (Buddhaghosa 2003, S. 765)

Mit der zunehmenden Reinheit des fortschreitenden Erkenntnisblicks
soll sich hier zunichst offenbaren, dass Phinomene, insbesondere das
Selbst und die von ihm wahrgenommenen Objekte nicht bestiandig sind.
Mit fortschreitender Meditation kann schlieflich die Auflosung aller
Phianomene, die das Selbst und seine Bediirfnisse ausmachen, erlebt wer-
den. Hiermit einhergehend kann Grauen und Erschrecken gegentiber den
weltlichen Phinomenen erwachsen, was wiederum den Wunsch nach

64

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

Erlosung und Befreiung starken kann. Hieraus entwickelt sich eine ver-
anderte Reflexionsbeziehung gegentiber den Sinnesobjekten. In den vor-
letzten Stufen dieses Zyklus bildet sich eine ebenso gleichmiitige wie
auch alltagspraktisch angemessene Haltung gegentiber den weltlichen
Phianomenen aus.

In der Anpassungserkenntnis, dem letzten Stadium des fortschreiten-
den Erkenntnisblicks, werden die den Erkenntnissen vorangehenden Sta-
dien in die zukunftigen Erfahrungen integriert. Das Erkennen wird zum
Wissen um das Erkennen und um den Pfad des Erkennens, weil es die
Erfahrung reflektiert und so dem Alltagsbewusstsein zuganglich macht.
In der Anpassungserkenntnis wird sich das Erkennen auf einer tiefen
Ebene seiner eigenen Bedingungen bewusst. Das Erkennen reflektiert
hier sozusagen tber sein eigenes Erkennen, den Stand der Bewusstwer-
dung seiner selbst:

»Dies ist aber so, weil die Anpassungserkenntnis auf Grund der Daseins-
gebilde mit ihren Merkmalen der Verginglichkeit, des Elends und der
Unpersonlichkeit entstanden ist. [...] Es pafSt sich namlich die Anpas-
sungserkenntnis den 8 vorangehenden Erkenntnissen an, indem sie gewis-
sermaflen Uber ihre Bedeutung berichtet* (Buddhaghosa 2003, S. 8o1).

Nach der buddhistischen Psychologie ist dieses Erkennen ein Prozess, der
dem Wesen der Daseinsgebilde inharent ist, der von ihren Erscheinun-
gen, einschlieSlich ihrer Verginglichkeit und dem hieraus erwachsenden
Leiden, nicht getrennt ist.

Der Erkenntnisprozess instruiert sich durch diese Reflexion gewisser-
mafSen selbst:®®

»Bei den dem Entstehen und Hinschwinden unterworfenen Dingen
wabhrlich hat die ,Erkenntnis des Entstehens und Hinschwindens® das
Entstehen und Hinschwinden erkannt. [...] Der im ,Sichgegenwairtigen
des Schreckens bestehenden Erkenntnis® wahrlich ist das Schreckens-
volle als Schrecken gegenwirtig. [...] Hinsichtlich der Dinge, von denen
man sich zu erlosen hat, ist die ,im Erlosungswunsche bestehende Er-
kenntnis® erlosungswillig geworden. [...] Das, was man als gleichmiitig
zu betrachten hat, hat wahrlich ,Gleichmutserkennntnis hinsichtlich der
Gebilde‘ mit Gleichmut betrachtet* (ebd.).

In ihrem Wissen um die Befreiung passt sich die Anpassungserkenntnis
nun den Stadien an, die mit der Grenzerfahrung der Erleuchtung verbun-
den werden, namlich an das Wissen um das todlose Element (nibbana
dhatu). Die Stadien der Erleuchtung ricken entsprechend jetzt in den
Horizont der Reflexion:

68 Die Reflexion des Erkennens im Erkennen fordert das Erkennen. U Ba Khin
(19971) benennt dieses Erkenntnisstadium deshalb auch als ,, Wissen, welches die
Befreiung beschleunigt*.

65

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

»Was namlich fir ihn zu tun wire, das hat er bereits getan, als er den
in ,Anpassungserkenntnis‘ endenden Hellblick erweckte. [Es] steigt
ihm unmittelbar nach der Wiederholung der ,Anpassungserkenntnis
die ,Reife-Erkenntnis‘ (gotrabu-nana) auf, indem diese das Bedingungs-
lose, den Stillstand, die Entwerdung, die Aufhebung, das Nirwahn zum
Objekte nehmend, tiber den Rang, die Bezeichnung und Stufe der Welt-
linge hinausgeht und eintritt in den Rang, die Bezeichnung und Stufe
der Edlen (ariya)“ (a.a.O., S. 805).

Allerdings — und dies ist in unserem Zusammenhang ein wichtiger As-
pekt — spielt sich die Anpassungserkenntnis weiterhin im Bereich der be-
dingten Phanomene ab. Letztlich ist auch sie nichts anderes als ein Pro-
zess, in dem sich sinnliches Erleben mit Reflexion verbindet. Wie alle
bedingten Prozesse darf diese Erkenntnis also nicht mit dem Absoluten,
dem Todlosen, dem Aufhoren des Werdens verwechselt werden. Folge-
richtig heifdt es dementsprechend auch in der Visuddhi-Magga:

»50 auch besitzt die Anpassende Erkenntnis blofs die Fihigkeit, die die
Wahrheit verhiillende Finsternis zu vertreiben, nicht aber selbst das Nir-
wahn zu schauen® (a.a.0., S. 8o1).

Dies bedeutet jedoch nicht, dass das Stadium von nibbana seine Bedeu-
tung innerhalb des buddhistischen Stufenwegs verlieren wiirde. Im Ge-
genteil, es ist fur den Pfad weiterhin hoch relevant, denn mit ihm ist das
soteriologische Ziel gegeben, auf das sich der buddhistische Pfad und
die hiermit verbundenen Ubungen und Reflexionen beziehen. Struktu-
rell wird fiir den Pfad also eine transzendente Position benotigt, die au-
Berhalb des Weges und auflerhalb des bedingten Bereichs menschlicher
Erfahrung verortet wird. Sinnlogisch steht sie damit auch aufSerhalb der
Kausalitit sinnlicher bzw. physischer Prozesse und kann dementspre-
chend auch nicht kausal auf sie einwirken:

»50 auch vermag die Reife-Erkenntnis blofs das Nirwahn zu schau-
en, nicht aber die Finsternis der tritben Leidenschaften zu vertreiben*
(a.a.0., S. 806).

Umgekehrt gilt, dass die Erkenntnis von nibbana als Zeichen fungiert,
das gleichsam den Weg und sein Ziel ausleuchtet und in entsprechend
starker Weise motiviert, weiterhin an der Uberwindung der eigenen Lei-
denschaften zu arbeiten:

,Denn obzwar sie (die Reifeerkenntnis) nicht selber das Hinwenden
zum Pfad ist, steht sie doch anstelle des sich Hinwendens, indem sie dem
Pfade gleichsam das Zeichen gibt. [...] Und ohne das von jener Reife-
Erkenntnis gegebene Zeichen zu verfehlen und als unmittelbare Fort-
setzung auf jene (Reife-) Erkenntnis folgend, steigt der Pfad auf, indem
er die zuvor nie zersprengte, nie zertrimmerte Giermasse, Haffmasse
und Verblendungsmasse zersprengt und zertrimmert® (a.a.O., S. 807).

66

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

An dieser Stelle erinnern wir daran, dass das erste Stadium der Erleuch-
tung, der Stromeintritt (sotapanna), neben der Erfahrung der Unperson-
lichkeit (anatta) auch durch den Wegfall des Zweifels definiert ist. Mit
Blick auf den epistemischen Status von nibbana — es ldsst sich nicht sinn-
lich erfahren — ergibt sich also die sinnlogische Konsequenz, dass die
hiermit entstehende Gewissheit im wortlichen Sinne auf nichts gegriin-
det ist. Es handelt sich hierbei allerdings nicht um ein sinnloses Nichts,
sondern um ein sinnvolles, das als Reflexion strukturierend in die Pra-
xis bzw. die Motivation zur Praxis eingreift.

Sich von sich selbst abstrabieren

Schauen wir aus den oben benannten Perspektiven nochmals auf den
Pfad, wie er mit den vier Edlen Wahrheiten formuliert ist und betrach-
ten diesen Pfad nun unter dem Blickwinkel der Verschrankung von sub-
jektiven Erleben und Kommunikation. In kondensierter Form lasst sich
dieser Pfad durch folgenden Vers aus der Dhammapada ausdriicken:

»Wenn immer er die Daseinsgruppen

Entstehen und Vergehen erwigt,

erfiillt Verziickung ihn und Glick,

so er das Todlose erkennt.«

(Dhammapada 37 4, zitiert nach Goenka 1991, S. 91)

Die Daseinsgruppen stellen die Totalitit dessen dar, was das Menschsein
ausmacht: die Kombination von Kérperlichkeit, Bewusstsein, kognitiven
Fihigkeiten, Gefithl und angehiuften Reaktionsmustern. Mit dem oben
genannten Vers wird zunichst eine Reflexionsbeziehung impliziert, weil
die Daseinsgruppen dem Praktizierenden grammatikalisch als Objekt
gegentbertreten. Damit wird ein Spannungsfeld eroffnet zwischen dem
ebenfalls aus Daseinsgruppen zusammengesetzten Subjekt und den ihm
nun zugleich gegeniiberstehenden Daseinsgruppen. Dieses Spannungs-
feld kann auch als polykontexturales Reflexionsverhaltnis beschrieben
werden, das zwischen dem Befinden, Leib zu sein und einen Korper, ein
Bewusstsein etc. zu haben, oszilliert.

Mit dem Entstehen und Vergehen wird eine Eigenschaft der Daseins-
gruppen benannt. Sie treten als fliefendes Phanomen in Erscheinung, das
aufscheint und wieder entschwindet. Diese Eigenschaft des Entstehens
und Vergehens kann erwogen werden. Erwdgen ist eine aktive geistige
Tatigkeit, die mit Durchdenken, Ins-Auge-Fassen oder Kontemplieren be-
schrieben werden kann und die aktive Verlagerung des Wahrnehmungs-
fokus verlangt. Zudem ist Erwagen als Reflexionstatigkeit zu beriicksich-
tigen, die das Erleben im Vollzug eben dieser Reflexion neu konfiguriert.

Insbesondere im buddhistischen Lehrkontext handelt es sich bei die-
ser Reflexion nicht nur um eine philosophische Uberlegung, etwa in dem

67

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN - KONKRETE PRAXIS

Sinne, dass man feststellt, dass alles flieft. Vielmehr ist sie als Praxisan-
weisung zu verstehen, die gemeinsam mit anderen als Ubung vollzogen
wird.®® Die geforderte Aufmerksamkeitsverschiebung, durch die sinnli-
che Prozesse zugleich wahrgenommen aber auch abstrahierend auf Di-
stanz gehalten werden, ist damit zugleich eine kollektive Praxis. Erst
hierdurch kann sie zu einer habitualisierten Haltung stabilisieren, die fiir
den Praktizierenden zunehmend an Bedeutung gewinnt.

Wenn der Ubende das im oben stehenden Vers Benannte tut, also die
allgemeinen Eigenschaften der Daseinsgruppen —d. h. ihre veranderliche
Natur — kontempliert, dann kann er sich des Erfolges gewiss sein, denn
es erfiillen ihn Verziickung und Gliick. Dieses Gliick ist kein abstraktes
Glick, sondern ein personliches Glick, das ibn betrifft und dementspre-
chend subjektiv erfahrbar ist.

Sinnlogisch stellt sich nun die Frage nach der Ursache des Gliicks-
empfindens. Das In-Erscheinung-Treten einer bestimmten Daseinsgrup-
pe kann nicht als Erkliarung in Betracht gezogen werden, da einerseits
auch unangenehme Daseinsgruppen ins Bewusstsein treten konnen und
andererseits erwilinschte Daseinsgruppen vergehen konnen. Das Verge-
hen einer bestimmten Daseinsgruppe kann ebenfalls nicht die Ursache
des Gliicks sein, da neben dem Unerwiinschten auch Geliebtes und Be-
gehrtes entschwindet. Das empfundene Glick kann also nicht in den
spezifischen Inhalten der Daseinsgruppen grinden, sondern allein in der
vollzogenen Verlagerung der Aufmerksamkeit selber. Erst wenn sich die-
se auf die abstrakte Form des Prozesses selber richtet, kann die Aufgabe
der Kontemplation erfullt werden. Wenn dies geschieht — so das soterio-
logische Versprechen — steigen Verziickung und Glick auf.

Mit dem Todlosen wird schliefSlich der Bereich jenseits des Entstebens
und Vergehens benannt. Dennoch ist das Todlose von jemandem zu er-
kennen. Das Todlose als das Abstrakteste, da per se unsinnlich und nicht
erfahrbar, zeigt sich im Gegenuber eines Subjektes, das als ein Konkretes
sterblich und verganglich ist. Hier tritt ein scheinbares Paradoxon auf.
Wie kann jemand, der sich ausschliefSlich in einer sinnlichen Welt erle-
ben kann, etwas erleben, das nicht im sinnlichen Bereich erfahrbar ist?
Sinnlogisch 16st sich dieses Paradoxon im Vollzug einer Handlung auf.
Die Spannung zwischen dem konkreten, vergianglichen und relativen je-
mand und dem verallgemeinerten Sein des Todlosen wird damit in den
standig zu vollziehenden Prozess des sich sich selbst Gegeniiberstellens
uberfiihrt. Nur jemand kann als konkrete Person die Arbeit leisten, sich
in seiner verallgemeinerten todlosen Form zu erkennen und das Gliick
dieser Erkenntnis zu geniefSen.

All dies kann jedoch nur durch die autonome Handlung eines Subjekts
geschehen, das sich einer Kultur verdankt, deren Beziehungsgeflecht

69 Der Begriff des Ubens ist hier durchaus im Sinne von Sloterdijk (2009) zu verstehen.

68

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

eben dieses Subjekt in seiner autonomen Form hervorgebracht hat. Im
beschriebenen Beispiel sind es die verkorperten buddhistischen Lehren,
die im Praktizierenden zu einer lebendigen Kultur geworden sind. Hier-
durch vermittelt sich das zunidchst abstrakte Todlose in einer konkre-
ten Lebenspraxis, die in der unmittelbaren Auseinandersetzung mit sich
selbst, also in der unmittelbaren Auseinandersetzung mit dem eigenen
Erleben geleistet werden muss.”

Die Erleuchtung als die verallgemeinerte und universelle Form dieses
Erkennens ist zwar prinzipiell immer da (wenngleich nicht erfahrbar).
Als definitives Gluck der Befreiung zeigt sie sich jedoch nur in der stan-
dig zu vollziehenden Erfahrung eines praktizierenden Subjekts, das sich
auf dem Weg der Befreiung sich selbst gegenuberstellt und sich im Von-
sich-selbst-Abstrahieren von den Begrenzungen seines Selbst, also von
seinen Konditionierungen zu befreien versucht.

Die vollkommene Erleuchtung als das endgiiltige Eingehen in das Tod-
lose zeigt sich dabei in einer eigentiimlichen Dichotomie. Auf der einen
Seite bleibt sie fur das Subjekt als Ich-Bewusstsein unerreichbar und ist
in der Absolutheit der unsinnlichen und nicht erfahrbaren Perspektive
per se irreal. Auf der anderen Seite ist die Erleuchtung das spirituelle
Ziel einer Gemeinschaft von Praktizierenden, die im erfahrbaren Hand-
lungsvollzug zunehmend Gewissheit iiber die Wahrheit des Weges und
des hiermit einhergehenden Ziels erlangen. Denn in rekursiver Selbstbe-
statigung wird schlieSlich das erlebt, was gelehrt wurde: Es gibt nichts
zu erreichen. Alles ist schon immer dagewesen, es gibt nichts zu errei-
chen — und dies wird gefiiblt.”!

70 In der Visuddhi-Magga heifSt es entsprechend:

,(1) Sich in Eigenes versenkt habend, sich tiber Eigenes erheben;

) Sich in Eigenes versenkt habend, sich tiber Fremdes erheben;

) Sich in Fremdes versenkt habend, sich iiber Fremdes erheben;

) Sich in Fremdes versenkt habend, sich tiber Eigenes erheben;

) Sich in Korperliches versenkt habend, sich tiber Korperliches erheben;

) Sich in Korperliches versenkt habend, sich iiber Unkorperliches erheben;

) Sich in Unkérperliches versenkt habend, sich tiber Unkorperliches erheben;

) Sich in Unkorperliches versenkt habend, sich tiber Korperliches erheben;

) Sich mit einem Male tiber alle Daseinsgruppen erheben;

10) Sich in die Verginglichkeit versenkt habend, sich tiber das Vergingliche er-
heben;
(r1) Sich in das Elend versenkt habend, sich tiber das Elende und Unpersonliche
erheben;
(12) Sich in das Elend versenkt habend, sich tiber das Elende, Vergingliche und
Unpersonliche erheben;
(13) Sich in die Unpersonlichkeit versenkt habend, sich iiber das Unpersonliche,
Vergingliche und Elende erheben® (Buddhaghosa 2003, S. 790).

71 In gleichem Sinne versteht auch Tugendhat (2006) die mystische Praxis als eine
gefiihlte Wirklichkeit, die auf der Loslésung von den eigenen egozentrischen
Willensimpulsen beruht. Siehe hierzu Kapitel II.3.

(2
(3
(4
(s
(6
(7
(8
(9
(

69

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Der buddhistische Pfad im Theravada beschreibt also ein komplexes
Arrangement aus Selbstkonfigurationen, buddhistischen Lehren und ei-
ner buddhistischen Gemeinschaft, die einen mehr oder weniger stabilen
Eigenwert bilden kann, sofern es gelingt, eben diese Praxis des Arran-
gierens habituell zu verankern.

Bedeutung von Schliisselerfabrungen

Auf einer tiefen Ebene gelingt diese Verankerung allerdings nur auf Ba-
sis von Schliisselerlebnissen, welche den hier beschriebenen Pfad beson-
ders evident erscheinen lassen. Diese Erleuchtungs-Erlebnisse konnen
und dirfen allerdings nicht im Bereich des Abstrakten, des Unsinnli-
chen verbleiben, denn ansonsten wiren sie keine Erfahrungen, die eine
Wirkung auf die Handlungs- und Praxismotivation entfalten, geschwei-
ge denn eine Verdanderung der Art und Weise, wie die Welt wahrgenom-
men wird, instruieren konnen.

Unter Beriicksichtigung der zehn Stadien des Fortschreitenden Er-
kenntnisblicks, die der mit einer verdnderten Reflexionsform einherge-
henden Reifeerkenninis vorausgehen, liefSe sich aus einer praxistheo-
retischen Perspektive folgendes Arrangement zwischen Psyche und
Kommunikation formulieren.

Avancierte buddhistische Psychotechniken konnen Stadien der Auf-
l6sung induzieren, wobei je nach Schule unterschiedliche Verfahren zur
Anwendung kommen konnen. Diese Erlebnisse unterscheiden sich in ih-
rer Charakteristik grundlegend von den Ekstasen konzentrativer Vertie-
fung. Wihrend letztere mit Erfahrungen von tiefem Frieden, Liebe und
Gluckseligkeit, manchmal auch von Zeitlosigkeit und Ewigkeit einher-
gehen und dementsprechend religios aufgeladen werden konnen,” sind
erstere verstorende Erlebnisse, die mit Auflosung, Verlust von Identitit,
Schrecken, Furcht und dem Wunsch nach Erlosung verbunden sind (so
die Stadien eins bis sechs des Fortschreitenden Erkenntnisblicks). Anstel-
le sphirischer Ekstasen treffen wir hier auf hochgradig emotionale Er-
fahrungslagerungen, in denen alle Konzepte an Wert verlieren und sich
Hoffnungslosigkeit einstellt. Dementsprechend konnen all die weltlichen
Dinge und Ideen, an die man sich gewohnlich klammern kann, keinen
Halt mehr bieten.

Um hier Peter Fuchs aufzugreifen: Das psychische System kippt im Be-
greifen der Realitit des Todes in eine Leere, die jedoch nicht Nichts ist,

72 Die kanonische Literatur spricht hier von ,gottlichen Verweilungszustinden
(Pali: brahmavihara), die in hohem Mafse mit dem Empfinden von Liebe und
Frieden einhergehen, aber ihrer Natur nach als verginglich betrachtet werden
und damit nicht als anstrebenswerte Zustiande und schon gar nicht als Erlosung
bzw. Befreiung angesehen werden diirften.

70

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

sondern mit einem bestimmten Gefiihl einhergeht: dem ,,Grauen* (Fuchs
2015, S. 240). In einer solchen Situation kann in der Tat ein epistemi-
scher Perspektivenwechsel eintreten, der in die Einsicht miindet, dass es
nichts zu erreichen gibt, dass selbst die durch meditative Praxis erreich-
baren Ekstasen nicht von Dauer sind und religiose und spirituelle Ziele
letztlich nirgendwohin fithren. Ubrig bleibt allein die unmittelbare Rea-
litat der gegenwartigen Praxis und sofern es dem Praktizierenden gelingt,
sich hierin einzurichten, kann er schlieflich Frieden finden — allerdings
jenseits von Furcht und Hoffnung.

Solche Erlebnisse, so ldsst sich vermuten, haben einen irreversiblen
Charakter, da der Praktizierende die buddhistischen Lehren von nun an
vor einem neuen Bedeutungshorizont betrachtet. Nach solchen Erfah-
rungen werden sie nicht mehr als rein gedankliches Konstrukt gesehen,
sondern als Realitdt. Damit erscheinen die egozentrischen Bestrebungen
des Ich-Selbst und die hieraus entstehenden Verwicklungen (s. o.) als Il-
lusion. Ebenso erweisen sich alle Versuche, diesem Leiden durch religi-
ose Riten und Praxen entkommen zu konnen, als vergebliches Bemiihen.

Die Evidenz des Erlebens beseitigt hier den Zweifel. Allerdings wird
an dieser Stelle auch deutlich, dass eine solche Form der Erleuchtung
nicht gewollt oder angestrebt werden kann, denn aus der Perspektive
des strebenden Ichs geht sie mit dem Verlust jeglicher Hoffnung einher.”

Im Stadium der Erleuchtung gibt es in der Tat nichts mehr zu errei-
chen. Man weif$ nun, ,,,Ich bin® ist ein eitler Gedanke! ,Ich bin nicht¢ ist
ein eitler Gedanke! ,Ich werde sein® ist ein eitler Gedanke! ,Ich werde
nicht sein‘ ist ein eitler Gedanke! Eitle Gedanken sind eine Krankheit®
(Majjhima Nikaya 140, zit. nach Govinda 1992, S. 145) und beginnt sich
daran auszurichten. In diesem Sinne wird das erste Erleuchtungsstadi-
um in den Schriften des Pali-Kanons durch nichts anderes charakterisiert
als durch die unbezweifelbare Evidenz der Problematik des Ich-Selbst.

Alle weiteren Lebensprobleme, insbesondere die Leid verursachen-
de Gier sowie Hass und Diuinkel sind mit diesem Perspektivenwechsel
allerdings noch nicht iberwunden. Von aufSen gesehen bleibt der ,er-
leuchtete“ Mensch also vorerst so, wie er ist. Allein seine epistemische
Haltung, seine Perspektive auf die Welt und sich selbst, hat sich veran-
dert. Es bleiben nach wie vor der zu gehende Pfad und der weiterhin
nur abstrakt, weil allein kommunikativ zu vermittelnde, jedoch nicht
zu erlebende Horizont des Eingehens ins nibbana. Nach den Lehren des
Theravada-Buddhismus erreicht selbst ein Buddha das endgiiltige nibbana
erst nach seinem Tod (s. auch Nyanatiloka 1989a, S. 33ff.). Selbst im
Fall der Personifikation hochstmoglicher Heiligkeit gilt entsprechend:
Die vollkommene Befreiung ist eine Reflexionsperspektive, die nur in der

73 Siehe in diesem Sinne auch Krishnamurti (2011), der in der Erleuchtung einen
alles andere als erstrebenswerten Zustand sieht.

71

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Kommunikation vorkommen kann. Sie kann nicht erlebt werden, was
jedoch nicht heifst, dass sie das Erleben und Handeln nicht formatieren
konnte, namlich als Reflexion, die andere Reflexionen konditioniert.

Wenn wir uns an dieser Stelle noch einmal an den eingangs zitierten
Verdacht von Sharf erinnern, dass westliche Buddhisten einer rhetoric of
experience aufsitzen, so konnen wir nun den Befunden der Buddbist stu-
dies zustimmen, dass Meditationslehrer und Monche iiber keine definier-
ten Kriterien verfuigen, mit denen eine Erleuchtungserfahrung identifiziert
und zertifiziert werden konnte. Denn eine Nicht-Erfahrung ldsst sich we-
der erkennen, noch lasst sich sagen, wie man dorthin gelangen kann.

Es wire aber falsch, hieraus den Schluss zu ziehen, dass der buddhisti-
sche Pfad und die durch ihn forcierten Stadien keine soteriologische Re-
levanz besitzen. Das Gegenteil ist der Fall. Sofern sich der Praktizierende
von den Lehren affizieren lasst, etabliert sich ein duflerst subtiles System
der Verschrankung von Psyche und Kommunikation, von Erleben und
Reflexion, das letztlich darauf zielt, die Grenze zwischen Immanenz und
Transzendenz obsolet werden zu lassen. So verstanden wire Erleuchtung
also nichts anderes als ein Wechsel der epistemischen Haltung, die zur Ab-
wendung von Projektionen und zur Riickkehr in die vermeintliche Gegen-
wart fithrt. Sie ermoglicht gewissermaflen ein Nachhausekommen in ein
»Sein ohne Sinn“ (vgl. Vogd 2014b, S. 175). Sie kann nicht erlebt, son-
dern nur gelebt werden, namlich als die nun gewiss gewordene Einsicht,
dass die eigene Egozentrik problematisch ist und dass es um nichts ande-
res geht, als die destruktiven Ich-Beztige zu tiberwinden. Vor diesem Hin-
tergrund erscheint auch die Suche nach Erleuchtung bedeutungslos, denn
sobald der Adept einsichtig ist, ist zugleich seine spirituelle Suche suspen-
diert. Die ,,Frage nach dem Sinn verschwindet* (Ferry 1997, S. 32).

Anstelle der Suche tritt nun die Haltung des Boddhisattvas in den Vor-
dergrund, namlich der Wunsch und das Bestreben, dass andere Men-
schen glicklich werden und von ihrem Leid loskommen. Die verdnder-
te epistemische Haltung fuhrt also in die Welt zurtick und wird im Hier
und Jetzt — und das heifSt vor allem innerhalb menschlicher Beziehungs-
netze — erlebt. Der Erleuchtete hat nun Gewissheit dartber, dass der Weg
darin liegt und subjektiv empfundenes Gluck nur darin zu finden ist, von
sich selbst Abstand zu nehmen.

Zugleich indiziert der Verweis auf die drei weiteren Stadien der Er-
leuchtung, dass die Arbeit an der Uberwindung der destruktiven, egozen-
trischen Impulse andauert. Die Schriften zeigen an, dass der in den Strom
Eingetretene (sotapanna) noch bis zu sieben Mal wiedergeboren werden
muss, um endgiltig in nibbana aufzugehen (s. Nyanatiloka 1989a, S.
213). Obwohl das, worum es geht, und die hiermit einhergehende episte-
mische Haltung nun vor Augen stehen, bedarf es weiterhin der kommu-
nikativ vermittelten Reflexionsfigur, dass die endgiiltige Befreiung noch
langst nicht erlangt ist. Das soteriologische Arrangement von Psyche

72

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

und Kommunikation benétigt also weiterhin den Vollzug einer Praxis,
die eben dieses Arrangement ins Leben ruft und immer wieder neu sta-
bilisieren ldsst. Die Arbeit hort nicht auf. Weg und Ziel finden an dieser
Stelle allerdings zusammen, da die Frucht endlich unmittelbar mit dem
Pfad verbunden werden kann. Die Loslosung von den egozentrischen
Motiven wird direkt als Gliick empfunden, nicht mehr nur instrumen-
tell als Mittel, um spater Befreiung zu erlangen.

Die fundamentale Differenz von Psyche und Kommunikation impli-
ziert allerdings auch, dass sich nicht jedes psychische System von einer
solchermafSen gelagerten soteriologischen Kommunikation in der oben
geschilderten Weise anstecken lasst.

Auch unsere empirische Untersuchung zeigt, dass nur derjenige in Re-
sonanz zu diesbeziiglichen Angeboten tritt, der aufgrund seines eigenen
intensiven Leidens intuitiv verstanden hat, dass es fiir ihn so nicht wei-
tergehen kann. Eine solche Motivation geht in der Regel mit einer exi-
stentiell engagierten Praxis und entsprechenden personlichen Krisener-
fahrungen einher.”

Selbstredend sind auch andere Motivationen denkbar, um sich in bud-
dhistischen Angeboten zu engagieren. Seien es die Suche nach Gemein-
schaft, religiose Bedurfnisse (wie etwa die Hoffnung auf ein besseres
Leben nach dem Tod) oder vielleicht auch nur das Bediirfnis nach au-
Beralltaglichen Erfahrungen — gerade westlichen Adepten zeigen sich
vielfiltige Ankniipfungspunkte.

Mit Blick auf die vorangegangene Rekonstruktion des buddhistischen
Pfades zeigt sich jedoch, dass es im Kontext der eben genannten Moti-
vationen (noch) nicht um die Befreiung von sich selbst geht. Es besteht
in diesen Fillen noch keine Gewissheit hinsichtlich der Natur des Pfades
und dementsprechend bestehen auch (noch) Zweifel sowie der Hang an
Regeln und Riten. Auch die habituellen Dissonanzen, die gegebenenfalls
zum Verlassen des Pfades fiihren, bleiben bestehen.

Der Pfad des Zen

Im Folgenden gehen wir der Frage nach, ob im Zen-Buddhismus eine
homologe soteriologische Vision aufgespannt wird.

Im finften Jahrhundert christlicher Zeitrechnung kamen verschiede-
ne Stromungen des Buddhismus nach China. Es entwickelte sich der
Chan, in dem sich Elemente des Mahayana-Buddhismus mit den Lehren
des Daoismus verbanden, um schliefSlich als japanischer Zen nochmals
eine besondere Auspriagung zu finden. Anders als in der indischen Kos-
mologie spielen im chinesischen Denken der Glaube an eine unsterbli-
che Seele wie auch die Lehre von der Wiedergeburt kaum eine Rolle.

74 Siehe hierzu die Fallbeschreibung von Frau Henschel in Kapitel II1.3.

73

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Vielmehr proklamiert der Chan- bzw. Zen-Buddhismus, eine Nicht-Leh-
re zu sein, die jenseits allen reflexiv tibermittelbaren Wissens allein auf
eine tiefgriindige Haltung zum Leben zielt.”> Zen scheint sich damit zu-
nichst als ein Nicht-Weg bzw. eine Nicht-Uberlieferung zu stilisieren.”®
Da aber in den Klostern sehr wohl mehr oder weniger systematische
Schulungsprogramme durchgefiihrt werden, lohnt es sich auch hier wie-
der, die Differenz zwischen Kommunikation und psychischen Systemen
genauer zu betrachten.

Wie schon im Theravada-Buddhismus finden wir im Zen eine recht
enge Verzahnung von kommunikativ vermittelten Reflexionsangeboten
und einschligigen Praxen vor, die Erfahrungen induzieren. Ebenso gibt
es auch im Zen recht dezidierte Vorstellungen der Stufen (einschliefSlich
moglicher Gefahren und Irrwege), die die Schiiler auf dem Weg der Be-
freiung zu durchlaufen haben. Insbesondere in den Kommentaren zu
den sogenannten Ochsenbildern, der Geschichte vom Ochsen und sei-
nem Hirten, findet sich eine ebenso pragnante wie subtile Schilderung
der zu erwartenden Stadien.”” Die Kommentare zu den Bildern zihlen
sowohl in China als auch in Japan zur kanonischen Literatur des Chan-
bzw. Zen-Buddhismus. Deshalb nehmen auch wir die Kommentare als
Verweis auf die Besonderheiten, die einem auf dem Stufenweg begegnen,
insbesondere im Rinzai-Zen. Im Einzelnen werden benannt:

, 1) Die Suche nach dem Ochsen
2) Das Finden der Ochsenspur
3) Das Finden des Ochsen

75 Der japanische Zen-Meister Daizohkutso R. Ohtsu formuliert: ,,Nachdem Sakya
neunundvierzig Jahre lang weit und breit iiber die Wahrheit gesprochen hatte,
weihte ihm ein Konig Lotusblumen und bat um eine Predigt. Da nahm Sakya
eine der Blumen und zeigte sie vor seinen Horern. Diese waren wie die Narren
und die Stummen und konnten nicht verstehen, was er im Sinn hatte. Nur einer
seiner Schiiler, Kasyapa, winkte mit seinen blauen Augen und lichelte. Da sag-
te Sakya zu ihm: ,In mir gibt es eine Wahrheit. Sie betrifft das Auge des echten
Buddhismus, das Nirwana, das wundersame Herz, das wahre Wesen und das
Nicht-Wesen. Diese Wahrheit, die kein Wort je erreicht und die auflerhalb der
Lehren iiberliefert wird, vertraue ich dir, KAsyapa, an. Dies ist die ,Uberlieferung
der Nicht-Uberlieferung. Seit dieser Uberlieferung wird die echte Zen-Wahrheit
in Indien, in China und auch in Japan verbreitet. Unverindert und unversehrt
haben die nachfolgenden Meister das sich selbst bewahrheitende Zeugnis Saky-
as weitergegeben, gleichwie Wasser, aus einem Glas in das andere gegossen, rein
und unversehrt bleibt. In dieser Weise geschieht die besondere Uberlieferung au-
Berhalb der Lehre.“ (Ohtsu 1988, S. 61)

76 Mit Blick auf die in den Texten iiberlieferte Auseinandersetzung zwischen der
Stid- und Nordschule Chinas wird zudem die Frage gestellt, ob tiberhaupt ein
Pfad hin zu dieser Einsicht fithren konne. Siehe Dumoulin (1985, S. 103ff.).

77 Die Ochsenbilder sind urspriinglich in China entstanden. Siehe zur Geschichte
ihrer Verbreitung Dumoulin (1985, S. 261f.)

74

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

4) Das Fangen des Ochsen

5) Das Zahmen des Ochsen

6) Die Heimkehr auf dem Riicken des Ochsen

7) Der Ochse ist vergessen, der Hirte bleibt

8) Die vollkommene Vergessenheit von Ochs und Hirte
9) Zuriickgekehrt in den Grund und Ursprung

10) Das Hereinkommen auf den Markt mit offenen Hinden“ (Ohtsu
1988).

Die Geschichte vom Ochsen und seinem Hirten handelt von einem Men-
schen, dem Hirten, der sein Selbst, den Ochsen, verloren hat. Er begibt
sich deshalb auf die Suche und sucht in den buddhistischen Lehren Zu-
flucht. Auf diese Weise findet er den Weg zu sich selbst — also zum Och-
sen — und versucht nun, diesen — also seinen Geist — in einer strengen
Schulung zu zihmen. SchliefSlich findet er Befriedung und kehrt dement-
sprechend mit einem gezihmten Ochsen heim. Diese harte, letztendlich
gemeisterte Ubung ist allerdings nur eine Vorstufe zur eigentlichen Ein-
sicht, dass Ochs und Hirte bedeutungslos sind. Erst aus dieser Perspek-
tive ist letztlich Befreiung moglich. Denn der Adept sucht nicht mehr,
strebt nach nichts mehr und kehrt gliicklich zu den anderen Menschen
zurtck und teilt mit diesen nun freimitig sein Gliick (,,Das Hereinkom-
men auf den Markt mit offenen Hinden“). Mit Ohtsu stellt sich die In-
terpretation der Ochsenbilder in Hinblick auf die Zen-Ausbildung fol-
gendermaflen dar:

»Auf der ersten Stufe wird also die erste Entschlossenheit des Schiilers
gezeigt. Die nachfolgenden Stufen bis hin zur sechsten, zur ,Heimkehr
auf dem Riicken des Ochsens‘, schildern die Herzenslage des Schiilers,
wie er mit allem Fleif$ sich iibt und stihlt. Es ist nicht so leicht, in der
sitzenden Zen-Versenkung die echte und schone Lage zu gewinnen. Um
sie zu erreichen, muf$ einer lange Zeit ausdauernd an sich schmieden
und schmieden. Es ist wohl moglich, dafs ihm hierbei das Denken hilft.
Allein, auf der siebenten und achten Stufe, auf denen echte religiose Er-
fahrung gewonnen werden soll, muf$ der Schiiler von jedem Wort, von
aller Sprache und vom Denken ginzlich abgeschieden sein. Dort ge-
schieht eine Zuneigung, in der sich der Mensch sein eigenes Herz, sein
anfingliches Wesen aneignet. Dies ist ein Bereich, in den der Mensch
niemals durch blofSe Theorien gelangen kann.“ (Ohtsu 1988, S. 57f.).

Wir sehen durch Ohtsus Interpretation, dass es sich bei den Ochsenbil-
dern nicht nur um ein abstraktes Gedankenspiel handelt, sondern um
eine harte Ubung, die eine existentielle Motivation verlangt.”® Das Be-
schreiten des Weges braucht dementsprechend eine gewisse Zeit und ist

78 Insbesondere im Westen muss es sich dabei um eine intrinsische Motivation han-
deln, die hiermit verbundenen Torturen auf sich zu nehmen. Denn anders als

75

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

anstrengend und schmerzhaft, da der Leib durch die Ubungen gewisser-
mafSen Zwang an sich selbst austibt. Mit Bourdieu formuliert findet also
eine ,,Gegendressur® statt, um einen neuen Habitus zu gewinnen (Bour-
dieu 20071, S. 220). Und auch hier liegt es in der Natur der Sache, dass
ein solcher Prozess nur in gemeinschaftlicher Form, durch Unterstiitzung
—und mit Druck — durch Andere vonstattengehen kann.

Auf der sechsten Stufe ist die Ubung schliellich so internalisiert, dass
sie zum natirlichen Habitus wird. Der Schuler braucht sich nun nicht
mehr zu zwingen, die Zen-Haltung einzunehmen, denn sie ist zur zwei-
ten Natur geworden. Dumoulin sieht hierin bereits den Vorboten der er-
leuchtenden Befreiung, der von nun an zu einem kontinuierlichen Ver-
gessen und schliefslich zur vollkommenen Erleuchtung fihrt.”” Ohtsu
betont demgegeniiber das krisenhafte und spontane Moment der Er-
leuchtungserfahrung und sieht dementsprechend erst im achten Bild den
soteriologischen Wendepunkt, der die Befreiung einldutet:

»Wenn Alles vergessen ist, bricht er jih in den Bereich der Selbstlosig-
keit ein.“ (Ohtsu 1988, S. 57)

»Hier erfihrt der Schiiler die absolute Nichtigkeit, da das Wesen und
das Anwesende, das Selbst und der Gegenstand sich vollkommen zu
nichts werden lassen. Die wahre und echte Zen-Erfahrung besteht ein-
zig in dieser ,Beraubung von Mensch und Anwesendem‘. Diese voll-
kommene Nichtheit ist der urspriingliche Ort, dem alles Denken und
jedes Wissen entspringt. Aber wenn man hier auch von einem ,Ort

im traditionalen Japan lassen sich die Schiiler hier kaum zur Aufnahme eines
Zen-Retreats oder eines lingeren Klosteraufenthalts zwingen.

79 »Er sucht und erblickt die Spur des Ochsen (2. Bild), es gibt eine Vermittlung,
eine Hilfe, bei der auch religiose Dinge wie Sutren und Tempelkloster eine Rol-
le spielen konnen. Den Spuren nachgehend, findet er den Ochsen (3. Bild), aber
noch ist es nur ein fernes, intellektuelles Wissen oder intuitives Fithlen um den
Ochsen, er zahmt das Tier mit heiffem Bemiihen (4. Bild) und weidet es mit sorg-
filtiger Wachsamkeit (5. Bild). Diese zwei Stufen beinhalten die Ubung in der
Zen-Halle, die harte, peinvolle Ubung bis zum Erfassen der Erleuchtung und
die unabdingbare Ubung des Erleuchteten. Der Ubende erlangt volle Sicherheit,
schon schwingt sich der Hirte auf den Riicken des Ochsen und kehrt, die Flote
spielend, triumphierend heim (6. Bild), die Freude des Hirten und der erhobene
Kopf des schon nicht mehr nach Gras gierenden Tieres zeigen die erlangte volle
Freiheit an. Beide sind nun eins, der Hirte in seiner Freiheit bedarf nicht mehr
des ,Ochsen’, er vergisst ihn wie nach dem berithmten Wort Chuang-tzu’s Fal-
le und Netz unniitz werden, wenn der Hase und der Fisch gefangen sind. So ist
der Hirte allein, ohne den Ochsen (7. Bild). Nun verschwinden beide, Ochs und
Hirte, im griindenden und umfassenden Nichts des Kreisrunds (8. Bild). Wenn
der Hirte wieder erscheint, sind alle Dinge um ihn so, wie sie sind (9. Bild) — der
Alltag des Erleuchteten. Und der Hirte kommt herein in die Stadt und auf den
Markt und beschenkt alle ringsum (1o. Bild). Der Erleuchtete lebt mit allen sei-
nen Mitmenschen und wie alle seine Mitmenschen, aber die Giite, die er aus-
strahlt, rithrt von seiner Erleuchtung her.“ (Dumoulin 1985, S. 261f.)

76

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

sprechen diirfte, bliebe diese Benennung doch nur eine voriibergehende.
Auch wenn man es Ungeborenheit, oder als Nirwana, oder als Wahrheit
kennzeichnen wollte, kénnte man es niemals erreichen. Es liegt vor allen
Benennungen und Aussagen und kein Denken kann bis dahin reichen.
Meister Do-shan sagte einst tiber diesen Sachverhalt zu seinen Schiilern:
,Wenn ihr ihn sagen konnt, bekommt ihr dreiffig Priigelschldge; und
wenn ihr ihn nicht sagen konnt, bekommt ihr ebenfalls dreifSig Priigel-
schlidge®.“ (a.a.0., S. 110)

Hier auf die interpretativen Differenzen in Hinblick auf den Status des
achten Bildes zu verweisen, ist keine Haarspalterei, sondern beriihrt ge-
wissermaflen den soteriologischen Kern des Zen-Buddhismus. Homo-
log einer Pianistin, die nach langjihriger Ubungspraxis in vollkommener
Leichtigkeit ihr Spiel gestalten kann, sicht Dumoulin im Zen eine Pra-
xis, die sich allein auf Basis kontinuierlichen Ubens aneignen lisst. Oht-
su betont aus der Perspektive eines Zenmeisters die Notwendigkeit ei-
ner Diskontinuitdt, einer Ruptur, die tiber die Zerstorung der Gewissheit
des vermeintlichen Selbst fihrt. Dieses Erleben ist kein leiser Prozess des
Vergessens, sondern vielmehr eine Schockerfahrung, die in gewisser Wei-
se auch all das, was zuvor durch spirituelle Ubung und Anstrengung er-
reicht wurde, in Frage stellt. Er zeichnet hiermit ein vollkommen anderes
Bild als die Perspektive der habituellen Vervollkommnung einer antrai-
nierbaren Fahigkeit — und sei es nur die Kunst, ruhig und friedvoll sit-
zen zu konnen.

An dieser Stelle zeigen sich deutliche strukturelle Parallelen zwischen
der von Ohtsu vorgelegten Interpretation der Ochsenbilder und den Sta-
dien von Pfad und Frucht, wie sie der Theravada-Buddhismus bezeichnet.
Auch hier wird auf eine Erfahrungsmoglichkeit verwiesen, die in ihren
Konsequenzen und in ihrer emotionalen Bedeutsambkeit fiir das erleben-
de psychische System hoch relevant ist. Zugleich wird aber markiert,
dass tuber die Reflexionsperspektive, welcher sich diese Erfahrung ver-
dankt, positivsprachlich nichts gesagt werden kann. Auch in Ohtsus In-
terpretation begegnen wir wieder der Verschrankung von einer extremen
Krisenerfahrung (der radikalen Auflosung von Konzepten und Selbst-
strukturen) und einer nur negativsprachlich — d. h. nur als Kommunika-
tion — formulierbaren Reflexionsperspektive. Wenn wir auf Meister Do-
shans Bild von den dreifSig Prugelschlagen zurtickgreifen, stellt sich die
Lage folgendermafen dar: Wenn der Schiiler keine Krise erfihrt, liegt er
falsch, wenn er auf seine Erfahrung mit einer positivsprachlichen Refle-
xionsfigur antwortet, macht er es ebenfalls nicht richtig. Denn er kann
nur performativ zeigen, dass er die Situation bewaltigt, dass er sich also
auch unter diesen paradoxen Bedingungen in der urspriinglichen Prisenz
der Gegenwart geborgen und zuhause fithlen kann.

77

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Im performativen Akt zeigt sich also eine epistemische Haltung, die
alles Bedingte (einschliefSlich des Strebens wie ein Buddha zu werden)
einklammern ldsst. Auf diese Weise wird es moglich, am Boden des ei-
genen Selbst — das nun leer erscheint — anzukommen und dies als die ei-
gentliche Befreiung zu erleben.®°

Dies zu erreichen und prisent halten zu konnen, bedarf einer lang-
jahrigen Ubungspraxis. Es braucht eine hohe, nur durch intensive
Schulungspraxis zu entwickelnde geistige Stabilitat, um die krisenhaf-
ten Durchbriiche als Befreiung vom Selbst wahrnehmen zu konnen. Um-
gekehrt sind diese Durchbriiche hochgradig motivierend, um weiter auf
dem Pfad zu bleiben, denn als Frucht offenbart sich jene Naturlichkeit
und Einfachheit, von der die letzten beiden Ochsenbilder berichten. Ho-
molog zu den Fruchtergebnissen des Theravada-Buddhismus liegt die
Befreiung also auch im Zen in der Abkehr von religiosen Vorstellun-
gen und der Anhaftung an die Personlichkeitsvorstellung. In Hinblick
auf das soteriologische Ziel zeigen sich letztlich nur marginale Unter-
schiede. Auch die Erleuchtung bzw. nibbana besteht in einer nur nega-
tivsprachlich formulierbaren Reflexionsperspektive, die jedoch auf einer
intensiven Meditationspraxis beruht, die Krisen evoziert, welche unter
eben dieser Perspektive einen epistemischen Perspektivenwechsel bewir-
ken kénnen. Dieser hat zur Folge, dass der Ubende die menschliche Ego-
zentrik, einschliefSlich ihrer spirituellen Bediirfnisse, als eigentliches Pro-
blem ,,erkennt®.

Die Verkorperung der erlangten Wahrheit zeigt sich daraufhin in ei-
ner Haltung von Klarheit und Bescheidenheit, die Anspriiche von Hei-
ligkeit und besonderem Status des Zen-Praktizierenden radikal zurtick-
weist. Die Befreiung zeigt sich als eine aufgeraumte Weite, die zugleich
die Personlichkeit, oder besser das Ich, fraglich erscheinen lasst, was je-
doch nicht mehr problematisch wirkt.

Die hier zum Ausdruck kommende Reflexionsperspektive druckt sich
in einer Vielzahl von Geschichten aus, die im Lehrkontext immer wieder

80 ,,Das Wesen der in der Vorrede genannten Wahrheit liegt in der Buddha-Natur, die
jedes Anwesende und jeder Mensch als sein eigenes und anfangliches Wesen in sich
birgt. Um dieses Wesen zu gewinnen, mufs sich der Schiiler tiben. Wird ihm von sei-
nem Meister ein Koéan aufgetragen, dann muf§ er sich selbst zu diesem Kbéan ma-
chen. Erst wenn er all seine Moglichkeiten erschopft hat und dariiber hinaus noch
einen letzten Schritt getan hat, west das Wesen dieser Wahrheit heran. Diese An-
wesung ist ,satori¢ oder ,kensho‘, das heifst das erblickende Durchblicken des eige-
nen und anfinglichen Wesens. Hier 6ffnet sich die Welt der Abgeschiedenheit und
der Freiheit, welche Welt von aller Sittlichkeit und Vernunft, von Recht und Un-
recht, von Gut und Bose, von Irren und Erwachen, von Gewinn und Verlust, so-
gar von allen Buddhas und Teufeln ginzlich losgelost ist. Hier handelt der Mensch
frei, und ohne ein BewufStsein tiber sein Handeln zu haben. Um in den Bereich ein-
zubrechen, gibt es fiir den Schiiler keinen anderen Weg als den der Versenkung im
Sitzen (Zen) und des unaufhorlichen Sichschmiedens.“ (Ohtsu 1988, S. 62f)

78

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

aufgegriffen werden. An dieser Stelle zitieren wir als Beispiel einen Aus-
schnitt aus dem Gesprach zwischen Bodhi Dharma, dem Ersten Patriar-
chen des Zen, und dem Kaiser Wu-ti aus der Liang-Dynastie:

»Der Kaiser frug den grofSen grofen Meister:

,Was ist der erste Sinn der heiligen Wahrheit?*

Dharma antwortete:

,Weit aufgeraumt. Nichts Heiliges!*

Der Kaiser frug noch:

,Wer ist der, der mir gegentbersteht?*

Dharma sagte:

,Ich weif$ nicht.*“ (,,Gesprach zwischen dem Ersten Patriarchen des
Zen, Bodhi Dharma, und dem Kaiser Wu-ti der Liang-Dynastie®, zi-
tiert nach Bi-Yan-Lu 1980, S. 37)

113

Die vorangehenden Ausfiihrungen verdeutlichen, dass auch im Zen die
Beziehung von Pfad und Frucht weitaus mehr von Reflexion durchsetzt
ist, als es der tiblichen Rhetorik entspricht. Im Sinne Clifford Geertz ist
also auch hier davon auszugehen, dass die Reflexionsfiguren, die durch
die Kommunikation in Form von Geschichten und Lehrkommentaren
bereitgestellt werden, nicht nur als Modelle von der Praxis, sondern
auch als Modelle fiir die Praxis zu verstehen sind (Geertz 1983, S. 46ff.).

Im Vergleich zum Theravada-Buddhismus scheint der Zen-Buddhis-
mus das Problem des Zweifels noch starker zu radikalisieren. Die ange-
botene Losung besteht hier allein darin, das zweifelnde Fragen immanent
als unsinnig zu markieren. Konsequenterweise werden sogar in Hinblick
auf die Frage des Todes keine Hilfskonstruktionen angeboten. Nicht ein-
mal mehr die Vorstellung der Wiedergeburt kann — auch nicht temporar
- Hoffnung geben, wie der tberlieferte Dialog zwischen Meister Gudo
und Kaiser Goyozei illustriert:

»An einem anderen Tag fragte der Kaiser den Gudo: ,Worin geht der
erleuchtete Mensch, wenn er stirbt?¢
Gudo antwortete: ,Ich weif$ es nicht.

,Warum weif$t Du es nicht?‘, fragte der Kaiser.

,Weil ich noch nicht gestorben bin.‘[...]

Der Kaiser schitze Zen und den alten Gudo hoher als seine Erleuchtung
und er erlaubte Gudo sogar, im Winter seine Miitze im Palast zu tragen.
Als Gudo iiber achtzig war, pflegte er oft inmitten des Unterrichts ein-
zuschlafen, und der Kaiser zog sich dann leise in einen anderen Raum
zurtck, so daf$ sein geliebter Lehrer sich der Ruhe erfreuen konnte, die
sein altersschwacher Korper benotigte.“ (Reps 1991, S. 76f.)

Gliick zeigt sich hier in der Rickkehr in die Geflechte mitmenschlicher
Beziehungen, die, sofern man es einmal erkannt hat, nun wichtiger wer-
den als das Streben nach Erleuchtung. Allerdings gilt in Anlehnung an

79

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Wittgensteins Worte, dass man die Leiter nicht wegwerfen darf, bevor
man auf sie hinaufgestiegen ist (Wittgenstein 1990, Proposition 6.54).

Das heifSt, dass sich die Lebensform der letzten beiden in den Och-
senbildern angezeigten Stadien nur dann authentisch verwirklichen lasst,
wenn bereits erfahren worden ist, auf welch diinnem Eis menschliche
Ziele und eitle Selbstvorstellungen gebaut sind und wie wenig Sinn es
macht, hieran festhalten zu wollen. Nur in Hinblick auf die stufenformi-
ge Anordnung der Schritte ergibt der Pfad Sinn. Auch im Zen gilt, dass
Reflexion nur in Verbindung mit einer Praxis funktioniert, die die Evi-
denz der reflexiv bezeugten Schritte auch erleben lisst.®!

Selbstredend gilt damit auch hier wieder fiir die fundamentale Diffe-
renz zwischen psychischen und kommunikativen Systemen, dass ein in-
dividuelles psychisches System die Reflexionsangebote der Zen-Kom-
munikation annehmen kann, aber nicht muss. Gerade weil es nicht
selbstverstandlich ist, dass Kommunikationsangebote auf die richtige
Weise verstanden werden, haben die unterschiedlichen Schulen jeweils
spezifische Formen der Didaktik entwickelt, die Krisenerfahrungen indu-
zieren, die wiederum mit bestimmten Reflexionsangeboten zu koppeln
versucht werden. Man denke hier etwa an die gezielte Demiitigung von
Schiilern im Rinzai-Zen (siehe ausfiihrlich Kap. III.2 und IIL.5).

Homolog zum Verhiltnis von Pfad und Frucht im Theravada-
Buddhismus haben wir es auch hier mit einer raffinierten Verschrian-
kung soteriologischer Kommunikation zu tun. Diese markiert einerseits
in hohem MafSe Signifikanz und vermittelt aber zugleich, dass das Ge-
sagte allein auf reflexiver Ebene nicht zu verstehen ist, sondern dass nur
erfahren werden kann, dass es letztlich um nichts geht.

Der Stufenweg im tibetischen Buddhismus

Auch die Schulen des tibetischen Buddhismus verstehen sich als Stufen-
weg, wobei die jeder Stufe zugehérigen Ubungen hiufig explizit vorge-
geben und in der Regel an rituelle Einweihungen durch den Lama ge-
bunden sind. Zudem wird tiblicherweise viel Wert auf die Vermittlung
buddhistischer Schliisselkonzepte durch Belehrungen gelegt. Zu nennen
sind hier etwa das ,,Gesetz von Ursache und Wirkung* (Karma), die
Verbindung von Leerheit (Shunyata) und Mitgefiihl (Boddbicitta) und
auf einem fortgeschrittenen Abschnitt des Weges die Konzeptualisie-
rung tantrischer Gottheiten. Diese wird in Verbindung mit spezifischen

81 Um es aus der Perspektive eines Zen-Meisters zu formulieren: ,,Die Schiiler, die
zum Zen entschlossen sind, miissen ein einziges Ziel haben. Dieses Ziel zeigen
die Zehn Ochsenbilder leibhaft, klar und in rechter Ordnung. Sie sind ein guter
Leitfaden. Allein, wie geschickt das Zen auch erldutert werden mag, kann doch
eine Erlduterung nie zum Zen werden. Zen ist immer und durchaus eine Welt
der wirklichen Bezeugung. (Ohtsu 1988, S. 57f.)

8o

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

meditativen Praxen angeboten, die in der Regel aus einer Kombination
aus Visualisierungstibung und Rezitation von Mantren bestehen. Insge-
samt zeigt sich im Vergleich zu Zen- und Theravada-Buddhismus eine
wesentlich hohere konzeptionelle und theoretische Aufladung der Pra-
Xis.

Fiir jene Schiiler, die sich entschlieflen, den Weg des tantrischen Bud-
dhismus zu beschreiten, ist der zu beschreitende Pfad relativ klar vor-
geschrieben. Mit Gampopa ldsst er sich in die drei Bereiche, der ,,An-
fangerstufe®, der Stufe der ,,Hingebungsvollen Praxis“ und der zehn
,,Bodhisattva-Stufen® einteilen:

»Die Anfingerstufe entspricht dem Pfad der Ansammlung. Auf ihr wird
unser unreifer Bewusstseinsstrom zur Reife gebracht.

Die Stufe Hingebungsvoller Praxis entspricht dem Pfad der Verbindung.
Voller Hingabe bemiihen wir uns einzig darum, die Bedeutung der Leer-
heit zu verstehen. [...]

Die Stufen der Bodhisattvas reichen von der ersten ,Hochste Freude®
bis zur zehnten, ,Dharmawolken®. [...] Die erste Stufe ,Hochste Freude®
entspricht dem Pfad des Sehens. Hier wird die Bedeutung der Leerheit
wirklich erkannt.“ (Gampopa 1996, S. 245f.)

Zunichst gilt es mit den vorbereitenden Ubungen, dem Ngdndro, Ver-
dienste anzusammeln, die den Praktizierenden in die Lage bringen sol-
len, die weiterfithrenden und zu tieferen Einsichten fithrenden Praktiken
verstehen zu konnen.

Das Ngéndro umfasst im Einzelnen:

1. Niederwerfungen, um die Haltung der Hingabe zu entwickeln.

Die Mandalagaben, um die Haltung der Freigiebigkeit zu entfalten.
3. Reinigungsmeditation auf den Buddha Vajrasattva (etwa in Form der

Rezitation des 1oo-Silben-Mantras von Vajrasattva)
4. Eine Visualisierungspraxis zur Verbindung mit den Lamas der Uber-

tragungslinie
Jede dieser Ubungen soll 100.000 Mal vollzogen werden. In vielen tibe-
tischen Schulungswegen, wie auch in den von uns untersuchten Schulen,
wird in der Regel der Abschluss der vorbereitenden Ubungen vorausge-
setzt, um in die hoheren tantrischen Belehrungen eingeweiht werden zu
konnen, was jedoch nicht heifSt, dass es im Einzelfall Ausnahmen geben
kann. Allein schon die schiere Menge der geforderten Ansammlungen
lasst deutlich werden, dass ein kontinuierliches, tiber Jahre andauerndes
Engagement verlangt wird. Selbst hoch motivierte Schiiler benotigen drei
bis vier Jahre, um ihre Ngondro-Praxis abzuschlieflen.

In den Ubungen der zweiten Stufe, der sogenannten Hingebungsvol-

len Praxis, geht es darum, sich tber die Identifikation mit dem Lama,
oder einer tantrischen Gottheit, welche diesen reprisentiert, selbst als

81

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Buddha zu konstruieren. In mehr oder weniger ausgefeilten Visualisie-
rungen wird eine entsprechende Reprisentation aufgebaut, mit der der
Schiiler schlieSlich verschmilzt, um sozusagen auf dem Umweg einer Si-
mulation zunehmende Gewissheit tiber die eigentliche Bedeutung der
Leerheit und das hieraus erwachsende Mitgefiihl zu erlangen.

Die Langzeitpraktizierende Anna Leiser (Rigpa) wird auf die Thangkas
angesprochen, die im Umgang mit Visualisierungsiibungen gebraucht
werden kénnen:

Frau Leiser: Ja, das sind so ein bisschen modernere Abbildungen. Da
gibt’s auch klassischere und eigentlich geht’s darum, jedes Detail, zum
Beispiel von so jemand wie Vajrakilaya hier rechts, zornvolle Gottheit, zu
visualisieren. Inklusive simtlicher Mandalas um ihn rum. Und da bis ins
kleinste Detail. Weil, jedes Detail ein Attribut ist und hinter jedem Attri-
but befindet sich ein riesiger Belehrungszyklus. Also

Interviewer: Komplex. Ja.

Frau Leiser: Jedes Minidetail symbolisiert irgendwie ein bestimmten As-
pekt des Geistes. Und frither haben die Ménche das und Nonnen das so
gelibt, dass sie dann immer mit einem kleinen Detail begonnen haben.
Das fokussiert haben, die Augen zu gemacht haben und das praktisch
sich eingeprigt und dann wieder geoffnet und so lange bis das safl. Und
dann kam der (lachend) zweite Finger und so. So haben die sich das gan-
ze durchgearbeitet. Und Rinpoche ist total grofSziigig. Also er ist nicht
so ein Hardliner. Er sagt, wenn das nicht geht, dann geht auch nur Licht
oder dann geht auch nur das, was das eigentlich verkorpern soll, nam-
lich wofir das eigentlich steht. Und das reicht auch vollkommen. Wenn
das intensiv genug und man dann einen Rapport dazu entwickeln kann,
dann reicht das. Das stimmt ja eigentlich auch. Im Prinzip ist da/ spart er

sich ziemlich viel Tradition eigentlich.

Wie oben bereits angesprochen, bietet der tibetische Buddhismus als ver-
mittelnde Reflexionsform die Lehre der drei Korper (Trikaya) an. Aus
dieser Perspektive sind die tantrischen Gottheiten realer Ausdruck ei-
nes unsterblichen Buddhas, der das Wissen um die Leerheit reprasen-
tiert (Dharmakaya) und sich aus Mitgefiihl zu seinen Schiilern sowohl
auf korperlicher Ebene (Nirmanakaya), namlich in Form eines mensch-
lichen Lehrers, als auch auf feinstofflicher Ebene (Sambhogakaya), etwa
in Form der Prisenz der visualisierten Gottheiten, manifestieren kann.
Die Blaupause fur diese Lehre liefert das tibetische Totenbuch (s. etwa
Thurman 2003). Der Sterbevorgang wird hier als ein Prozess beschrie-
ben, in dem sich nach dem Tode die korperlich-geistigen Manifestatio-
nen eines Menschen sukzessive in Licht auflosen, um schliefSlich in die
Leere einzugehen. In diesem, prinzipiell befreiten Zustand fiangt der gei-
stige Prozess allerdings wieder damit an, sich an lichthafte Visionen zu

82

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

haften, was in Folge — je nachdem, mit welchen man sich identifiziert —
zu einer guten oder schlechten Wiedergeburt fiihrt.

Das Postulat der Einheit der drei Korper impliziert im Umkehrschluss:
Wenn es einem Menschen gelingt, bereits zu Lebzeiten die richtige Vi-
sualisation aufzubauen und sich mit der hierdurch vermittelten geisti-
gen Form zu identifizieren, ist nicht nur die Befreiung, sondern auch eine
gute Wiedergeburt gesichert. Man wird also befreit, indem man sich auf
richtige Weise als befreit projiziert.

Allerdings stellt sich nun die Frage, woran der Ubende sein Gelingen
erkennt. Dementsprechend muss auch der tibetische Pfad einen quali-
tativen Sprung bereithalten, der eine Sicht ermoglicht, von der aus die
tantrische Simulation als die richtige Projektion — also als die Wahrheit
— wahrgenommen werden kann. Strukturell wird also ein Stadium bzw.
ein Reflexionsort gebraucht, von dem aus der Sinn des Ganzen verstan-
den werden kann.

Auf dem Stufenweg des tibetischen Buddhismus geschieht dies mit
dem Eintritt in die erste Stufe des Bodhisattva-Stadiums, denn erst hier
—um nochmals das Zitat Gampopas aufzugreifen — ,,wird die Bedeutung
der Leerheit wirklich erkannt“. Wie schon die Erleuchtungserfahrung im
Theravada-Buddhismus, markiert dieses Stadium eine deutliche Zasur
zwischen Vorher und Nachher. All die vor dieser Einsicht durchgefiihr-
ten Ubungen erscheinen aus der Retroperspektive nur noch als Mittel,
um den Unwissenden an die Wahrheit heranzufiihren.®

Konsequenterweise bieten die Schriften des tibetischen Buddhismus
auf der Ebene der hochsten Lehren eine kontemplative Praxis an, die iiber
die instrumentellen Haltungen der tantrischen Meditationsiibungen hin-
ausgeht. In der Nyingma-Tradition ist es die Praxis der ,,Groflen Voll-
kommenbheit“ (Dzogchen), in der Kagyui-Tradition das ,,Grofse Siegel
(Mahamudra). Diese Lehre miindet in der paradoxen Ubung einer Medita-
tion der Nicht-Meditation, mit der explizit auf jegliche Konstruktionen,
seien es Visualisierungen oder anderweitige Anleitungen und Erwartun-
gen, verzichtet werden soll.** Aus dieser Perspektive sind alle Phinomene

82 Dementsprechend heifst es bei Gampopa: ,, Warum wird ein stufenweiser Weg
gelehrt? [...] Die Erlduterungen iiber Ursachen, Bedingungen und deren Abhin-
gigkeit sowie die Unterweisungen iiber den stufenweisen Weg werden als Me-
thoden fiir die Unwissenden gelehrt. Wie konnte es in bezug auf den spontanen
Dharma ein stufenweises Uben geben?“ (Gampopa 1996, S. 237)

83 Dazu Tashi Namgyel: ,First, the nonmeditation way is when no ideas [about
meditation] are taken-to-mind. While setting up this mahmudr meditation and
its protection practise, if you were to: (1) meditate having artificially construc-
ted any ideas and their elaborations, or (2) engage in any other [mental] acti-
vity [...]. While being [continuously mindful of] minds real truth, you should
remain free from all the incessant switching and changing [characteristic of or-
dinary meditation]. Furthermore, don’t meditate with any particular motivation
or expectation [of a certain gain] or fear [of a certain failure]. You’ll find nothing

83

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

(Dinge, Tone, Empfindungen, Gefiihle, Gedanken etc.) zunichst einfach
so wie sie sind. Sie brauchen nicht verdndert, also weder abgelehnt noch
affirmiert zu werden. Diese Wahrnehmung geschieht jedoch nicht mehr
aus einer Perspektive des Tag-traumenden-Driftens, sondern auf Basis ei-
ner hochachtsamen Wachbheit, die die Sicht auf die ,,wahre Natur® des
Geistes mitfiihrt.’* Mit letzterem ist im Kontext des tibetischen Buddhis-
mus wiederum das Wissen um die Leerheit der Phinomene gemeint.

Mit Blick auf die Differenz von psychischen Systemen und Kommu-
nikation gilt aber auch hier: Das Bewusstsein erlebt immer irgendetwas
und wenn es nur ein Konzept oder ein subtiles Raumempfinden ist. Die
absolute Leere kann nicht empfunden werden. Dementsprechend gilt
auch in Bezug auf die Leerheit, von der im tibetischen Buddhismus ge-
sprochen wird: Nur in der Kommunikation kann sie zum Gegenstand
werden. Im Bewusstsein konnen allerdings wiederum die kommunikativ
angelieferten Reflexionsfiguren aufgegriffen und mit sinnlichen Erfah-
rungsinhalten angereichert werden. Erfahrungen, die durch bestimmte
meditative Ubungen oder Belehrungen evoziert werden (man denke etwa
an die Einfithrung in die Natur des Geistes durch den Lama), konnen
dann pars pro toto als Verweis auf die Leere genommen werden. Die auf
diese Weise generierten Erfahrungen kénnen sozusagen mit dem Abso-
luten verwechselt werden. Sie erzeugen eine Evidenz, die wiederum die
Reflexion des Alltagserlebens konditionieren kann.

Aus dieser Perspektive wire also die Meditation der Nicht-Meditati-
on als raffiniertes Reflexionsverhaltnis zu sehen, das die Gegenwart un-
ter dem Blickwinkel einer transzendenten Wirklichkeit betrachten lisst,
die jedoch letztlich auch nur auf immanente, d. h. im weltlichen Bereich
erfahrbare Evidenzen rekurrieren kann. Diese Praxis wiirde gleichsam
darauf beruhen, den Unterschied zwischen Realitit und Konstruktion
zu vergessen, denn nur auf diese Weise kann diese Reflexionsperspekti-
ve ungekunstelt, d. h. gewissermafSen nativ in den Weltzugang eintreten.

Anders als im Zen- und im Theravada-Buddhismus wiirde die soterio-
logische Reflexion, welche die befreiende Abstraktion von der weltlichen
Anhaftung als Praxis auf Dauer stellen lasst, damit vermutlich weniger
auf einer Krisenerfahrung beruhen, die das Selbstkonzept grundlegend

either good or bad about the mind’s real truth, so don’t try to do anything in the
meditation to artificially construct anything, nor try to prevent something like
this happen during meditation. [...] If you meditate on something, you only ge-
nerate mind’s [coarse-level] components of consciousness — the mental-perceiver,
the intended object and its characteristics, attachement to these, and clinging to
[dualism].“ (Tashi Namgyel, zitiert nach Brown 2006, S. 430f.)

84 Um es wieder mit Tashi Namgyel zu formulieren: “Second, being undistracted
from the supreme truth is the way. Even when your meditation is not guided by
artificially constructed ideas, you must above all have undistracted mindfullness
[of the mind’s real nature], and never deviate into the [seemingly] ordinary men-
tal continuum.” (Tashi Namgyel, zitiert nach Brown 2006, S. 431)

84

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

erschiittert und in Folge zu einer verdnderten epistemischen Haltung zu
sich selbst und zur Welt fithrt. Sie wiirde vielmehr vorrangig auf einer be-
sonderen Art der Fiktion beruhen, die mit fortschreitender Ubungspra-
xis zunehmend fiir real gehalten wird, da man sich so sehr an die Kon-
struktionen gewohnt hat.

Dies fuhrt allerdings zu einer anderen Weichenstellung in Hinblick
darauf, wie Zweifel gehandhabt werden, was insbesondere im Um-
gang mit der Frage des Todes deutlich wird. Im Zen- und Theravada-
Buddhismus ist die erleuchtete Haltung dadurch charakterisiert, dass
die Frage nach der Fortexistenz des Ich-Bewusstseins nach dem Tode als
unsinnig zuriickgewiesen wird. Sich mit solchen Frage zu beschiftigen,
wirde hier nur als ein weiterer eitler, durch egozentrische Motive gelei-
teter Gedanke angesehen werden, von dem man sich zu losen hat, um
Gliick erfahren zu konnen. Im Zen wird die Frage, was nach dem Tode
geschieht, in noch radikalerer Form mit ,,Ich weif$ es nicht“ beantwor-
tet (Reps 1991, S. 76).

Theoretisch eroffnet auch der tibetische Buddhismus die Option ei-
ner solchen Reflexionsposition, nimlich indem auf der Stufe der Nicht-
Meditation alle Konstruktionen als geschickte Mittel erkannt werden,
die keine Wahrheit oder Essenz in sich selber haben. Hiermit konnte
auch der ontologische Status der rituell aufgebauten Visualisationen —
also prinzipiell der ganzen tantrischen Welt — fraglich und bedeutungs-
los werden. Wie auch im Zen wiirde sich der Zweifel nur deshalb auf-
l6sen, weil man nun weifs, dass man nichts weifs. Doch innerhalb der
tibetischen Lehren wird eine andere Umgangsweise mit dem Zweifel ge-
wahlt. Jenseits der Erfahrung der Essenzlosigkeit aller Konstrukte und
Vorstellungen wird im Bereich der geheimen Lehren ein weiteres Stadi-
um postuliert. So schreibt etwa Lama Norbu:

»Durch die Visionen des Longde und Praxis des Thogal — der letztend-
lichen und allergeheimsten Lehre des Dzogchen — ist es moglich, dass
der Ubende blitzschnell die Knoten der bedingten Existenz l6sen kann
und dadurch die vollkommenste und tiefste Art der Verwirklichung er-
langt. Diese gipfelt in der volligen Auflosung des physischen Korpers in
die Essenz seiner Elemente, das heifst in Licht“ (Norbu 2012, S. 151).

,»Wenn man zu Lebzeiten in die dritte Stufe der Visionen eingetreten ist
- und ,eintreten‘ bedeutet, dass dafiir bestimmte Anzeichen vorliegen
-, dann verschwindet der Korper im Moment des Sterbens langsam in
Licht. Anstatt sich in seine einzelnen Elemente aufzulosen, also auf iib-
liche Art zu verwesen, 16st sich der Korper in die Essenz seiner Elemen-
te auf, das heifdt in Licht. Dieser Prozess kann linger als sieben Tage
dauern. Alles, was vom physischen Korper tibrig bleibt, sind Haare und
Fingernégel, die als dessen Unreinheiten betrachtet werden. Der Rest des
Korpers hat sich in die Essenz der Elemente aufgelost® (a.a.O., S. 156).

85

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Der tibetische Buddhismus fiihrt also auch in Bezug auf die Erfahrung der
Erleuchtung weiterhin eine Ontologie mit, nach der korperliche Phanome-
ne und geistige Vorstellungen als identisch zu betrachten sind. Wenn aber
eine Visualisierung, sofern sie durch die Erfahrung der Leerheit getragen
ist, nicht verschieden von der physischen Realitit zu sehen ist, gilt als Um-
kehrschluss, dass ein entsprechend verwirklichter Praktizierender die Kon-
trolle tiber die Elemente — und damit auch uiber Leben und Tod - gewinnt.

Ein vollkommen verwirklichter Meister — so die Schlussfolgerung —
wird auch nach seinem physischen Tode wundersame Zeichen® bewir-
ken und dementsprechend sogar gezielt in einem Bereich seiner Wiinsche
wiedergeboren werden konnen:

»Normale Menschen werden, ohne wihlen zu konnen, aufgrund ihres
Karmas in einem Korper wiedergeboren, der den Ursachen entspricht,
die sie in zahllosen vergangenen Leben angesammelt haben. Ein voll-
standig erwachtes Wesen hingegen ist frei vom Zyklus der bedingten
Ursachen und Wirkungen. Dennoch kann ein solches Wesen in einem
Korper inkarnieren, um anderen zu helfen. Der Lichtkorper (auch derje-
nige von jemanden, der den Groflen Ubergang verwirklicht hat) sind Er-
scheinungen, die aktiv dazu genutzt werden konnen, mit denjenigen zu
kommunizieren, die gentgend visionire Klarheit besitzen, solche For-
men wahrzunehmen. Doch um jenen zu helfen, denen es an derlei Fa-
higkeiten mangelt, kann ein vollstindig verwirklichtes Wesen auch in
einem wirklichen Korper inkarnieren [...]. Ein vollstindig verwirklichtes
Wesen kann sich somit aussuchen, ob es in einem Lichtkorper erscheint
oder freiwillig als Wiedergeburt in einem gewohnlichen physischen Kor-
per der grobmateriellen Dimension inkarniert. Es ist jedoch weder durch
seinen Korper noch durch die damit durchgefithrten Handlungen in ir-
gendeiner Weise gebunden.“ (Norbu 2012, S. 157)

Die Lehre der Einheit der drei Korper (Trikaya) impliziert also, sofern sie
nur als geschicktes Mittel genommen wird, das System der bewussten
Reinkarnation. Vor diesem Hintergrund ist der hohe Lama nicht nur ir-
gendein besonders kompetenter spiritueller Lehrer, sondern ein Tulku,
der schon langst Befreiung und Erleuchtung erlangt hat und nur aus Mit-
gefiihl zu den leidenden Menschen erneut eine physische Gestalt ange-
nommen hat. Da einem Tulku schon qua Geburt der Status des Heiligen
zugeschrieben wird, ist er gewissermafSen unfehlbar.®® Seine Handlungen
mogen dem gewohnlichen Menschen manchmal unverstiandlich oder gar

85 So berichtet etwa eine Pressemitteilung des Diamantweg-Buddhismus: ,,Am
ersten Tag von Rinpoches Aufenthalt am Europazentrum wurde er von ei-
nem aufSergewohnlichen doppelten Regenbogen um die Sonne herum begriifst.
Willkommen Zuhause, Rinpoche!“ Siehe: http://europe-center.org/ec-blog/de/
page/6, aufgerufen am o8.ot.20715.

86 Was aber unter tibetischen Lamas mit einem gewissen Humor genommen wird,
denn aus der Alltagsperspektive heraus weifs man, dass auch auf eine Inkarna-
tion nicht immer Verlass ist. So schreibt auch der Dalai Lama in seiner Auto-

86

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

unmoralisch erscheinen, was jedoch nur Unwissenheit indiziert, weil das
Mitgefiihl als eigentliche Motivation hinter diesem Handeln nicht recht
verstanden wurde. In der einschldgigen tibetischen Literatur begegnen
wir hier dem Topos der ,,verriickten Weisheit“ (engl. crazy wisdom), nach
dem hohen Lamas zugestanden wird, vollkommen aus der Rolle zu fal-
len, ohne dass dies ihre Heiligkeit schmalern wiirde.®”

Hiermit kommt dem Lama im tibetischen Buddhismus strukturell eine
Sonderrolle zu. Er ist nicht nur ein spiritueller Lehrer, der den Praktizie-
renden auf ihrem Pfad weiterhelfen kann, sondern er selbst ist imma-
nenter Ausdruck transzendenter Wahrheit. Er reprdsentiert nicht nur die
Lehren, sondern ist Buddha. Die Transzendenz tritt damit nicht nur nega-
tivsprachlich in die menschliche Gegenwart ein (ndmlich als die Reflexi-
onsperspektive des sinnlich nicht erreichbaren nibbana), sondern als Wun-
der, das sich im Diesseits, also immanent und positivsprachlich referierbar
zeigt. In den Geschichten des tibetischen Buddhismus findet sich dement-
sprechend eine Vielzahl an Hinweisen auf solche Zeichen. Man berichtet
von Regenbogenerscheinungen beim Versterben besonders verwirklichter
Lamas, von besonderen Artefakten, die bei der Verbrennung seiner Lei-
che in der Asche gefunden wurden oder einer Reihe hellsichtiger Fahig-
keiten eines noch lebenden Lamas. Den Vertretern der Reinkarnationsli-
nie der Karmapas, auf die sich die Kagyu-Tradition bezieht, wird sogar
zugeschrieben, Details der kiinftigen Reinkarnation benennen zu konnen.

Im Kontext des westlichen Buddhismus gilt allerdings, dass die Prak-
tizierenden solche Zeichen in der Regel nicht selbst wahrgenommen ha-
ben, sondern dass die Evidenz des Wundersamen auf Berichten beruht, in
denen autoritative Sprecher diesbeziigliche Erscheinungen bezeugt haben.

Wie in jeder Kommunikation kann auch hier mit Bedenken oder gar
Ablehnung angeschlossen werden. Die Quelle bzw. der Wahrheitsgehalt
des Berichts kann angezweifelt werden.®® Der bestehende Zweifel kann
gegebenenfalls durch andere Berichte und Erzahlungen beruhigt werden,
die man wiederum nur glauben kann. Anders als im Zen- und Theravda-
Buddhismus kommt der tibetische Buddhismus nicht umhin, auch ma-
gische Elemente in den Pfad der Befreiung zu integrieren, sofern man
hierunter mit Weber die Auffassung versteht, diesseitige Prozesse durch
esoterische Praxen material beeinflussen zu konnen.

biografie, dass bei einigen seiner fritheren Inkarnationen schon mal etwas schief
gegangen sei. Siche Dalai Lama (1990).

87 Siehe Ardussi und Epstein (1978) und aus Perspektive eines tibetischen Lamas
Chogyam Trungpa (20071).

88 Genau dies geschieht auch im tibetischen Buddhismus. Man denke nur an den
zur Spaltung der Kagyiis fiihrende Streit um die Frage, welche von den beiden
Inkarnationen des 16. Karmapa die richtige sei. Vgl. Curren (2006) und Terhu-
ne (2004).

87

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

Weil der tibetische Buddhismus mit der Konzeption des geschickten
Mittels iiber eine Reflexionsfigur verfiigt, die offen halt, ob die eigent-
liche Verwirklichung des Schiilers darin liegt, zu erkennen, dass auch
solche magischen Hoffnungen unsinnig sind, bleiben das Tulku-System
und die hiermit einhergehenden Postulate des tantrischen Buddhismus
ein Oxymoron. Selbst wenn es sich bei der ganzen Sache nur um einen
Trick handelt, darf das Geheimnis nicht geliiftet werden, um das Mittel
nicht zu verderben. Fur den Schuler wird damit die Oszillation zwischen
einer Weisheitslehre, die in eine radikale Immanenz fiihrt, und einer Ge-
heimlehre, die auf eine esoterische Wahrheit verweist, weiterhin fortbe-
stehen. Der Lama ist zugleich von dieser Welt und aufserhalb der Welt
— und gerade deshalb besteht die zentrale Meditationspraxis im tantri-
schen Buddhismus darin, zu versuchen, sich iiber die mimetische Identi-
fikation mit dem Lama zu verbinden.*

In Hinblick auf die hierdurch aufgespannten Reflexionsverhiltnisse
erscheint der tibetische Stufenweg bezuglich seines soteriologischen Fo-
kus bivalent. Einerseits ist er eine erfahrungsbasierte Religion, deren
zentrale Glaubensitze kommunikativ durch entsprechende Tabus abge-
sichert werden mussen. Andererseits zielt er wie auch die anderen bud-
dhistischen Traditionen auf eine radikale Immanenz, die durch eine ha-
bitualisierte Reflexionsperspektive begleitet wird und in ungekiinstelter
Weise die eigene Egozentrik tiberwinden lasst.

Nirgendwo wird diese Ambivalenz deutlicher als in der Phowa-Pra-
xis. Diese mutet zunachst als zweckgerichtete religiose Projektion an, die
darauf zielt, eine bessere Wiedergeburt zu erlangen. Andererseits kann
die Verschmelzung mit der Projektion des Buddha Amirabha bestimm-
te Erfahrungsqualititen generieren, die dem Menschen schon im jetzi-
gen Leben helfen, von seinen eigenen egozentrischen Motiven abzusehen
und mitfithlend auf andere zuzugehen. Mit zunehmender Praxiserfah-
rung gewinnen die hiermit einhergehenden Konzepte und Symbole ge-
wissermafSen ein Eigenleben, das in hohem MafSe instruktiv fur das Le-
ben des Praktizierenden wird — und gerade hierin kann aus Perspektive
der hochsten Sicht der eigentliche Sinn dieser Praxis gesehen werden.”

89 Ein besonders interessanter Fall, in der das hiermit aufgeworfene Spannungsfeld
verschirft zum Ausdruck kommt, sind die tantrischen Geliibde. Auf dieser Stu-
fe gelobt der Schiiler unbedingte Treue zum Lama und seinen Anweisungen, was
wiederum als Voraussetzung fiir das Funktionieren des tantrischen Pfades gese-
hen wird. Siehe zur kritischen Reflexion der hiermit einhergehenden Dynamiken
Butterfield (1994).

90 Manfred Seegers formuliert dies aus der Innenperspektive des tibetischen Bud-
dhismus folgendermafsen: ,,Wihrend der Phowa-Praxis lernt man, seinen Geist
auf Buddha Amitabha auszurichten und sein Bewusstsein in das Reine Land der
GrofSen Freude zu iibertragen. Dadurch ist es moglich, eine sichere Verbindung
mit Buddha Amitabha aufzubauen und zu einem direkten Erlebnis dieses ex-
trem reinen und freudvollen Zustandes zu gelangen. Dies ist insbesondere zum

88

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

Aus einem praxeologischen Blickwinkel ist auch die religios motivier-
te Reflexion, sofern sie hinreichend mit entsprechenden Erfahrungsqua-
litaiten und Emotionen verankert wird, fiir das diesseitige Leben — also
immanent — von Bedeutung.

Praktisch relevant wird dies vor allem in der Frage, auf welche Art
und Weise die Evidenzerlebnisse abgesichert werden, welche die lebens-
praktischen Haltungen instruieren. Der religiose Modus verlangt nach
einem kollektiv verbiirgten Glauben. Die mystische Haltung, auf die die
Erleuchtungserlebnisse des Zen- und Theravada-Buddhismus zielen, be-
ruht demgegenuber auf einer engen Koppelung krisenhafter Selbsterfah-
rungen mit der sich hierdurch bestitigenden reflexiven Gewissheit, dass
das hiermit verbundene Leiden nur durch die Abwendung von der eige-
nen Egozentrik iiberwunden werden kann. Auch diese Reflexionsleistun-
gen sind sozial abgesichert. Es werden Dritte, insbesondere ein Lehrer,
benotigt, um diese Erfahrungen zu bezeichnen und als kognitiv zugiang-
liche Reflexionsformen auf Dauer zu stellen.

Anders als im tibetischen Buddhismus ist hier jedoch keine positiv-
sprachliche Fassung der Transzendenz mehr notwendig. Es bedarf kei-
ner diesseitigen magischen Zeichen oder Fahigkeiten eines entsprechend
ausgewiesenen Lamas. Hier reicht allein der negativsprachliche Verweis,
dass das Gliick und die Erlosung nicht dort sein kénnen, wo das Ego mit
seinen Begehren und Aversionen herrscht. Alle weiteren ontologischen
und epistemischen Geltungsanspriiche konnen vor diesem Hintergrund
zurlickgewiesen werden.

Der tibetische Buddhismus bleibt demgegentiber metaphysisch multiva-
lent. Entsprechend lasst sich an die von ihm angebotenen Reflexionsfigu-
ren mit religiosen, magischen oder mystischen Erwartungen anschliefSen.

Interessanterweise lassen sich bereits an dieser Stelle einige Uberlegun-
gen hinsichtlich der Hervorbringung einer entsprechenden buddhisti-
schen Praxis anstellen, die es ermoglichen, Erleuchtungserfahrungen als

Zeitpunkt des Todes sehr niitzlich. Anstatt durch den Zwischenzustand (tib.
bardo) in eine neue Geburt innerhalb des Kreislaufes der Existenz getrieben zu
werden, geht man direkt in den Zustand hochster Gliickseligkeit, von wo aus
man frei wihlen kann, ob man zum Wohle anderer zuriickkommt oder nicht.
Wihrend man in dem Zustand des Buddhas selbst ist, erhilt man weiterfithren-
de Lehren und entwickelt sich sehr schnell zur Ebene der vollen Erleuchtung.
Tatsédchlich ist es durch diese Praxis sogar moglich, mehr und mehr die wahre
Natur des Geistes zu erkennen. Das bedeutet, dass man das reine Land hier und
jetzt manifestiert. In diesem Fall ist es nicht mehr notwendig, das Bewusstsein
in das reine Land zu tibertragen und macht braucht nicht mehr auf das letzt-
endliche Resultat zu warten, wenn man die Ursachen dafiir aufbaut. Stattdessen
kann man bereits innerhalb dieser Lebenszeit eine grofle Fihigkeit entwickeln,
anderen zu helfen und sie vom Leid zu befreien. Das ist die eigentliche Bedeu-
tung der Phowa-Praxis. Sie ist ein grofles Geschenk und die kraftvollste unter all
den verschiedenen Praktiken auf den Buddha Amitabha.“ (Seegers 2013, S. 273)

89

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ERSTER ZYKLUS: ABSTRAKTE LEHREN — KONKRETE PRAXIS

strukturierend fiir Habitusformationen zu deuten. An diese Uberlegung
lassen sich wiederum verschiedene Fragen anlegen, die in den folgenden
Kapiteln zunéchst theoretisch unterfiittert werden sollen.

Entsprechend der benannten Kriterien wurde mit dem Stromeintritt
bzw. der satori-Erfahrung sowohl der einer jeden religiosen Kommuni-
kation innewohnende Keim des Zweifel geklart als auch wie dieser durch
die fur religiose Praxen typische Bindung und durch rituelle Formen wie-
der verschwindet. Glaube scheint sich in Gewissheit zu verwandeln. Din-
ge oder Aspekte, die vorber auf eine bestimmte Weise gesehen wurden, er-
scheinen jetzt in einem anderen Rabmen bzw. Licht. Demnach erscheint
es sinn- bzw. bedeutungslos, buddhistischen Riten zu folgen — etwa be-
stimmte Mantren zu sprechen, um eine bessere Wiedergeburt zu erlan-
gen. Ebenso werden religiose Vorstellungen (und die mit ihnen einherge-
henden Moglichkeiten des Zweifels) bedeutungslos.

Mit Tugendhat liefe sich an dieser Stelle fragen, ob wir es hier tiber-
haupt noch mit einem religiosen Modus zu tun haben, oder ob von nun
an primar eine mystische Haltung in den Vordergrund tritt, die nur noch
darauf zielt, die dem Menschen eigene Egozentrik zu tiberwinden (vgl.
Kap. IL.2). Aus Perspektive des praktizierenden Meditationsschiilers hit-
ten wir es in diesem Fall mit einem epistemic shift zu tun, der auf be-
stimmten, sehr pragenden Erfahrungen aufreitet.

Wie aber lasst sich das erste Merkmal des Stromeintritts, der Weg-
fall des Personlichkeitsglaubens verstehen? — Sofern wir der Unterschei-
dung von Kommunikation und Psyche folgen (s. Kap. I1.6.), kann diese
Einsicht nicht bedeuten, dass das subjektive Zentrum des Erlebens ver-
schwindet, denn auch hier gilt, dass eine Nicht-Erfahrung nicht erlebt
werden kann. Das kommunikative Postulat von anatta (Nicht-Selbst)
darf also nicht als Auflosung einer konkreten Personlichkeit verstan-
den werden (gerade der charismatische Lehrer ist als Personlichkeit sehr
prasent), sondern ergibt nur als Reflexionsperspektive Sinn, mittels der
die Beziehung eines Menschen zu sich selbst konfiguriert werden kann.

Aus dem Protokoll eines Interviews mit einer Zen-Praktizierenden zum
Thema ., Erleuchtungserfabrung® (satori):

Frau Berndres: ,Du denkst da nicht mehr driiber nach, das heif3t, es ist ins
Unbewusste gehoben. Es ist aus einer leichten Bewusstheit heraus ins Un-
bewusste gegangen. So, wenn du das schon mal festhiltst, bist du ja schon
nicht mehr in einer Bewusstheit, sondern schon in einer Unbewusstheit ge-
landet. Und jetzt kommt ja noch was Zweites, was du lernst. Du lernst Uber-
ginge kennen. Und zwar Uberginge, wo du merkst: Aha, ich mache jetzt
eine Pause, ich atme jetzt ein, ich mache wieder eine Pause, ich atme aus, ich
mache wieder eine Pause. Das heifit, du lernst Briiche kennen, Briiche! Und
das ist auch ein ganz wichtiges Wort, denke ich: Briiche. Das heifit, wenn du
in die satori-Erfahrung hineingehst, entsteht ja ein Bruch, namlich bis dahin

90

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PFAD UND FRUCHT: ERLEUCHTUNG AM HORIZONT

war ja alles so wie immer. Und dann gehst du aus der sarori-Erfahrung her-
aus und dann entsteht wieder ein Bruch. Und diese Bruchstellen, die hast
du gelernt ja zu erkennen. Und anhand dieser Bruchstellen kannst du sagen,
es war etwas anders. Und dann kommt die Reflektion. Was war anders?

Die Erleuchtung konnte aus dieser Perspektive als eine kommunikativ
vermittelte Reflexionsform gesehen werden, die jedoch — und dies ist der
spannende Punkt — im Kontext bestimmter Erfahrungen auch in psychi-
scher Hinsicht dermafsen relevant wird, dass sich in Folge die epistemi-
sche Haltung eines Menschen zu sich selbst verandert. Zumindest das
Ergebnis — oder aus buddhistischer Perspektive: die Frucht des Pfades
— lasst sich einzelnen Menschen zurechnen. Dementsprechend kann der
Lehrer seinem Schuler dessen Erleuchtung attribuieren bzw. zertifizieren.

Ebenso konnen sich Schiiler selbst zurechnen, ein Erleuchtungserleb-
nis gehabt zu haben, oder es konnen strukturell homologe Erfahrungen
durchlebt werden, ohne dass sie als solche herausgehoben und bezeichnet
werden. In all diesen Fillen handelt es sich jedenfalls weiterhin um Er-
fahrungen, die aus der Perspektive eines subjektiven Zentrums gemacht
werden, andernfalls konnten sie niemanden berithren und bei niemandem
zu einem Wandel der Haltung gegentiber der Welt und sich selbst fiihren.

Streng genommen gibe es damit keine erleuchteten Menschen. Es ist
dennoch zu beriicksichtigen, dass es in der Tat bei einigen Menschen
tiefgreifende epistemologische Verdnderungen geben kann, entsprechend
der die Welt zwar einerseits weiterhin eine subjektiv empfundene bleibt,
andererseits aber aus einer veranderten Perspektive betrachtet wird. Aus
dieser Haltung heraus ergeben Zweifel oder der Hang an Regeln und Ri-
ten keinen Sinn mehr und werden damit bedeutungslos.

Im Wittgensteinschen Sinne wiirde die auf diese Weise erlangte Ge-
wissheit auf einem neuen Sprachspiel beruhen, das mit einem verdnder-
ten Weltbild einhergeht, entsprechend dem auf eine andere Weise als
zuvor zwischen wahr und falsch unterschieden werden kann.”* Mit den
Erleuchtungserfahrungen wird also das durch sozial angelieferten Sinn
konfigurierte, jedoch individuell empfundene psychische Erleben in ei-
ner Weise rekonfiguriert, dass die buddhistischen Kernlehren in Folge
evident erscheinen. Praxis, Ubung und Reflexionsform fallen in dieser
Rekonfiguration zusammen und zwar in einer sich selbstbestatigenden
Praxis, die sich wiederum als eigene Habitusformation hervorbringt.

91 Siehe etwa: ,,Aber mein Weltbild habe ich nicht, weil ich mich von seiner Rich-
tigkeit tiberzeugt habe; auch nicht, weil ich von seiner Richtigkeit tiberzeugt bin.
Sondern es ist der tiberkommene Hintergrund, auf welchem ich zwischen wahr
und falsch unterscheide.“ Und: ,,Sichere Evidenz ist die, die wir als unbedingt
sicher annehmen, nach der wir mit Sicherheit ohne Zweifel handeln. Was wir
Jrrtum® nennen, spielt eine ganz bestimmte Rolle in unseren Sprachspielen, und
was wir als sichere Evidenz betrachten, auch.* (Wittgenstein 1992, S. 159)

91

https://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://dol.org/10.5771/9783845277356-21 - am 14.01.2026, 16:03:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783845277356-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I.1  Buddhistische Lehren als Text und symbolische Systeme
	I.2  Beispiel einer konkreten Praxis: Vipassanā-Meditation
	I.3  Pfad und Frucht: Erleuchtung am Horizont

