
Epilog

Die menschliche Sensibilität […] zu beschränken […]
– ein solches Unterfangen kann nur ein mediokres Wesen begeistern.1

Vergiss nicht das Versprechen,
das dieses Leben birgt.2

 
Von menschlichen, sozialen, politischen, kulturellen und religiösen
Lebensformen ist seit langem viel die Rede; weit weniger aber davon,
was in und mit ihnen auf dem Spiel steht – abgesehen von der Frage,
ob und wie man ihnen auch zugehört, Mitglied und gewisser Rechte
teilhaftig ist. Nach dem hier entfalteten Verständnis steht, basaler
noch (aber zweifellos mit diesen Fragen verschränkt), die Lebbarkeit
eigenen und fremden Lebens dabei auf dem Spiel, nicht zuletzt
auch des eigenen als eines fremd bleibenden und fremden Lebens,
das Andere im Horizont einer globalen multitude gleichwohl in
Anspruch nimmt, besonders dann, wenn es wie das vieler Geflüch‐
teter auf den Status eines geradezu welt- und sprachlosen, insofern
nackten Lebens zurückgeworfen zu werden droht. Dabei handelt es
sich allerdings nicht um einen bloßen ›Rückfall‹ in eine frühere, ur‐
sprüngliche Nacktheit. Denn als ein solches Leben kommt niemand
zur Welt, zur Welt der Anderen, die das In-der-Welt-sein auf Dauer
verlässlich verbürgen müssten. Gerade die gegenwärtig im Zeichen
millionenfach Flucht- und Migrationsbewegungen quasi epidemisch
um sich greifende Erfahrung, dass das zunehmend weniger gelingt,
ruft eine leidenschaftliche Zugehörigkeit zur Welt (Kap. I), aber in
kritischer Distanz zu ihr, auf den Plan, die normalisiertes Zusam‐
menleben empfindlich stören und unterbrechen muss (Kap. II), um
überhaupt Gehör finden zu können. Darauf hat besonders Jacques
Rancière in vielen Beiträgen zur politischen Theorie hingewiesen,
die auf eine unabdingbare Sensibilisierung politischer Lebensformen

1 L. Schestow, Apotheose der Grundlosigkeit [1905] und andere Schriften, Berlin
2015, 69.

2 I. Kertész, Ich – ein anderer, Reinbek 1999, 24.

463

https://doi.org/10.5771/9783495991428-463 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zuletzt für diejenigen aufmerksam macht, welche noch kei‐
ne Stimme oder keine Stimme mehr haben (Kap. IV). Das sind
allerdings nicht nur die »Unbekannten«3, die Rancière in immer
neuen Konfigurationen »ins Universum der sprechenden Wesen«
einziehen sehen möchte, wo niemals für alle gleichermaßen Platz
sein wird4, sondern auch die im doppelten Sinne »Unerhörten«5,
zu denen wir aufgrund unaufhebbarer Welt-Fremdheit möglicher‐
weise alle gehören, auch wenn normalisiertes Zusammenleben das
weitgehend in Vergessenheit fallen lassen kann und wenn vielen
daran ausgesprochen liegt, sich nicht auf Dauer mit einem Status
radikaler ›Ander(s)heit‹ abfinden zu müssen – in einer niemals
ganz auszuräumenden Unzugehörigkeit, aus der heraus wieder an‐
dere wahrscheinlich die stärksten Impulse ästhetischer, poetischer,
literarischer und musikalischer Kreativität empfangen.6 Kreativität
ist nach diesem Verständnis nicht primär eine Angelegenheit ›der
Kunst‹, ihrer angeblichen Autonomie oder Souveränität (von deren
Einheit man sich kaum noch eine nachvollziehbare Vorstellung ma‐
chen kann) oder der Künste, um die es nicht viel besser steht, als
vielmehr eines leidenschaftlich gelebten, unerhört um Ausdruck rin‐
genden Lebens, das dem Zusammenleben mit Anderen keinesfalls
›restlos‹ zugehören kann. Dennoch muss es nach dem hier entfalte‐
ten Verständnis seine Bezüge zu sozialem und politischem Leben
keineswegs ganz preisgeben. In seiner Weltfremdheit, Unzugehörig‐
keit, ja Verlassenheit (wie sie von vielen Malern, Musikern und

3 Siehe Anm. 26 zu Kap. IV in diesem Bd.
4 Und wohl auch nicht ›Platz sein‹ sollte, wenn man bedenkt, wie sehr inzwischen

im Zeichen der sog. Neuen Medien die Spielräume freien Sichäußerns miss‐
braucht werden. Nichts hat »das Soziale« derart in Verruf gebracht wie gerade
diese weltweite Erfahrung. Gerade die sog. Sozialen Medien tragen wesentlich
zur Zersetzung des Sozialen bei, so wie sie vielfach genutzt werden. Insofern hat
der bei Autoren wie Rancière (aber auch bei Advokat:innen der »Subalternen«
etc.) oft festzustellende emphatische Ton viel von seiner Überzeugungskraft ein‐
gebüßt.

5 In Anlehnung an François Jullien formuliert, der allerdings primär von dem
Unerhörten (L‘inouï) handelt; vgl. Das Unerhörte. Oder die andere Bezeichnung
für das so anödende Wirkliche, Wien 2022.

6 Keineswegs nur für das Talent gilt, was Siegfried Lenz festgestellt hat, nämlich
dass es »angewiesen [ist] auf produktive Einsamkeit, auf trennende Asozialität«
(in: Beziehungen. Ansichten und Bekenntnisse zur Literatur, Hamburg 1970, 43).

Epilog

464

https://doi.org/10.5771/9783495991428-463 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriftsteller:innen selbst beschrieben worden ist7) kann es doch
zumindest – auch ohne jegliche politische ›Funktionalisierung‹ – im
Interesse an einer originären Welt-neu-bildung arbeiten, die umso
dringlicher erscheint, wie die einst als ›kosmisch‹ begriffene Welt
selbst verloren zu gehen und in Unweltlichkeit oder Weltlosigkeit
umzuschlagen drohte (Kap. V). Sei es infolge der modernen Physik,
sei es infolge ihrer sattsam beschriebenen Entzauberung, Verdingli‐
chung und Ökonomisierung, wo am Ende alles seinen Preis haben
muss, verkaufbar und vermarktet wird. Dagegen kann eine Rückbe‐
sinnung auf elementare Anforderungen an eine gastliche Welt (Kap.
VI) Einspruch einlegen, ohne deren Gewährleistung wir niemals
hätten zur Welt kommen können. Auf diesem Denkweg muss man
weder die Gewalt beschönigen, die unsere Welt verfinstert, noch
auch erneut jene unaufhebbare Alterität einer/s jeden leugnen. Im
Gegenteil: von letzterer her wird überhaupt erst die Gastlichkeit
als radikale verständlich – und zwar als durch praktisches Leben
einzulösendes Versprechen, sich eben dieser Gewalt zu widersetzen
(Kap. VII). Nachdem in dieser Perspektive in Teil A zwischen den
begrifflichen Ecksteinen Ästhetik, Politik und Welt auf Spielräume
entsprechend sensibilisierter Lebensformen aufmerksam gemacht
wurde, sind in Teil B zwischen dem von selbst sich ergebenden, aber
auch gewaltsam herbeigeführten Vergehen, dem alles überantwortet
ist (Kap. VIII, IX), Register des Sehens und Hörens, der Bildlichkeit
(Kap. X), der Malerei und der Musik (Kap. XI, XII), des Theaters
(Kap. XIII) sowie von ›Kunst‹ im Allgemeinen (Kap. XIV) zur
Sprache gekommen – Register, derer sich ein dem Vergehen und
der Gewalt ausgesetztes Leben bedienen kann, um beidem nicht
vollkommen wehrlos ausgeliefert bleiben zu müssen.

Das kann allerdings gewiss nicht das letzte Wort in dieser Angele‐
genheit sein.

Wir sind zwar zur Welt gekommen und können wieder zur Welt
kommen, um fortan ›zur Welt‹ zu sein, wie es Phänomenologen
beschrieben haben, aber wir sind, folgen wir Philosophen wie Em‐

7 Man denke nur an den eingangs zitierten Imre Kertész, der von einer seiner
Romanfiguren (und indirekt gewiss von sich selbst) sagte: »Ist meine Existenz
nicht unerhört, ist sie nicht der Rede wert« (Ich – ein anderer, 91). Verlangte sie
aber nicht auch ›erhört‹ zu werden – umwillen einer trotz allem (Auschwitz etc.)
›Lebbarkeit‹ versprechenden sozialen Welt?

Epilog

465

https://doi.org/10.5771/9783495991428-463 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manuel Levinas, Bernhard Waldenfels und François Jullien, niemals
ganz ›von dieser Welt‹, nie ganz assimilierbar, integrierbar, inklu‐
dierbar und begreifbar. In der Welt bleiben wir vielmehr ›außer‐
halb‹8, auch wenn das in dieser Hinsicht offenbar Wohlmeinende
nicht recht wahrhaben wollen – wie im Zeichen einer mit den besten
Absichten propagierten »Politik der Differenz« und der Anerken‐
nung, der Würde einer/s jeden und der Inklusion, die niemanden
mehr unberücksichtigt, ›draußen‹ und ›zurück‹ lassen will. Nichts,
so hat es den Anschein, fürchten Verfechter radikaler, unaufhebbarer
Alterität demgegenüber mehr als gerade dies: ganz und gar im So‐
zialen und Politischen, in Vergemeinschaftungen und Vergesellschaf‐
tungen jeglicher Art aufgehen zu sollen. Das Soziale ist ihrer Auffas‐
sung nach weniger unser »Erscheinungsraum« (Hannah Arendt),
der Raum unseres originären In-Erscheinung-tretens (vorausgesetzt,
dieses wird uns auch eingeräumt), als vielmehr der Raum unseres
Ver-scheinens (désapparaître), in dem wir als Integrierte, Anerkannte
usw. angeblich nur verkannt werden können.9 Demgegenüber wird
verlangt, dass uns unsere »Unvertrautheit« zurückgegeben werden
soll und dass man die »Außenständigkeit des Anderen« gelten lassen
soll, so dass »das Unerhörte des Anderen ganz ungehemmt plötz‐
lich«, im Prinzip jederzeit, »auftauchen« kann.10

Liegt aber darin wirklich nur ein Versprechen, ja eine Verheißung,
oder unter Umständen auch eine Drohung? Schließlich behaupten
auch furchterregende Machthaber auf ihre Art eine Art Außenstän‐
digkeit, indem sie ihre Macht vielfach diskret und unsichtbar derart
ausüben, dass sie sich wie ein Gerücht verbreitet, ohne sich effektiv
›orten‹ zu lassen. Eine politisch unbedachte Apologie des »Unerhör‐
ten« des Anderen droht zu übersehen, dass es auch als arkanes
Medium unumschränkter Macht wirken könnte, die niemals ihre
Macht abzugeben bereit ist, wie es jede demokratische Lebensform
verlangt, die ihren Namen verdient.

Und sie droht zu übersehen, wie sehr auch die außerordentliche
Alterität eines/r jeden darauf angewiesen bleibt, in einer solchen,
für diese Alterität sensibilisierten Lebensform wahrgenommen, zu‐
gelassen, beachtet und gewürdigt zu werden. Das Soziale ist kein

8 Jullien, Das Unerhörte, 28, 83.
9 Ebd., 87.

10 Ebd., 108, 123.

Epilog

466

https://doi.org/10.5771/9783495991428-463 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereich unseres Zusammenlebens, in dem von radikaler Alterität
nicht mehr die Rede sein dürfte. Im Gegenteil: Wenn der Artikel 1
des Deutschen Grundgesetzes verlangt, die Würde des Menschen zu
achten, so könnte man das ohne Weiteres auch so verstehen: jede/n
angesichts ihrer/seiner Alterität zu achten, auch unter dem »Auge
des Gesetzes«11, auch in der Gesellschaft, auch in diversen Gemein‐
schaften und im Familialen bzw. Familiären, wo sich keineswegs
jede(r) auf eine durchgängige, oft doch nur eingebildete ›Vertraut‐
heit‹ reduziert sehen möchte. Wie dagegen die Unvertrautheit, das
Unerhörte des Anderen praktisch zu achten ist, dafür kann es kein
Rezept geben, nur eine an-archische kulturelle Praxis, die müsste
zeigen können, was jede(r), schlicht gesagt, ›davon hat‹, angesichts
seines unerhörten Andersseins, Andersdenkens, Andersliebens und
sonstigen Verhaltens geachtet zu werden.

Nicht wenig spricht dafür, dass es viele damit selbst nicht aushal‐
ten und dass sie sich lieber ins ›Identitäre‹ flüchten, so als wäre es
gerade das Schlimmste, ›Anderer‹ zu sein und bleiben zu müssen.
So ›gut gemeint‹ es sein mag, jede(n) in ihrer bzw. seiner Alterität
beachten und achten zu wollen, man sollte nicht die tiefgreifende
Ambiguität übersehen, die gerade darin liegt. Unerhörte Alterität
beschwört auch großes Erschrecken herauf: angesichts Anderer, die
partout nicht ›unaufhebbar‹ anders bleiben wollen, und seitens de‐
rer, die sich zunehmend unerhörter Macht und unerhörten Macht‐
habern ausgesetzt sehen, ohne ihnen ausgeliefert sein zu wollen. So
kann die Flucht der Einen ins Identitäre, wo sie vor unberechenba‐
rer Alterität sicher zu sein glauben, sie aber umso rücksichtsloser
auf Andere projizieren können, mit denen sie nichts zu tun haben
wollen, mit einer durchgreifenden Ermächtigung jener einhergehen,
die sich sehr erfolgreich im Hintergrund halten. Von beiden Seiten
stehen die skizzierten Spielräume sensibilisierter Lebensformen ge‐
genwärtig außerordentlich unter Druck. Beide Seiten versprechen
sich offenbar nichts von einem so weit wie möglich ›sensibilisierten‹
Zusammenleben. Im Gegenteil drohen sie es zu ersticken. Grund
genug, alles zuvor Bedachte im Bewusstsein dieser Gefährdung er‐
neuter Revision zu unterziehen.

11 M. Stolleis, Das Auge des Gesetzes. Geschichte einer Metapher, München 2004.

Epilog

467

https://doi.org/10.5771/9783495991428-463 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991428-463 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

