Epilog

Die menschliche Sensibilitdt [...] zu beschrdnken |[...]
— ein solches Unterfangen kann nur ein mediokres Wesen begeistern.!

Vergiss nicht das Versprechen,
das dieses Leben birgt?

Von menschlichen, sozialen, politischen, kulturellen und religiésen
Lebensformen ist seit langem viel die Rede; weit weniger aber davon,
was in und mit ihnen auf dem Spiel steht — abgesehen von der Frage,
ob und wie man ihnen auch zugehort, Mitglied und gewisser Rechte
teilhaftig ist. Nach dem hier entfalteten Verstindnis steht, basaler
noch (aber zweifellos mit diesen Fragen verschrankt), die Lebbarkeit
eigenen und fremden Lebens dabei auf dem Spiel, nicht zuletzt
auch des eigenen als eines fremd bleibenden und fremden Lebens,
das Andere im Horizont einer globalen multitude gleichwohl in
Anspruch nimmt, besonders dann, wenn es wie das vieler Gefliich-
teter auf den Status eines geradezu welt- und sprachlosen, insofern
nackten Lebens zuriickgeworfen zu werden droht. Dabei handelt es
sich allerdings nicht um einen bloflen >Riickfall< in eine frithere, ur-
spriingliche Nacktheit. Denn als ein solches Leben kommt niemand
zur Welt, zur Welt der Anderen, die das In-der-Welt-sein auf Dauer
verldsslich verbiirgen miissten. Gerade die gegenwirtig im Zeichen
millionenfach Flucht- und Migrationsbewegungen quasi epidemisch
um sich greifende Erfahrung, dass das zunehmend weniger gelingt,
ruft eine leidenschaftliche Zugehorigkeit zur Welt (Kap. I), aber in
kritischer Distanz zu ihr, auf den Plan, die normalisiertes Zusam-
menleben empfindlich stéren und unterbrechen muss (Kap. II), um
tiberhaupt Gehor finden zu kénnen. Darauf hat besonders Jacques
Ranciere in vielen Beitragen zur politischen Theorie hingewiesen,
die auf eine unabdingbare Sensibilisierung politischer Lebensformen

1 L. Schestow, Apotheose der Grundlosigkeit [1905] und andere Schriften, Berlin
2015, 69.
2 I Kertész, Ich - ein anderer, Reinbek 1999, 24.

463

https://dol. 463 - am 18.01.2028, 105114,



https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

nicht zuletzt fiir diejenigen aufmerksam macht, welche noch kei-
ne Stimme oder keine Stimme mehr haben (Kap. IV). Das sind
allerdings nicht nur die »Unbekannten«?, die Ranciére in immer
neuen Konfigurationen »ins Universum der sprechenden Wesen«
einziehen sehen mochte, wo niemals fiir alle gleichermaflen Platz
sein wird?%, sondern auch die im doppelten Sinne »Unerhorten«>,
zu denen wir aufgrund unaufhebbarer Welt-Fremdheit moglicher-
weise alle gehdren, auch wenn normalisiertes Zusammenleben das
weitgehend in Vergessenheit fallen lassen kann und wenn vielen
daran ausgesprochen liegt, sich nicht auf Dauer mit einem Status
radikaler >Ander(s)heit< abfinden zu miissen — in einer niemals
ganz auszurdumenden Unzugehorigkeit, aus der heraus wieder an-
dere wahrscheinlich die starksten Impulse dsthetischer, poetischer,
literarischer und musikalischer Kreativitit empfangen.® Kreativitit
ist nach diesem Verstindnis nicht primér eine Angelegenheit >der
Kunsts, ihrer angeblichen Autonomie oder Souverdnitit (von deren
Einheit man sich kaum noch eine nachvollziehbare Vorstellung ma-
chen kann) oder der Kiinste, um die es nicht viel besser steht, als
vielmehr eines leidenschaftlich gelebten, unerhort um Ausdruck rin-
genden Lebens, das dem Zusammenleben mit Anderen keinesfalls
srestlos< zugehoren kann. Dennoch muss es nach dem hier entfalte-
ten Verstindnis seine Beziige zu sozialem und politischem Leben
keineswegs ganz preisgeben. In seiner Weltfremdheit, Unzugehorig-
keit, ja Verlassenheit (wie sie von vielen Malern, Musikern und

3 Siehe Anm. 26 zu Kap. IV in diesem Bd.

4 Und wohl auch nicht >Platz sein« sollte, wenn man bedenkt, wie sehr inzwischen
im Zeichen der sog. Neuen Medien die Spielrdume freien Sichduflerns miss-
braucht werden. Nichts hat »das Soziale« derart in Verruf gebracht wie gerade
diese weltweite Erfahrung. Gerade die sog. Sozialen Medien tragen wesentlich
zur Zersetzung des Sozialen bei, so wie sie vielfach genutzt werden. Insofern hat
der bei Autoren wie Ranciére (aber auch bei Advokat:innen der »Subalternen«
etc.) oft festzustellende emphatische Ton viel von seiner Uberzeugungskraft ein-
gebiifit.

5 In Anlehnung an Frangois Jullien formuliert, der allerdings primér von dem
Unerhorten (Linoui) handelt; vgl. Das Unerhorte. Oder die andere Bezeichnung
fiir das so anddende Wirkliche, Wien 2022.

6 Keineswegs nur fiir das Talent gilt, was Siegfried Lenz festgestellt hat, ndmlich
dass es »angewiesen [ist] auf produktive Einsamkeit, auf trennende Asozialitit«
(in: Beziehungen. Ansichten und Bekenntnisse zur Literatur, Hamburg 1970, 43).

464

https://dol. 463 - am 18.01.2028, 105114,



https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Schriftsteller:innen selbst beschrieben worden ist”’) kann es doch
zumindest - auch ohne jegliche politische >Funktionalisierung« — im
Interesse an einer origindren Welt-neu-bildung arbeiten, die umso
dringlicher erscheint, wie die einst als >kosmisch« begriffene Welt
selbst verloren zu gehen und in Unweltlichkeit oder Weltlosigkeit
umzuschlagen drohte (Kap. V). Sei es infolge der modernen Physik,
sei es infolge ihrer sattsam beschriebenen Entzauberung, Verdingli-
chung und Okonomisierung, wo am Ende alles seinen Preis haben
muss, verkaufbar und vermarktet wird. Dagegen kann eine Riickbe-
sinnung auf elementare Anforderungen an eine gastliche Welt (Kap.
VI) Einspruch einlegen, ohne deren Gewdhrleistung wir niemals
hitten zur Welt kommen konnen. Auf diesem Denkweg muss man
weder die Gewalt beschonigen, die unsere Welt verfinstert, noch
auch erneut jene unaufthebbare Alteritit einer/s jeden leugnen. Im
Gegenteil: von letzterer her wird iiberhaupt erst die Gastlichkeit
als radikale verstindlich — und zwar als durch praktisches Leben
einzuldsendes Versprechen, sich eben dieser Gewalt zu widersetzen
(Kap. VII). Nachdem in dieser Perspektive in Teil A zwischen den
begrifflichen Ecksteinen Asthetik, Politik und Welt auf Spielriume
entsprechend sensibilisierter Lebensformen aufmerksam gemacht
wurde, sind in Teil B zwischen dem von selbst sich ergebenden, aber
auch gewaltsam herbeigefithrten Vergehen, dem alles iiberantwortet
ist (Kap. VIIL IX), Register des Sehens und Horens, der Bildlichkeit
(Kap. X), der Malerei und der Musik (Kap. XI, XII), des Theaters
(Kap. XIII) sowie von >Kunst< im Allgemeinen (Kap. XIV) zur
Sprache gekommen - Register, derer sich ein dem Vergehen und
der Gewalt ausgesetztes Leben bedienen kann, um beidem nicht
vollkommen wehrlos ausgeliefert bleiben zu miissen.

Das kann allerdings gewiss nicht das letzte Wort in dieser Angele-
genheit sein.

Wir sind zwar zur Welt gekommen und kénnen wieder zur Welt
kommen, um fortan >zur Welt< zu sein, wie es Phdnomenologen
beschrieben haben, aber wir sind, folgen wir Philosophen wie Em-

7 Man denke nur an den eingangs zitierten Imre Kertész, der von einer seiner
Romanfiguren (und indirekt gewiss von sich selbst) sagte: »Ist meine Existenz
nicht unerhort, ist sie nicht der Rede wert« (Ich - ein anderer, 91). Verlangte sie
aber nicht auch >erhort« zu werden — umwillen einer trotz allem (Auschwitz etc.)
>Lebbarkeit« versprechenden sozialen Welt?

465

https://dol. 463 - am 18.01.2028, 105114,



https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

manuel Levinas, Bernhard Waldenfels und Frangois Jullien, niemals
ganz >von dieser Welt¢, nie ganz assimilierbar, integrierbar, inklu-
dierbar und begreifbar. In der Welt bleiben wir vielmehr >aufSer-
halb<8, auch wenn das in dieser Hinsicht offenbar Wohlmeinende
nicht recht wahrhaben wollen - wie im Zeichen einer mit den besten
Absichten propagierten »Politik der Differenz« und der Anerken-
nung, der Wiirde einer/s jeden und der Inklusion, die niemanden
mehr unberiicksichtigt, >drauflen< und >zuriick« lassen will. Nichts,
so hat es den Anschein, fiirchten Verfechter radikaler, unaufthebbarer
Alteritat demgegeniiber mehr als gerade dies: ganz und gar im So-
zialen und Politischen, in Vergemeinschaftungen und Vergesellschaf-
tungen jeglicher Art aufgehen zu sollen. Das Soziale ist ihrer Auffas-
sung nach weniger unser »Erscheinungsraum« (Hannah Arendt),
der Raum unseres origindren In-Erscheinung-tretens (vorausgesetzt,
dieses wird uns auch eingerdumt), als vielmehr der Raum unseres
Ver-scheinens (désapparaitre), in dem wir als Integrierte, Anerkannte
usw. angeblich nur verkannt werden kénnen.® Demgegeniiber wird
verlangt, dass uns unsere »Unvertrautheit« zuriickgegeben werden
soll und dass man die »AufSenstdndigkeit des Anderen« gelten lassen
soll, so dass »das Unerhorte des Anderen ganz ungehemmt plotz-
lich«, im Prinzip jederzeit, »auftauchen« kann.!

Liegt aber darin wirklich nur ein Versprechen, ja eine VerheifSung,
oder unter Umstidnden auch eine Drohung? SchliefSlich behaupten
auch furchterregende Machthaber auf ihre Art eine Art Auflenstin-
digkeit, indem sie ihre Macht vielfach diskret und unsichtbar derart
ausiiben, dass sie sich wie ein Gerticht verbreitet, ohne sich effektiv
»ortenc< zu lassen. Eine politisch unbedachte Apologie des »Unerhor-
ten« des Anderen droht zu iibersehen, dass es auch als arkanes
Medium unumschrankter Macht wirken konnte, die niemals ihre
Macht abzugeben bereit ist, wie es jede demokratische Lebensform
verlangt, die ihren Namen verdient.

Und sie droht zu {ibersehen, wie sehr auch die auflerordentliche
Alteritit eines/r jeden darauf angewiesen bleibt, in einer solchen,
fir diese Alteritdt sensibilisierten Lebensform wahrgenommen, zu-
gelassen, beachtet und gewiirdigt zu werden. Das Soziale ist kein

8 Jullien, Das Unerhorte, 28, 83.
9 Ebd., 87.
10 Ebd., 108, 123.

466

https://dol. 463 - am 18.01.2028, 105114,



https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Bereich unseres Zusammenlebens, in dem von radikaler Alteritat
nicht mehr die Rede sein diirfte. Im Gegenteil: Wenn der Artikel 1
des Deutschen Grundgesetzes verlangt, die Wiirde des Menschen zu
achten, so kénnte man das ohne Weiteres auch so verstehen: jede/n
angesichts ihrer/seiner Alteritdt zu achten, auch unter dem »Auge
des Gesetzes«!l, auch in der Gesellschaft, auch in diversen Gemein-
schaften und im Familialen bzw. Familidren, wo sich keineswegs
jede(r) auf eine durchgingige, oft doch nur eingebildete >Vertraut-
heit< reduziert sehen mochte. Wie dagegen die Unvertrautheit, das
Unerhorte des Anderen praktisch zu achten ist, dafiir kann es kein
Rezept geben, nur eine an-archische kulturelle Praxis, die miisste
zeigen konnen, was jede(r), schlicht gesagt, »davon hat, angesichts
seines unerhorten Andersseins, Andersdenkens, Andersliebens und
sonstigen Verhaltens geachtet zu werden.

Nicht wenig spricht dafiir, dass es viele damit selbst nicht aushal-
ten und dass sie sich lieber ins >Identitdre« fliichten, so als wire es
gerade das Schlimmste, >Anderer< zu sein und bleiben zu miissen.
So »gut gemeint< es sein mag, jede(n) in ihrer bzw. seiner Alteritat
beachten und achten zu wollen, man sollte nicht die tiefgreifende
Ambiguitat iibersehen, die gerade darin liegt. Unerhorte Alteritét
beschwort auch grofies Erschrecken herauf: angesichts Anderer, die
partout nicht >unaufhebbar< anders bleiben wollen, und seitens de-
rer, die sich zunehmend unerhdrter Macht und unerhdrten Macht-
habern ausgesetzt sehen, ohne ihnen ausgeliefert sein zu wollen. So
kann die Flucht der Einen ins Identitdre, wo sie vor unberechenba-
rer Alteritdt sicher zu sein glauben, sie aber umso riicksichtsloser
auf Andere projizieren kénnen, mit denen sie nichts zu tun haben
wollen, mit einer durchgreifenden Erméchtigung jener einhergehen,
die sich sehr erfolgreich im Hintergrund halten. Von beiden Seiten
stehen die skizzierten Spielraume sensibilisierter Lebensformen ge-
genwirtig auferordentlich unter Druck. Beide Seiten versprechen
sich offenbar nichts von einem so weit wie méglich »sensibilisierten«
Zusammenleben. Im Gegenteil drohen sie es zu ersticken. Grund
genug, alles zuvor Bedachte im Bewusstsein dieser Gefahrdung er-
neuter Revision zu unterziehen.

11 M. Stolleis, Das Auge des Gesetzes. Geschichte einer Metapher, Miinchen 2004.

467

https://dol. 463 - am 18.01.2028, 105114,



https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol. 463 - am 18.01.2028, 105114,



https://doi.org/10.5771/9783495991428-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

