
Ein (post-)modernes Missverständnis: Der Tod des Autors

Diese Arbeit versucht mithilfe einer Verbindung der Feldtheorie Bourdieus mit der

Reinheitstheorie der Ethnologin Mary Douglas,1 den Vorrang symbolischer Ökonomie

vor der Finanzökonomie in der Entstehung des ersten Kapitalismus und seine Folgen

zwar ebenso wie Foucault in einer kulturhistorischen Analyse von Formationsregeln

der Vergangenheit unter Beweis zu stellen, aber anders als dieser, dass die (bislang)

abendländische Hegemonie im Symbolischen weder durch den Willen zum Wissen in

der Disziplinierung des Sexes noch von den Techniken der Überwachung angeführt

wurde. Hat Bourdieu, der lange vor Foucault in Frankreich Max Weber rezipierte, von

letzterem in einem erweiternden Sinn dessen Beschreibungen übernommen, dass

man moderne Kämpfe im Wissensfeld mit religiösen Begriffen beschreiben kann wie

etwa Orthodoxie gegen Heterodoxie oder Konsekration anstelle von Legitimation oder

Totemismus als dogmatisches Zeichenverständnis, das andere Totems im Kampf um

rechtes Wissen bekämpft etc.,2 so deswegen, weil auch die moderne Hegemonie an

Legitimation ein genuin modernes Beispiel im Wille zu einer ursprünglichen Ästhetik

der Reinheit wie in den Religionen in der Suche nach reinem Ursprung ist, der sich in

der modernen Haltung als Geschichte der Gegenwart zeigt. Am deutlichsten ist dies

in Bourdieus Kritik des Mannes von Welt in den Feinen Unterschieden zu lesen, der alles

seiner Kreativität zu verdanken hat und nicht der schmutzigen Arbeit in der Schule,

wo nur Pedanten der langwierigen Paukerei zu finden sind. Das von Foucault zu Recht

kritisierte heutige Begehren nach Seriosität des Wissens ist daher eigentlich keine Sa-

che nur der sich dezentralisierendenWissensfelder per Diskurs. Differenziert sich nach

Foucault der Kampf um die Legitimität der Repräsentation als Dezentralisierung eines

langen Schattens des monotheistischen Gottes im sich differenzierenden Willen zum

seriösenWissen, so war Douglas Ethnologiemit ihrer historischen Analyse und Verglei-

chen von Reinigungspraktiken verschiedener Stammesreligionen bis Industriekultur

1 Insbesondere: Mary Douglas, Ritual, Tabu und Körpersymbolik. Sozialanthropologische Studien in In-

dustriegesellschaft und Stammeskultur, Frankfurt a.M. 21974.

2 Dazu das Interview u.a. von Franz Schultheis u. Andreas Pfeuffer: Mit Weber gegen Weber in:

Pierre Bourdieu, Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehens, hg. v. Stephan Egger e.a.

Konstanz 2000, S. 111 – 129.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-004 - am 14.02.2026, 17:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

in einer Dialektik von Riten reinigenden Entritualisierung zu neuen Riten eben diesem

Schatten desMonotheismus auf der Spur: Es geht um die Synchronie in privater Haltung

mit öffentlicher Mentalität um Reinheit, die mit Schrift im Christentum eine späte

Entwicklung darstellt,3 das daher auch nicht erst auf die protestantische Reformation

zurückgehen kann. Allerdings hat Douglas selbst noch in der Vorbildlichkeit vonWeber

dies allein vom Protestantismus her gesehen, wiewohl sie einen andern Schlüssel in der

Hand hat, wenn man es mit dem Begriff der symbolischen Revolution nach Bourdieu

verbindet: Schon das Christentum mit einem neuen Verständnis der reinen Schrift

gegen die phonetische Schrift findet man nicht nur im katholischen quattrocento, es ist

eine Grundlage zu einer Hegemonie des Kapitalismus durch die Auflösung des Klos-

ters durch eine Synchronie von Reinigung im privaten wie öffentlichen Bereich eines

sensus communis, den schon Leonarda da Vinci daher auch wörtlich in einem sozialen

Verständnis als Sinn für das Vorbild der Malerei gegenüber der Musik anführt.

Die sich hier damit abzeichnende Verbindung von historischer Ethnologie vonDou-

glas mit aktueller Soziologie Bourdieus stellt ernste methodologische Folgen für Fou-

caults diskursive Geschichte einer Gegenwart dar. Selbst der für Foucault so wichtige

Nietzsche, der den TodGottes proklamierte, kann dann als fortgesetzte Reinigungsstra-

tegie verstandenwerden, die auch den reinen Gott demBegehren nach Reinheit in einer

von Gott gereinigten Bewegung der ewigen Wiederkehr opfert, weil die Persönlichkeit

Gottes in ihrer Reinheit noch zur sehr an Unreinheit der Personalität erinnert, die im-

mer noch zumenschlich daherkommt.Douglas verweist darauf, dass diese Reinheit ein

entscheidender Faktor in allen Religionen ist, so dass nicht die Religion als Grund für

den Aufstieg eines hegemonialen Christentums sein kann, sondern die spezifische Aus-

formung einesWillens zuReinheit in derDialektik vonRitualisierung undEntritualisie-

rung als Hegemonie gegenüber anderen Glaubensformen.

Foucaults Experiment, als maskierter Philosoph in der öffentlichen Zeitung aufzu-

treten,4 zeigt exakt seine diskursiveVerkürzung vonMachtverständnis durchdenWillen

zumWissen.Erwill unter Beweis stellen, dassMacht in der Achse desWissens durch die

Funktion der diskursiven Anonymisierung funktioniert. Bezeichnet sich Foucault unter

Verhinderung seiner Namensnennung in einem Zeitungsinterview als mit Anonymität

maskierter Philosoph, so will er damit demonstrieren, dass auch das kritische Wissen

durch Anonymisierung erst Macht produziert: Denn dieseMaskierung durch Anonymi-

tät reizt gerade diejenigen zur Enthüllung an, um in der Fähigkeit ihres Wissens Macht

zu demonstrieren, indem sie der Demaskierung des Diskurses zur Autorschaft nachge-

hen können: Autorschaft und anonyme Verleugnung desWissens sind Funktionen eines

Willens zur Macht.

Aber so sehr hier Foucault seine Kritik dieNormalisierung durch die Verbergung der

Macht als Funktion einesWillens zumWissen beweisenwill, zeigt er zwar einerseits ge-

gen Barthes, wie der Tod des Autors zwar Macht allein in der Wissenschaft produziert,

aber andererseits implizit mit Barthes, dass diese Anonymität allein in der modernen

3 Mary Douglas, Ritual, Tabu und Körpersymbolik. Sozialanthropologische Studien in Industriegesellschaft

und Stammeskultur, Frankfurt a.M. 21974.

4 Michel Foucault, Dermaskierte Philosoph, in:Michel Foucault. Les Dits et Écrits. Schriften, Bd. IV, 1989

– 1988, hg.v. Daniel Defert u. François Ewald, Frankfurt a.M. 2006, S. 128 – 124.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-004 - am 14.02.2026, 17:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ein (post-)modernes Missverständnis: Der Tod des Autors 27

Literatur und Kunst kritisch ist, weil allein moderne Kunst die Magie des Namens in

der Moderne ablehnt. Aber damit übergeht er, dass die Höhe des erwartbaren Profits

für die Anreizung zur Demaskierung von derHöhe des sozialen Abstandes zwischen so-

zial stillschweigender und verschwiegener Anerkennung seiner legitimen Repräsentati-

on und ihrer diskursiv offenen Verleugnung für eine Machtproduktion verantwortlich

ist, damit die öffentlich diskursive Verleugnung in einer Zeitung in Profit umgewandelt

wird,was genauso für jeden literarisch bekannten Autor und nicht nur fürWissenschaft

gilt. Foucault vergisst, dass die Verneinung des Namens nur die Anreizung von Macht

durch Wissen in Gang bringen kann, weil er selbst eine hohe Legitimation in der schu-

lischen Präsentation als Professor am Collège de France innehat, die er zugleich öffentlich

mit Presse verleugnet, wo doch Presse mit Sicherheit dafür keinen unbekannteren Pro-

fessor aus der Provinz eingeladen hätte, da dies selbst keinen Profit eingebracht hätte.

Die anonymisierende Unsichtbarkeit ist keine Funktion der Machtproduktion wissen-

schaftlicher Diskurse nur. Foucault verfällt im versteckten Sinn damit der Reinheit des

Ereignisses der allein positiven Sicht eines Autortodes in der angeblich reineren Litera-

tur der Moderne.

Den Grund für die Produktivität an Macht durch Verleugnung der eigenen reprä-

sentativen Position kann man mit Bourdieu daher nicht allein mit einem Willen zum

Wissen, sondern mit einer ›raison scholastique‹,5 also der Differenz von öffentlichem

Diskurs der aktuellen Verleugnung zum schulisch legitimierten Zugang dieser Position

sehen, die ein Mann von Welt zur Repräsentation in der Öffentlichkeit nutzt, um die

Schule als Zugang zur öffentlichen Repräsentation mit Pedanterie zu diskriminieren.

Der junge Karl Marx hat in der 7. These zu Feuerbach der Deutschen Ideologie kritisiert,

dass die Kritik an der Abstraktion von Praxis in Darstellung von Religion nicht als Kritik

ausreicht, sondern dass Abstraktion von der Praxis selbst noch als eine Praxis zu verste-

hen ist.6 Barthes’ scheinbar von akademischer Bewertung befreites Lesen vonHonoré de

Balzac bis James Bond grenzt sich als von akademisch-schulischer Legitimation gelös-

tes reines unddamit grenzenloses Lesen zwar ab, indemnurder als anonymverstandene

Markt der Rezeption den Mann von Welt ermöglicht, der nicht von der akademisch er-

lernten Pedanterie des akademischen Wissens beschränkt wird. Foucault demonstriert

nur dieselbe Fähigkeit zur Opposition gegen den pedantischen Akademismus als Mann

von Welt in der Philosophie wie der herausgehobene allesfressende Leser Barthes, der

zwar James Bond genauso wie Balzac anders als der damals verschulte Akademismus zu

betrachten vermag, aber darüber inVergessenheit bringt, dass er sich bestens von einem

autorlosen Massenpublikum der bildungsfernen Leserschichten absetzen kann, das bis

heute vornehmlich nur James Bond rezipiert. Konsequenterweise bezeichnet er daher

sogar den von Geschichte abstrahierten Markt der Leser als reine Opposition zur Au-

torschaft,7 so dass sein Ruf gegen das Totem akademischer Literaturwissenschaft nur

5 Pierre Bourdieu,Méditations pascalienne, Paris 1997.

6 Karl Marx, Die deutsche Ideologie, Band 3 des MEW, Berlin 1958, S. 5f.

7 Roland Barthes, Der Tod des Autors, in: ders., Das Rauschen der Sprache, Frankfurt a.M. 2006, S. 61:

»Der Leser ist ein Mensch ohne Geschichte, ohne Biographie, ohne Psychologie; er ist nur dieser

jemand, der in einem einzigen Feld aller Spuren zusammenhält, aus denen das Geschriebene be-

steht.« Das ist ›nur‹ das Vorwort zur späteren Theorie von Michel de Certeau, der die Anonymität

https://doi.org/10.14361/9783839476512-004 - am 14.02.2026, 17:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

ein neues Totem der Reinheit gegenüber dem Totem der pedantischen Schule ist: Ein

Mann von Welt ist kein Mann der pedantischen Akademie. Foucaults berechtigte Kritik

am Versuch des wissenschaftlichen Autors, sich hinter einer anonymen Objektivität zu

verstecken, verbleibt daher wie Barthes in einer unreflektierten Abstraktion des unpe-

dantischenMannes vonWelt stecken.WebersUnterscheidung vomPropheten gegen in-

stitutionelles Priestertum als Kampf um Autorschaft geht der Entstehung des rastlosen

Arbeiters voraus, was damit alles andere als vom unsichtbaren Unten, aber auch nicht

von oben ohne jede Repräsentation kommt.

Dieses Missverständnis von Repräsentation hat Foucault zur Identifizierung von

Schule und Armee in Überwachen und Strafen motiviert, was zu einer seltsamen his-

torischen Ableitung autoritärer Macht in seiner Kritik an Repressionstheorie führt:

Foucault hat am Ende vom ersten Band zu Sexualität und Wahrheit behauptet, dass im

20. Jahrhundert die Repressionwie im deutschenNationalsozialismus nur sich dadurch

steigern konnte, dass sie die Opposition gegen Repression einer produktiven Macht

(wie in Körperpflege und Medizin der Hygiene) zur Verbesserung und Effektivierung

ihrer unproduktiven Repression einlagern konnte. Aber die Einlagerung des schulisch

vermittelten Wissens in Repression findet nicht erst im 20. Jahrhundert statt, sondern

von Beginn an in den Reformen der Armee und des Gefängnisses schon im 18. Jahrhun-

dert. Die Schule und das dortige produzierte Wissen, die daher Foucault oft fälschlich

als andere Technik der Überwachung mit der Armee rein funktionalistisch durch seine

Identifikation von pedantisch disziplinierender Schule und disziplinierender Armee

seines heutigen Vorurteils gleichsetzt, stellt vielmehr erst dasWissen her, um die unter-

worfenenKörper imGefängnis, Armee oder Fabrik schon lange vor dem20. Jahrhundert

produktiv zu machen. Und so kann die Produktivität an Macht weder von der repressi-

ven Armee noch vom Gefängnis oder von in der durch Marx als Armee beschriebenen

Fabrik abgeleitet werden, die Foucault bei aller Kritik an Marx in Überwachen und Strafen

übernimmt, um seinen popkulturellen Mangel an Reflexion des Mannes von Welt bzw.

des unpedantischen Künstlerphilosophen in seiner Geschichtsdarstellung einer nietz-

scheanischen Aufklärungskritik aufrechtzuerhalten. Daher gehen die Reformen der

Überwachung in Gefängnis und Armee im 18. Jahrhundert schon lange von einer Einla-

gerung in schulische Opposition des 20. Jahrhundert zur Verbesserung der Repression

aus. Foucault setzt die nietzscheanische Romantik des Mannes von Welt fort, der sich

von Pedanterie der Schule absetzt, aber keineswegs etwa Nietzsches Diskriminierung

von Juden und Frauen als fleißige Pedanten desWissens übernimmt.

gegen das Subjekt als neues Narrativ der Postmoderne erklärt und die in der Rezeptionstheorie

der Kunstgeschichte ihre Fortführung findet.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-004 - am 14.02.2026, 17:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

