Ein (post-)modernes Missverstandnis: Der Tod des Autors

Diese Arbeit versucht mithilfe einer Verbindung der Feldtheorie Bourdieus mit der
Reinheitstheorie der Ethnologin Mary Douglas,' den Vorrang symbolischer Okonomie
vor der Finanzékonomie in der Entstehung des ersten Kapitalismus und seine Folgen
zwar ebenso wie Foucault in einer kulturhistorischen Analyse von Formationsregeln
der Vergangenheit unter Beweis zu stellen, aber anders als dieser, dass die (bislang)
abendlindische Hegemonie im Symbolischen weder durch den Willen zum Wissen in
der Disziplinierung des Sexes noch von den Techniken der Uberwachung angefiihrt
wurde. Hat Bourdieu, der lange vor Foucault in Frankreich Max Weber rezipierte, von
letzterem in einem erweiternden Sinn dessen Beschreibungen iibernommen, dass
man moderne Kimpfe im Wissensfeld mit religiésen Begriffen beschreiben kann wie
etwa Orthodoxie gegen Heterodoxie oder Konsekration anstelle von Legitimation oder
Totemismus als dogmatisches Zeichenverstindnis, das andere Totems im Kampf um
rechtes Wissen bekimpft etc.,> so deswegen, weil auch die moderne Hegemonie an
Legitimation ein genuin modernes Beispiel im Wille zu einer urspriinglichen Asthetik
der Reinheit wie in den Religionen in der Suche nach reinem Ursprung ist, der sich in
der modernen Haltung als Geschichte der Gegenwart zeigt. Am deutlichsten ist dies
in Bourdieus Kritik des Mannes von Welt in den Feinen Unterschieden zu lesen, der alles
seiner Kreativitit zu verdanken hat und nicht der schmutzigen Arbeit in der Schule,
wo nur Pedanten der langwierigen Paukerei zu finden sind. Das von Foucault zu Recht
kritisierte heutige Begehren nach Seriositit des Wissens ist daher eigentlich keine Sa-
che nur der sich dezentralisierenden Wissensfelder per Diskurs. Differenziert sich nach
Foucault der Kampf um die Legitimitit der Reprisentation als Dezentralisierung eines
langen Schattens des monotheistischen Gottes im sich differenzierenden Willen zum
seridsen Wissen, so war Douglas Ethnologie mit ihrer historischen Analyse und Verglei-
chen von Reinigungspraktiken verschiedener Stammesreligionen bis Industriekultur

1 Insbesondere: Mary Douglas, Ritual, Tabu und Kérpersymbolik. Sozialanthropologische Studien in In-
dustriegesellschaft und Stammeskultur, Frankfurt a.M. 21974.

2 Dazu das Interview u.a. von Franz Schultheis u. Andreas Pfeuffer: Mit Weber gegen Weber in:
Pierre Bourdieu, Das religiose Feld. Texte zur Okonomie des Heilsgeschehens, hg. v. Stephan Egger e.a.
Konstanz 2000, S.111—129.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-004 - am 14.02.2026, 17:35:02. - -



https://doi.org/10.14361/9783839476512-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

in einer Dialektik von Riten reinigenden Entritualisierung zu neuen Riten eben diesem
Schatten des Monotheismus auf der Spur: Es geht um die Synchronie in privater Haltung
mit 6ffentlicher Mentalitit um Reinheit, die mit Schrift im Christentum eine spite
Entwicklung darstellt,® das daher auch nicht erst auf die protestantische Reformation
zuriickgehen kann. Allerdings hat Douglas selbst noch in der Vorbildlichkeit von Weber
dies allein vom Protestantismus her gesehen, wiewohl sie einen andern Schliissel in der
Hand hat, wenn man es mit dem Begriff der symbolischen Revolution nach Bourdieu
verbindet: Schon das Christentum mit einem neuen Verstindnis der reinen Schrift
gegen die phonetische Schrift findet man nicht nur im katholischen quattrocento, es ist
eine Grundlage zu einer Hegemonie des Kapitalismus durch die Auflésung des Klos-
ters durch eine Synchronie von Reinigung im privaten wie 6ffentlichen Bereich eines
sensus communis, den schon Leonarda da Vinci daher auch wortlich in einem sozialen
Verstindnis als Sinn fiir das Vorbild der Malerei gegeniiber der Musik anfithrt.

Die sich hier damit abzeichnende Verbindung von historischer Ethnologie von Dou-
glas mit aktueller Soziologie Bourdieus stellt ernste methodologische Folgen fiir Fou-
caults diskursive Geschichte einer Gegenwart dar. Selbst der fiir Foucault so wichtige
Nietzsche, der den Tod Gottes proklamierte, kann dann als fortgesetzte Reinigungsstra-
tegie verstanden werden, die auch den reinen Gott dem Begehren nach Reinheit in einer
von Gott gereinigten Bewegung der ewigen Wiederkehr opfert, weil die Personlichkeit
Gottes in ihrer Reinheit noch zur sehr an Unreinheit der Personalitit erinnert, die im-
mer noch zu menschlich daherkommt. Douglas verweist darauf, dass diese Reinheit ein
entscheidender Faktor in allen Religionen ist, so dass nicht die Religion als Grund fiir
den Aufstieg eines hegemonialen Christentums sein kann, sondern die spezifische Aus-
formung eines Willens zu Reinheit in der Dialektik von Ritualisierung und Entritualisie-
rung als Hegemonie gegeniiber anderen Glaubensformen.

Foucaults Experiment, als maskierter Philosoph in der 6ffentlichen Zeitung aufzu-
treten,* zeigt exakt seine diskursive Verkiirzung von Machtverstindnis durch den Willen
zum Wissen. Er will unter Beweis stellen, dass Macht in der Achse des Wissens durch die
Funktion der diskursiven Anonymisierung funktioniert. Bezeichnet sich Foucault unter
Verhinderung seiner Namensnennung in einem Zeitungsinterview als mit Anonymitit
maskierter Philosoph, so will er damit demonstrieren, dass auch das kritische Wissen
durch Anonymisierung erst Macht produziert: Denn diese Maskierung durch Anonymi-
tit reizt gerade diejenigen zur Enthilllung an, um in der Fihigkeit ihres Wissens Macht
zu demonstrieren, indem sie der Demaskierung des Diskurses zur Autorschaft nachge-
hen kénnen: Autorschaft und anonyme Verleugnung des Wissens sind Funktionen eines
Willens zur Macht.

Aber so sehr hier Foucault seine Kritik die Normalisierung durch die Verbergung der
Macht als Funktion eines Willens zum Wissen beweisen will, zeigt er zwar einerseits ge-
gen Barthes, wie der Tod des Autors zwar Macht allein in der Wissenschaft produziert,
aber andererseits implizit mit Barthes, dass diese Anonymitit allein in der modernen

3 Mary Douglas, Ritual, Tabu und Kérpersymbolik. Sozialanthropologische Studien in Industriegesellschaft
und Stammeskultur, Frankfurt a.M. 21974.

4 Michel Foucault, Der maskierte Philosoph, in: Michel Foucault. Les Dits et Ecrits. Schriften, Bd. IV, 1989
—1988, hg.v. Daniel Defert u. Francois Ewald, Frankfurt a.M. 2006, S. 128 —124.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-004 - am 14.02.2026, 17:35:02. - -



https://doi.org/10.14361/9783839476512-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ein (post-)Jmodernes Missverstandnis: Der Tod des Autors

Literatur und Kunst kritisch ist, weil allein moderne Kunst die Magie des Namens in
der Moderne ablehnt. Aber damit iibergeht er, dass die Hohe des erwartbaren Profits
fiir die Anreizung zur Demaskierung von der Hohe des sozialen Abstandes zwischen so-
zial stillschweigender und verschwiegener Anerkennung seiner legitimen Reprisentati-
on und ihrer diskursiv offenen Verleugnung fir eine Machtproduktion verantwortlich
ist, damit die 6ffentlich diskursive Verleugnung in einer Zeitung in Profit umgewandelt
wird, was genauso fiir jeden literarisch bekannten Autor und nicht nur fiir Wissenschaft
gilt. Foucault vergisst, dass die Verneinung des Namens nur die Anreizung von Macht
durch Wissen in Gang bringen kann, weil er selbst eine hohe Legitimation in der schu-
lischen Prisentation als Professor am Collége de France innehat, die er zugleich 6ffentlich
mit Presse verleugnet, wo doch Presse mit Sicherheit dafiir keinen unbekannteren Pro-
fessor aus der Provinz eingeladen hitte, da dies selbst keinen Profit eingebracht hitte.
Die anonymisierende Unsichtbarkeit ist keine Funktion der Machtproduktion wissen-
schaftlicher Diskurse nur. Foucault verfillt im versteckten Sinn damit der Reinheit des
Ereignisses der allein positiven Sicht eines Autortodes in der angeblich reineren Litera-
tur der Moderne.

Den Grund fiir die Produktivitit an Macht durch Verleugnung der eigenen repri-
sentativen Position kann man mit Bourdieu daher nicht allein mit einem Willen zum
Wissen, sondern mit einer >raison scholastiques,” also der Differenz von éffentlichem
Diskurs der aktuellen Verleugnung zum schulisch legitimierten Zugang dieser Position
sehen, die ein Mann von Welt zur Reprisentation in der Offentlichkeit nutzt, um die
Schule als Zugang zur 6ffentlichen Reprisentation mit Pedanterie zu diskriminieren.
Der junge Karl Marx hat in der 7. These zu Feuerbach der Deutschen Ideologie kritisiert,
dass die Kritik an der Abstraktion von Praxis in Darstellung von Religion nicht als Kritik
ausreicht, sondern dass Abstraktion von der Praxis selbst noch als eine Praxis zu verste-
hen ist.® Barthes’ scheinbar von akademischer Bewertung befreites Lesen von Honoré de
Balzac bis James Bond grenzt sich als von akademisch-schulischer Legitimation gelds-
tes reines und damit grenzenloses Lesen zwar ab, indem nur der als anonym verstandene
Markt der Rezeption den Mann von Welt ermdglicht, der nicht von der akademisch er-
lernten Pedanterie des akademischen Wissens beschrankt wird. Foucault demonstriert
nur dieselbe Fihigkeit zur Opposition gegen den pedantischen Akademismus als Mann
von Welt in der Philosophie wie der herausgehobene allesfressende Leser Barthes, der
zwar James Bond genauso wie Balzac anders als der damals verschulte Akademismus zu
betrachten vermag, aber dariiber in Vergessenheit bringt, dass er sich bestens von einem
autorlosen Massenpublikum der bildungsfernen Leserschichten absetzen kann, das bis
heute vornehmlich nur James Bond rezipiert. Konsequenterweise bezeichnet er daher
sogar den von Geschichte abstrahierten Markt der Leser als reine Opposition zur Au-
torschaft,” so dass sein Ruf gegen das Totem akademischer Literaturwissenschaft nur

5 Pierre Bourdieu, Méditations pascalienne, Paris 1997.

6 Karl Marx, Die deutsche Ideologie, Band 3 des MEW, Berlin 1958, S. 5f.

7 Roland Barthes, Der Tod des Autors, in: ders., Das Rauschen der Sprache, Frankfurt a.M. 2006, S. 61:
»Der Leser ist ein Mensch ohne Geschichte, ohne Biographie, ohne Psychologie; er ist nur dieser
jemand, der in einem einzigen Feld aller Spuren zusammenhilt, aus denen das Geschriebene be-
steht.« Das ist>nur<das Vorwort zur spateren Theorie von Michel de Certeau, der die Anonymitat

https://dol.org/10.14361/9783839476512-004 - am 14.02.2026, 17:35:02. - -

21


https://doi.org/10.14361/9783839476512-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

ein neues Totem der Reinheit gegeniiber dem Totem der pedantischen Schule ist: Ein
Mann von Welt ist kein Mann der pedantischen Akademie. Foucaults berechtigte Kritik
am Versuch des wissenschaftlichen Autors, sich hinter einer anonymen Objektivitit zu
verstecken, verbleibt daher wie Barthes in einer unreflektierten Abstraktion des unpe-
dantischen Mannes von Welt stecken. Webers Unterscheidung vom Propheten gegen in-
stitutionelles Priestertum als Kampf um Autorschaft geht der Entstehung des rastlosen
Arbeiters voraus, was damit alles andere als vom unsichtbaren Unten, aber auch nicht
von oben ohne jede Reprisentation kommt.

Dieses Missverstindnis von Reprisentation hat Foucault zur Identifizierung von
Schule und Armee in Uberwachen und Strafen motiviert, was zu einer seltsamen his-
torischen Ableitung autoritirer Macht in seiner Kritik an Repressionstheorie fithrt:
Foucault hat am Ende vom ersten Band zu Sexualitit und Wahrheit behauptet, dass im
20. Jahrhundert die Repression wie im deutschen Nationalsozialismus nur sich dadurch
steigern konnte, dass sie die Opposition gegen Repression einer produktiven Macht
(wie in Korperpflege und Medizin der Hygiene) zur Verbesserung und Effektivierung
ihrer unproduktiven Repression einlagern konnte. Aber die Einlagerung des schulisch
vermittelten Wissens in Repression findet nicht erst im 20. Jahrhundert statt, sondern
von Beginn an in den Reformen der Armee und des Gefingnisses schon im 18. Jahrhun-
dert. Die Schule und das dortige produzierte Wissen, die daher Foucault oft filschlich
als andere Technik der Uberwachung mit der Armee rein funktionalistisch durch seine
Identifikation von pedantisch disziplinierender Schule und disziplinierender Armee
seines heutigen Vorurteils gleichsetzt, stellt vielmehr erst das Wissen her, um die unter-
worfenen Korper im Gefingnis, Armee oder Fabrik schon lange vor dem 20. Jahrhundert
produktiv zu machen. Und so kann die Produktivitit an Macht weder von der repressi-
ven Armee noch vom Gefingnis oder von in der durch Marx als Armee beschriebenen
Fabrik abgeleitet werden, die Foucault bei aller Kritik an Marx in Uberwachen und Strafen
tibernimmt, um seinen popkulturellen Mangel an Reflexion des Mannes von Welt bzw.
des unpedantischen Kiinstlerphilosophen in seiner Geschichtsdarstellung einer nietz-
scheanischen Aufklirungskritik aufrechtzuerhalten. Daher gehen die Reformen der
Uberwachung in Gefingnis und Armee im 18. Jahrhundert schon lange von einer Einla-
gerung in schulische Opposition des 20. Jahrhundert zur Verbesserung der Repression
aus. Foucault setzt die nietzscheanische Romantik des Mannes von Welt fort, der sich
von Pedanterie der Schule absetzt, aber keineswegs etwa Nietzsches Diskriminierung
von Juden und Frauen als fleifdige Pedanten des Wissens iibernimmt.

gegen das Subjekt als neues Narrativ der Postmoderne erklirt und die in der Rezeptionstheorie
der Kunstgeschichte ihre Fortfiihrung findet.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-004 - am 14.02.2026, 17:35:02. - -



https://doi.org/10.14361/9783839476512-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

