
136 Die Anderen ge-brauchen

Der ›Ge-Brauch‹ gastarbeitender Anderer, der sich im Zuge von ›Gastarbeit‹ zeigt,

stellt – so die These dieser Studie – eine spezifische Form des Rassismus im Sinne ei-

ner Zurichtung und Engführung von Menschen dar, die als Typus einer rassifizierten

Gruppe entstehen. In der Herausarbeitung der Vollzugsformen des Ge-Brauchs, die im

Spannungsfeld von Ein- und Ausschluss verortet sind, wird ›Gastarbeit‹ einerseits als

spezifisches Beziehungsverhältnis in einem spezifischen, historisch-kontextuellen Rah-

men verortet und begriffstheoretisch bestimmt (Moment der Singularität). Anderer-

seits werden in dieser Analyse zugleich Aussagen über Grundmuster rassifizierter Be-

ziehungen zwischen dominanzkulturellen Polen und subordinierten Gruppen erkenn-

bar (Moment der Allgemeinheit). So steht die Analyse von ›Gastarbeit‹ nicht nur für sich

selbst, sondern verweist als paradigmatische Konstellation einer trennenden Herstel-

lung von ›Wir‹ und ›die Anderen‹ auf ein größeres Ganzes und dessen Struktur. In der

Herausarbeitung des ›Ge-Brauchs‹, der in der analytischen Perspektive und dem wei-

terem Untersuchungsgang für ›Gastarbeit‹ und gastarbeitende Andere als paradigma-

tisch verstanden und expliziert wird, soll der rassismustheoretische Gehalt von ›Gast-

arbeit‹ herausgearbeitet werden. Gleichsam soll in rassismustheoretischer Absicht die

Problematik von ›Ge-Brauchsweisen‹ gastarbeitender Anderer verdeutlicht werden, in-

dem Brüche, Widersprüche und widerständige Taktiken gastarbeitender Anderer kon-

stitutiv eingebunden werden. Damit leistet die Analyse einerseits einen Beitrag zu ei-

nem differenzierten Verständnis von ›Gastarbeit‹ aus rassismustheoretischer Perspek-

tive und andererseits zugleich über Formen und Wege, die Rassismus als stabiles und

zugleich umkämpftes Machtverhältnis angenommen hat und annimmt.

4.2 Die Anderen ge-brauchen

In diesem Kapitel wird auf der grundlagentheoretischen Perspektivierung von Rassis-

mus im migrationsgesellschaftlichen Kontext Deutschland (Kapitel 3) aufbauend der

Blick auf die Frage gerichtet, wie Rassismus weiter spezifiziert und verstanden werden

kann, wenn die Beziehungsverhältnisse rassifizierender (das dominante, das Andere

definierende Wir) und rassifizierter Gruppen (die »zur Gruppe gemachten Anderen«

(Messerschmidt 2019, S. 3) und ihre Internalisierungsprozesse der Fremddefinition) in

den Fokus der analytischen Auseinandersetzung gerückt werden.

Die hier erfolgenden Überlegungen fungieren als Grundlage, um Rassismus als

negative Form des Bruchs von Verhältnissen des Einander-Brauchens und Aufein-

ander-verwiesen-Seins zu theoretisieren und damit Rassismus als Ge- und Ver-

Brauchsverhältnis im darauffolgenden Kapitel 4.3 weiter spezifizieren zu können.

Hierfür wird Rassismus als grundlegender Bruch symmetrischer Beziehungs- und

Verwiesenheitsverhältnisse theoretisiert und eingeführt. Ausgehend von theoretischen

senschaftliche_n Autor_in als alleiniges bzw. vorrangiges Erkenntnissubjekt versteht und damit

gegenüber dem zu erkennenden Objekt hierarchisiert. In Anlehnung an Michel Foucault (1994,

S. 39) sind hingegen das »erkennende Subjekt [und] das zu erkennende Objekt und die Erkennt-

nisweisen jeweils Effekte [von] fundamentalen Macht-Wissen-Komplexe[n]«.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 137

Bezügen, die die konstitutive Verwiesenheit aller Subjekte als grundlegende mensch-

liche Konstitution und Notwendigkeit verstehen und hier v.a. durch den Rekurs auf

Judith Butlers Überlegungen diskutiert werden (Kapitel 4.2.1), wird Rassismus als

Bruch dieser symmetrischen Verfasstheit verstanden. Die Arbeit bezieht sich hier

auf Judith Butler als eine Vertreterin poststrukturalistischer Ansätze von Subjekt,

Identifizierung und Verwerfung im Zuge von Differenzordnungen, die sie in beson-

derer Weise auf vergeschlechtlichte Differenzordnungen bezieht. Hierin lassen sich

strukturelle Ähnlichkeiten für rassifizierende Differenzordnungen ausmachen, die für

die rassismustheoretische Analyse genutzt werden. Zugleich stößt eine ungebrochene

und alleinige Bezugnahme auf Grenzen. Deshalb wird über diese Referenz hinaus

auf Stuart Hall und weitere postkolonial und rassismustheoretisch argumentierende

Autor_innen Bezug genommen, um Rassismus analytisch als Verhältnis zu rekon-

struieren, das einen strukturellen Bruch zwischen rassifizierten und rassifizierenden

Subjektgruppen und damit verbundenen gesellschaftlichen Strukturen herbeiführt

(Kapitel 4.2.2). Die strukturelle Ausgliederung der_des rassifizierten Anderen wird

hierbei als wesentliches Moment hierarchischer Differenzkonstruktion in rassistischen

Denk- und Handlungspraktiken verstanden, die eben jene Andere einerseits aus der

Selbstkonstruktion abspalten, sie zugleich andererseits benötigen und einsetzen, um

sich über sie als Negativfolie im eigenen Wir-Bild zu bestätigen. Wird diesen Über-

legungen gefolgt, kann davon ausgegangen werden, dass Rassismus in rassifizierten

Anderen einen besonderen, einen doppelten Mangel in der Subjektkonstitution be-

dingt, der in Kapitel 4.2.3 genauer beleuchtet wird. Kapitel 4.2.4 legt dar, dass und wie

Rassismus ein paradoxales Beziehungs- und Verwiesenheitsverhältnis bedingt.

4.2.1 Einander brauchen – Das Verwobensein mit Anderen

»Schon in unserer Fähigkeit weiterzuleben sind wir abhängig von dem, was außerhalb

von uns ist, von einer umfassenderen Sozialität. […] Ich kann nicht sein, wer ich bin,

ohne aus der Sozialität der Normen zu schöpfen, dir mir vorhergehen und mich über-

steigen. In diesem Sinne bin ich von Anfang außerhalbmeiner selbst, und um zu über-

leben, um in den Bereich des Möglichen zu gelangen, muss ich es sein« (Butler 2008,

S. 57f.).

Für Judith Butler ist der grundlegende Modus der Existenz des Subjekts ein Modus

des Außer-sich-Seins. Die Bedingungsform des In-die-Welt-Tretens und des In-der-

Welt-Seins ist unabdingbarmit Anderen verbunden und verwoben. Ich brauche den_die

Andere_n in elementarer und unbedingter Art und Weise, um zu sein.3 Das Brauchen

3 Die Überlegungen Judith Butlers weisen m.E. starke Überschneidungen mit der Ubuntu-

Philosophie aus dem südafrikanischen Kontext auf. Elias Kifon Bongmba (2013, S. 22) hält zu den

Kernüberlegungen und den hierin variierenden Verständnissen von Ubuntu fest: »In South Africa,

two popular uses of the concept come from IsiZulu and Sesotho languages. In IsiZulu, ›Umuntu

umuntu ngabantu‹ means a person is a person because of other people. In Sesotho ›Motho ke

motho ka bathoæ‹ (a person is a person through other people). In Kenya umundu is the Kikuyu

word that has similarmeanings to ubuntu; bumunto is theKillaya termandgimuntu is theKikongo

term. The Wimbum of Northwest Cameroon use the term forninwe, which literally means ›pride

because of a person, to stress that people are interrelated and interdependent‹.« Laut meinen Re-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Die Anderen ge-brauchen

der_des Andere_n und die Sozialität sind dabei nicht im Sinne eines zweckorientierten,

konkreten Bedarfs zu begreifen, sondern meinen einen Verweis und ein Angewiesen-

sein auf konkrete Subjekte, aber auch auf soziale Normen, Gesetze sowie intersubjektiv

geteilte Verhältnisse der Anerkennung. Der Gedanke eines Brauchens des_der Anderen,

das auch als eine konstitutive Form des von »Ausgesetzsein« verstanden werden kann

(Butler 2007, S. 46), beinhaltet eine Konzeption vonWelt, die das Andere und das soziale

Gefüge immer schon voraussetzt und in dem das einzelne Subjekt entsteht, sich bildet,

aus dem heraus und mit dem es zusammen entsteht (vgl. u.a. Balzer 2014, S. 497ff.;

Butler 2007, S. 33ff.; 58ff.).

Dieser Zustand konstituiert ein ständiges Unvollständigsein, ein Unabgeschlossen-

sein, einen permanenten Mangelzustand und zugleich wiederum einen Überschuss,

ein Außer-sich-selbst-Sein, das nicht auflösbar ist und immer zu einem gewissen Grad

undurchschaubar und nicht erschließbar bleibt (vgl. Mecheril/Plößer 2012, S. 134f.; Hall

2004, S. 170). Das Außer-sich-Sein ist kein besonderer, sich temporär und ereignishaft

ereignender Zustand der Ausnahme. Vielmehr sind alle Subjekte hiervon ergriffen und

konstituiert, sodass davon auszugehen ist, dass sie nicht als autonome ›Herr_innen

der eigenen Handlungen‹ verstanden werden können. Angesichts dieser Begrenzungen

sprechen Judith Butler und an sie anschließende Autor_innen nicht von souveränen,

sondern postsouveränen Subjekten (vgl. Butler 1991; 2001; Villa 2003, S. 35ff., Meißner

2010, S. 46ff.). Die kulturellen Vorstellungen der vollständigen Integrität und des Mit-

sich-selbst-identisch-Seins sind in dieser Auffassung verunmöglicht, denn »ich bin mir

selbst gleichsam immer anders, und es gibt keinen abschließbaren Moment, in dem

ich zu mir selbst zurückkehre« (Butler 2007, S. 41). Judith Butler führt in Bezug auf

Adriana Cavarero (2000) aus, dass das Subjekt als kein »solipsistisches, [in sich] selbst

abgeschlossenes« Wesen zu denken ist, da ohne ein »›Du‹ […], an das ich mich wenden

kann«, auch das eigene Selbst unlebbar ist (Butler 2007, S. 46). Damit wendet und ver-

bindet die Autorin in der Lesart Nicole Balzers (2014, S. 497) die Idee der Anerkennung

mit einer Konzeption einer »primären Sozialität« (Butler 2005, S. 45), mit der sie ei-

ne »Konzeption des Menschlichen« vornimmt, in der »wir von Anfang an dem anderen

ausgeliefert sind, in der wir von Anbeginn, sogar noch vor der eigentlichen Individuati-

on, aufgrund körperlicher Erfordernisse einer Anzahl von primären anderen anvertraut

sind« (ebd., S. 48).

Die Idee einer abgeschlossenen Identität wird von Judith Butler in Anbetracht ihres

Verständnisses ›unvollständiger‹ Subjekte als unmöglicher und notwendig unmöglich

aufzulösender Prozess verstanden. Die Produktion und der Glaube an Identität als Be-

standteil einer Ich-Werdung wird von ihr hingegen als kulturelle Praxis und Vorstellung

eines Entwurfs von Personalität und Subjektivität gelesen, da »›Kohärenz‹ und ›Konti-

nuität‹ der ›Person‹ […] keine logischen oder analytischen Merkmale der Persönlichkeit

cherchen thematisieren weder Judith Butler noch andere daran angesiedelte Theoretiker_innen

im westlichen und weißen Diskurs ihr Entleihen dieser philosophischen Tradition der Intersub-

jektivität. In problematischer Weise lehnt sich auch diese Studie durch das späte Auffinden der

theoretischen Bezüge zu Ubuntu an eine Rezeptionsgeschichte der Dominanz weißer und westli-

cher Wissensbestände an.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 139

[sind], sondern eher gesellschaftlich instituierte und aufrechterhaltene Normen der In-

telligibilität« (Butler 1991, S. 38). Ähnlich wie Judith Butler distanziert sich auch Stuart

Hall von der Vorstellung einer Identität und merkt hierzu an:

»Die totale Verschmelzung, die Identifikation nahe legt, ist eine Vereinnahmungs-

phantasie (Sigmund Freud sprach in diesem Kontext von ›Einverleiben‹ oder ›Intro-

jektion‹). Identifikation ist zudem ein Prozess der Artikulation, eine Vernähung, eine

Überdeterminierung, nicht eine Subsumtion. Es gibt immer ›zuviel‹ oder ›zuwenig‹ –

eine Überdetermination oder einen Mangel, aber niemals passt es richtig, nie wird es

ein Ganzes« (2004, S. 169).

Im Gegensatz zur Identität, die diese Ganzheit im Sinne einer Vereinnahmung sugge-

riert und sich den_die Andere_n einzuverleiben droht, sieht Stuart Hall – ähnlich wie

Judith Butler – in diskurstheoretischer Lesart in der Identifikation ein prozesshaftes

und unabgeschlossenes Konstruieren, das »nicht determiniert ist in dem Sinn, dass sie

[die Identifikation, Anmerk. V. K.] ›gewonnen‹ oder ›verloren‹, festgehalten oder verlas-

sen werden kann« (ebd.). Obgleich die symbolischen und materiellen Bedingungen der

Existenz angesichts identitärer Formierungsbewegungen nicht nivelliert werden dür-

fen, plädiert der Autor dennoch für den Kontingenzcharakter, der im Denken in Iden-

tifikation und dem Prozess des Identifizierens im Gegensatz zu dem Substanzdenken

von Identität betont wird. Da das Identifizieren dem »Spiel der différance [Hervorhe-

bung im Original]« folgt, die in dieser Logik immer mehr ist, als festgehalten werden

kann, und konstitutiv einen Überschuss produziert, ist sie beweglich und bedarf aus

diesem Grund auch einer Grenzarbeit (vgl. ebd.). Die Bildung dessen, was als kohären-

te und in sich abgeschlossene, aus sich heraus gebildete Identität erscheint, ist auch

für Stuart Hall (2004, S. 171) gerade in Anbetracht der Annahme, dass »Identitäten in-

nerhalb des Spiels von bestimmtenMachtformationen« entstehen, nicht jenseits gesell-

schaftlicher Ordnungen zu verorten und zu begreifen. Vielmehr sind sie als »Effekt der

Kennzeichnung von Differenz und Ausschluss« zu verstehen und vor dem Hintergrund

ihrer historischen und kulturellen Diskursivität zu befragen (ebd., S. 171). Prozesse der

Identifikation und Des-Identifikation sind für Stuart Hall wie Judith Butler nicht au-

ßerhalb ihrer diskursiven Eingebundenheit und Produktion verstehbar.

Hinsichtlich der Frage, wie das eigene Selbst und seine leidenschaftliche (Judith

Butler) oder identifizierende (Stuart Hall) Verhaftung mit der Welt zu denken ist, wei-

sen beide Autor_innen ebenfalls eine theoretische Parallele auf. Diese poststruktura-

listische Konzeption von Subjektpositionen und Strukturen findet in dem Ausdruck

und Vorgangs des Vernähens einen prägnanten Ausdruck, den auch Stuart Hall (2004,

S. 169ff.) in Anlehnung an Stephen Heath (1981) verwendet. Der Begriff des ›Vernähens‹

trägt einerseits »Diskursen und Praktiken« Rechnung, andererseits der damit einherge-

henden »Anrufung, uns als diskursiv bestimmtes gesellschaftliches Wesen zu verorten

– und Prozessen, die Subjektivitäten produzieren auf der anderen Seite – die uns als

Subjekte konstruieren« (Hall 2004, S. 173). Das Subjekt ist etwas, das für Stephen Heath

im Zuge des ›Vernähens‹ als »Kreuzungspunkt« entsteht (1981, S. 106, zit.n. Hall 2004,

S. 173). Für Heath muss demnach »eineTheorie der Ideologie […] nicht vom Subjekt aus

beginnen, sondern von den Effekten der Vernähung, von den Wirkungen der Teilhabe

des Subjekts an Bedeutungsstrukturen« (ebd.). Darüber hinaus illustriert der Begriff

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Die Anderen ge-brauchen

des Vernähens des Subjekts mit der Struktur, wie eng und existenziell aneinander ge-

bunden dieses Verhältnis ist (vgl. auch Mecheril/Plößer 2012, S. 133; Villa 2003, S. 66).

Das Auftrennen der Naht würde auch das Durchtrennen der sozialen Verbindung zur

Welt bedeuten.

Das Subjekt wird demzufolge nicht nur angerufen, sondern es »investiert« auch

in die Subjektposition, die ihm soziale Existenz, Ansprechbarkeit und Sprachfähigkeit

verspricht (vgl. Hall 2004, S. 173). Hier zeigt sich die Anschlussfähigkeit von Judith But-

lers Überlegungen an Stuart Hall sowie ihre Anleihen an Michel Foucault. Beide verste-

hen das Subjekt nie als alleinig unterworfenes, sondern gleichsam durch Machteffekte

entstehendes (vgl. Butler 2001, S. 8; Foucault 1984). Zwar spricht Butler nicht von »In-

vestitionen«, die das Subjekt zu leisten hat, sondern betont den »performativen Aspekt

des Zum-Subjekt-Werdens«, der »vom Zwang zum Aufbau und Nachweis der Intelligi-

bilität der jeweiligen Subjektform strukturiert ist« (Kourabas/Mecheril 2015, S. 25). So

ist das Erlangen einer sozial intelligiblen Position nicht nur in Bestimmung zu anderen

Personen in relationaler Weise zu dem_der konkreten Anderen umkämpft, sondern zu-

sätzlich auch durch die Frage nach der Berechtigung und Erlangung einer sozial lesba-

ren Position strukturiert, die »im Bild eines mehrdimensionalen Raumes wiederzuge-

ben [ist] […], der durch unterschiedliche Dimensionen gesellschaftlicher Ungleichheit,

Differenz und Ungerechtigkeit hervorgebracht wird« (Mecheril 2008). Die unter Um-

ständen idealistisch anmutende Konzeption von primordialer Sozialität wird von Judith

Butler insofern gebrochen, als sie neben der Verbindung und dem Verwobensein mit

dem_der Anderen ebenso den Zwang und die Normen gesellschaftlicher Ordnung ein-

bringt, die das Subjekt umgeben, mit denen es ebenfalls verwoben und auf welche es

angewiesen ist. Der Begriff der Subjektivation, den die Autorin in ihren Arbeiten ver-

wendet, wenn sie über die Existenz von Subjekten und ihren Entstehungsbedingungen

schreibt, verdeutlicht die innere Ambivalenz, die der Subjektwerdung inhärent ist. So

bezeichnet »›Subjektivation‹ […] den Prozess des Unterworfen-Werdens durch Macht

und zugleich den Prozess der Subjektwerdung« (Butler 2001, S. 8). Dieses zutiefst am-

bivalente Verhältnis der Subjektwerdung zwingt das Subjekt, bis zu einem gewissen

Maß – demMaß und dem Grad der Intelligibilität, als Subjekt les- und adressierbar zu

sein (vgl. ebd., S. 99) –, eine Unterwerfungs-, Angleichungs- und Erfüllungsarbeit zu

leisten, da das Subjekt eine existenzielle Ver- und Gebundenheit an (geschlechtliche)

Normen und (geschlechts-)anrufende Äußerungen aufweist (vgl. Butler 1991, S. 22ff.;

2001; 2008). Judith Butler fokussiert v.a. in ihren frühen Arbeiten die Frage nach einer

kritischen Genealogie der Herstellung von Geschlecht, die sie angelehnt an die Überle-

gungen von Candace West und Don H. Zimmermann (1987) als eine Praxis des »doing

gender« fasst (vgl. Butler 1991; 21ff.) und hält fest, dass die Einordnung und das Einfügen

in die Performanz, ein ›Mann‹ oder eine ›Frau‹ zu sein, in der hegemonialen Ordnung

heterosexueller Zweigeschlechtlichkeit die Voraussetzung bildet, um als Subjekt intel-

ligibel zu werden (vgl. ebd., S. 37). Die vergeschlechtlichte »Matrix der Intelligibilität«

produziert Gender bzw. die Idee einer Geschlechtsidentität »als Effekt diskursiver Prak-

tiken [Hervorhebung im Original]« (ebd., S. 39), wobei sprachlich-performative Akte

und ein metaphysisches Denken der Substanz verschleiern, »daß es grundsätzlich un-

möglich ist, ein Geschlecht (sex) oder eine Geschlechtsidentität (gender) zu ›sein‹ [Her-

vorhebungen im Original]« (ebd., S. 40). So ist die »Geschlechtsidentität ein Tun, wenn

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 141

auch nicht das Tun eines Subjekts, von dem sich sagen ließe, daß es der Tat voran-

geht« (ebd., S. 49). Hiervon ist auszugehen, da die Voraussetzungen, die das eigene

Geschlecht bilden, »von Anfang an außerhalb meiner selbst« liegen und auf einer »So-

zialität [basieren], die keinen einzelnen Urheber kennt (und die Idee der Urheberschaft

selbst grundlegend in Frage stellt)« (Butler 2008, S. 9).

Die mit der sozialen Existenz verbundenen Unterwerfungsleistungen und Anforde-

rung, performativ ein Geschlecht herzustellen und zu verkörpern, bilden »leidenschaft-

liche Verhaftungen« (Butler 2001, S. 11) mit den Strukturen, die die soziale Existenz des

Subjekts bedeuten. Die Erfahrung des Mangels, des Verwerfens des eigenen Selbst, die

Butler als »merkwürdige[n] Wendung des Subjekts gegen sich selbst« beschreibt (ebd.,

S. 23), ist dabei untrennbar mit sozialen Normierungsprozessen verbunden. So ist die

Subjektwerdung zugleich ein konstitutiv Leiden (er-)schaffender Prozess, da der Man-

gel, ein Subjekt werden zu können, immer damit verbunden ist, eine »geschlechtliche

Unperson zu werden« (Hirschauer 1994, S. 679). Dies korrespondiert mit der Gefahr, aus

den »Grenzen des Menschlichen« (Butler 2008) herauszutreten und im Bereich der (ge-

schlechtlich) verworfenen und unlebbaren Subjektpositionen existieren zumüssen (vgl.

Butler 2008). Somit entsteht »kein Subjekt ohne leidenschaftliche Verhaftungen an jene

[…], von denen es in fundamentaler Weise abhängig ist (auch wenn diese Leidenschaft

im psychoanalytischen Sinn eine ›negative‹ ist)« (Butler 2001, S. 12). Die leidenschaft-

liche Gebundenheit an die Anderen geht nicht nur mit der eigenen Existenz einher,

sondern ihr vielmehr voraus, was bedeutet, »dass unser grundlegendes Verhaftetsein

mit uns selbst, ein Verhaftetsein, ohne dass man gar nicht existieren kann, von vorn-

herein durch soziale Normen begrenzt ist« (Butler 2003, S. 63). Eine »Nichtbefolgung

dieser Normen« korrespondiert mit der Gefahr, den »Sinn für den eigenen fortwähren-

den Status als Subjekt« verlieren zu können (ebd.).

Aufgrund dieser existenziell notwendigen Gebundenheit an Normen ist das »Be-

gehren, ›zu sein‹«, auch immer in einer gewissen Weise ausbeutbar: »›Lieber will ich in

Unterordnung leben als gar nicht‹ – das ist ein Ausdruck dieser Lage (wo das Risiko,

den ›Tod‹ zu erleiden, nie fehlt)« (Butler 2001, S. 12f.). Judith Butler begegnet der Fra-

ge nach der Sinnhaftigkeit der Unterwerfung von Subjekten mit dem in ihren Augen

stärker gewichtetenWunsch, zu existieren; dem drängenden Begehren, zu sein. Dieses

Begehren setzt die Unterwerfung unter das Gesetz voraus, das – in paradoxer Weise

– gleichsam eine Verletzung und Nichtanerkennung des Subjekts bedingt (vgl. ebd.,

S. 99). Die Unterwerfung unter das geltende Gesetz enthält damit auch immer eine

stark affektive Dimension, die das Sicheinfügen des Subjekts nachvollziehbar werden

lässt. Kein Subjekt kann, so Butler, ohne eine »leidenschaftliche Komplizenschaft« oder

einem »komplizenhaften Begehren« mit dem Gesetz existieren (vgl. ebd., S. 103).

»Angerufen durch einen verletzenden Namen erhalte ich ein soziales Dasein, und weil

ich eine gewisse unumgängliche Verhaftung mit meinem Dasein habe, weil sich ein

gewisser Narzissmus jeder existenzverleihenden Bedingungen bemächtigt, begrüße

ich schließlich die mich verletzenden Bedingungen, denn sie konstituieren mich sozi-

al« (ebd., S. 99).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Die Anderen ge-brauchen

Auch die verletzende Anrufung4 ist insofern für das Subjekt attraktiv, da sie ein

Intelligibilitäts- und damit ein Existenzversprechen bereithält. Mit diesem Gedanken

wird ein in den Arbeiten Judith Butlers zentraler Aspekt thematisiert, der sie für

eine rassismustheoretische Perspektive interessant macht. Butler arbeitet in ihrer

kritischen Genealogie heraus, dass das, was als Geschlecht personifiziert und reduziert

in den gesellschaftlich intelligiblen Kategorien ›Frau‹ und ›Mann‹ auftritt und als na-

türlich existent und gegeben verstanden wird, ein Effekt und Produkt heterosexueller

Zweigeschlechtlichkeit darstellt (vgl. ebd. 1991, S. 21ff.; S. 216). Weiter thematisiert sie

die Bedingungen und Zwänge, denen sich Subjekte ausgesetzt sehen, um zu sein, und

hält fest, dass diese Bedingungen und Rahmungen fundamental ungleich sind.

Die Ekstase, das konstitutive Außer-sich-Sein (vgl. Butler 2012), die nach der Au-

torin ein allgemeines Charakteristikum der Seinsverfassung des Subjekts darstellt, ist

jedoch in einer allgemein gesetzten Fassung unzulänglich gedacht, da das Unvollstän-

digsein, das Aus-sich-selbst-herausgesetzt-Sein nicht für alle Subjekte in der gleichen

Intensität im Hinblick auf Verletzbarkeit und Gefährdung bzw. Ermöglichung lebbare-

rer Subjektformen gegeben ist (vgl. u.a. Butler 2006; 2008; 2012; Janssen 2018, S. 94ff.).

Auch die leidenschaftliche Verhaftung in Bezug auf lebbare Subjektpositionen ist nicht

für alle Subjekte gleich gelagert und von gleichem Gewicht (vgl. Butler 1997). Die Fra-

ge: »Was kann ich bei der gegenwärtigen Ordnung des Seins sein?« (Butler 2003, S. 65)

wird von Subjekten unterschiedlich beantwortet und ist mit unterschiedlich gelager-

ten ekstatischen Erfahrungen von Begrenzung, Leiden(schaft), Ausschluss und Zwang

vor dem Hintergrund sozialer Ordnungen und Normierungen verknüpft. Dabei pro-

duziert der binäre Charakter von Differenzordnungen, der als hegemoniale Ordnung

wirksam ist, Ausschluss und Verwerfungen (vgl. Butler 2001, S. 125ff.; Mecheril/Plößer

2012, S. 126). Die Verwerfung ereignet sich bereits auf einer intrasubjektiven Ebene.

Der Verwerfung dessen, was das Subjekt nicht sein will, stützt in seinem verworfenen

und abwesenden, geleugneten Status zugleich die Entstehung eines identifizierenden

Seins und die Bejahung derjenigen Eigenschaften und Verkörperungen, die man sein

möchte. Judith Butler expliziert diesen Zusammenhang v.a. im Hinblick auf die soziale

Herstellung von zweigeschlechtlichen Körpern und heterosexuell normierten Begeh-

rensstrukturen. Die Verneinung, Diskreditierung und Tabuisierung dessen, was in der

Ordnung zweigeschlechtlicher Heterosexualität nicht sein soll, markiert dabei immer

4 Der Begriff der Anrufung geht auf Louis Althusser (1977) zurück und beschreibt den Prozess der

Subjektwerdung von Individuen, die über die Anrufung nicht nur von Individuen zu Subjekten,

sondern hierüber auch ideologisch »rekrutiert« werden (ebd., S. 42; vgl. auch Butler 2006, S. 44f.).

In der Umwendung der Anrufungwird das Individuum zum Subjekt und erkennt zugleich die Ord-

nung an, durch die es angerufen wird (vgl. Butler 2006, S. 58f.). Für Louis Althusser ist die gelin-

gende Anrufung des Subjekts für das Funktionieren ideologischer Herrschaft zentral (vgl. Rose

2012, S. 97). Judith Butler (2006, S. 44ff.; 58ff.) bezieht sich auf wesentliche Überlegungen Lou-

is Althussers, betont jedoch stärker die ›missglückenden‹ Elemente von Anrufungsbeziehungen,

um damit zu betonen, dass Anrufungen selbst z.B. durch Verschiebungen oder ›falsche‹ Zitatio-

nen der Ordnung im Zuge der Umwendung deutlich störanfälliger sind und nicht zwangsläufig im

Sinne einer ideologischen Rekrutierung funktionieren können und müssen. Sie können vielmehr

von Angerufenenwie Anrufenden durch eine »Verschiebung von innen« (Meißner 2010, S. 39) mit-

gestalten werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 143

die Negativfolie dessen, was sein soll. Die Abweichung in Form queerer Körper und Be-

gehrensstrukturen bildet als negative Referenz die Etablierung der Norm. Eine wichti-

ge Abgrenzungsarbeit auf intrasubjektiver, intersubjektiver sowie auf gesellschaftlicher

Ebene ist die Thematisierung und Distanzierung der als different gesetzten Anderen;

beispielsweise in demBekenntnis und dempraktizierten Beweis, nicht schwul, lesbisch,

bisexuell, queer, intersexuell oder trans zu sein. Das Begehren gegenüber dem eige-

nen Geschlecht, der Ausbruch aus der Ordnung der sozial regulierten und intelligiblen

Matrix der Geschlechter ›Mann‹ oder ›Frau‹ muss immer wieder verworfen und aus-

geschlossen werden. Der Tatsache, der_die_das Andere innerhalb der geschlechtlichen

und sexuellen Ordnung selbst sein zu können,muss aktiv mit Des-Identifikationsarbeit

in Form der Inszenierung heterosexueller Körper und heterosexuellen Begehrens be-

gegnet werden. In der in westlichen Gesellschaften dominanten heterosexuellen Kultur

der Zweigeschlechtlichkeit sind die dadurch entstehenden Verluste des Subjekts nicht

betrauerbar. Da es keine gesellschaftlich etablierte Form der öffentlichen Artikulation

zumBetrauern dieses Verlusts und dieser Verwerfung gibt,wird sie zurMelancholie des

Subjekts, einer weiteren, psychischen Form der Macht (vgl. Butler 1991, S. 93ff.; 2001,

S. 125ff.).

Die Subjektwerdung ist in Anbetracht der vorausgegangenen Ausführungen konsti-

tutiv mit der Produktion von Verwerfungen dessen verbunden, was das Subjekt nicht

sein kann und aufgrund sozialer Normierungen nicht sein darf. Dieses »doing sub-

ject« (Reckwitz 2008, S. 87) erfordert eine Abgrenzungsarbeit, es ließe sich vielleicht

auch sagen, eine des-identifikative Grenzarbeit, indem jedes einzelne Subjekt im Wer-

den performativ die Grenzen der Intelligibilität bedient und zum Horizont der eige-

nen Position in der Welt macht und machen muss und damit produktiv an der Ver-

festigung und Reproduktion intelligibler Subjektpositionen beteiligt ist. Paul Mecheril

und Melanie Plößer schreiben in Anlehnung an Butler, dass die hierin auszumachende

Performativität und Wiederholung verschleiert wird, die dem Subjekt im Werden und

Herstellen eines Selbst den Anschein einer Identität und Ganzheit verleiht und dann

vom Subjekt als Essenz, als vorgängiges Sein verstanden und inszeniert wird. Durch

das Verdrängen und das Nichtanerkennen des nachgängigen Inszenierungscharakters

einer stabilen und ganzen (Geschlechts-)Person gelingt es, die Abhängigkeit und die

Gewalttätigkeit des Prozesses der Subjektwerdung angesichts gesellschaftlicher Zwän-

ge und Binaritätsordnungen zu leugnen. Das Subjekt ›verdeckt‹ den Bruch, aus dem es

entsteht, um den Verlust nicht ›wissen‹ bzw. sich dessen nicht bewusst sein zu müssen.

Die Arbeit des Selbst, ein Subjekt zu werden (und zu bleiben), ist demnach auch immer

mit derWeigerung verbunden, denMangel und die damit verbundene, konstitutive An-

gewiesenheit auf Andere anzuerkennen (vgl. Mecheril/Plößer 2012, S. 134). Demgegen-

über ist das Subjekt angehalten, sich als eigenständiges Wesen zu inszenieren und zu

›verwalten‹ und sich im Bereich des Intelligiblen zu bewegen. Hier zeigen sich wieder-

um in der Verknüpfung zu Michel Foucaults Arbeiten Machtwirkungen im und durch

das Subjekt in einer Art produktiven Selbstführung, die er als paradigmatisch für die

Durchsetzungsfähigkeit und Nichtlokalisierbarkeit von Machtverhältnissen in moder-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Die Anderen ge-brauchen

nen, westlichen Gesellschaften versteht (vgl. Foucault/Martin et al. 1993; Lemke 2001).5

Auch Judith Butler folgt diesem Verständnis von Machtwirkungen (vgl. 2001, S. 81ff.;

2007, S. 33ff.), fokussiert jedoch stärker die implizite Wirkmächtigkeit von Normen:

»Soweit Normen als psychische Phänomene fungieren, die das Begehren begrenzen

und hervorbringen, lenken sie auch die Subjektbildung und grenzen die Sphäre einer

lebbaren Gesellschaftlichkeit ein. Das psychische Fungieren der Norm bietet der regu-

lierenden Macht einen listigerenWeg als der offene Zwang, einenWeg, dessen Erfolg

stillschweigendes Funktionieren im Gesellschaftlichen erlaubt« (Butler 2001, S. 25).

Unter diesen Gesichtspunkten ist für Paul Mecheril und Melanie Plößer (2012, S. 127),

die an Butler anschließen, »Identität [als] eine kulturelle Form des Unvermögens [be-

greifbar], die Abhängigkeit von Verworfenem anzuerkennen (das sich letztlich selbst

versagende psychische Selbst)«. Die Idee der Identität, das Mit-sich-selbst-identisch-

Sein undMit-sich-selbst-eins-Sein erfährt in dieser Lesart einen Bruch. Die angestreb-

te und idealisierte Ganzheit ereignet sich auf Kosten eines Ausschlusses und ist als Ne-

gativität, als verneinte Kehrseite des Eigenen ebenso wesentlich für die Bildung des

Subjekts wie seine positive und bejahte Existenz. Die als einheitlich und ganz fingier-

te Identitätsposition des Subjekts wird somit auch konstitutiv über die verworfenen

Anteile gebildet (Mecheril/Plößer 2012, S. 38f.). Deutlich wird, dass »Normen als psy-

chische Phänomene fungieren, die das Begehren begrenzen und hervorbringen« und

damit verbunden »auch die Subjektbildung und Grenzen die Sphäre einer lebbaren Ge-

sellschaftlichkeit« strukturieren (Butler 2001, S. 25).

Das Begehren nach Existenz und die damit einhergehenden Verwerfungs- und Un-

terwerfungsleistungen, die das Subjekt zu erbringen hat, funktionieren nach einem

subtileren Prinzip der Macht. Nicht der Zwang bestimmt die Szenerie, nicht das Verbot

allein, sondern vielmehr das produktive Moment und die Aussicht, ein angemessenes,

gesellschaftlich respektables Subjekt zu sein und sich in dem Feld des Akzeptablen zu

bewegen und zu zeigen. Ein »›Mann‹ zu werden« bedeutet unter diesen Bedingungen

eine

»Abweisung des Weiblichen als Vorbedingung für die Heterosexualisierung des sexu-

ellen Begehrens. […] Das Verlangen nach dem Weiblichen ist […] durch diese Verwer-

fungen gezeichnet: Er will die Frau, die er niemals sein würde. Um keinen Preis würde

er als die Fraudastehenwollen, unddeshalbwill er sie. Sie ist seine verworfene Identifi-

zierung (eine Verwerfung, die ihm zugleich Identifizierung und Objekt des Begehrens

ist). […] Sein Verlangen wird heimgesucht vom Schrecken, das zu sein, wonach er ver-

langt, so daß auch sein Verlangen immer eine Art Schrecken sein wird« (ebd., S. 129f.).

5 Zugleich verorten beide Autor_innen im und durch das Subjekt zentrale Möglichkeiten von Hand-

lungsfähigkeit undWiderständigkeit, wie beispielsweise Markus Rieger-Ladich (2004) explizit für

Michel Foucault zeigt. Für Judith Butler ergibt sich Widerständigkeit, Subversion und Überschrei-

tung normierender (Geschlechter-)Ordnungen v.a. in der performativen, ›falschen‹ Zitation gängi-

ger Geschlechter-, Begehrens- und (Ver-)Körperungsprozessen und dem bewussten ›Stören‹ eben

dieser (1990, S. 9).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 145

Binäre und dichotome Differenzordnungen, die für die Identitätsbildung »zur Verfü-

gung stehen«, produzieren daher Ausschluss und Verwerfung (Mecheril/Plößer 2012,

S. 126). Dieser als verworfen bezeichnete (An-)Teil stützt in seiner Abwesenheit zugleich

das Entstehen eines identitären Seins. Das Verbot, einen anderen Mann sexuell zu be-

gehren und/oder zu lieben, konstituiert im Rahmen einer heteronormativen Ordnung

(vgl. Hartmann/Klesse 2007) einen Verlust, der sich im Befolgen des Verbots ereignet,

sich nicht in das eigene Geschlecht zu verlieben und/oder es zu begehren. ›Männlich-

keit‹ und ›Weiblichkeit‹ lassen sich in diesem Sinne beide »als durch Identifizierungen

geformt auffassen, die zum Teil aus verleugneter Trauer bestehen« (Butler 2001, S. 131).

DerMann, der fest auf seiner Heterosexualität beharrt, wird streng behaupten, niemals

einen anderen Mann geliebt und damit auch niemals einen anderen Mann verloren zu

haben: »Dieses ›nie-nie‹ begründet somit gleichsam das heterosexuelle Subjekt, es han-

delt sich um eine Identität, die auf dem verweigerten Einstehen für eine Bindung und

damit auf verweigerter Trauer gründet« (ebd., S. 132). Das Subjekt, so ließe sich hieraus

schließen, »verdankt seine Existenz also einem systematischen Verlust anderer mögli-

cher Existenzen« (Villa 2011, S. 58).

Das Verbot, das eigenenGeschlecht zu begehren, konstituiert aufgrund einer gesell-

schaftlich nicht etablierten Form der Trauer und Artikulation dieses Verlusts eine »Kul-

tur der Geschlechtermelancholie«, eine Kultur, in der der Verlust in dem Verbot aufge-

fangen, »wiederholt und ritualisiert wird« (Butler 2001, S. 132). Judith Butler erweitert

damit den Kodex und die Praxis des Kulturellen umdie systematische Einbeziehung des

Tabuisierten, Verworfenen und Verschwiegenen. Die skizzierte Verwerfung der_des als

anders Konstituierten – hier im Kontext von Geschlecht und Begehren – weist darauf

hin, dass es eine paradoxale Verbindung zu dem_der Anderen gibt. Diese Verbindung

ist durch die Negation, den Ausschluss aus dem Eigenen einerseits und durch die Ge-

bundenheit an den_die Andere_n andererseits gekennzeichnet. Das Scheitern der Aner-

kennung der eigenen Gebundenheit an Andere und die gesellschaftlich verunmöglichte

Artikulation verworfener Anteile in der eigenen sexuellen und geschlechtlichen Sub-

jektivität lässt sich damit auch als eine »kulturelle Form des Unvermögens« begreifen

(Mecheril/Plößer 2012, S. 135).

Ein solcher, höchst ambivalent gekennzeichneter Prozess zwischen Verachtung und

Begehren macht die Produktion von lebbaren und ausgeschlossenen Sphären notwen-

dig und produziert eine Matrix, die einen positiven Bereich des Lebens und möglicher

Subjektpositionen in Abgrenzung zu negativen erzeugt und damit in die Produktion

binärer und hierarchischer Differenz involviert ist. Hier lässt sich die ›Vernähung‹ des

Subjekts mit den es konstituierenden und diese zugleich miterschaffenden sozialen

Ordnungen zeigen, auf die ich im Vorangegangenen mit Hall hingewiesen habe. In je-

der Bejahung und Lebbarkeit eines Subjekts und dem intelligiblen Subjektentwurf, den

es performativ zur Geltung bringt,wird zugleich der Bereich des Verworfenenmarkiert.

Die Bereiche des »nicht lebbaren« und der »›unbewohnbaren‹ Zonen des sozialen Le-

bens« sind durch den Ausschluss aus dem intelligiblen Subjektentwurf definiert und

werden gleichermaßen benötigt, um die Abgrenzung zu dem Lebbaren zu definieren

und vice versa (vgl. Butler 1997, S. 23).

Für eine rassismustheoretische Perspektive schließt sich die Frage an, ob und wie

sich die Prozesse des Ausschlusses und der Verwerfung im Kontext rassistischer Dif-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Die Anderen ge-brauchen

ferenzproduktionen zeigen. Wie sind die auf Geschlecht und Begehren explizierten,

bisherigen Überlegungen über die Konstitution des Subjekts rassismustheoretisch zu

erweitern? Wie konstituiert und äußert sich Rassismus im Modus des Ver-Werfens

von Subjekten und wie ist das Einander-Brauchen und das konstitutive Miteinander-

verbunden-Sein und Verwiesensein auf den_die Andere_n im Kontext von Rassismus

situiert?

4.2.2 Gebrochene und gebundene Beziehungen im Rassismus

»Rassismus ist m.E. zum Teil das Verleugnen, daß wir das, was wir sind, aufgrund in-

nerer gegenseitiger Abhängigkeiten von Anderen sind. Es ist die Zurückweisung der

angsterregenden Bedrohung, daß der Andere, so schwarz wie er oder sie ist, mögli-

cherweise ein Teil von uns ist« (Hall 2000b, S. 15).

Stuart Hall versteht den Prozess des Verleugnens einer Verbindung zu dem_der rassifi-

zierten, Schwarzen Anderen als wesentliches Moment von Rassismus. Es ist die Leug-

nung und dieWeigerung, sichmit dem_der rassifizierten Anderen zu identifizieren und

anzuerkennen, dass diese_r Andere Teil des Eigenen ist. Die im rassistischen Othering

als anders hergestellten Positionen erscheinen so anders, dass sie – in der von Ras-

sismus mitstrukturieren Vorstellung – unmöglich ein »Teil von uns« (ebd.) sein kön-

nen. Es kann nicht sein, dass der_die Andere ein Teil des weißen Selbst ist, und allein

die Möglichkeit, dass dies so sein könnte, weckt eine »angsterregende[n] Bedrohung«

(ebd.). Zugleich verweist Stuart Hall, ähnlich wie Judith Butler, auf die Verbindung,

die er begrifflich als »gegenseitige Abhängigkeit« (ebd.) fasst. Die Anderen werden für

das eigene (Über-)Leben gebraucht; zugleich muss negiert werden, dass man ihrer in

existenzieller Weise bedarf.

An die bisherigen Überlegungen anschließend kann Rassismus als ein Prozess ge-

fasst werden, der die wechselseitige Verwiesenheit von Subjekten tangiert, über die

Butler schreibt. Wenn also von einer »sozial ekstatischen Struktur des Körpers« als ei-

ner Form primärer Sozialität auszugehen ist (Butler 2009, S. 11), kann Rassismus als

differenzierende und hierarchisierende Praxis in der identifikativen Platzzuweisung

und dem Beziehungsverhältnis zwischen Subjekten verstanden werden, der einen si-

gnifikanten Prozess der Trennung zwischen rassifizierten und rassifizierenden Ande-

ren bzw. eine Verleugnung und Weigerung einer Verbindung und gegenseitigen Ver-

wiesenheit konstituiert. Die Fokussierung dieser intersubjektiven Dimension und des

Beziehungsverhältnisses ist für eine Analyse von Rassismus zentral und mündet in die

Frage, wie »die Bindeglieder zwischen sozialer und psychischer Realität theoretisiert

werden« können (Brah 1992, S. 142 zit.n. Hall 2004, S. 173).

Aus der Position eines weißen, unmarkierten Subjekts bin ich undmöchte ich nicht

der_die Andere sein bzw. das, was dieser im Rassismus konstruierten Gruppe als Ei-

genschaft zugeschrieben wird. Aus einer rassifizierten, markierten Position kann ich

aufgrund der rassifizierenden Festschreibung weniger der_die weiße Andere sein bzw.

diejenigen Eigenschaften verkörpern, die das weiße Kollektiv für sich zu sein und zu

verkörpern beansprucht.Wenngleich hier die Distanz zwischen den Polen rassifizierter

und rassifizierender Subjektivität deutlich wird, konstituiert sich das Beziehungsver-

hältnis von Subjekten im Rassismus nicht in einer Eindeutigkeit und Abgeschlossen-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 147

heit, sondern vielmehr in einer Ambivalenz der Identifikation mit dem_der Anderen:

Das_der_die Andere soll vom Eigenen ferngehalten werden. Es soll kein beziehungs-

weise ein stark vom weißen Kollektiv geregelter und funktionalisierter Kontakt auf der

Ebene von Subjekten und Subjektgruppen stattfinden, der immer auch negiert wird

und unter einem symbolischen oder realen Verbot und entsprechenden Sanktionen

steht. So soll beispielsweise in der Logik rassistischer Reinheit und Separation der ras-

sifizierten Gruppen kein körperlicher bzw. nur ein stark hierarchisierter und sexuali-

sierter Kontakt stattfinden, der zugleich als ›Übergriff‹ rassifizierter Anderer, als eroti-

sche ›Verlockung‹ und ›Verführung‹ der rassifizierten Frau oder als aggressive Sexuali-

tät des rassifizierten Mannes verurteilt und in verschiedenen historischen Epochen der

Vergangenheit und Gegenwart bestraft wird (vgl. Fanon 2008, S. 24ff.; Hark/Villa 2017;

Mecheril/van der Haagen-Wulff 2016). Zugleich aber wurde und wird er auch als Form

der Konsumtion und Ausbeutung der_des Anderen praktiziert.

In den variantenreichen Formen der Tilgung, Reduzierung und Funktionalisierung

des_der Anderen, den trotz der verschiedenen Formen die Schaffung einer Distanz und

Abgrenzung als strukturelles Merkmal gemeinsam ist, ist zugleich eine Angst enthal-

ten, dass der_die Andere ohne das Eigene sein und eigene Wege entfalten könnte. So

ist die ›Eindämmung‹ der rassifizierten Anderen immer auch mit der Angst um das

Wissen verbunden, der Anderen nie gänzlich ›habhaft‹ zu werden, sie gänzlich zu be-

herrschen, selbst in extremen Formen der Herrschaft wie im Falle der Versklavung und

der Apartheid nicht gänzlich zerstören zu können, wenngleich diese den physischen

und/oder sozialen Tod in Kauf nehmen (vgl. Mbembe 2014, S. 38ff.; Morrison 2018; Pat-

terson 1982; hierzu auch Kapitel 4.3.2).

Rassismustheoretische und postkoloniale Arbeiten betonen aus diesen Gründen die

ambivalente Struktur, die Rassismus inhärent ist. Der Blick auf die Anderen, so schreibt

Stuart Hall, »fixiert […] nicht nur durch seine Gewalt, Feindseligkeit und Aggressi-

vität, sondern auch durch die Ambivalenz seines Begehrens« (Hall 2012e, S. 38). Die

Ambivalenz von Freude/Ausgelassenheit und Gewalt/Einschränkung, von Funktionali-

sierung/Homogenisierung und Sehnsucht/Exotisierung sowie Besonderheit, von Ein-

schluss und gleichzeitigemAusschluss durchOthering (vgl.Hall 2012d, S. 166ff.) verwei-

sen auf ein rassistisches »Double-Bind«, einen Begriff, den Astride Velho aus der Psy-

chologie auf rassistische Identifikationsprozesse bezieht, um zu betonen, dass »Exoti-

sierung/Bewunderung undVerachtung/Gewalt/Auslöschung sowie Ausschluss und Ein-

beziehung« aneinander gebunden sind und paradoxe und unauflösbare Widersprüche

produzieren (2010, S. 118). So sind rassistische Diskurse weder »vereinheitlicht noch

monolithisch« verfasst, vielmehr stellt »die ›Aufspaltung‹« ein geläufiges Merkmal dar

(Hall 2012d, S. 167). Auch nach Grada Ferreira ist es gerade die Verschränkung schein-

bar harmloser, witziger Darstellungen und Äußerungen mit Elementen bildlicher oder

sprachlicher Gewalt, die für rassistische Denk- und Handlungspraktiken von paradig-

matischem Charakter ist. Sie betont folglich, dass nicht nur die Verknüpfung »süße[r]

und bittere[r] Worte« das Erkennen rassistischer Denk- und Handlungspraktiken er-

schwert, sondern eben jene Ambivalenz »eine Form [ist], in der Rassismus produziert

wird« und die seine Funktionalität ausmacht (Ferreira 2003, S. 156). Das weiße Selbst ist

daher unablässig mit der Auseinandersetzung mit dem Anderen, seiner Abwehr, dem

Begehren nach ihm_ihr beschäftigt, und sei es in der Verleugnung des_der Anderen, der

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Die Anderen ge-brauchen

»angsterregenden Bedrohung, daß der Andere, so Schwarz wie er oder sie ist, mögli-

cherweise ein Teil von uns ist«, wie Stuart Hall eingangs in dem Zitat die Problematik

pointiert hat (2000b, S. 15).

In ihren Ausführungenwidmet sich Grada Kilomba dem Platz der_des rassifizierten

Subjekts, das in dieser negativen Verwiesenheit positioniert wird und hält hierzu fest:

»Every time I am placed as ›Other‹ – whether it is the unwelcomed ›Other‹, the intru-

sive ›Other‹, the dangerous ›Other‹ […] – I am inevitably experiencing racism, for I am

being forced to become the embodiment of what the white subject does not want to

be acquainted with. I become the ›Other‹ of whiteness, not the self – and therefore I

am being denied the right to exist as equal« (2008, S. 44).

Im Rassismus werden die Positionen strukturell rassifizierter und rassifizierender Sub-

jektivität immerwieder in einemdialektischen, aufeinander verwiesenen Prozess sozial

hergestellt. Ein wesentliches Moment figuriert hierbei der Prozess der Spaltung; Grada

Kilomba spricht von einem »split off [Hervorhebung im Original]« (ebd., S. 18). Einen

ähnlichen Begriff wählt auch Stuart Hall (2012d, S. 167), wenn er den rassistischen Dis-

kurs als »›gespalten‹ oder dualistisch« beschreibt und vom Prozess der »›Aufspaltung‹

spricht«. Der Prozess der (Ab-)Spaltung/(Ab-)Trennung6 basiert auf demMechanismus

der Externalisierung und Projektion von Anteilen des weißen Selbst nach außen, auf

den_die rassifizierten Anderen, der_die als »antagonist of the self« fungiert (vgl. Ki-

lomba 2008, S. 18). In dieser psychoanalytisch inspirierten, postkolonial gewendeten

Lesart wird deutlich, dass es dieser »split off« dem weißen Subjekt ermöglicht, negativ

konnotierte und unerwünschte Anteile auf das rassifizierte Andere zu projizieren, es

durch diesen Vorgang als externes, ›schlechtes‹ Objekt zu konstituieren und sich selbst

als positiv zu fingieren und weiter zu bewahren (vgl. ebd.; vgl. auch Hall 1997a, S. 237).

Das weiße Subjekt macht sich durch diese Projektionsvorgänge auf das rassifizier-

te Subjekt zu einem Selbst. Seine Eigenheit wird und ist bedingt durch die Andersheit

der Anderen, die es nicht selbst sein kann und darf. Dadurch bedingt sich ein wei-

ßes Selbst, das in der Projektion des Verworfenen auf das rassifizierte Andere in sich

selbst gespalten ist und durch die rassistische Projektion selbst nie ganz bei sich sein

kann.Die Bedeutungen, die in der Idee von ›Rasse‹ konstruiert werden, sind dabei nicht

beliebig. Robert Miles spricht von einem Prozess der Bedeutungskonstitution, den er

als »Darstellungsprozeß [beschreibt], in dessen Verlauf bestimmten Objekten, Merk-

malen und Prozessen eine Bedeutung zugeschrieben wird, die ihnen ein besonderes

Gewicht verleiht und sie zugleich zu Trägern einer Reihe zusätzlicher, untergeordneter

Merkmale macht« (2000, S. 18). In diesem selektiven Prozess, der von der Verknüpfung

von Darstellung und Bedeutung getragen ist, fungiert ein »spezifisches Profil biologi-

scher und kultureller Eigenschaften«, die die Vorstellung einer Idee von ›Rassen‹ nähren

(ebd.). Zugleich ist dieses Profil, das im Rassismus wirksam wird, nicht eindeutig fi-

xiert (vgl. Müller 1992, S. 28). Das sich bildende, weiße Selbst ist deshalb auf die in der

Spaltung vorgenommenen Abgrenzungsvorgänge angewiesen, um dem eigenen Selbst

6 Ich übersetze denOrginalterminus »split off« vonGradaKilomba (2008, S. 18)mit denbeidendeut-

schen Übersetzungsmöglichkeiten von (Ab-)Spaltung und (Ab-)Trennung, um sowohl eine stärker

psychoanalytisch angelehnte als auch eine hiervon stärker distanzierte Lesart zu ermöglichen.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 149

in der Bezugnahme und gleichzeitigen Abgrenzung von den rassifizierten Anderen die

notwendige Kontur zu verleihen (vgl. u.a. Hall 2004; Kilomba 2008, S. 26ff.; Miles 2000,

S. 21).

Wenn die weiße Subjektivität an die Rassifizierung und Externalisierung Ande-

rer in Form negativer, aber auch positiver Identifikationen gebunden (vgl. Müller 1992,

S. 28) und die Subjektposition rassifizierter Anderer wesentlich durch die identifizie-

rende Projektion rassistisch vermittelter Identifikationen konstituiert ist, ergibt sich

in rassistisch markierten Beziehungsverhältnissen eine andere intersubjektive, sozia-

le Verwiesenheit und unterschiedliche Selbst- und Weltbeziehungen. Sie sind durch

den ungleichen, d.h. asymmetrischen Bezug rassifizierter und nicht rassifizierter Po-

sitionen und gesellschaftlicher Räume definiert. So ist der Versuch der räumlichen und

symbolischen Abspaltung, die Markierung und Ausschließung bestimmter Anderer als

Andere, die im Kontext rassistischer Praktiken zu verschiedenen Zeiten und soziokul-

turellen Kontexten praktiziert wurde und wird, zwar einerseits gerade aufgrund der

Wandelbarkeit und Anschmiegsamkeit von Rassismus (vgl. Mecheril 2003b, S. 68; Me-

cheril/Melter 2010, S. 153) in seinen (Aus-)Formungen höchst funktional und persistent.

Zugleich ist

»die Konstruktion des Anderen ein Versuch […], das, waswir nicht sind, an seinemPlatz

zu fixieren, in sicherer Entfernung zu halten, könnenwir selbst uns doch nur verstehen

in Beziehung zu diesem Anderen. Deshalb ist zu bezweifeln, daß unsere kulturellen

und nationalen Identitäten authentisch von innen definiert werden. Wer wir kulturell

sind, wird immer in der dialektischen Beziehung zwischen der Identitätsgemeinschaft

und den Anderen bestimmt« (Hall 2000b, S. 15).

Dieser Vorgang verbleibt somit nicht allein auf der Subjektebene in der Konstitution

rassifizierender und rassifizierter Subjekte, sondern konstituiert strukturell »Other-

ness, that is the personification of the aspects the white society has repressed [Her-

vorhebung im Original]« (Kilomba 2008, S. 44).7

In der Rede über die Anderen versichert sich das weiße Wir seiner Selbst und be-

nötigt dabei »die Grenzmarkierung von einem ›Anderen‹, einem Außen für die fragile

Stabilisierung des kulturellen Zentrums« (Reckwitz 2008, S. 95f.). Der_die Andere wird

benötigt und muss in gewisser Weise auch da und in der Nähe sein, denn das weiße

Selbst ist nicht nur partiell, sondern grundlegend auf das rassifizierte Andere angewie-

sen, da es dieses für die Konstitution der eigenen Identifizierung im Sinne einer Selbst-

versicherung als negative Kontrastierung benötigt (vgl. Ha 2004a, S. 15; Laclau/Mouffe

1991, S. 142ff.; Sarasin 2011, S. 32ff.). So lässt sich auch zeigen, dass die positive Rede

über die eigene Identität als Kollektiv oder Subjekt, die in das Kollektiv eingebunden

ist, nicht in dem Sinne unschuldig ist, obwohl sie die zum_zur Anderen gemachten

nicht explizit diffamiert oder herabsetzt. Diese Schlussfolgerung hat die

»radikale und beunruhigende Erkenntnis zur Folge, dass die ›positive‹ Bedeutung je-

der Bezeichnung – und somit ›Identität‹ – nur über die Beziehung zum Anderen, in

7 Dieser Vorgang wurde bereits mit Bezug auf die Überlegungen Stuart Halls in Kapitel 3.1 in Form

der »strategy of ›splitting‹« (ebd. 1997a, S. 258) eingeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Die Anderen ge-brauchen

Beziehung zu dem, was sie nicht ist, zu gerade dem, was von ihr ausgelassen ist, kon-

struiert werden kann; in Beziehung zu dem, was das konstitutive Außen [Hervorhebung

im Original] genannt wurde« (Hall 2004, S. 171).

Dieses »konstitutive Außen« wird somit indirekt ›hineingeholt‹, auch wenn es nicht im-

mer direkt benannt wird, da es benötigt wird, um sich seiner_ihrer selbst sicher zu sein

(vgl. Hall 1999, S. 93). So beruht die im Rassismus praktizierte, offene Aggressivität ge-

genüber den als anders Markierten nicht nur auf der Abwertung der Anderen und dem

Hass ihnen gegenüber, sondern auch auf der Unsicherheit, ohne die Anderen nicht zu

wissen, wer man selbst ist (vgl. ebd.).

Insbesondere der_die Schwarze Andere wird im Rassismus das ›konstitutiv Ande-

re‹, die absolute Differenz von weißsein und fungiert hier in einer spezifischen Weise

der Spiegelung, die zugleich die Ungleichheit der beiden beteiligten Pole (weißes Sub-

jekt/Schwarzes Subjekt) voraussetzt und reproduziert. Die Anderen werden desidenti-

fizierend (das weiße Wir ist gänzlich anders als das rassifizierte Andere) und zugleich

identifizierend (es ist all das, was das rassifizierte Andere nicht ist) benötigt, indem

sie als Negativbild, als Objekte, die es abzuwehren und zugleich zu begehren und zu

beneiden gilt, in einer widersprüchlichen Struktur produziert werden, die sie als An-

dere festhält (vgl. Velho 2010, S. 117). Sie erfüllen damit die Funktion einer negativier-

ten und/oder positivierten Projektion für die im Rassismus vermittelte und produzierte

weiße Subjektivität. »What an alienation«, hält Grada Kilomba angesichts dieses Pro-

zesses der Selbstvergewisserung qua rassistischer Differenzbildung fest (2008, S. 19).

Was für eine (Selbst-)Entfremdung liegt dem rassifizierten Subjekt damit als Basis

seines Selbst- undWelterlebens zugrunde? In ihrer Auseinandersetzungmit Schwarzen

Interviewpartner_innen und ihren Erfahrungen von Alltagsrassismus (vgl. Essed 1990;

1991) in Deutschland hält Kilomba fest, dass davon auszugehen ist, dass das Schwarze

Subjekt nur durch ein entfremdetes Bild seiner_ihrer selbst existieren kann, das sich

über den Objektivierungsvorgang qua Obsession und Begehren konstituiert (vgl. 2008,

S. 68). Das rassifizierte, Schwarze Subjekt ist in grundlegender Weise durch Fetischi-

sierung, Objektivierung und Zwang bestimmt, eine_e Andere_r zu sein.8 Rassismus

konstituiert dadurch für rassifizierte Subjekte eine Selbstbeziehung, die durch die ras-

sistische Überformung bedingt ist. Rassismus führt zu einer Existenzweise, in der das

rassifizierte Selbst gezwungen ist, sich in einem entfremdeten Bild und Bezug zu sich

selbst zu bilden. Die Erfahrung, »dass über den eigenen Körper nicht in erster Linie an-

dere verfügen«, verhindert damit die Möglichkeit, sich selbst als Subjekt entwerfen und

verstehen zu können (Mecheril 2002a, S. 8). Dadurch ist der »Subjektstatus der negativ

vom Rassismus Betroffenen aufgehoben« (ebd.). Rassismus generiert damit konstitu-

tive Selbst- und Welterfahrungen der Heraussetzung, die das eigene Selbst- und Welt-

erleben rassifizierter Anderer konstituieren (vgl. Mecheril 2000b, S. 241f.; 2005, S. 78).

Die Rassifizierung lässt sich in Anbetracht der bisher dargelegten Analyse als ein

heraussetzender (Selbst-)Entfremdungsvorgang begreifen, der der eigenen Selbstbe-

8 Grada Kilomba (2008, S. 44) systematisiert folgende Formen von Rassismus in den von weißen

Menschen fantasierten Personifikationen gegenüber Schwarzen Subjekten: »Infantilisierung«,

»Primitivierung«, »Dezivilisierung«, »Animalisierung« und »Erotisierung«.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 151

stimmung immer schon vorausgeht, da die rassifizierenden Identifikationen und die

damit einhergehenden Ermöglichungsstrukturen für das Subjekt vor seiner Zeit lie-

gen.9 Selbstverständlich ist dieser Prozess der überlagernden Fremdbestimmung und

Heraussetzung nicht monokausal und ungebrochen; Widersetzungsstrategien gegen

diese Vereinnahmungen fanden und finden in verschiedener Art und Weise auf Ebe-

ne des Subjekts wie auch in kollektiven Praktiken und Zusammenschlüssen statt. Der

Einsatz, ein anerkennungswürdiges Subjekt zu werden, ist trotz vieler Kämpfe und po-

litischer Errungenschaften antikolonialer, antirassistischer Politiken sowie rassismus-

theoretischer und -kritischer Theoriearbeiten für rassifizierte Andere ein anderer als

für weiße, dominanzangehörige Subjekte. Die sich durch wissenschaftliche, aber auch

politische, mediale, juristische und gesellschaftliche Diskurse vollziehende Unterwer-

fung rassifizierterMenschen ist in ihren Effekten jedoch noch weitreichender,wie nicht

nur Stuart Hall (2012e, S. 29f.) betont. Er weist darauf hin, dass »schwarze Menschen

und schwarze Erfahrungen in den dominanten Repräsentationsregimes positioniert

und unterworfen wurden« und dabei nicht nur als »unterschiedene und andere kon-

struiert« wurden. Über diesen Effekt hinaus »hatten sie die Macht, uns dazu zu brin-

gen, daß wir uns selbst als ›Andere‹ wahrnahmen und erfuhren [Hervorhebungen im

Original]« (ebd., S. 30). Der Autor verweist hier auf eine weitere, zentrale Dimension

der Unterwerfungsleistung: Repräsentationsformen, die nicht nur äußerlich wirksam,

sondern in der Lage sind, als einverleibte Struktur in der Selbstbeziehung rassifizierter

SubjekteWirksamkeit zu entfalten (vgl.Mecheril 2005; Mecheril/Rose 2014; Velho 2015).

Die innere Übernahme der veräußerlichten Repräsentationen konstituiert im ras-

sifizierten Subjekt eine Unterwerfung gegen sich selbst (vgl. Fanon 2008, S. 64ff.; 1972,

S. 46f.). In dieser doppelten Logik der Unterwerfung bildet sich die rassifizierte Subjek-

tivität in einem doppelten Spannungsverhältnis der Negation. Es handelt sich hierbei

um (selbst-)bildende Effekten von Rassismus (vgl. Broden/Mecheril 2010), die dieMacht

im Körper, Handeln, Denken und in der Selbstbeziehung der Subjekte verankert sind.

Es sind demnach nicht nur kognitive Reglementierungen, sondern Bindungen an und

in einer Welt und ihre (Unter-)Ordnung, in die man eintritt und in denen sich das Sub-

jekt sich auf sich selbst bezieht und zu sich selbst in Beziehung setzt. Das Einfügen und

die Übernahme dieser Ordnung ist – die Überlegungen Judith Butlers in Erinnerung

rufend – weniger als widerspruchsloses Einfügen, sondern in ihren Augen vielmehr als

Begehren nach Existenz zu deuten. So verstehen auch Arzu Çiçek, Alisha Heinemann

et al. (2015) den Zusammenhang und merken an:

»Wenn wir uns bewusst machen, dass es zuweilen vorzuziehen ist, mit einem verlet-

zenden Namen bezeichnet zu werden, als überhaupt keine anerkennbare soziale Exis-

tenz zu erlangen […], dann zeigt sich die Misere, in der sich rassistisch Markierte be-

finden: […] Einmal in spezifischer Weise erkannt, besteht eine Tendenz in diesem Er-

kennen zu verharren, ohne dass damit ein bewusster Prozess verbunden sein muss;

9 Hier zeigen sich Anlehnungen an das Subjekt- und Sozialitätsverständnis Judith Butlers, für die

das Subjekt in eineWelt und damit in eine Sprache und in Strukturen eintritt, die es nicht geschaf-

fen hat und die ihm vorausgehen (vgl. 1993, S. 41).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Die Anderen ge-brauchen

das Erkannt-Werden und Erkennen sind zu einem Selbst-Erkennen und einer Selbst-

Vertrautheit geworden« (ebd., S. 162).

Dieser von Pierre Bourdieu als »Somatisierung der gesellschaftlichen Herrschaftsver-

hältnisse« (2012, S. 45; vgl. auch Dölling 2004, S. 81ff.) bezeichnete Vorgang verweist auf

die Paradoxie einer sozialen Existenzposition, in der die Bedingungen und das Begeh-

ren, zu sein, mit dem Eintreten in eine Welt und mit Subjektposition verbunden sind,

die das eigene Sein partiell bis gänzlich verhindert. So kann gegen die Argumentati-

on, das Subjekt hänge »mit Leidenschaft an seiner Unterwerfung«, sodass die »letz-

te Verantwortlichkeit für seine Unterordnung vielleicht im Subjekt selbst« zu suchen

sei, entgegnet werden, dass eine der »heimtückischsten Hervorbringungen« der Macht

genau darin liegt, »Bindung an Unterordnung« und damit »leidenschaftliche Verhaf-

tungen« mit den Strukturen zu erzeugen, die das Subjekt zugleich unterwerfen und

beschädigen (Butler 2001, S. 11f., vgl. auch Velho 2010, S. 114).

Es kann demzufolge auch nicht in eindimensionaler Logik davon ausgegangen wer-

den, dass Unterwerfungs-, Anpassungs- und Überlebensstrategien, die in der Umwen-

dung und teilweisen Anerkennung der verletzenden Namen und Anreden erfolgen, die

rassifizierte Subjektivität alleinig ausmachen. Mit Rückgriff auf Judith Butlers Arbei-

ten zur konstitutiv ambivalenten Qualität von Subjektivation zwischen Unterwerfung,

Entstehung und Handlungsfähigkeit von Subjekten, Spielräumen und Verschiebun-

gen von Subjektpositionen durch Resignifizierungen, Subversion und ›falscher‹ Zitatio-

nen normgebender Ordnungen und Subjektpositionen (vgl. Butler 1991, S. 36ff.; 2001,

S. 15ff.; Meißner 2010, S. 49ff.; Rose 2015b, S. 324ff.), diskurstheoretischen Arbeiten zu

Macht undWiderstand als miteinander verbundene Phänomene und strategischen Be-

setzung vonWiderstandspunkten (vgl. Foucault 1978; 1980; 1992) sowiemacht- und herr-

schaftstheoretischen Perspektiven, die eine reflexiveThematisierung epistemischer und

gesellschaftlicher Ordnungen fokussieren (vgl. z.B. Bourdieu/Wacquant 2006, S. 40ff.;

Dölling 2004, S. 86ff.; Mecheril/Arens et al. 2013), zeigt sich, dass Widerstand neben

den selbstbeherrschenden Einschreibungen in das Subjekt konstitutiv sind.

Zusammenfassend ist an dieser Stelle festzuhalten, dass unter Einbezug der bishe-

rigenTheoretisierung von Rassismus dieser als Praxis der Verwerfung verstanden wird,

der von dem rassifizierten Subjekt nicht nur eine doppelte Unterwerfungsleistung er-

fordert, die sich gegen das eigene Selbst wendet. Eine derart verfasste Praxis macht

deutlich, dass auch eine doppelte Widerstandsfähigkeit existiert und existieren muss,

die das rassifizierte Subjekt gegen diese Unterwerfung aufbringt, um dennoch als Sub-

jekt existieren zu können. Subjektivierungsarbeit, die rassifizierte Subjektivitäten zu

leisten haben, sind folglich mit einer erhöhten und besonderen sozialen Existenzar-

beit verknüpft. Dieser Mehraufwand an Existenzarbeit resultiert wesentlich aus einem

spezifischen Mangel, der dem rassifizierten Subjekt in von Rassismus durchdrunge-

nen Konzeptionen des Selbst zugeschrieben wird. Nachfolgend wird daher der Bruch,

der sich durch Rassismus im wechselseitigen Bezugsverhältnis von Subjekten ereignet,

genauer expliziert und der spezifische Mangel des rassifizierten Subjekts herausgear-

beitet.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 153

4.2.3 Doppelter Mangel und Sein-für-Andere

Rassismus führt in Bezug auf die Subjektwerdung und die Angewiesenheit auf an-

dere Subjekte eine Situation ein, die durch einen ungleichen Verweisbezug zwischen

rassifizierten und rassifizierenden Subjekten gekennzeichnet ist (Kapitel 4.2.2). Das

Einander-Brauchen und Aufeinander-verwiesen-Sein ist insofern nicht aufgelöst, son-

dern wirkt weiter, besitzt jedoch eine Form, die den_die rassifizierte_n Andere_n in

einer Weise an das weiße, rassifizierende Subjekt bindet, das seinen Subjektstatus zu-

gleich eklatant reduziert oder verunmöglicht.

Mit Judith Butler habe ich auf die konstitutive Unterwerfung des Subjekts in seinem

Entstehen und in seinem In-der-Welt-Sein verwiesen. Rassismus produziert – so ließen

sich die bisherigen Überlegungen resümieren – besondere Unterwerfungsleistungen,

deren Selbstentfremdungscharakter so immens und bedeutend sind, dass rassifizierten

Andere aufgrund ihrer Verkörperungsleistungen und Projektionen für weiße Andere ei-

ne Existenzweise aufgezwungen wird, die eine partielle bis gänzliche Verneinung und

Abwertung der eigenen Person herbeiführt. Der durch Rassismus geformte ›Platzhal-

ter‹, in den ein Subjekt eintreten kann – wenn die Überlegung und das Vokabular But-

lers auf Rassismus gewendet wird –, erfährt aufgrund rassistischer Einteilungsprakti-

ken eine Engführung. »Was kann ich bei der gegenwärtigen Ordnung des Seins sein?«

(Butler 2003, 65). Diese Frage im Hinblick auf die Ordnung heteronormativer Zweige-

schlechtlichkeit ist in rassismustheoretischer Hinsicht wie folgt zu wenden: »Was kann

ich bei der gegenwärtigen Ordnung des Seins in rassistisch markierten Verhältnissen der

Dominanz als rassifiziertes Subjekt sein?« Welche Begrenzungen werden im Kontext von

Rassismus bei der Subjektwerdung vorgenommen? Wie ist der allgemeine Mangel, der

Subjekten eigen ist, unter Berücksichtigung von Rassismus als (selbst-)bildender Kraft

zu reformulieren?

Rassismus produziert zwischen rassifizierten und rassifizierenden Subjekten ei-

ne qualitative Differenz in Bezug auf den Zustand und die Eigenschaft des Mangels,

der Subjekten laut Butler eigen ist. Der allgemeine Mangel im Sinne eines sich grund-

legend ereignenden Außer-sich-Seins ist in rassismustheoretischer Lesart um einen

spezifischen Mangel zu ergänzen. Rassifizierten Subjekten widerfährt über das allge-

meine Nicht-bei-sich-sein-Können der spezifische, existenzielle Mangel, nicht er_sie

selbst sein zu können und in der rassistischen Logik auch nicht sein zu dürfen. Man

könnte sagen, dass der Mangel, ein Selbst in relativer Abhängigkeit zu anderen Subjek-

ten sein zu können, einer anderen, strukturell und innerhalb rassistischer Verhältnisse

nicht aufzuhebenden Einschränkung ausgesetzt ist. Paul Mecheril hält hierzu fest:

»Das allgemeine Moment der Konstituiertheit des als eigen Geltenden durch Fremd-

bestimmung (›Uneigentlichkeit‹) ist immer dann in einem weiteren und spezifischen

Sinne bedeutsam, wenn das ›ich‹ sich solche Identitätspositionenwiderfahrend aneig-

net, die mit Bezug auf das hierarchische Verhältnis der Identitätsposition zueinander

untergeordnet, inferior oder subaltern sind« (2007a, S. 224).

Die relative Angewiesenheit auf den_die Andere_n führt im Rassismus zu einer be-

sonderen und spezifischen Herausstellung der Subjektposition rassifizierter Anderer.

Frantz Fanon beschreibt diesen Vorgang der Selbsterfahrung Schwarzer Subjekte im

Rassismus als »absolute depersonalization« (1970, S. 63). »[T]he black man’s dimensi-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Die Anderen ge-brauchen

on of being-for-others, it being understood that to speak is to exist absolutely for the

other« (Fanon 2008, S. 1). Diese absolute Depersonalisation bedeutet für das rassifizier-

te, Schwarze Subjekt ein absolutes Sein für das weiße Andere. Die Aufgabe des Selbst

zugunsten einer Subjektposition, die einem Außer-sich-Sein unterliegt, kennt andere

Grenzen und ›Mangelzustände‹ als die allgemeine Konzeption unsouveräner und un-

vollständiger Subjekte, die in postrukturalistischer Perspektive v.a.mit Judith Butler ex-

pliziert worden sind. Der Mangel weitet sich hier zu einer Infragestellung des Daseins,

der Berechtigung des Daseins und dem Grad der (un-)gleichwertigen Menschlichkeit

gegenüber rassifizierten Menschen und Gruppen aus.

Deutlich wird hierin ein überwiegend instrumentelles Moment, das in Bezug auf

rassifizierte Andere Geltung erlangt: Es ist ein partielles bis gänzliches Sein für das do-

minanzkulturelle Wir bzw. das dominanzkulturelle, weiße Subjekt, das es konstituiert.

Das Sein des rassifizierten Subjekts kann – den Gedanken zuspitzend – wenn über-

haupt, dann nur ein Sein-für-Andere sein. Das rassifizierte Subjekt übernimmt damit

nicht nur auf der Ebene von spezifischen Tätigkeiten und Segmenten im Arbeitsmarkt

eine spezifische Rolle auf der Ebene materieller Ordnungen, Strukturen und Aufga-

benfelder. Diese erfüllen auch auf der grundlegenden Ebene der Konstitution von Sub-

jektivität und des intersubjektiven Bezugs zwischen Subjekten eine bestimmte, auf-

grund rassistischer Stereotypisierung geschlossene Funktion. Damit erfüllen rassifi-

zierte Andere weniger einen Selbstzweck im Sinne eines Für-sich-Seins, sondern eine

Subjektposition, die im Wesentlichen durch ein Für-andere-Sein gekennzeichnet bzw.

von diesem überlagert ist. Dieses Für-andere-Sein ist dabei so gestaltet, dass es einen

negativen Selbstbezug zur Folge hat und aufgrund der Einverleibung und Anwendung

rassistisch codierter Eigenschaften rassifizierter Anderer eine Fortführung der rassisti-

schen Projektion im Selbstverhältnis darstellt (vgl. Broden/Mecheril 2010; Fanon 2008,

S. 64ff.; Mecheril 2007a; Velho 2010).

Die Subjektposition rassifizierter Anderer ist als instrumentelle Verkürzung der

Ausgestaltung einer relativ autonomen Eigenheit zu verstehen, die unklar und offen im

Sinne einer Unbestimmtheit menschlicher Existenz und Entwicklung ist und für eine

relativ freie und eigensinnige Entwicklung auch unklar bleiben muss. Dietrich Benner

(2005, S. 71) spricht in seinen grundlagentheoretischen Überlegungen zur Bildsamkeit

von Menschen, dass sich diese als »Bestimmtsein des Menschen zur Mitwirkung an der

menschlichen Gesamtpraxis und mithin als Bildsamkeit zur rezeptiven und spontanen

Leiblichkeit, Freiheit und Geschichtlichkeit und Sprache menschlicher Praxis« fassen

lässt. Gleichwohl betont der Autor – und hierin zeigt sich die Unbestimmtheit –, dass

die Richtung und Form, die diese Gestalt der Bewegung des Subjekts annimmt und po-

tenziell annehmen kann, prinzipiell offen und unbestimmt ist und sein muss. Denn die

Bestimmtheit des Menschen ist grundlegend dadurch gekennzeichnet, nicht »anlagen-

determiniert [zu sein], […] seine Imperfektheit beruht gerade darauf, dass er seine Be-

stimmung selbst hervorbringen muss« (ebd.). Insofern ist die Bildsamkeit unbestimmt

und muss es bleiben, da weder durch erzieherische Eingriffe noch sozialisatorische

Einflüsse oder anlagenbedingte Zustände festgelegt werden kann, wie und wohin sich

die Bildsamkeit eines_einer jeden entwickeln könne. Die »unbestimmte Bildsamkeit«

kennzeichnet sich damit lediglich in der Bestimmung aus, die »Fähigkeit [zu besitzen],

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 155

Fähigkeiten zu entwickeln« (ebd., S. 73f.).10 In der Unbestimmtheit der Bewegung, die

das Subjekt vollzieht, liegt und gründet sein menschlicher Status.

In rassistischen Denk- undHandlungspraktiken wird in diese Unbestimmtheit hin-

gegen eine ›Bestimmung‹, ein Telos, eine Zweckreduktion eingeführt.11 Im biologistisch

wie differentialistisch argumentierenden Rassismus wird die prinzipiell unbestimmte

Bildsamkeit in eine Bestimmtheit überführt und mittels der Referenz auf die Biolo-

gie respektive Natur oder Kultur des Menschen als unveränderlich erklärt. Der Status

der Subjektwerdung bzw. des Menschlichseins ist für rassifizierte Subjekte aufgrund

rassistischer Adressierung (immer noch) bezweifelbar, anfechtbar und umkämpft. Zu-

gleich ist die Subjektwerdung des rassifizierten Subjekts mit der (Selbst-)Unterwerfung

unter Strukturen und Subjektverständnisse verbunden, die es durch Rassifizierungs-

vorgänge selbst zugleich schädigen und begrenzen. So ist das Schwarze Subjekt

»außer sich, weil der Subjekt-Status nur als ein Status desNichtbeisichseins gewonnen

wird (ein Beisichsein durch Nichtbeisichsein). Es ist zum zweiten außer sich, weil das

Schwarze Subjekt erst durch rassistische Figurationen hervorgebracht wird« (Mecheril

2007a, S. 224).

Rassismus entfaltet, wie hier deutlich wird, nicht nur ein paradoxales Verhältnis zwi-

schen rassifizierenden Positionen gegenüber rassifizierten Subjekten in paradoxalen

Anrufungen von ›Sei sichtbar/Sei unsichtbar‹, die unauflösbar sind und den Konflikt im

rassifizierten Subjekt als Double-Bind hinterlassen (vgl. Velho 2010, S. 118). Die innere

Widersprüchlichkeit eines Seins ist inferioren Subjekten innerpsychisch, gewisserma-

ßen in ihrer Konstitution zu sich selbst, eingespeist. So ist und kommt das »Schwarze

Subjekt […] also zu sich und ist bei sich, weil es in einem radikalen Sinne nicht bei sich

sein kann« (Mecheril 2007a, S. 224). Daraus folgt eine andere ›Grundspannung‹ und

Anstrengung, eine andere und prinzipiell gegebene Unsicherheit, da zu sein, wenn das

Ich nicht bei sich sein kann und sich seiner Selbst nicht sicher sein kann und darf.

Der für rassistische Denk- und Handlungspraktiken konstitutive Mangel ist auf

zwei Ebenen wirksam: Die primäre Ebene der Rassismuserfahrung (vgl. Çiçek/Hei-

nemann et al. 2015, S. 146; Atali-Timmer/Mecheril 2015) konstituiert in rassifizierten

Subjekten einen Mangel im Selbst- und Welterleben. Sobald das rassifizierte Subjekt

in der Welt ist, mit sich selbst, mit anderen Subjekten – insbesondere rassifizierenden

10 Hier bezieht sich Dietrich Benner (2005, S. 74) auf Jean-Jaques Rousseaus »Diskurs über die Un-

gleichheit« (1984), ohne jedoch die vergeschlechtlichte und rassifizierte Engführung des Autors zu

thematisieren, die in der Konzeption unbestimmt bildsamer Menschen vorliegt.

11 Hier zeigen sich Analogien zu geschlechtsspezifischen Engführungen unbestimmter Bildsamkeit

in besonderer Weise für inferiorisierte Gruppen von Mädchen/Frauen, wenngleich hier zwei we-

sentliche Argumente zu berücksichtigen sind. Erstens besitzen Rassismus und insbesondere sei-

ne kolonialen Formen der Versklavung eine andere, historische Vergangenheit und Gegenwart,

die auf der systematischen Beraubung und Entwertungmenschlichen Lebens gründet; einem kol-

lektiven Trauma, das in seinen Dimensionen bis heute zu wenig erforscht ist (vgl. Thinog’o 2011,

S. 100). Zweitens gilt es die intersektionale Verknüpfung – hier v.a. rassistischer und sexistischer

Unterdrückung – zu berücksichtigen. In doppelter Weise figurieren Schwarze Frauen, Women of

Color und Migrant_innen eine Leerstelle, die nicht nur im konkreten Macht- und Herrschaftsver-

hältnis selbst, sondern auch im Sprechen und analytischen Zugang zu diesem aufzufinden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Die Anderen ge-brauchen

und dominanzangehörigen Subjekten – in Kontakt tritt, wird dieser Mangel (re-)ak-

tualisiert. Er wird zum Thema, auch wenn er nicht direkt angesprochen wird. Er ist

subtiler oder expliziter Bestandteil von Blicken, Gesten, Unterhaltungen,Witzen, Spie-

len, Anspielungen, Befragungen, Berührungen (vgl. u.a. Fanon 2008, S. 89ff.; Fereirra

2003; 2004a; Kilomba 2008, S. 70ff.; Mecheril 2015; Terkessidis 2004, S. 180ff.). Auf einer

sekundären Ebene zeigen sich Rassismuserfahrungen als Mangelerfahrungen in der

systematischen Dethematisierung der primären Mangelerfahrung. Es ereignet sich ein

Mangel auf sekundärer Ordnung, der sich in den verschiedenen Abwehrmechanismen

eines Sprechens über Rassismus und Rassismuserfahrungen manifestiert (vgl. Atali-

Timmer/Mecheril 2015; Çiçek/Heinemann et al. 2015, S. 147f.).12 So verdichtet sich die

erste Mangelerfahrung insofern, als sie erlebt, aber zugleich diskursiv verschwiegen,

bagatellisiert, ironisiert etc. und dadurch als nicht erlebt dargestellt wird. Wenn der

Mangel im dominanzkulturellen Diskurs größtenteils nicht intelligibles, wahres Wis-

sen figuriert, somuss das rassifizierte Subjekt an seinen eigenen Erfahrungen zweifeln,

der eigenenWahrnehmung misstrauen. Hieraus ergibt sich die Komplexität undWirk-

mächtigkeit rassistisch verfasster Mangelzustände (vgl. Mecheril 2007a, S. 222ff.). Das

rassifizierte Subjekt muss den erlebten Mangel verschweigen, verleugnen, verwerfen

oder die Paradoxie des Erlebten und dessen, was als Realität im Diskurs glaubhaft ist,

in der sich darin zeigenden Widersprüchlichkeit (er-)tragen und aushalten. Der Man-

gel in Form einer verweigerten und verunmöglichten Artikulierbarkeit von rassistischen

Erfahrungen wirft den Mangel auf das rassifizierte Subjekt zurück.

4.2.4 Rassismus als paradoxales Beziehungsverhältnis

»Wir [können] uns nur schwer vorstellen, sie wären wie wir; sie gehörten zu uns. Und

gerade weil sie nicht wie wir waren und nicht zu uns gehörten, war das Band, das

uns mit ihnen verbinden konnte – paradoxerweise – das Band der Trennung [Hervorhe-

bungen im Original]. Da sie eine Welt für sich, eine Welt eigener Art bildeten, konn-

ten sie nicht zu vollgültigen Subjekten unseres gemeinschaftlichen Lebens werden«

(Mbembe 2014, S. 96).

Rassismus lässt sich demnach, wird er analytisch aus der Perspektive einer wechsel-

seitigen Ver- und Gebundenheit von Subjekten hergeleitet, als Trennung der symme-

trischen und relativ offenen intersubjektiven Beziehungen verstehen. Die Abspaltung

der Anderen führt nicht zu einer Auflösung der Beziehung, sondern es ist vielmehr

ein »Band«, dass sich aus der (Ab-)Trennung der Anderen ergibt, wie Achille Mbembe

festhält (ebd.). Die Trennung und die Besetzung der Anderen mit unerwünschten und

im Gegensatz zum Eigenen hierarchisierten Eigenschaften deuten auf die Ablehnung,

die symbolisch-diskursive und materielle Ausschließung der Anderen hin. Der_die_das

Andere wird benötigt, da Rassismus die Trennung und Abspaltung negativer Eigen-

schaften auf Andere im Sinne einer positiven Selbstdefinition natio-ethno-kultureller

Dominanzangehöriger ermöglicht. Zugleich wird im Rassismus in verschiedenen ar-

gumentativen Figuren die Existenz der Anderen problematisiert und abgelehnt. Ras-

sismus tritt imModus Operandi daher als Gleichzeitigkeit widersprüchlicher Momente

12 Mit Bezug auf ›Gastarbeit‹ wird diesem Zusammenhang in Kapitel 5.3.7 nachgegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 157

auf: als Sehnsucht und Begehren nach dem_der rassifizierten Anderen bzw. vielmehr

den damit einhergehenden projizierten Imaginationen sowie als Verachtung gegenüber

diesen Anderen.

Rassismus bringt für rassifizierte Subjekte folglich konstitutiv paradoxe und in sich

ambivalente Adressierungen hervor, die im Modus eines Double-Bind kommuniziert

werden: Sei anders, unterscheide dich von uns (demweißenWir), und zugleich: Gleiche

dich an, werde wie wir (vgl. Velho 2010, S. 116ff.). In diesen widersprüchlichen Impe-

rativen, die in konkreten Face-to-Face-Interaktionen als verbalisierte Dialoge auftreten

und gleichsam in diskursiver Gestalt in Form gesellschaftlicher Selbst- und Weltbilder

Wirksamkeit entfalten, sind »Exotisierung/Bewunderung und Verachtung/Gewalt/Aus-

löschung sowie Ausschluss und Einbeziehung« aneinander gebunden und konstituieren

»alltägliche Erfahrungen von Minorisierten in der Bundesrepublik« (Velho 2010, S. 118).

Die dem Rassismus inhärente Beziehungs- und Adressierungsstruktur in Gestalt des

Double-Bind ist dabei unauflösbar: Wenn die Anderen versuchen, ihre Andersheit ab-

zustreifen und sich ihrer zu entledigen, so scheinen sie verdächtig. Gleichzeitig setzen

die im Rassismus produzierten Bedeutungsträger der Angleichung an die weiße Norm

selbst Grenzen; denn einige sind als unveränderliche Marker festgeschrieben, wie bei-

spielsweise die Farbe der Haut, die sich nicht bzw. nur kaum ›angleichen‹ lässt.13 Paul

Mecheril beschreibt diese unauflösbare Situation der unumgänglichen Anrufung zur

Angleichung bei gleichzeitig existierender Unmöglichkeit ihrer Umsetzung in Anleh-

nung an Zygmunt Bauman (2005a) folgendermaßen:

»Je angestrengter die Anderen, etwa als ›Migranten‹ oder ›Fremde‹ in Physiognomie

und Habitus Erkenntliche, sich bemühen, die Sprache, die Bräuche, die Sitten, den

Habitus der natio-ethno-kulturell Etablierten nachzuahmen, desto brüchiger wird der

Boden, auf den sie ihre Aspiration führt« (Mecheril 2009b, S. 40).

Denn wenn die Angleichung vollzogen worden ist und der Aufforderung der »Auslö-

schung des kollektiven Stigmas« (Bauman 2005a, S. 118), das die Behandlung als Gleiche

vermeintlich unmöglichmacht, nachgekommenwurde,wird nicht selten unter dem »li-

beralen Deckmantel der Dolch des Rassismus hervorgezogen« und die Angleichungs-

leistungen zunichte gemacht oder aber die Subjekte, die die Angleichungsbemühun-

gen vollzogen haben, kommen selbst zu dem Schluss, dass diese Form der geforderten

»Selbstverfeinerung«, die sie für eine Form der »Selbstemanzipation« gehalten haben

»in Wirklichkeit ein Spiel der Beherrschung gewesen ist« (ebd., S. 119). Nicht nur die in

diesem Prozess enthaltenen Selbst- und Fremdaufforderungen zur Angleichung sind

dabei aus rassismustheoretischer Hinsicht kritisch einzuordnen. Auch anerkennungs-

theoretische Bemühungen innerhalb der im Rassismus konstruierten Differenz sind

13 Ein wesentliches Fundament der Kosmetikindustrie basiert auf Produkten, die die Annäherung

an ein weißes und westliches Schönheitsideal ermöglichen sollen und damit auf der Ebene der

Idealisierung von Körpern Bilder von Höher- und Minderwertigkeit transportieren und insbeson-

dere auf weibliche, rassifizierte Körper in doppelter Weise disziplinierend wirken (vgl. Kilomba

2008, S. 70ff.). Auch Reinigungsmittel wie Seifen waren und sind in der Werbung oft von rassifi-

zierten Vorstellungen durchdrungen, indem das Reinigen als symbolisches ›weißwaschen‹ darge-

stellt und die vermeintliche Unreinheit Schwarzer Körper visualisiert wird (vgl. Hall 1997a, S. 242).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Die Anderen ge-brauchen

problematisch, da »durch die Forderung nach Anerkennung der im rassistischen Sys-

tem zu sich selbst gekommenen Anderen die Ordnung bestätigt wird« und demnach

Gefahr läuft, »selbst als herrschaftsbestätigende Komplizität« wirksam zu werden (Me-

cheril 2006b, S. 128).

Rassismus besitzt deformierende Effekte für alle Subjekte, jedoch sind die ›Betrof-

fenheiten‹ je nach Position innerhalb des rassistisch strukturierten Gefüges qualitativ

unterschiedlich gelagert (vgl. Frankenberg 1996, S. 55; Kourabas 2019a, S. 9f.). Sowohl

die Angehörigen einer durch Rassismus strukturell privilegierten, dominanten Gruppe

als auch diejenigen einer durch Rassismus strukturell deprivilegierten Gruppe bedür-

fen des jeweils Anderen, um sich in identifizierender Abgrenzung definieren zu kön-

nen (vgl. u.a. Balibar 1992a, S. 24). Beide Positionen sind in ihren binären Dichotomien,

wenn idealtypisch auf diese durch Rassismus produzierten Positionen fokussiert wird,

positioniert und negativ14 an sie gebunden. Diese wechselseitige Verwiesenheit kann

und darf aber aufgrund einer dichotom konzeptualisierten Subjektivität in der rassisti-

schen Logik im Sinne einer geleugneten und verworfenen (Ab-)Trennung vom Anderen

nicht artikuliert werden. Sie kann nur als Fetischisierung, Ausbeutung, Exotisierung

und Abspaltung, als Des-Integration und Projektion des Eigenen in das Andere hin-

ein gelebt werden. Diese Ermöglichung und Ausweitung der eigenen Subjektivität ist

rassifizierten Subjekten jedoch nicht möglich. Sie werden im zugeschriebenen Man-

gel gehalten und müssen sich als negative Ableitung des Eigentlichen begreifen (ler-

nen) und entwerfen. Dieses höchst unterschiedliche Beziehungs- und Verwiesenheits-

verhältnis dokumentiert sich auf der Ebene einzelner Subjekte, die als eingebundene

und gesellschaftliche Verhältnisse mitgestaltende gedacht werden (vgl. Leiprecht 2018,

S. 111), wesentlich in der Festlegung auf den Körper und die Besprechung, Deutung und

Degradierung seiner Erscheinung, der als Ort der Repräsentation im Kontext von Ras-

sismus eingesetzt wird (vgl.Mecheril/Velho 2010, S. 43).Während der weiße,männliche

Körper als transparent, unbesprochen, gesetzt, legitim und oftmals als körperlose Tran-

szendenz verstanden wird und fraglos zugehörig ist, sind die Körper der vergeschlecht-

lichten und rassifizierten Anderen in überformter Weise Gegenstand der Diskussion.

Ihre Anwesenheit wird hinterfragt, die Bedingungen und Regelungen für ihren legiti-

men Aufenthalt an Leistungen der Eingliederung und Angleichung gebunden (vgl. Me-

cheril/Plößer 2000, S. 131ff.; Schwarz 2010). Ihre Präsenz ist nicht selbstverständlich,

sondern beständig Gegenstand von Debatten über die (Un-)Angemessenheit ihrer An-

wesenheit und Prozeduren zur Regulierung ihrer Präsenz. Der Körper wird dabei selbst

zum Ort, zur Träger_in und zum Dokument von Wahrheit und Authentizität und Ver-

weis auf eine innere und äußere, ›richtige‹ Ordnung.15 Stefan Hirschauer (1994, S. 673)

14 Das negative Moment verorte ich in den schädigenden Effekten, die Rassismus für alle Subjekte

auf einer grundlegenden Ebene bereit hält, wenn davon ausgegangen wird, dass er nicht nur für

rassifizierte Subjektgruppen negative Konsequenzen bedeutet, sondern auch weiße Personen ei-

nen Teil ihrer Subjektivität verlieren,wenn sie sich alsweiße Subjekte inAbgrenzungen zu Schwar-

zen Subjekten, People of Colour und migrantischen Subjektgruppen konstituieren und hierüber

ihre strukturelle Dominanzposition absichern (vgl. auch Sow 2008, S. 272; Wollrad 2010).

15 Im Kontext von Rassismus und seiner Verwebungmit (Hetero-)Sexismus kommt diesemWirklich-

keitsglauben an die ›innere Botschaft der Körper‹ hohe Relevanz zu. Judith Butler hat mit ihren

den geschlechtertheoretischen Diskurs dekonstruierenden Arbeiten an die Unmöglichkeit einer

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 159

konstatiert diesen Vorgang hinsichtlich der Offensichtlichkeit und Glaubwürdigkeit ge-

schlechtlicher Körperevidenzen und hält fest, dass mit »jedem körperlichen Auftreten

einer Person in sozialen Situationen […] eine Anschaulichkeit und Augenfälligkeit so-

zialer Ordnung erzeugt wird: über das, was sich zeigt, braucht man nicht zu sprechen«.

Insbesondere Körper und ihre »situative Darstellungen« werden dabei »im Gegensatz

zu synthetischen Bildern von Teilnehmern nicht als Re-Präsentation, sondern als ›die

Wirklichkeit selbst‹ aufgefasst« (ebd.). Für rassifizierte Köperbilder und -wahrnehmun-

gen lassen sich analoge Strukturen erkennen (vgl. u.a. Fanon 2008, S. 109ff.; Kilomba

2008, S. 64ff.).

In rassismustheoretischer Hinsicht bedeutet dies, dass die rassifizierten Anderen

anders sein müssen, weil sie erkennbar und unleugbar anders aussehen, klingen, spre-

chen; in der rassistischen Logik auch riechen und sich anfühlen, anders wohnen, ko-

chen, denken, lieben. Und weil sie, geprägt durch rassifizierte Blick- und Wahrneh-

mungspraktiken, so anders aussehen, riechen, sprechen, bewahrheitet sich die rassisti-

sche Realität durch einen argumentativen Zirkelschluss, der immer wieder bewahrhei-

tet, was er zu beweisen vorgibt. In dieser Konstruktion der Differenz, die real erfahrbar

ist in der Unmittelbarkeit des als different wahrgenommenen Leibes, ist zugleich das

Begehren nach der Begegnung, der Berührung, der körperlichen Annährung in Form

eines »unaussprechlichen Begehren[s]« (Hall 2000b, S. 15) konstitutiv eingelagert, dem

ohne Rücksicht auf die Integrität und Eigensinnigkeit von Subjekten im Zuge rassis-

tisch und sexistischer Übergriffe auf die Körper der Anderen nachgegangen wird. Zu-

gleich artikuliert sich Rassismus in einer »Sprache des Hasses« (Hall 2000b, S. 15), wenn

Abwertung, reale oder angedrohte Bedrohung, symbolische, soziale und reale Tötung

der Anderen ausgeübt wird.

Gemeinsam sind den verschiedenen Artikulationsformen des Rassismus und sei-

nen gesellschaftlichen Ausprägungsformen der Glaube an eine im Äußeren und Inne-

ren des Menschen innewohnende ›Natur‹ und ›Wahrheit‹, die sich am einzelnen Körper

jeder und jedes Einzelnen erkennen lasse. Der individuelle Körper wird daher »objekti-

viert« und die körperliche Erscheinung »symptomatisiert«, da sie als »Anzeichen einer

von ihr angezeigten und zugleich verborgenenWirklichkeit« verstanden wird (Mecheril

2007a, S. 220). Zugleich wird er kollektiviert, indem der einzelne Körper einer Gruppe

zugeordnet und für diesen Klassifikationsvorgang explizit und/oder implizit an ras-

sistische Kriterien biologistischer oder differentialistischer Art angeknüpft wird. Mit

dieser individuellen und kollektiven Einordnung geht eine Platzierung einher: »[D]er

betrachtete und klassifizierte individuelle Körper, der eine ihn bedeutende kollektive

Wirklichkeit anzeigt, gehört mindestens ›eigentlich‹, wesenhaft und ursprünglich an

einen bestimmten Ort« (ebd., S. 221). In der rassistischen Logik findet damit eine auf

Sex-Gender-Trennunghingewiesenundbetont, dass eine ›reine‹ Betrachtungdes geschlechtlichen

Körpers als biologische Begebenheit nicht möglich sei, da jede Betrachtung bereits von einer kul-

turellen Perspektive auf den Körper vermittelt ist (vgl. 1991). Ähnlich wie Judith Butler eine »Me-

taphysik der Substanz« (ebd., S. 28) für den geschlechtlichen Körper bestreitet, problematisieren

rassismutheoretische Zugänge dies imHinblick auf eine ›rein biologische‹ Perspektive auf Körper.

Diese sind ebenfalls nicht außerhalb und getrennt von historischen wie gegenwärtigen rassisti-

schen Wissensbeständen und Körpervorstellungen lesbar.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Die Anderen ge-brauchen

der Subjektebene stattfindende ›Bestimmung‹ und Engführung dessen statt, was ein

Subjekt sein kann, sein soll und sein darf. Diese korrespondiert zugleich mit der Vor-

stellung, wo dieses ›stattfinden‹ kann, soll und darf. Die Berechtigung, als Subjekt da

sein zu dürfen, ist im Rassismus umkämpft. Genauer gesagt ist es eine Wirkweise von

Rassismus, die Legitimität und Unhinterfragbarkeit zu verwehren, als gleichberech-

tigtes Subjekt unter anderen Subjekten an jedem Ort der Welt ein in gleicher Weise

zum Leben berechtigtes Dasein zu führen. Rassismus führt damit zu einem negativen

Bezugs- und Verwiesenheitsverhältnis zwischen Subjekten und Subjektgruppen, die

einen gemeinschaftsstiftenden Sinn und eine ebensolche Funktion erfüllen. Wulf D.

Hund fasst Rassismus infolgedessen als eine Form der Entmenschlichung, die zu einer

»negative[n] Vergesellschaftung« (vgl. 2004, S. 119ff.) zwischen rassifizierten und ras-

sifizierenden Subjekten führt. Diese zeichnet sich nicht nur durch die »Depravierung

und Entmenschlichung jener [aus], die rassistischer Diskriminierung unterworfenwer-

den. Durch ihre Ausgrenzung aus dem Bereich legitimer Gesellschaftlichkeit prägt sie

diesen auch selbst« (Hund 2004, S. 123).

Rassismus konstituiert sich somit, die bisherigen Erkenntnisse zusammenfassend,

als spezifischer Bruch, der sich im Verhältnis zwischen rassifizierendem und rassifi-

zierten Subjekt ereignet. Das rassifizierte Subjekt wird dadurch als eine Art negati-

ve Verkörperung der verdrängten, diskreditierten und wenig anerkennungswürdigen

Eigenschaften in einer weißen, dominanzkulturellen Gesellschaft hervorgebracht, das

einerseits nicht sein soll, andererseits aber als Verkörperung des nicht Gewollten und

Diskreditierten herangezogen wird, um Subjektpositionen und gesellschaftliche Ord-

nungen symbolisch und identifikativ herzustellen und abzusichern. Rassismus kann

in dieser Lesart als ein Bruch des gegenseitigen Brauchens von Subjekten verstanden

werden, da das Brauchen eine Festlegung erfährt, in welcher Art undWeise der_die An-

dere in der imaginierten oder realen Begegnung herangezogen wird. Durch Rassismus

entstehen damit Subjektpositionen und Verwiesenheitsbeziehungen, in denen der_die

rassifizierte Andere spezifische Spiegelungs- und Projektionsfunktionen für eben je-

ne imaginierte Allgemeinheit zu übernehmen gezwungen ist, die nicht seine_ihre ei-

genen sind, sondern sich vielmehr durch die binär und dichotom strukturierte Ord-

nungslogik rassistischer Einteilungspraktiken ergeben. Die überwiegende Symmetrie,

die zwischen Subjekten als einander bedürfender Wesen im Verhältnis des Einander-

Brauchens gegeben ist, wird im Rassismus – ebenso wie in anderen sozio-historischen

Kontextenmit spezifischenMacht- und Herrschaftsformen, die ineinander greifen und

überlagert sind, jedoch hier nicht in ihrer intersektionalen Dimension systematisch

analysiert und aufgegriffen werden – in eine prinzipiell asymmetrische Subjektbezie-

hungsstruktur überführt. Der_die rassifizierte Andere steht als inferiorer und devianter

Pol in einem hierarchischen Beziehungsgefälle zum superioren, normalisierten, allge-

meinen Anderen. Die Differenz ist somit von qualitativer Art, da eine prinzipielle Un-

terschiedlichkeit vorgenommenwird, die Andere zu wesentlich Anderenmacht undmit

Vorstellungen der Höher- und Minderwertigkeit in Bezug auf den Status des Mensch-

lichen verbunden ist. Der Blick, die Verwiesenheit und der Anspruch an den_die Ande-

re_n ist von einem fokussierten und durch Rassismus relativ bis gänzlich geschlossenen

instrumentellen Zweck geleitet. Der_die rassifizierte Andere erfüllt somit weniger ei-

nen prinzipiellen Selbstzweck und ein Sein-für-Sich, dessen Bestimmung unbestimmt

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Rassismus als Ge- und Ver-Brauchsverhältnis 161

ist und bleiben muss, sondern einen spezifischen Zweck, der darin zu sehen ist, auf

symbolisch-diskursiver Ebene spezifische Subjektpositionen und Subjektgruppen zu

verkörpern.

4.3. Idealtypische Beziehungsverhältnisse

»All human relationships are structured and defined by the relative power of the in-

teracting persons. […] Relations of inequality or dominance, which exist whenever one

person has more power than another, range on a continuum from those of marginal

asymmetry to those in which one person is capable of exercising, with impunity, total

power over another. Power relationships differ from one another not only in degree,

but in kind« (Patterson 1982, S. 1).

Die Engführung und Bestimmung spezifischer Subjekte und Subjektgruppen, die im

Rassismus als qualitativ Andere konstruiert werden, unterscheiden sich – wird der bis-

herigen Analyse wie der zitierten Perspektive von Orlando Patterson gefolgt – nicht

nur in gewissem Maß voneinander, sondern in grundlegender Weise. Sie konstituie-

ren und produzieren qualitative Unterschiede des Subjekt-Seins. Zur weiteren Syste-

matisierung dieses gebrochenen Beziehungs- und Verwiesenheitsverhältnisses sollen

im folgenden Kapitel drei idealtypische Formen solcher Verhältnisse zwischen Subjekt-

gruppen charakterisiert und unterschieden werden, um spezifischer zu verdeutlichen,

inwiefern und in welcher Weise Rassismus als ein Bruch zwischen menschlichen Be-

ziehungen verstanden werden kann, der das konstitutive Verwobensein mit Anderen

unterbricht und damit verletzt. Der im Rassismus praktizierte, strukturelle Bruch zwi-

schen Subjekten findet in dieser Arbeit in der Schreibweise und Charakterisierung von

Ver-Brauch undGe-Brauch durch die Verwendung des Bindestrichs Ausdruck.Dieser ver-

weist auf die im Vorangegangenen dargestellte Signifikanz eines Bruchs, der den als

allgemein charakterisierten Bezug zwischen Subjekten und ihre wechselseitige Verwie-

senheit aufgrund von Rassismus als unterschiedliche, spezifischer gesagt: als ungleiche

erkennbar werden lässt.

Die nachfolgende Heuristik zum Zusammenhang des gegenseitigen Brauchens und

der durch Rassismus gebrochenen Bezogenheit auf andere Subjekte in den Formen des

Ver-Brauchens und Ge-Brauchens orientiert sich an idealtypischen Formen und ist von

dem Ziel getragen, von den Überlegungen des Einander-Brauchens ausgehend Rassis-

mus als komplexe Form der Verwerfung der_des Anderen und zugleich als Bindung

und Verwiesenheit auf den_die Andere_n fassbar zu machen.16 Um extreme Formen

16 Eine weitere Problematik des Vorgehens stellt sich im Hinblick auf ethische und wissenschafts-

politische Fragen. Auch wenn die Darstellung von dem Ziel einer rassismustheoretisch fundierten

Systematisierung und Analyse getragen ist, kommt sie nicht umhin, imModus einer wissenschaft-

lichen Sezierung vorliegendeMacht- undGewaltverhältnisse und ihre entwürdigenden, beschädi-

genden und verletzenden Dimensionen für Subjekte analytisch zu zergliedern. So ist die Analyse

der verschiedenen Degradierungs- und Entmenschlichungsprozesse in den hier vorgenommenen

Ordnungs- und Vereindeutigungsbewegungen selbst mit gewaltvollen Prozessen verbunden. Das

Vorgehen ist jedoch gleichermaßen durch das Moment gekennzeichnet, die Grausamkeit durch

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017 - am 14.02.2026, 17:00:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

