
282 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Veiel dem Gegenstand gerecht, sondern die ästhetische Gestaltung, die in dem Do-

kument durch seine Verfremdung den auf der empirisch-tatsächlichen Oberflächen-

schicht nicht greifbaren Zusammenhang erforscht. Das »Fettauge« muss als solches

kenntlich gemacht werden, damit es auf die »Suppe« hinweisen kann.

Die Uraufführung des Stückes fand am 23. April 2005 am Theater Basel und am

24. April am Maxim Gorki-Theater Berlin statt. Noch während der Probenarbeiten zur

Theateraufführung realisierte Andres Veiel, dass er im Inszenierungsprozess immer

wieder filmische Gestaltungslösungen entwarf, und es wurde ihm schnell klar, dass

er aus dem Stück noch eine filmische Adaption entwickeln würde: »Ich habe gemerkt,

ich denke filmisch. Das heißt, […] dass ich im Inszenierungsprozess oft sehr nah ran

gehe. Das heißt, mich interessiert, was im Auge passiert, was jemand mit den Händen

darstellt. Und all das, was mich da interessiert, verpufft in der Totalen des Theaters. Es

wird vielleicht in der Spannung spürbar, aber es wird nicht im Detail zum Zuschauer

transportiert. Das heißt, ganz früh war für mich klar, mich interessiert das Feine, was

sich imTheater nur mittelbar rüberbringen lässt. Und von daher habe ich gedacht, wä-

re es schön, eine zweite Fassung zu machen, wo das zur Geltung kommt« (Veiel in N.

Fischer 2009: A4f.; siehe auch das Interview am 01.06.2018: 442f.). So gehen Veiel und

sein Team im Mai 2005 noch einmal für vier Tage in den Gewerbehof der Alten Königstadt

Berlin – eine leere Fabrikhalle am Prenzlauer Berg – und filmen die Inszenierung. Es

zeigt sich aber schnell, dass nicht an ein bloßes Abfilmen des Bühnengeschehens zu

denken ist, sondern der Film ganz eigene ästhetische Verfahrensweisen verlangt (Vei-

el 2006: 276; N. Fischer 2009: A4f.). So nötigt Veiel seinen beiden Schauspielern z.B.

ab, nachts unter großen Erschöpfungszuständen zu spielen, weil sie sonst zu absichts-

voll, also gestisch zu plakativ gewirkt hätten und zu wenig privat (N. Fischer 2009:

63). Erschöpfung und Müdigkeit unterstützen die halbbewussten mimischen und ges-

tischen Signale, die den Figuren jene authentische, auch zwischen den Zeilen wirkende

Spontanität und Nähe im Detail verleihen, die den realen, gefilmten Interviewpartnern

sonst eigen sind. So entsteht eine Arbeit, die das Genre des Dokumentarfilms genau-

so an seine Grenzen bringt wie die Gattungsgesetze des dokumentarischen Theaters.

Ihre Uraufführung fand 2006 auf der Berlinale statt. Prämiert wurde sie noch im sel-

ben Jahr u.a. von der Jury der evangelischen Filmarbeit als »Film des Jahres«, mit dem

»New Berlin Film Award« (»Bester Spielfilm«) und mit dem »Grand Prix« beim Festival

»Vision du Réel« in Nyons.

IV.3.2. Analyse

IV.3.2.1. Interviews

Der Textkörper vonDer Kick besteht mit wenigen Ausnahmen (Verhörprotokolle, Aussa-

gen des Staatsanwaltes, psychologische Gutachten, die Strafakte Marco Schönfelds) aus

Interviewpassagen. Die Gespräche führten Andres Veiel und seine Co-Autorin Gesine

Schmidt. Nur die Interviews mit der vor den Recherchen verstorbenen Birgit Schöberl

– der Mutter des Opfers – stammen von der RBB-Journalistin Gabi Probst, die ihre

Aufnahmen Veiel für seine Produktion zur Verfügung stellte (siehe N. Fischer 2009:

48).

https://doi.org/10.14361/9783839460634-018 - am 13.02.2026, 11:20:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 283

Die Rekonstruktion von Vergangenheit verdankt sich in diesem Projekt also kon-

sequent dem gesprochenen Wort sich erinnernder Beteiligter. Für die Frage nach den

Prozessen historischer Erinnerung bedeutet dies, dass Der Kick sehr stark auf die Be-

deutung der Oralität und der autobiographischen Motivation der Auseinandersetzung

mit Vergangenheit aufmerksam macht. In den meisten Fällen handelt es sich in dem

Film (von dem hier im Unterschied zur Theaterfassung hauptsächlich die Rede sein

wird) nicht um geschichtliche Erinnerung, sondern um die persönliche Erinnerung an

die Einzelheiten der Tat, an Details des eigenen Lebenslaufes oder an beteiligte Perso-

nen. Daraus ergibt sich die Frage, in welchen Momenten und wie sich diese Erinnerun-

gen ins Geschichtliche hinein vertiefen.

Die Aussagefähigkeit einer derartig stark auf mündlichen Zeitzeugenäußerungen

aufgebauten Rekonstruktion hat eine entscheidende Voraussetzung, die mit erhebli-

chenmethodischen Konsequenzen verbunden ist: Sie verlangt die Bereitschaft bzw. das

Bedürfnis der Befragten, sich zu erinnern und zu artikulieren. In den vorangegangenen

Kapiteln konnte deutlich werden, dass der Inhalt einer Erinnerung nicht unabhängig zu

denken ist von den Prozessen seiner Aktualisierung.Diese Prozesse hängenmaßgeblich

von der Atmosphäre des Gesprächs, also auch von der Person des Fragenden ab. Das

Resultat des Erinnerungsprozesses, zu allererst aber natürlich schon die Motivation,

sich überhaupt zu artikulieren, verdanken sich der Haltung und der Persönlichkeit des

Initiators des Gesprächs, also des Künstlers. Sein authentisches Interesse ist oft gera-

dezu der Grund für das Zustandekommen von Erinnerung. Die Untersuchung und die

sie durchführende Person sind also nicht voneinander zu trennen – zum Forschungs-

prozess gehört konstitutiv das Subjekt der Forschung hinzu. Dies wird im Falle von Der

Kick besonders evident. Es war bereits darauf hingewiesen worden, wie stark die Ab-

wehr in Potzlow gegen jede filmische oder sonstige Aufarbeitung der Ereignisse im Juli

2002 war: Die Einwohner haben systematisch ihre Türen und Fenster verriegelt, wenn

sich ihnen jemand näherte, der mit ihnen über das Thema sprechen wollte (siehe Vei-

el 2005a: 01.18 u. 06.52). Sie verweigerten sich, weil sie entsetzt und wütend über das

Verhalten der Journalisten waren, die z.T. die kleinsten Äußerungen zu diffamierenden

Schlagzeilen über das »faschistoide«, kaputte Dorf nutzten und die daraufhin zuneh-

mende Redeunwilligkeit wiederum als Bestätigung für den zurückgebliebenen, dumpf-

neonazistischen Zustand der Leute auslegten. Die Aktionen gingen so weit, dass z.B.

den Jungen, die Marinus damals in der Jauchegrube gefunden haben, Geld angeboten

wurde, dass sie vor laufender Kamera noch einmal buddeln würden (siehe Veiel in N.

Fischer 2009: A4).

Insofern ist es erstaunlich, dass es Veiel gelungen ist, diese Mauer der Verweige-

rung zu durchbrechen. Die entscheidende Grundlage für diesen Erfolg war die Bildung

von Vertrauen. Veiel schildert, wie er auf die ersten Anfragen beim Pfarrer jene bereits

erwähnte negative Antwort erhielt, und wie er ihm dann aber entgegenhielt: »Sie wis-

sen ja gar nicht, wer ich bin. Sie kennen mich ja gar nicht« (Veiel 2005a: 19.33). Dieser

Moment, in dem Veiel einen der Betroffenen mit der Aufforderung konfrontiert, ihn

als Individuum wahrzunehmen, sorgt dafür, dass der Pfarrer sich auf sein Gegenüber

dann doch einlässt und sich öffnet.

Dieser erste Schritt der Wahrnehmung eines Anderen, seiner Haltung und seiner

Intentionen kann hier als Grundlage eines Vertrauensverhältnisses angesehen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-018 - am 13.02.2026, 11:20:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Hinzu kam nun die Bereitschaft Veiels, acht Wochen warten zu können, sich dann zu

einem ersten Gespräch ohne jede Aufzeichnung zu treffen, dann noch einmal zu war-

ten, bis schließlich ein nächstes Gespräch stattfinden konnte. Veiels Anliegen war, »mit

sehr viel Zeit, mit dem Versuch deutlich zu machen, dass es eben gerade nicht darum

geht, da das erste Beste halt zu nehmen und irgendwelche Vorurteile nochmal dann

rauszuziehen und alles mit hellen Scheinwerfern auszustrahlen – sondern mit ihnen

zusammen, dass sie selbst auch entscheiden können: Was wollen sie sagen und was

soll da reinkommen?« (Veiel 2005a: 19.31). Der Zeitprozess erscheint hier erneut als

entscheidende Grundlage der Reflexion, hier nun aber bereits auf die Recherche und

die gesamte Anbahnung eines Projekts bezogen. Darüber hinaus spricht Veiel die Not-

wendigkeit an, die Gesprächspartner in die Entscheidungen über die Verwertung des

Interviewmaterials einzubeziehen – damit signalisiert er, dass er sie nicht als ästhe-

tisches Mittel instrumentalisiert und zum Objekt macht, sondern als verantwortliche

Mitgestalter, als Subjekte ernst nimmt.

Das Ergebnis gibt Veiel Recht: Seine Bemühungen führen eine Wende herbei, die

angesichts der beschriebenen Verhältnisse als einmalig angesehen werden darf. Die

Potzlower gewinnen Vertrauen, öffnen sich allmählich, bis sie schließlich sogar das Be-

dürfnis signalisieren, sich mitzuteilen. Andres Veiel berichtet noch während der Re-

cherchearbeit, als noch gar nicht abzusehen war, wie weit dieses Vertrauen einmal ge-

henwürde: Zuerst habe er gedacht, er »werde hier nur beschimpft werden und bespuckt

[…]. Aber dann habe ich sehr bald gemerkt, dass so eine Bereitschaft da ist oder auch

eine Not, nicht nur eine Bereitschaft, sondern auch eine Not da ist, zu sprechen. Das

heißt, sie kapseln sich ein, aber eigentlich wollen sie reden, und das ist genau der Wi-

derspruch.Undwennman ein bisschen Vertrauen aufbaut, dann […] irgendwann ist der

Wunsch da, auch zu reden« (ebd.: 20.48). Besonders bemerkenswert ist die Tatsache,

dass diese Bereitschaft auch bei den Schönfelds und am Ende sogar bei ihren Söhnen,

den beiden Tätern, entsteht. Veiel schildert diesen Vorgang: »Oftmals war es so, dass

bei dem Versuch, das Tonband aufzustellen, erst mal ein klares ›Nein‹ kam. Vier, fünf

Mal waren wir bei den Eltern der Täter und haben irgendwann mal mitgeschrieben.

Und dann war irgendwann die Möglichkeit da, ein Tonband aufzustellen« (Veiel in N.

Fischer 2009: A3). Dieser Prozess ging dann aber noch viel weiter: »Das Spannende für

mich war ja, dass bei den Leuten, wo wir oft waren – also da rechne ich jetzt auch die

Eltern der Täter mit ein –, dass dort das Bedürfnis immer größer wurde zu sprechen.

Die haben am Ende gesagt: ›Wann kommen Sie wieder?‹ Da waren wir keine Belästi-

gung mehr, sondern es war vielleicht die Erfahrung, dass es ihnen gut tat, mit uns zu

sprechen. Da hat sie jemand ernst genommen, wir haben zugehört, wir haben nicht

sofort bewertet. Es gab so etwas wie die befreiende Kraft des Sprechens und daraus ist

Vertrauen entstanden« (ebd.: A4).

Zu diesem Vorgang gehört, dass auch der Fragende sich dabei verändert und einen

Prozess durchmacht. Andres Veiel beschreibt dies vor allem im Hinblick auf seine Be-

gegnung mit Marco, dem ältesten der Täter und treibende Kraft der Gewalteskalation:

»Ich hatte vor dem ersten Treffen mit Marco unheimliche Probleme und habe mich ge-

fragt: ›Kann ich dem jetzt einfach so die Hand geben?‹ Als ich ihn dann aber erlebt habe,

saß da plötzlich ein Häufchen Elend vor mir. Ganz anders als alle meine Vorstellungen.

Ich habe mich selbst gewehrt gegen die Art von Einfühlung und Mitgefühl. Ich dachte:

https://doi.org/10.14361/9783839460634-018 - am 13.02.2026, 11:20:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 285

›Warum hab ich jetzt bei ihm ausgerechnet Mitgefühl? Darf ich, will ich das?‹« (ebd.:

A6). An dem Entstehungs- und Ausarbeitungsprozess des Projekts wird deutlich: Der

ästhetische Ansatz Veiels beinhaltet, dass Forschungsgegenstand und Forschungssub-

jekt eins werden, also die zum Zwecke bewusster Reflexion entstehende Distanz von

Subjekt und Objekt im produktiven Akt künstlerischer Gestaltung über sich hinausge-

führt wird. Das zeigt sich auch an dem Prozess nach der Fertigstellung der Arbeit: Veiel

begleitet die Täter, die er durch sein Projekt aus dem Schutz der Anonymität für immer

herausgerissen hat, bis heute und fühlt sich bis hinein in die Unterstützung bei der

Arbeitsplatzfindung verantwortlich (siehe Interview am 27.01.2018: 422f.).

Andres Veiel begibt sichmit seinen Interviews bewusst in die »Kernzone« der Ereig-

nisse und begnügt sich nicht mit Schilderungen aus zweiter Hand, denn wenn es um

eine echte Urteilsbildung gehen soll, die sich am Ende nicht doch wieder aus vermit-

telten Meinungen speist, muss er zu einer direkten Wahrnehmung der Protagonisten

selber gelangen. Erinnerungsarbeit wird also als ein analytischer Prozess verstanden,

der strenge Empirie im Sinne der direkten Wahrnehmung des sich erinnernden Sub-

jekts betreibt – um sich dann verfremdend von ihm wieder zu lösen. Mit 18 Menschen

führen Gesine Schmidt und Andres Veiel Gespräche: mit zwei Bürgermeistern, einer

Erzieherin, einem Ausbilder, mit Dorfbewohnern – darunter auch dem Pfarrer – und

vor allem mit dem Freund von Marinus, den Angehörigen und Freunden der Täter und

schließlich mit den Tätern selbst.

IV.3.2.2. Verfremdung

Der Kick verweigert sich einer abbildhaften Wiedergabe der Ereignisse in Potzlow –

Veiel spricht hier sogar von einem »totale[n] Bilderverbot«, das er sich auferlegt habe

(Veiel in Kirschner 2005). Das betrifft die Entscheidung für die Bühne statt für das

Abfilmen des empirischen Ortes genauso wie die Beschränkung auf zwei Schauspieler,

die 19 Personen spielen, die Verweigerung einer dramatischen Handlung zugunsten

einer Montage der originalen Gesprächstexte und die Tatsache, dass eine Frau die Täter

und andere männliche Protagonisten spielt und umgekehrt ein Mann die Mutter von

Marinus Schöberl. Jede dieser Entscheidungen hat ihre ganz eigenen Implikationen.

Der Raum Andres Veiel hatte sich mit der Schwierigkeit auseinanderzusetzen, dass der

Abstand zwischen der physischenGegenwart des Tatortes und denDimensionen der Tat

so groß war, dass filmische Aufnahmen vom Schweinstall und von der Jauchegrube in

ihrer aktuellen Banalität nur äußerst schwer einen Zugang zu dem nächtlichen Gesche-

hen bahnen würden. Zugleich hätte bei einer filmischen Umsetzung die Gefahr bestan-

den, dass Aufnahmen vomOrt den gleichen Reflex ausgelöst hätten wie die Aufnahmen

von den betroffenen Personen, vor allem – wie von Veiel angesprochen – von den Tä-

tern: Die reale Örtlichkeit hätte umgehend den Effekt des Sensationellen, des Horrors

und Ekels hervorgerufen, der eine produktive Auseinandersetzungmit den Ereignissen

eher verhindert als gefördert hätte. Die Theaterbühne befreit die Wahrnehmung von

ihrer Bindung an die gewohnten räumlichen Vorstellungsinhalte und eröffnet stattdes-

sen einen Imaginationsraum. Dazu gehört aber auch, dass der Schweinetrog nun nicht

nachgebaut auf der Bühne erscheint – erst der konsequente Verzicht auf jede Art der

https://doi.org/10.14361/9783839460634-018 - am 13.02.2026, 11:20:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

