282

Asthetische Geschichtserkenntnis

Veiel dem Gegenstand gerecht, sondern die isthetische Gestaltung, die in dem Do-
kument durch seine Verfremdung den auf der empirisch-tatsichlichen Oberflichen-
schicht nicht greifbaren Zusammenhang erforscht. Das »Fettauge« muss als solches
kenntlich gemacht werden, damit es auf die »Suppe« hinweisen kann.

Die Urauffithrung des Stiickes fand am 23. April 2005 am Theater Basel und am
24. April am Maxim Gorki-Theater Berlin statt. Noch wihrend der Probenarbeiten zur
Theaterauffithrung realisierte Andres Veiel, dass er im Inszenierungsprozess immer
wieder filmische Gestaltungslosungen entwarf, und es wurde ihm schnell klar, dass
er aus dem Stiick noch eine filmische Adaption entwickeln wiirde: »Ich habe gemerkt,
ich denke filmisch. Das heif3t, [..] dass ich im Inszenierungsprozess oft sehr nah ran
gehe. Das heifdt, mich interessiert, was im Auge passiert, was jemand mit den Hinden
darstellt. Und all das, was mich da interessiert, verpuftt in der Totalen des Theaters. Es
wird vielleicht in der Spannung spiirbar, aber es wird nicht im Detail zum Zuschauer
transportiert. Das heif’t, ganz frith war fiir mich klar, mich interessiert das Feine, was
sich im Theater nur mittelbar ritberbringen lisst. Und von daher habe ich gedacht, wi-
re es schon, eine zweite Fassung zu machen, wo das zur Geltung kommt« (Veiel in N.
Fischer 2009: A4f.; siehe auch das Interview am 01.06.2018: 442f.). So gehen Veiel und
sein Team im Mai 2005 noch einmal fiir vier Tage in den Gewerbehof der Alten Konigstadt
Berlin — eine leere Fabrikhalle am Prenzlauer Berg — und filmen die Inszenierung. Es
zeigt sich aber schnell, dass nicht an ein blof3es Abfilmen des Bithnengeschehens zu
denken ist, sondern der Film ganz eigene dsthetische Verfahrensweisen verlangt (Vei-
el 2006: 276; N. Fischer 2009: A4f.). So ndtigt Veiel seinen beiden Schauspielern z.B.
ab, nachts unter groRen Erschépfungszustinden zu spielen, weil sie sonst zu absichts-
voll, also gestisch zu plakativ gewirkt hitten und zu wenig privat (N. Fischer 2009:
63). Erschopfung und Midigkeit unterstiitzen die halbbewussten mimischen und ges-
tischen Signale, die den Figuren jene authentische, auch zwischen den Zeilen wirkende
Spontanitit und Nahe im Detail verleihen, die den realen, gefilmten Interviewpartnern
sonst eigen sind. So entsteht eine Arbeit, die das Genre des Dokumentarfilms genau-
so0 an seine Grenzen bringt wie die Gattungsgesetze des dokumentarischen Theaters.
Thre Urauffithrung fand 2006 auf der Berlinale statt. Primiert wurde sie noch im sel-
ben Jahr u.a. von der Jury der evangelischen Filmarbeit als »Film des Jahres«, mit dem
»New Berlin Film Award« (»Bester Spielfilm«) und mit dem »Grand Prix« beim Festival
»Vision du Réel« in Nyons.

IV.3.2. Analyse

[V.3.2.1. Interviews

Der Textkorper von Der Kick besteht mit wenigen Ausnahmen (Verhérprotokolle, Aussa-
gen des Staatsanwaltes, psychologische Gutachten, die Strafakte Marco Schénfelds) aus
Interviewpassagen. Die Gesprache fithrten Andres Veiel und seine Co-Autorin Gesine
Schmidt. Nur die Interviews mit der vor den Recherchen verstorbenen Birgit Schéberl
— der Mutter des Opfers — stammen von der RBB-Journalistin Gabi Probst, die ihre
Aufnahmen Veiel fiir seine Produktion zur Verfiigung stellte (siehe N. Fischer 2009:
48).

https://dol.org/10.14361/9783839460634-018 - am 13.02.2026, 11:20:4¢ - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

Die Rekonstruktion von Vergangenheit verdanke sich in diesem Projekt also kon-
sequent dem gesprochenen Wort sich erinnernder Beteiligter. Fiir die Frage nach den
Prozessen historischer Erinnerung bedeutet dies, dass Der Kick sehr stark auf die Be-
deutung der Oralitit und der autobiographischen Motivation der Auseinandersetzung
mit Vergangenheit aufmerksam macht. In den meisten Fillen handelt es sich in dem
Film (von dem hier im Unterschied zur Theaterfassung hauptsichlich die Rede sein
wird) nicht um geschichtliche Erinnerung, sondern um die persénliche Erinnerung an
die Einzelheiten der Tat, an Details des eigenen Lebenslaufes oder an beteiligte Perso-
nen. Daraus ergibt sich die Frage, in welchen Momenten und wie sich diese Erinnerun-
gen ins Geschichtliche hinein vertiefen.

Die Aussagefihigkeit einer derartig stark auf miindlichen Zeitzeugeniulerungen
aufgebauten Rekonstruktion hat eine entscheidende Voraussetzung, die mit erhebli-
chen methodischen Konsequenzen verbunden ist: Sie verlangt die Bereitschaft bzw. das
Bediirfnis der Befragten, sich zu erinnern und zu artikulieren. In den vorangegangenen
Kapiteln konnte deutlich werden, dass der Inhalt einer Erinnerung nicht unabhingig zu
denken ist von den Prozessen seiner Aktualisierung. Diese Prozesse hingen mafigeblich
von der Atmosphire des Gesprichs, also auch von der Person des Fragenden ab. Das
Resultat des Erinnerungsprozesses, zu allererst aber natiirlich schon die Motivation,
sich itberhaupt zu artikulieren, verdanken sich der Haltung und der Persénlichkeit des
Initiators des Gesprichs, also des Kiinstlers. Sein authentisches Interesse ist oft gera-
dezu der Grund fir das Zustandekommen von Erinnerung. Die Untersuchung und die
sie durchfithrende Person sind also nicht voneinander zu trennen — zum Forschungs-
prozess gehort konstitutiv das Subjekt der Forschung hinzu. Dies wird im Falle von Der
Kick besonders evident. Es war bereits darauf hingewiesen worden, wie stark die Ab-
wehr in Potzlow gegen jede filmische oder sonstige Aufarbeitung der Ereignisse im Juli
2002 war: Die Einwohner haben systematisch ihre Tiiren und Fenster verriegelt, wenn
sich ihnen jemand niherte, der mit ihnen tiber das Thema sprechen wollte (siehe Vei-
el 2005a: 01.18 u. 06.52). Sie verweigerten sich, weil sie entsetzt und wittend iiber das
Verhalten der Journalisten waren, die z.T. die kleinsten Aufierungen zu diffamierenden
Schlagzeilen tiber das »faschistoide«, kaputte Dorf nutzten und die darauthin zuneh-
mende Redeunwilligkeit wiederum als Bestitigung fiir den zuriickgebliebenen, dumpf-
neonazistischen Zustand der Leute auslegten. Die Aktionen gingen so weit, dass z.B.
den Jungen, die Marinus damals in der Jauchegrube gefunden haben, Geld angeboten
wurde, dass sie vor laufender Kamera noch einmal buddeln wiirden (siehe Veiel in N.
Fischer 2009: A4).

Insofern ist es erstaunlich, dass es Veiel gelungen ist, diese Mauer der Verweige-
rung zu durchbrechen. Die entscheidende Grundlage fiir diesen Erfolg war die Bildung
von Vertrauen. Veiel schildert, wie er auf die ersten Anfragen beim Pfarrer jene bereits
erwihnte negative Antwort erhielt, und wie er ihm dann aber entgegenhielt: »Sie wis-
sen ja gar nicht, wer ich bin. Sie kennen mich ja gar nicht« (Veiel 2005a: 19.33). Dieser
Moment, in dem Veiel einen der Betroffenen mit der Aufforderung konfrontiert, ihn
als Individuum wahrzunehmen, sorgt dafiir, dass der Pfarrer sich auf sein Gegeniiber
dann doch einlisst und sich 6ffnet.

Dieser erste Schritt der Wahrnehmung eines Anderen, seiner Haltung und seiner
Intentionen kann hier als Grundlage eines Vertrauensverhiltnisses angesehen werden.

https://dol.org/10.14361/9783839460634-018 - am 13.02.2026, 11:20:4¢ - EE—

283


https://doi.org/10.14361/9783839460634-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Asthetische Geschichtserkenntnis

Hinzu kam nun die Bereitschaft Veiels, acht Wochen warten zu koénnen, sich dann zu
einem ersten Gesprich ohne jede Aufzeichnung zu treffen, dann noch einmal zu war-
ten, bis schliefilich ein nichstes Gesprich stattfinden konnte. Veiels Anliegen war, »mit
sehr viel Zeit, mit dem Versuch deutlich zu machen, dass es eben gerade nicht darum
geht, da das erste Beste halt zu nehmen und irgendwelche Vorurteile nochmal dann
rauszuziehen und alles mit hellen Scheinwerfern auszustrahlen — sondern mit ihnen
zusammen, dass sie selbst auch entscheiden kéonnen: Was wollen sie sagen und was
soll da reinkommen?« (Veiel 2005a: 19.31). Der Zeitprozess erscheint hier erneut als
entscheidende Grundlage der Reflexion, hier nun aber bereits auf die Recherche und
die gesamte Anbahnung eines Projekts bezogen. Dariiber hinaus spricht Veiel die Not-
wendigkeit an, die Gesprichspartner in die Entscheidungen iiber die Verwertung des
Interviewmaterials einzubeziehen — damit signalisiert er, dass er sie nicht als dsthe-
tisches Mittel instrumentalisiert und zum Objekt macht, sondern als verantwortliche
Mitgestalter, als Subjekte ernst nimmt.

Das Ergebnis gibt Veiel Recht: Seine Bemithungen fithren eine Wende herbei, die
angesichts der beschriebenen Verhiltnisse als einmalig angesehen werden darf. Die
Potzlower gewinnen Vertrauen, 6ffnen sich allmihlich, bis sie schlief3lich sogar das Be-
diirfnis signalisieren, sich mitzuteilen. Andres Veiel berichtet noch wihrend der Re-
cherchearbeit, als noch gar nicht abzusehen war, wie weit dieses Vertrauen einmal ge-
hen wiirde: Zuerst habe er gedacht, er »werde hier nur beschimpft werden und bespuckt
[...]. Aber dann habe ich sehr bald gemerkt, dass so eine Bereitschaft da ist oder auch
eine Not, nicht nur eine Bereitschaft, sondern auch eine Not da ist, zu sprechen. Das
heifdt, sie kapseln sich ein, aber eigentlich wollen sie reden, und das ist genau der Wi-
derspruch. Und wenn man ein bisschen Vertrauen aufbaut, dann [...] irgendwann ist der
Wunsch da, auch zu reden« (ebd.: 20.48). Besonders bemerkenswert ist die Tatsache,
dass diese Bereitschaft auch bei den Schonfelds und am Ende sogar bei ihren Séhnen,
den beiden Titern, entsteht. Veiel schildert diesen Vorgang: »Oftmals war es so, dass
bei dem Versuch, das Tonband aufzustellen, erst mal ein klares >Nein< kam. Vier, fiinf
Mal waren wir bei den Eltern der Titer und haben irgendwann mal mitgeschrieben.
Und dann war irgendwann die Moglichkeit da, ein Tonband aufzustellen« (Veiel in N.
Fischer 2009: A3). Dieser Prozess ging dann aber noch viel weiter: »Das Spannende fiir
mich war ja, dass bei den Leuten, wo wir oft waren — also da rechne ich jetzt auch die
Eltern der Tater mit ein —, dass dort das Bediirfnis immer grofier wurde zu sprechen.
Die haben am Ende gesagt: sWann kommen Sie wieder?« Da waren wir keine Belisti-
gung mehr, sondern es war vielleicht die Erfahrung, dass es ihnen gut tat, mit uns zu
sprechen. Da hat sie jemand ernst genommen, wir haben zugehort, wir haben nicht
sofort bewertet. Es gab so etwas wie die befreiende Kraft des Sprechens und daraus ist
Vertrauen entstanden« (ebd.: A4).

Zu diesem Vorgang gehort, dass auch der Fragende sich dabei verdndert und einen
Prozess durchmacht. Andres Veiel beschreibt dies vor allem im Hinblick auf seine Be-
gegnung mit Marco, dem iltesten der Titer und treibende Kraft der Gewalteskalation:
»Ich hatte vor dem ersten Treffen mit Marco unheimliche Probleme und habe mich ge-
fragt:»Kann ich dem jetzt einfach so die Hand geben?« Als ich ihn dann aber erlebt habe,
safd da plotzlich ein Hiufchen Elend vor mir. Ganz anders als alle meine Vorstellungen.
Ich habe mich selbst gewehrt gegen die Art von Einfithlung und Mitgefuhl. Ich dachte:

https://dol.org/10.14361/9783839460634-018 - am 13.02.2026, 11:20:4¢ - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

>Warum hab ich jetzt bei ihm ausgerechnet Mitgefithl? Darf ich, will ich das?« (ebd.:
A6). An dem Entstehungs- und Ausarbeitungsprozess des Projekts wird deutlich: Der
asthetische Ansatz Veiels beinhaltet, dass Forschungsgegenstand und Forschungssub-
jekt eins werden, also die zum Zwecke bewusster Reflexion entstehende Distanz von
Subjekt und Objekt im produktiven Akt kiinstlerischer Gestaltung iiber sich hinausge-
fithrt wird. Das zeigt sich auch an dem Prozess nach der Fertigstellung der Arbeit: Veiel
begleitet die Titer, die er durch sein Projekt aus dem Schutz der Anonymitit fiir immer
herausgerissen hat, bis heute und fithlt sich bis hinein in die Unterstiitzung bei der
Arbeitsplatzfindung verantwortlich (siehe Interview am 27.01.2018: 422f.).

Andres Veiel begibt sich mit seinen Interviews bewusst in die »Kernzone« der Ereig-
nisse und begniigt sich nicht mit Schilderungen aus zweiter Hand, denn wenn es um
eine echte Urteilsbildung gehen soll, die sich am Ende nicht doch wieder aus vermit-
telten Meinungen speist, muss er zu einer direkten Wahrnehmung der Protagonisten
selber gelangen. Erinnerungsarbeit wird also als ein analytischer Prozess verstanden,
der strenge Empirie im Sinne der direkten Wahrnehmung des sich erinnernden Sub-
jekts betreibt — um sich dann verfremdend von ihm wieder zu losen. Mit 18 Menschen
fithren Gesine Schmidt und Andres Veiel Gespriche: mit zwei Biirgermeistern, einer
Erzieherin, einem Ausbilder, mit Dorfbewohnern — darunter auch dem Pfarrer — und
vor allem mit dem Freund von Marinus, den Angehérigen und Freunden der Titer und
schliefflich mit den Tatern selbst.

IV.3.2.2. Verfremdung

Der Kick verweigert sich einer abbildhaften Wiedergabe der Ereignisse in Potzlow —
Veiel spricht hier sogar von einem »totale[n] Bilderverbot«, das er sich auferlegt habe
(Veiel in Kirschner 2005). Das betrifft die Entscheidung fiir die Bithne statt fiir das
Abfilmen des empirischen Ortes genauso wie die Beschrinkung auf zwei Schauspieler,
die 19 Personen spielen, die Verweigerung einer dramatischen Handlung zugunsten
einer Montage der originalen Gesprichstexte und die Tatsache, dass eine Frau die Titer
und andere minnliche Protagonisten spielt und umgekehrt ein Mann die Mutter von
Marinus Schoberl. Jede dieser Entscheidungen hat ihre ganz eigenen Implikationen.

Der Raum Andres Veiel hatte sich mit der Schwierigkeit auseinanderzusetzen, dass der
Abstand zwischen der physischen Gegenwart des Tatortes und den Dimensionen der Tat
so grof® war, dass filmische Aufnahmen vom Schweinstall und von der Jauchegrube in
ihrer aktuellen Banalitit nur dufderst schwer einen Zugang zu dem nichtlichen Gesche-
hen bahnen witrden. Zugleich hitte bei einer filmischen Umsetzung die Gefahr bestan-
den, dass Aufnahmen vom Ort den gleichen Reflex ausgeldst hitten wie die Aufnahmen
von den betroffenen Personen, vor allem — wie von Veiel angesprochen — von den Ti-
tern: Die reale Ortlichkeit hitte umgehend den Effekt des Sensationellen, des Horrors
und Ekels hervorgerufen, der eine produktive Auseinandersetzung mit den Ereignissen
eher verhindert als geférdert hitte. Die Theaterbithne befreit die Wahrnehmung von
ihrer Bindung an die gewohnten raumlichen Vorstellungsinhalte und er6finet stattdes-
sen einen Imaginationsraum. Dazu gehort aber auch, dass der Schweinetrog nun nicht
nachgebaut auf der Bithne erscheint — erst der konsequente Verzicht auf jede Art der

https://dol.org/10.14361/9783839460634-018 - am 13.02.2026, 11:20:4¢ - EE—

285


https://doi.org/10.14361/9783839460634-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

