Zweiter Zyklus:
Anthropologie — menschliches Leiden und
die Suche nach Befreiung

Um unser Projekt auf das Reflexionsniveau des derzeitigen Stands so-
zialanthropologischer und religionswissenschaftlicher Forschung zu he-
ben, stellen wir im zweiten Zyklus aus einer primir theoriegeleiteten
Perspektive die Beziehung von Anthropologie und Soteriologie in den
Vordergrund. Wir lenken das Augenmerk zunichst in Rekurs auf Willi-
am James auf die besondere Qualitat der religiosen und spirituellen Er-
fahrung (Il.1), um anschlieffend mit Ernst Tugendhat die Frage der Refle-
xion und ihre Bedeutung fiir eine Anthropologie der Spiritualitit naher
zu beleuchten (II.2). Die folgenden Kapitel beschaftigen sich aus unter-
schiedlichen Perspektiven mit den Konstitutionsbedingungen von dem,
was wir ublicherweise als unser Ich-Selbst betrachten.

Aus einer neuro- und kognitionswissenschaftlichen Perspektive stellt
sich zunachst die Frage, ob und wie die Attribute der Ich-Erfahrung und
damit moglicherweise auch ihre Auflosung im mystischen Erlebnis kon-
struiert bzw. dekonstruiert werden konnen (II.3). In einer Verbindung
von kognitionswissenschaftlichen und kulturanthropologischen Zugan-
gen fragen wir anschlieSend ausfithrlicher nach der Funktion und Be-
deutung von Ritualen (II.4). Im darauf folgenden Kapitel beschiftigen
wir uns mit der Rolle mimetischer Prozesse. Hier zeigt sich mit René
Girard die Bedeutung des signifikanten Anderen, der Du-Position fur
religiose und spirituelle Dynamiken und Sozialisationsprozesse (IL.5).
Im Anschluss wird das Verhiltnis von Bewusstsein und Kommunikati-
on niher beleuchtet. Erst auf diesem Wege erschliefSen sich die negativ-
sprachlichen Dynamiken einer religiosen Rede, die von etwas handeln
kann, das nicht dem Sein zugehorig ist (IL.6).

Im letzten Kapitel dieses Zyklus entwickeln wir in Rekurs auf die Pha-
nomenologie von Maurice Merleau-Ponty und die Reflexionslogik von
Gotthard Gunther einen integrativen Zugang, uiber den sich Erfahrung,
Leiblichkeit, Ich-Du-Perspektivitit und divergierende kulturelle Lage-
rungen als korperlich verankerte polykontexturale Arrangements ver-
stehen lassen (I.7). Zur Uberleitung zu den Ergebnissen der vorliegen-
den Studie folgen schliefSlich einige Bemerkungen zur Methodologie und
Datenerhebung (IL.8).

Die ihrer Natur nach eher allgemein formulierten Darstellungen der
einzelnen Kapitel werden durch gezielte Einwurfe aus selbst erhobenem
und teilweise auch aus anderen Quellen stammendem empirischem Ma-
terial ergdnzt. Diese jeweils mit einem Rahmen versehenen Zitate dienen

93

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

nicht nur der llustration, etwa um die empirische Relevanz der Ausfiih-
rungen zu unterstreichen, sondern auch als Irritation, um dadurch teil-
weise in inkongruenter Perspektive Spannungslagen und Widerspriiche
deutlicher hervortreten zu lassen.

II.1 Die Erfahrung — William James

Auch heute noch bildet die von William James 1902 veroffentlichte Mo-
nografie ,, Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature*
den Ausgangspunkt einer jeden wissenschaftlichen Auseinandersetzung
mit spirituellem und religiosem Erleben. ,,Zu den Dingen, die sein Buch
so bemerkenswert machen®, formuliert Charles Taylor, ,,gehort sein um-
fassendes Verstindnis in Verbindung mit einer beispiellosen phianome-
nologischen Durchdringung® (Taylor 2002, S. 25).

Aufschlussreich ist unter anderem, dass James in Hinblick auf die
konkreten Erfahrungsinhalte von einer Vielfalt von Formen ausgeht.
Diese fiigen sich jedoch seiner Auffassung nach in einer tbergreifenden
anthropologischen Perspektive zusammen, entsprechend der eine spiri-
tuelle oder religiose Haltung zum Leben einen wichtigen Unterschied fur
die menschliche Lebenspraxis macht.

Die Moglichkeit von mystischen oder aufseralltiglichen Erfahrungen
und die Interpretation dieser Erfahrungen als in hohem MafSe bedeutsam
scheinen in James Ansatz tief in das menschliche Wesen eingelagert zu
sein. Allerdings klammert er, der wissenschaftlichen Haltung des Prag-
matismus folgend, den epistemischen Gehalt dieser Erfahrung ein. Es
komme weder darauf an, ob wirklich Gottliches oder eine andere spiritu-
elle Dimension erkannt wurde, noch ob diese Erfahrungen intersubjektiv
geteilt werden konnen oder ob unterschiedliche Personen tiberhaupt die
gleiche Erfahrung machen. Der Wert dieser Erfahrungen liege allein dar-
in, dass sie ein Reflexionsverhaltnis konstituieren, das ein produktiveres
Verhiltnis zu sich selbst, zur Welt und zu anderen erméglicht: ,, Mysti-
sche Zustinde haben fiir die Betroffenen Autorititscharakter (aber fiir
niemanden sonst), dennoch brechen sie den Alleinherrschaftsanspruch
rationaler Zustande, sie stirken monistische und optimistische Hypo-
thesen®, heifst es dementsprechend bei James (1997 [1901], S. 9). Re-
ligiose und spirituelle Erfahrungen konstituieren ihm zufolge keine na-
turwissenschaftlichen Wahrheiten in dem Sinne, dass Beobachtungen
intersubjektiv uberpriift werden konnten. Nichtsdestotrotz generieren
sie eine Erfahrungsdimension, welche die individuelle Lebenspraxis mit
Sinn durchzieht, indem sie auf erlebbare Evidenzen verweist.”?

92 ,Wenn das aber stimmt, ist die Forderung der Wissenschaft, die ichhaften Ele-
mente der Erfahrung zu unterdriicken, absurd. Die Achse der Realitdt verlduft
ausschliefSlich durch Orte des Ichs - sie sind auf ihr aufgereiht wie Perlen auf

94

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ERFAHRUNG - WILLIAM JAMES

Die Disposition, das eigene Leben nach einem solchermafen fundier-
ten Sinn ausrichten zu wollen, ist nach James eine conditio humana. In
Betonung der Tatsache, dass diese Sinnausrichtung durch keine wie auch
immer geartete Wahrheit an sich gedeckt werden kann, spricht James
vom ,, Willen zum Glauben® (James 1975).

Religiositat oder Spiritualitdt kann nicht an bestimmten Inhalten, Er-
fahrungen oder Konzepten festgemacht werden, sondern zeigt sich als
spezifisches Arrangement, in dem Erfahrungen, Reflexionen und tiberge-
ordnete Deutungssysteme zueinander in Beziehung gesetzt werden. Fir
die ,Religionsphilosophie* heifst dies, dass die ,,pluralistische Hypothe-
se ernsthafter in Betracht® gezogen werden muss (James 1997 [19071],
S. 503). Die ,,Varieties“ der religiosen Erfahrung sind also nicht nur in
Hinblick auf ihre Inhalte, sondern auch in Hinblick auf die Charakteri-
stika und die Logik der spirituellen Systeme als Vielfalt zu denken. Ge-
meinsames Moment bleibt die soteriologische Option (bzw. Wahl), die
— wie und in welcher Form auch immer — angeboten wird. Religiositit
lasst sich mit James also vor allem auf die alltagspraktische Dimension
zuriickfithren: ,,Fir das praktische Leben reicht es, die Chance zur Er-
16sung zu haben. Nichts charakterisiert die Natur des Menschen bes-
ser als seine Bereitschaft, auf eine Chance hin zu leben. Der Unterschied
zwischen einem Leben, dessen Grundton Resignation, und einem Leben,
dessen Grundton Hoffnung ist, besteht [...] darin, dass in einem Fall eine
Chance besteht, in dem anderen nicht.“ (ebd.)

Nicht zuletzt wird mit James deutlich, dass religiose Erfahrungen eng
mit der emotionalen Erfahrung von Identitdt verbunden sind. Hiermit
einhergehend werden religiose und spirituelle Transformationen denk-
bar, durch die sich sozusagen das emotionale Zentrum der Person ver-
schiebt bzw. neu konfigurieren kann.”

einer Kette. Die Welt ohne die vielfiltigen Geisteshaltungen zu beschreiben — ob-
wohl diese genauso beschreibbar sind wie alles andere auch —, wire etwa so, als
wiirde man jemandem eine gedruckte Speisekarte als Aquivalent fiir eine echte
Mabhlzeit anbieten. Die Religion begeht diesen Fehler nicht. Die Religion des Ein-
zelnen mag selbstgefillig sein, und die privaten Wirklichkeiten, auf die sie bezo-
gen bleibt, mogen ziemlich beschrinkt sein: so weit wie sie reicht, ist sie trotzdem
unendlich viel weniger hohl und abstrakt als eine Wissenschaft, die sich rithmt,
von privaten Dingen keinerlei Notiz zu nehmen.“ (James 1997 [1901], S. 482)
93 Oatley und Djikic formulieren in Referenz auf James: ,Identity is inescapably
emotional. Each of us has a centre, perhaps of anxiety, perhaps of anger, perhaps
(as in James’ examples of saintness) of love of God and humankind. The rea-
son the centre is emotional is, as James explained (revising his earlier theory)
because emotions are our principal motivators. From the hot centre of an emo-
tion, attention is focused, some actions flow while others are stopped. Identity
is realized. [...] A striking further conclusion of James and our project is that
emotions can have effects on emotions. One emotion can transform to another.
[...] The surfaces of what James called our mental polyhedra are emotions. The

95

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

An dieser Stelle wird deutlich, warum die Jamessche Perspektive re-
levant fir unser Projekt ist. Sie erlaubt die transformatorische Qualitit
spiritueller Praxis anzuerkennen, ohne die Inhalte spiritueller Erlebnisse
zu essentialisieren (etwa indem sie als Verweis auf eine absolute Wahr-
heit begriffen werden miissen). Es muss nicht beantworten werden, ob
es Erleuchtung oder die Begegnung mit dem Gottlichen wirklich gibt.
Um die Bedeutung einer Erfahrung fuir die menschliche Praxis zu wirdi-
gen, braucht ihr epistemischer und ontologischer Status nicht geklart zu
werden. Es reicht, sie in Beziehung zu einer Lebenspraxis zu setzen, die
im doppelten Sinne reflexiv strukturiert erscheint — ndmlich einerseits als
Sinn, der Erleben zur Erfahrung macht, und anderseits als Erleben, das
aufgrund seiner sinnlichen und emotionalen Evidenz Sinn generiert.”

Im Folgenden gehen wir ausfiithrlicher auf einige der emotionalen und
kognitiven Konstellationen ein, die James in seinen ,, Varieties of Reli-
gious Experiences“ beschreibt.

Ein Schiiler von Sogyal Rinpoche berichtet, wie er zum tibetischen Bud-
dhismus gekommen ist:

Herr Schneider: |...] Irgendwie als Psychotherapeut konnte ich es mir
nicht mehr vorstellen, weil irgendwie ich sozusagen attestiert bekom-
men hatte, dass ich kein guter Psychotherapeut wire von Chefarztseite.
Aber das war sozusagen mein Lebensplan oder meine, das was ich wer-
den wollte. Spirituell war ich auch in einer Sackgasse und so weiter und
da war ich schon auch wiirde ich sagen heute, in einer dicken Depressi-
on. Habe mich dann auch erst mal einen Monat vollig zuritickgezogen,
hab mein Zimmer fast nicht verlassen. Und bin dann irgendwann/ habe
ich wieder angefangen, hab Wanderungen gemacht in den Bergen. Habe
mich also wieder angekoppelt an das, was mir immer gut getan hat, Na-
tur und/ Ich bin einfach ein Bergsportanhinger. Und habe da sozusagen
wieder meine Kraft gefunden und auf einer dieser Wanderungen habe
ich dann ein Retreat, also ein, wie nennt man das, eine Klausur sozu-
sagen von Buddhisten getroffen. Ich wusste von Freunden, dass die da
ungefihr sind und bin dann da hingewandert in den Bergen. Und das
war so der Rinpoche und 200 Schiiler oder so was. [...]

Ja. Also Rinpoche hat tber Leerheit gelehrt und und er hat das so ge-
lehrt, dass ich sozusagen in dem Moment auf einer bestimmten Ebene
mir der Boden unter den Fiiflen weggezogen wurde. Also ich hatte bis

lever that tips the polyhedron form on surface to another are emotions. Or, to
use another metaphor, emotions can succeed each other as in the plot of a story.
There can be a beginning in an emotion, a middle of vicissitudes and tribulati-
ons, and an end in which a new emotional centre becomes stable. Some stories
that take on heroic proportions are indeed stories of a new emotional centre be-
eing attained in a life.“ (Oatley/Djikic 2002, S. 113f.)

94 Siehe zur Beziehung von Emotion und Kognition auch Vogd (2010, Kap. 4).

96

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ERFAHRUNG - WILLIAM JAMES

dahin gedacht, dass ich eigentlich relativ gesettelt bin in diesem Leben,
dass mich so leicht nichts erschiittern kann. Sozusagen gedacht, na ja
gut, ich habe ein Nahtoderlebnis gehabt, ich habe eine sehr extreme
Erfahrung auch gemacht in meiner ganzen psychotherapeutischen und
anderen Bewegung. Ich habe sozusagen fast keine Klippe ausgelassen.
Habe auch diese Mobbing-Zeit in [Name einer Klinik] einigermafSen
uberstanden oder eigentlich ganz gut tiberstanden am Ende doch dann.
So dass ich eigentlich (Husten) so von mir sagte, mich kann so leicht
nichts mehr aus der Bahn hauen. Was nicht heifst, dass es einem nicht
auch mal schlecht gehen kann oder so. Und diese Erfahrung von Leer-
heit hat mich aber zutiefst erschiittert, weil natiirlich als theoretische
Konzept ist es erst mal ein Konzept und in sich logisch und man kann
dem zustimmen oder nicht, das kann man so halten wie man will. Aber
zu merken, es ist letzten Endes nicht so wie ich es mit meinem norma-
len Bewusstsein wahrnehme, sondern alles ist letzten Endes unendlich
leer, unendlich viel Raum, alles ist im Fluss. Alles ist in permanenter
Veranderung. [...] Und/ aber es war nicht sozusagen eine intellektuelle
Erkenntnis, sondern so letzten Endes fiir den Moment der Verlust eines
jeden Bezugspunktes.“

Vom Psychologen James konnen wir lernen, dass es eine existenzielle De-
pression gibt, die uns Menschen befallen kann und die in die Sinnfrage
an sich miindet. Deshalb ist sie als spirituelle Krise anzusehen:

»Mache einen Menschen nur ein wenig sensibler, trage ihn nur ein bis-
schen weiter iiber die Elendsschwelle, und selbst die Momente des Er-
folgs haben, wenn sie dann eintreffen, ihre Qualitit verloren. Alle natiir-
lichen Giiter verfallen. Reichtiimer sind fliichtig; Ruhm ist ein Hauch;
Liebe ein Betrug; Jugend und Gesundheit und Vergnugen vergehen.
Konnen Dinge, die in Staub und Enttduschung enden, die wahrhaf-
ten Giiter sein, nach denen unsere Seele verlangt? Hinter allem steht
das grofSe Gespenst des universalen Todes, die allumfassende Schwir-
ze [...]. Kurz, das Leben und seine Verneinung sind untrennbar zusam-
mengeschmiedet. Aber wenn das Leben gut ist, muss seine Verneinung
schlecht sein. Dennoch sind die beiden gleich wesentliche Fakten der
Existenz; und so scheint alles naturliche Gliick mit einem Widerspruch
behaftet zu sein. Es ist umgeben vom Hauch des Grabes.“ (James 1997
[t9o1], 162ff.)

Wie auch immer, sei es die Konfrontation mit der ,,Eitelkeit alles
Sterblichen®, der ,,Angst vor dem Universum® oder dem Gewahrsein
eines belastenden ,,Schuldempfindens®, wir treffen hier auf kognitiv-
emotionale Lagerungen, die den ,urspriingliche[n] Optimismus und die
urspriingliche Selbstzufriedenheit des Menschen in den Staub sinken“
lassen (ebd.). Solche in starker oder schwacher Form auftretenden Kri-
sen scheinen allein schon deshalb in der conditio humana angelegt zu sein,

97

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

weil der Mensch als sprechendes und selbstbewusst reflektierendes We-
sen die Frage nach dem Sinn seines Seins stellen kann. Vor diesem Hin-
tergrund sieht er sich mit der Endlichkeit seines Seins, der sich hieraus
ergebenden Verantwortung fir sein Leben und der hieraus erwachsen-
den Schuld- und Wertproblematik konfrontiert.”” Im folgenden Kapitel
werden wir mit Tugendhat noch genauer auf die Eigenarten dieser La-
gerung eingehen.

Einmal- und Zweimalgeborene

James unterscheidet zwischen zwei Grundformen des religiosen Arran-
gements, den Einmal- und den Zweimalgeborenen. Letztere schliefSen an
die Erfahrung an, dass menschliches Leben mit Leiden einhergeht und
dementsprechend in weltlichen Dingen kein Heil, keine endgiiltige Ge-
rechtigkeit und keine Erlosung zu erwarten ist. Daher wenden sich die-
se Personen einer spirituellen Praxis zu, die diese Erlosung verspricht.
Der Einmalgeborene sieht den Lohn seiner Spiritualitit demgegen-
uber auf der weltlichen Seite des Habens, etwa in dem Sinne, dass seine
Gebete und Praktiken unmittelbar auf der Erfolgsseite in seinem Leben
zu Buche schlagen.”® Wir begegnen hier Menschen, die zugunsten religi-
oser oder magischer Projektionen die negative Seite des Lebens ausblen-
den bzw. — psychologisch gesprochen — verdriangen. Allerdings erscheint
James das religiose und spirituelle Potential solcher Ansitze begrenzt.
»Die vollstindigsten Religionen wurden deshalb die sein®, so James,
»in denen die pessimistischen Elemente am besten entwickelt sind. Am

95 Siehe zu einer Philosophie, die hierin ihren Ausgangspunkt nimmt, Camus
(2013), der die Frage des Selbstmords zum Ausgangspunkt seiner philosophisch
anthropologischen Reflexion nimmt. Siehe zu einer religionssoziologischen Pers-
pektive, die in der Frage der Bewahrung im Angesicht der Endlichkeit ihren Aus-
gangspunkt nimmt, Oevermann (1995).

»In der Religion der Einmalgeborenen ist die Welt eine gradlinige bzw. einsto-
ckige Angelegenheit, iiber die in einer einheitlichen Wihrung Buch gefiihrt wird,
deren Teile genau den Wert haben, den sie von Natur aus zeigen, und deren Ge-
samtwert sich aus einer einfachen algebraischen Summierung ihres Soll und Ha-
bens ergibt. Gliick und religioser Frieden wird dem zuteil, der auf der Habenseite
der Rechnung steht. In der Religion der Zweimalgeborenen ist die Welt ein Mys-
terium mit doppeltem Boden. Frieden findet man nicht einfach dadurch, dass
man die Positiva des Lebens addiert und die Negativa eliminiert. Das natiirliche
Gute ist nicht blofS quantitativ unzulinglich und voriibergehend, in seinem Sein
selbst lauert bereits etwas Triigerisches. Weil es vom Tod, wenn nicht schon von
fritheren Widersachern, zunichte gemacht wird, kann es nicht das letzte Wort
sein und eignet sich in keinem Fall als Gegenstand bleibender Verehrung. Viel-
mehr hilt es uns von dem, was wirklich fiir uns gut ist, fern; und Entsagung und
Verzweiflung an ihm sind unser erster Schritt in Richtung Wahrheit. Es gibt zwei
Leben, das natiirliche und das spirituelle, und wir miissen das eine erst verlieren,
bevor wir am anderen teilhaben kénnen® (James 1997 [1901], S. 188ff.).

N

9

98

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ERFAHRUNG - WILLIAM JAMES

besten bekannt sind uns davon selbstverstandlich der Buddhismus und
das Christentum. Sie sind dem Wesen nach Erlosungsreligionen: Der
Mensch muss dem unwirklichen Leben sterben, bevor er zum wirklichen
Leben geboren werden kann.“ (James 1997 [1901], S. 187ff.)

Wenngleich die buddhistischen Lehren, wie James feststellt, in Hin-
blick auf ihre kanonischen Schriften an der Wahrheit vom Leiden an-
setzen und dementsprechend eine soteriologische Perspektive eroffnen,
die weltliche Bediirfnisse iiberwinden lisst, heifSt dies nicht, dass auch
das Verstiandnis der westlichen Buddhisten hier primir ansetzen muss.
Vor dem Hintergrund materiell relativ sicherer Gesellschaften mag oft-
mals weniger die Grunderfahrung des Leidens die urspriingliche Moti-
vation fur die Aufnahme meditativer Praktiken sein als vielmehr die Su-
che nach besonderen Erfahrungen oder der Wunsch, sich in weltlichen
Aspekten zu optimieren.®”

Die Hinwendung zu buddhistischen Lehren kann folglich zugleich
durch die Affirmation einer ,expressivistischen individualistischen Kul-
tur® (Taylor 2002) als auch durch Kritik an und Abwendung von sol-
chen Subjektivierungsprozessen motiviert sein. Sofern buddhistische Me-
ditation vorrangig als self-regulating-strategy (Shapiro 1980) oder gar
als Medium innerhalb einer ekstatischen Kultur verstanden und benutzt
wird (s. auch Knoblauch 2009), kann sie auch zur Affirmation typisch
westlicher Kulturmuster genutzt werden (was wiederum von buddhisti-
schen Lehrern als ,spiritueller Materialismus“ beklagt werden mag).”
Empirisch sind hier also komplexe Lagerungen zu erwarten.

Nicht zuletzt besteht der Wert der Jamesschen Differenzierung zwi-
schen den zwei Grundformen religioser Verortung darin, typische Ent-
wicklungsdynamiken, Krisen und Briiche, die Adepten eines buddhisti-
schen Schulungsweges erfahren konnen, besser zu verstehen.

Eine Schiilerin, die sich nach einigen Jahren Vipassana-Meditation vom
Buddbismus abgewendet hat und jetzt Mitglied der sogenannten ,,Kryon
Schule* ist, formuliert:

Frau Bertram: ,,Und das fand ich so schwer, auf allen Kursen zu horen,
Leben ist leiden und dann ich mich gefragt, Buddha ist ein Kind seiner
Zeit. Buddha ist jetzt im Nirvana, ist erleuchtet, er hat den hochsten
Zustand und wenn er erkennen wiirde, wiirde er vielleicht das auch ei-
ner neueren Zeit anpassen. Das man nicht unbedingt noch heute sagen
muss, Leben ist leiden. Es haben sich auch andere Sachen verindert.
Dass wir, was uns im Satipatthana-Kurs gelehrt wird ist auch, bei uns
wird zum Glick nicht so visualisiert wie es in der tibetischen Kultur ist

97 Siehe zu diesen therapeutischen Motivationen aus soziologischer Perspektive IlI-
ouz (2011) und Brockling (2007).
98 So schon Trungpa (1973).

99

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

oder Richtung ist, dass man sich vorstellt, wie der Korper altert. Das er
immer schwiacher wird und das zelebriert zum Glick Vipassana in der
Form nicht, aber es ist trotzdem noch vorhanden. Aber was sich gedn-
dert hat ist, wir konnen mit unseren Zellen und mit unserer DNS kom-
munizieren, dass unser Korper sich verjiingt. Das heifSt, es gibt in der
Medizin, in der Wissenschaft/ Die Forschung ist mittlerweile so weit,
dass sie sagen kann, jemand der jetzt 6o Jahre alt ist, in 20 Jahren sind
wir so weit, dass der Mensch 1.000 Jahre alt werden kann. Es gibt in
der spirituellen Welt, sage ich oder in der Wirklichkeit immer etwas,
was parallel lauft.«

Mystische Erfabrungen

Buddhistische Praxis zielt auf tiefgehende, transformierende Erfahrun-
gen von Einsicht, Verstehen und letztendlich: Erleuchtung. Zugleich
macht sich ein Schiiler, der auf bestimmte Erlebnisse oder Stadien ver-
weist, die er erreicht habe, verdichtig, den eigentlichen Sinn der Lehren
nicht recht verstanden zu haben, wie schon das ausfiihrlicher analysier-
te Beispiel von Frau MeifSners Erfahrung tiefer Versenkung und Liebe
deutlich werden liefS. Zudem besteht, hierauf hat insbesondere Robert
Sharf (1995; 2000) wiederholt hingewiesen, unter buddhistischen Leh-
rern keineswegs Einigkeit dariiber, an welchen Merkmalen eine Erfah-
rung ,,wirklicher“ Erleuchtung und anderer Fortschritte auf dem Weg
zu diagnostizieren ist.

Es wire aber ein falscher Schluss, mystische Erlebnisse — um hiermit
soteriologisch bedeutsamen Erfahrungen eine Bezeichnung zu geben —
als fur unsere Untersuchung irrelevant oder allein als Artefakt sozialer
Zurechnungsprozesse zu betrachten. In diesem Verstindnis wire jemand
nur deshalb erleuchtet oder spirituell entwickelt, weil er von anderen so
gesehen und bezeichnet wird.

Eine solche religionssoziologische Haltung einzunehmen wiirde ver-
kennen, dass alle untersuchten Schulungswege es auf die eine oder an-
dere Weise darauf anlegen, oben genannte Erfahrungen zu produzieren,
und zudem, dass mystische Erfahrungen in den Berichten der Adepten
oftmals besondere Bezugspunkte darstellen, die auch Jahre spater noch
erinnert werden. Nicht selten motivieren solche Erlebnisse dazu, eine
weiterfiihrende intensive Schulungspraxis auf sich zu nehmen und so
weiterhin ,,auf dem Pfad“ zu bleiben.

James’ Pragmatismus eroffnet uns also eine Perspektive, die die Er-
lebnisqualitit dieser Erfahrungen wiirdigen ldsst, ohne dabei ihre in-
haltliche Ausgestaltung tiberdeterminieren zu miissen. Auch mystische
Erfahrungen erscheinen jetzt in einer Vielfalt von Einscheinungs- und
Ausdrucksformen. Sie brauchen und konnen entsprechend nicht nach
substanziellen Kriterien definiert werden, sondern lassen sich als eine

I00

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ERFAHRUNG - WILLIAM JAMES

besondere Kombination von emotionalen und reflexiven Momenten fas-
sen. Mystische Erfahrungen besitzen eine Geftihlsqualitit, die gleichzei-
tig in hohem Mafe mit Erkenntnis einhergeht. Sie haben also eine no-
etische Qualitat, sie sind Erkenntniszustinde:

,»Obwohl Gefiihlszustinden dhnlich, sind mystische Zustinde fir die,
die sie erfahren, anscheinend auch Erkenntniszustinde. Verbunden mit
diesem Zustand sind Einsichten in Tiefen der Wahrheit, die vom dis-
kursiven Verstand nicht ausgelotet werden. Es handelt sich um Erleuch-
tungen, Offenbarungen, die bedeutungsvoll und wichtig erscheinen, so
unartikuliert sie im Ganzen bleiben; und in der Regel haben sie einen
merkwurdigen Nachgeschmack von besonderer Autoritit. (James
1997 [1901], S. 384f.)
Zudem haben mystische Zustinde im Sinne von James einige weitere
Charakteristika: Sie sind fliichtig, d. h. sie konnen nicht fiir lange Zeit
aufrechterhalten werden. Sie scheinen den Menschen gewissermafSen zu
uberkommen und konnen nicht aktiv, d. h. gewollt hergestellt werden
und sie werden in Hinblick auf ihre Bedeutung erinnert.”

Daruiber hinaus lasst sich tiber ihren Inhalt schwerlich sprechen, weil
jemand, der nicht dhnliches erfahren hat, nicht verstehen kann, um was
es hier geht: Die ,,Qualitit dieses Zustands“ muss ,,direkt erfahren wer-
den; er kann anderen nicht mitgeteilt oder auf sie tibertragen werden. In
dieser Eigenheit dhneln mystische Zustinde eher emotionellen als intel-
lektuellen Zustinden. Niemand kann einem anderen, der ein bestimmtes
Gefiihl nie erfahren hat, klarmachen, worin dessen Qualitit oder Wert
besteht.“ (James 1997 [1901], S. 384f.) James verweist hier auf das Ver-
liebtsein als einen Bereich menschlichen Erlebens, der in homologer Wei-
se in hohem MafSe instruktiv fir die Lebenspraxis ist (,,man muss selbst
verliebt gewesen sein, um den Bewusstseinszustand eines Liebenden zu
verstehen® (James 1997 [1901], S. 384f.).

Der Umstand, dass nicht dariiber gesprochen werden kann, ist also
nicht durch eine tibernatiirliche oder uiberweltliche Erfahrungsquali-
tat begrindet, sondern ergibt sich dadurch, dass kognitiv-emotionale
Komplexe als leiblich-korperliche Phanomene nur aus der Erste-Per-
son-Perspektive erfahren werden konnen. Im Sinne eines empathischen

99 ,Obwohl das Auftreten von mystischen Zustinden durch vorhergehende Wil-
lensleistungen erleichtert werden kann, etwa durch das Fixieren der Aufmerk-
samkeit oder durch gewisse korperliche Ubungen oder auf andere, in mystischen
Handbiichern vorgeschriebene Weisen, hat doch der Mystiker, wenn der charak-
teristische Bewusstseinszustand eingetreten ist, das Gefiihl, sein eigener Wille sei
aufler Kraft gesetzt, und fiihlt sich manchmal sogar von einer hoheren Macht
ergriffen und gehalten. [...] Mystische Zustidnde im strengen Sinne haben dage-
gen niemals bloflen Unterbrechungscharakter. Es hilt sich immer eine gewisse
Erinnerung an ihre Inhalte und eine tiefe Empfindung ihrer Wichtigkeit.“ (James

1997 [1901], S. 384f.)

I0I

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Analogieschlusses konnen sie nur von dem verstanden werden, der be-
reits ahnliches erlebt hat. Ein Lehrer, der mit einer bestimmten Meditati-
onspraxis intim vertraut ist, wird vermutlich einige Erfahrungsqualitaten
nachvollziehen konnen, tiber die ihm seine Schiiler berichten.

Dartiber hinaus kann eine tiefe existenzielle Rithrung oder Erschiit-
terung als leiblicher Vorgang durch den entsprechenden korperlichen
Ausdruck von anderen Menschen wahrgenommen werden. Wenn bei-
spielsweise im Interviewgesprach unter Tranen von einer personlich
sehr bertihrenden Erfahrung berichtet wird, dann verweist die expres-
sive Emotionalitit auf eine lebensgeschichtlich sehr bedeutsame Erfah-
rung, die auch sehr viel spater noch als emotional erregend nachemp-
funden werden kann.

Die Tatsache, dass der Erlebnisbericht immer in der Retrospektive
verlauft, also einer rekonstruktiven Gattung angehort, darf nicht in den
Fehlschluss miinden, das zugrunde liegende Erleben als irrelevant zu be-
trachten. Eine solche Position einzunehmen, wiirde bedeuten, all das,
was Menschen beriihrt — ihre Angste, Freuden, Erschiitterungen und
Hoffnungen — aus der Analyse auszuklammern. Im Gegensatz dazu geht
die hier gewdhlte praxistheoretische Perspektive in Referenz auf eine
korperorientierte Phinomenologie davon aus, dass die Erfahrungsqua-
litit neben der unzuginglichen privaten Seite der leiblichen Expression
zugleich eine kommunikative Seite besitzt, iiber die sich die Erfahrungs-
qualitdten, von denen berichtet wird, zumindest rudimentar in der Er-
zdahlung reproduzieren. D. h., dass zumindest ansatzweise auch die kor-
perlichen Zustinde eingenommen werden, die mit der urspriinglichen
Erfahrung einhergehen. In diesem Sinne gilt: Man kann die Erschutte-
rung, das Bertihrtsein oder die Erhabenheit des Anderen wahrnehmen —
und zwar selbst dann, wenn es sich um eine Wiederauffithrung in Form
einer Erzahlung handelt. Vor diesem Hintergrund wire mit James auch
die noetische Qualitat mystischer Zustinde zumindest ansatzweise nach-
vollziehbar. Es handelt sich hierbei um emotional bertihrende Erfahrun-
gen, welche die Sicht auf die Wirklichkeit bzw. die Art, wie ein Mensch
sich zu ihr in Beziehung setzt, verindern.'®

Wie auch Michel Ferrari betont, sind Emotionen damit als das kri-
tische Moment in all jenen personlichen Transformationen anzusehen,
wie sie durch religiose Erfahrungen im Allgemeinen und mystische Er-
fahrungen im Besonderen induziert werden konnen.!® Im Guten wie im

100 Um es mit James lakonisch in Form von drei Schlussfolgerungen zusammen-
zufassen: ,,(1) Mystische Hypothesen haben fiir die Betroffenen Autorititscha-
rakter, (2) aber fiir niemanden sonst, (3) dennoch brechen sie den Alleinherr-
schaftsanspruch rationaler Zustinde - sie stirken monistische und optimistische
Hypothesen.“ (James 1997 [1901], S. 9f.)

101 ,,But religious experience in an idiosyncratic sense of the emotional experience
of identity and one’s place in the universe [...] show that James considered emo-
tions critical to personal transformation, just as they are to the feeling of the

I02

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ERFAHRUNG - WILLIAM JAMES

Schlechten liefern sie das motivationale Moment, dem Leben eine andere
Richtung zu geben. Das nackte mystische Erleben erscheint also zunichst
bivalent. Je nachdem, mit welchen Reflexionsformen es sich verbindet,
miindet es in unterschiedliche Erkenntnispfade. Genauso wie Liebe im
wahrsten Sinne des Wortes blind machen und in die Abgrinde zerstore-
rischer Beziehungen fithren kann, bleibt die mystische Erfahrung ein kri-
tisches Moment, da sich oft nur schwer kontrollieren lasst, mit welcher
Deutung und Interpretation sie verbunden wird. Und das bedeutet immer
auch: mit welchem sozial angelieferten Sinn sie verbunden wird.

Letztgenannter Aspekt ist fur das Verstandnis buddhistischer Schu-
lungswege von hoher Bedeutung. Denn auf der einen Seite werden durch
die meditative Schulungspraxis mystische Erfahrungen induziert. Zu-
gleich wird dabei jedoch ein Wissen um die Ambivalenz der hiermit ver-
bundenen Erlebnisse mitgefuhrt. Im Kontext der ,,richtigen“ Deutung
und Reflexion erscheinen sie als Einsicht, im Horizont ,,filschlichen*
Verstehens demgegentber als gefahrlicher Irrtum, der durchaus auch mit
psychischer Schadigung einhergehen kann.'*? Die buddhistische Schu-
lung kann und darf sich dementsprechend nicht darauf beschrianken,
aufseralltagliche Erlebnisse zu produzieren. Sie muss vielmehr zugleich
sozial und kulturell hinreichend stabilisierte Deutungs- und Interpreta-
tionsschemata anbieten, die darauf hinweisen, wie solche Erfahrungen
zu verstehen und zu verarbeiten sind.

Die soteriologische Dimension mystischer Erfahrungen liegt aus der
hier entfalteten Perspektive also weniger in ekstatischen, auferalltagli-
chen Erlebnissen, die mit erhabenen emotionalen Zustinden einhergehen,

truth or reality of mystical experience. [...] It is our intimate acquaintance with
evil that leads some to a despair that can only be overcome through religious
conversion: we overcome evil by being melted down and ,reborn‘ in a new emo-
tional centre.“ (Ferrari 2002, S. 8)

102 Der Meditationslehrer Ajahn Chah formuliert: ,,Am gefahrlichsten fir den Medi-
tierenden sind die Vertiefungen (Jhana), das Samadhi mit tiefer und dauerhafter
Beruhigung. Diese Art des Samadhi gibt grolen Frieden; und wo Frieden ist, da
ist Gliicksgefiithl; und wo ein Gliicksgefiihl ist, steigen Anhaftungen und Begeh-
ren nach einem solchen Gefiihl auf. Der Meditierende will nichts anderes mehr
kontemplieren, er mochte nur noch in diesem angenehmen Gefiihl sich ergehen.
[...] Wir bleiben einfach fixiert auf das Wohlgefiihl. Das ist eine grofSe Gefahr
fur den Meditierenden. [...] Thr mogt nun fragen, wo denn nun der tatsachliche
Nutzen des Samadhi liegen mag, wie Weisheit daraus entstehen kann? [...] Es
gibt zwei Arten des Friedens — eine grobe und eine bereinigte Form. Der Frieden
des Samadhi ist immer noch die grobe Form! Wenn der Geist befriedet ist, dann
steigt Gliicksgefiihl auf. Der Geist nimmt dieses Gliicksgefiihl dann als Frieden.
Doch Gliick und Ungliick entstehen und vergehen. Es gibt also keinen Ausweg
aus dem Samsara, solange wir diesen Zustinden verhaftet sind. Der Friede, der
aus Weisheit aufsteigt, ist kein solches Gliicksgefiihl, sondern erkennt die wahre
Natur von Gliick und Ungliick. Es gibt dann keine Verhaftungen mehr an diese
Zustiandlichkeiten, der Geist hat sich dariiber erhoben. Das ist das wahre Ziel al-
ler buddhistischen Praxis!“ (Ajahn Chah, zitiert nach Kantowsky 1993, S. 1o1).

103

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

sondern vielmehr in bestimmten Formen der Einsicht, die darauf beru-
hen, dass sich Emotionen und Reflexionen in einer bestimmten Weise
verschranken. Mystische Erfahrungen stellen aus dieser Perspektive fiir
die buddhistischen Schulungssysteme kein Endziel dar, sondern sind Mit-
tel zum Zweck. In diesem Sinne lieSe sich mit Eleanor Rosch in kriti-
scher Wiirdigung von James vermuten, dass dieser die mystische Erfah-
rung sozusagen religios tiberbewertet, indem er eine kiinstliche Grenze
zwischen Alltagsrealitit und mystischer Erfahrung zieht (Rosch 2002).
James wiirde in diesem Verstindnis dem religiosen Bias seiner Zeit und
Kultur aufsitzen und mystische Erfahrungen zu religiosen Erfahrungen
uberhohen, indem er tibersieht, dass der Deutungsrahmen einer christli-
chen Kultur diese Erfahrungen und ihre Berichte bereits langst formatiert
hat. Die eigentliche Einsicht von James’ Arbeiten tiber Mystik wiirde
vielmehr darin liegen, aufgezeigt zu haben, dass intensive emotional-ko-
gnitive Komplexe Einfluss auf die Verarbeitung von Emotionen nehmen
konnen und damit die Identitit eines Menschen (zum Positiven wie zum
Negativen) verandern konnen.

Dies jedoch — so der wichtige Befund von Rosch — kann nur gesche-
hen, sofern zugleich die ,richtigen“ Reflexionsformen mitgeliefert oder
zumindest nahegelegt werden. All dies deutet James bereits an, wenn
er von mystischen Erfahrungen als Erkenntniszustinden spricht. Ent-
gegen des Common Sense-Verstindnisses von Mystik erscheint die my-
stische Erfahrung vor diesem Hintergrund als Reflexionsverhdltnis, mit
dem das Verhaltnis von Ich, Selbst und Welt reflektiert und konfiguriert
wird (was dies bedeutet, wird in Auseinandersetzung mit den Arbeiten
von Tugendhat im folgenden Kapitel deutlicher werden).

Heiligkeit

Da Spiritualitat fir James mit einer realen Verschiebung des emotionalen
Zentrums einhergeht, welches die personliche Identitdt ausmacht, ergibt
sich fur ihn die Moglichkeit einer tiefgreifenden charakterlichen Trans-
formation. Auf diese Weise kann ,,Heiligkeit“ erlangt werden. Hierun-
ter versteht James eine eher dauerhafte Personlichkeitsveranderung in
Richtung Seelenruhe, Nachstenliebe, Gleichmut und Tapferkeit sowie
ethischer Reinheit des Lebens: ,,Heilig ist ein Charakter, fiir den spiri-
tuelle Gefiithle das Zentrum seiner personlichen Energie darstellen (Ja-
mes 1997 [19071], S. 283f.).

James benennt eine Reihe von Merkmalen, die im Sinne einer univer-
salen Heiligkeit tiber verschiedene Religionen hinweg geteilt werden.
Zu nennen sind hier das ,,Gefiihl, in einem grofSeren Lebenszusammen-
hang zu existieren, der uber die selbstsiichtigen kleinen Interessen die-
ser Welt hinausreicht®, das ,,Empfinden, dass dieser Zusammenhang
freundlich und positiv gestimmt ist“, ein ,,Gefuhl von Freiheit, da die

104

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ERFAHRUNG - WILLIAM JAMES

beschriankenden Grenzen des Ichs aufgehoben sind“ und die ,, Verlage-
rung des Gefiihlszentrums zu Empfindungen von Liebe und Harmonie*
(a.a.0., S. 283).

Ein weiteres wichtiges Moment der Heiligkeit ist eine Haltung der
Selbstaufgabe, die eigene Bediirfnisse gegentiber spirituellen Aufgaben
zuriickstellen ldsst: ,,Die Empfindung der Daseinserweiterung kann so
erhebend sein, dass personliche Motive und Hemmungen, die gewohn-
lich allgegenwirtig sind, so an Bedeutung verlieren.“ (a.a.O., S. 284)
Dariiber hinaus wird Heiligkeit mit Reinheit verbunden. Die ,,Reini-
gung der Existenz von brutalen und sinnlichen Elementen wird zum
Imperativ. Gelegenheiten, mit solchen Elementen in Kontakt zu kom-
men, werden gemieden: Das heiligmifSige Leben muss seine spirituelle
Festigkeit vertiefen und darf sich von der Welt nicht beflecken lassen.
(a.a.0., S. 284). Nicht zuletzt stellt sich eine Nichstenliebe ein, die auch
gegenliber Menschen, die iiblicherweise Antipathie auslosen, nicht Halt
macht: ,Der Heilige liebt seine Feinde und behandelt den widerwartig-
sten Bettler wie seinen Bruder.“ (a.a.O., S. 284)

Da sich die buddhistischen Schulungspfade explizit als Wege zu Heilig-
keit und Tugendhaftigkeit verstehen (selbstredend gelten der Buddha und
all jene, die in seiner Nachfolge Erleuchtung erlangt haben, als heilig),
werden auch den von ihrer Linie anerkannten Meditationslehrern im Wes-
ten entsprechende Attribute zugeschrieben. DemgemafS werden gerade ih-
nen gegentiber selbstloser Einsatz in der Verbreitung der Lehren, hohe Ge-
duld und bedingungslose Liebe gegeniiber den Schiilern sowie Reinheit in
der Lebensfithrung erwartet. Empirisch zeigt sich in der Tat, dass westli-
che Lehrer in der Regel fiir ihre Lehrtatigkeiten nicht bezahlt werden und
ehrenamtlich in aufSerordentlichem AusmafS Dienst in ihrer Schule leisten.

Da aber aus soziologischer Perspektive Sein und Schein, das forma-
le Einnehmen einer Rolle und die vollkommene Verkorperung der Ideale
der eingenommen Position zwei verschiedene Dinge sind, sind in der Rea-
litat Diskrepanzen zu erwarten. Der ,Heilige“ im Sinne James ist damit
als idealtypische Figur anzusehen, die in der Realitit einer konkreten Le-
benspraxis niemals total, d. h. zu jeder Zeit und in jedem Kontext einge-
nommen werden kann.

Aus einer praxeologischen Perspektive gilt: Auch ,,Heiligkeit“ muss
immer wieder neu produziert werden. Sie verlangt bzw. benotigt ein spi-
rituelles oder ,religioses Feld“ (Bourdieu 2000), das durch die Positio-
nen des Heiligen und der Heilsuchenden aufgespannt wird, sowie durch
Institutionen und Dritte, die dafiir sorgen, dass die eingenommenen Rol-
len einigermafSen stabil bleiben.

Die Jamesschen Uberlegungen zur Heiligkeit sind damit nicht falsch.
Sie beschreiben weiterhin in angemessener Weise den heiligen Cha-
rakter, sind allerdings soziologisch der Supplementierung bediirftig,
und zwar, weil jede Rolle notwendigerweise eine gesellschaftliche und

105§

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

gemeinschaftliche Stabilisierung braucht. Damit kann die Rolle des Hei-
ligen durchaus authentisch mit den dazugehorigen Gefithlen und Moti-
vationen eingenommen werden. Heiligkeit beruht also nicht allein auf
individuellen psychischen Dispositionen, sondern erschliefst sich nur in
der Einbettung bestimmter sozialer Verhaltnisse. So wie ein Schauspie-
ler, der eins mit der Rolle wird — und damit in nicht gektinstelter Form
gerade in der gelebten Rollendistanz natiirlich erscheint —, nicht ohne
das Theater und das Publikum denkbar ist, bedarf der Heilige jener spi-
rituellen und religiosen Institutionen (also der Lehre und der Organisa-
tion), um jenen natiirlichen Habitus verkorpern zu konnen, der einen
konkreten Menschen als heilig erscheinen lisst.'%

Eine solche Perspektive eroffnet ein empirienahes Verstindnis!®* des-
sen, was einen spirituellen Lehrer auszeichnet. Sie er6ffnet die Moglich-
keit, davon auszugehen, dass dieser in bestimmten Kontexten heilig isz,
ndmlich immer dann, wenn er habituell ein entsprechendes emotional-
kognitives Zentrum einnimmt. Dies bedeutet aber nicht, dass sich diese
Person immer, also in jeder Situation und zu jeder Zeit, heilig verhalt.
Der heilige Charakter kann vor dem Hintergrund des Gesagten also kon-
textabhingig gesehen werden und braucht nicht als Totalitat an eine Per-
son gebunden zu sein. Zugleich ist Heiligkeit mit James nicht nur als so-
ziale Konstruktion im Sinne einer sprachlich-symbolischen Zurechnung
anzusehen. Sie kann einerseits real aus der Perspektive der ersten Person
erlebt werden (namlich indem entsprechende Gefiihls- und Motivations-
lagerungen erfahren werden) und andererseits auch von anderen sinn-
lich wahrgenommen werden (etwa indem die gleichmiitige und liebevol-
le Haltung des spirituellen Lehrers beobachtet wird).

Eine so verstandene Soziologie der Spiritualitit wiirde also davon aus-
gehen, dass auch der Heilige ein Mensch ist, der entsprechend seiner
conditio humana mit sich uneins bleiben muss und folglich einer konti-
nuierlichen sozialen und kommunikativen Vermittlung bedarf, um die-
se Spaltung im Alltag tiberwinden zu konnen. Heiligkeit wire damit
ohne die andere Seite — ndmlich die Gespaltenheit — nicht denkbar. Auf
der anderen Seite ist damit Heiligkeit im Sinne von James als Disposi-
tion zu verstehen, die in jedem Menschen bereits angelegt ist, namlich

103 Instruktiv ist hier der Dokumentarfilm ,,Kumaré“ des amerikanischen Filmema-
chers Vikram Gandhi. Dieser tauscht in seinem Film vor, ein Guru zu sein, um
dadurch eine reale spirituelle Gemeinschaft aufzubauen. Das Faszinierende ist,
dass Gandhi in diesem Experiment zunehmend auch habituell einen realen spi-
rituellen Lehrer verkorpert und Fihigkeiten entwickelt, in angemessener Weise
seelsorgerisch titig zu werden. Mit den Jamesschen Kategorien wird er in der
Tat zum Heiligen, da er nolens volens die hiermit verbundenen emotionalen La-
gerungen und Motivationen einnimmt.

104 Auf die Rekonstruktion der sozialen Herstellung von Heiligkeit und vor allem auf
den ihr je immanten prekaren Status gehen wir ausfithrlicher im Kap. III.5 ein.

106

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ERFAHRUNG - WILLIAM JAMES

als Wunsch, die Diskrepanzen zu tiberwinden, die in der Spannung zwi-
schen Selbstbild und gelebter Wirklichkeit bestehen.!%

Eine Schiilerin von Lama Ole Nydahl berichtet, wie sie ibren Lebrer
wahrnimmt:

»lch verbinde viele, ihm, Qualititen, die mir die Lehrer zeigen, mit Er-
leuchtung, aber man kann nicht wirklich sagen, was es/ was genau ist,
also, es ist etwas, was die ausstrahlen, es ist eine/ eine bestimmte Ge-
wisshaftigkeit, die mir da entgegen stromt, also, eine Freude, die immer
erfahren wird von diesen Lehrern, also, wo man echt denkt: Das kann
ja gar nicht sein, dass jemand immer so freudvoll ist, seitdem man ihn
kennt, also, und wirklich auch, ih, Tag und Nacht dabei beobachtet
wird und die Freude nicht verliert. Also, ich meine, Ole reist seit mehr
als 40 Jahren zwei/ mindestens zweimal, ja, eigentlich dreimal im Jahr
um die Welt, also, ohne Pause, ohne Rast und Pause, und gibt jeden
Abend Belehrungen und beantwortet jeden Abend die/ also, dieselben,
jetzt sage ich mal ganz platt, bescheuerten Fragen, und er hat eine En-
gelsgeduld dabei, und/ und verliert nie die Freude und den Spaf3, und
auch seinen Humor nicht, und das ist [...]

Also, man geht zum Beispiel/ steht in der Schlange in der Erwartung,
diesen Segen zu bekommen, und hat noch ganz viele Konzepte tiber:
Was man alles fiir Sorgen hat, was man ihm jetzt alles berichten muss,
und, ,Hach, Mann, frage ich ihn jetzt die Frage, frage ich ihn diese Fra-
ge?‘ Also, all die weltlichen Sachen, mit denen man beschiftigt ist. Weif
ich nicht, ob es jetzt um irgendwelche partnerschaftlichen Geschichten
geht oder irgendwelche, ih, fiir/ fiir sich ganz existenzielle Sachen ir-
gendwie, oder Studium, oder auch irgendwie, da ist gerade/ der und
der ist ganz krank, oder, also, wirklich, man hat so tausend Sorgen und
Note, mit denen man so beschaftigt ist in seinem Alltag, und geht dann
da hin und denkt: Ja, was/ was frage ich ihn heute Abend noch? Also,
das ist jetzt ganz wichtig. Dann steht man davor, kriegt diesen Segen,
und eigentlich ist alles super. Also, man denkt dann so: Hm, was hatte

105 ,Insofern der Einzelne an der Unstimmigkeit leidet und sie kritisiert, ist er in
seinem Denken schon iiber sie hinaus und in zumindest potentieller Beriihrung
mit etwas Hoherem, falls dieses Hohere existiert. [...] Er wird sich bewusst, dass
dieser hohere Teil an ein MEHR derselben Qualitit angrenzt und in dieses, das
im Universum aufSerhalb des Individuums titig ist, iibergeht und dass er mit
ihm in Berithrung bleiben und gewissermaflen bei ihm an Bord gehen und sich
selber retten kann, wenn sein ganzes niederes Wesen Schiffbruch erlitten hat.«
Die erwihnten Phinomene lassen ,,das gespaltene Selbst und den Kampf zu; sie
schlieflen die Veridnderung des Personlichkeitszentrums mit ein und die Preis-
gabe des widrigen Selbst; sie geben der scheinbaren Exterioritit der helfenden
Macht einen Ausdruck und tragen sogar unserem Gefiihl der Einheit mit ihm
Rechnung; und sie werden unseren Gefiihlen von Geborgenheit und Freude
vollkommen gerecht.“ (James 1997 [1901], S. 487f.)

107

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

ich denn jetzt gerade eigentlich noch? Und irgendwie erfiillt einen ein-
fach diese tiefe Gewissheit, dass alles so gut ist, wie es ist. Und man ei-
gentlich gar nicht so viel andern muss. Und irgendwie alles schon seinen
richtigen Weg geht. Also, das ist so ganz tiefes Vertrauen in diese Warme
und so, ja, also, Vertrauen auch ins Leben.“

Kritische Wiirdigung von William James

Wir haben in den vorangehenden Ausfiihrungen William James so ge-
lesen, dass er sehr wohl um die kulturelle Formation des religiosen und
spirituellen Erlebens weifs, dies aber aus Perspektive einer psychologi-
schen Abhandlung nicht angemessen thematisieren kann.!*® Seine Lei-
stung besteht, wie Charles Taylor formuliert, in einer ,,beispiellosen
phinomenologischen Durchdringung® (Taylor 2002, S. 25). Was James
allerdings ,,in seiner Konzeption anscheinend nicht unterbringen kann®,
so wiederum Taylor, ,,ist das Phanomen eines kollektiven religiosen Le-
bens, das nicht blof§ das Ergebnis (individueller) religioser Beziehungen
ist, sondern das in gewisser Hinsicht die religiose Beziehung ausmacht
oder ist“ (a.a.0., S. 27; Hervorhebung im Original).

Es bleiben also all die institutionellen und kollektiven Aspekte, die ein
religioses oder spirituelles System ausmachen, unterbelichtet. So stellt
sich beispielsweise die Frage, wie urspringliche spirituelle ,,Intuitionen
in formale spirituelle Praktiken tiberfithrt und damit fortgesetzt werden
konnen: ,,Die herausgehobene Stellung des Gefiihls und des Augenblicks
der Bekehrung und Inspiration in seiner Religionsauffassung entfernen
ihn hier von dem Typus eines religiosen Lebens, das zwar in einem Au-
genblick blendender Erkenntnis seinen Anfang nehmen kann, danach

106 Wir teilen somit nicht jene Kritik an James, die ihm vorwirft, vor-kulturell
und vor-kognitiv einer perennialistischen Ideologie das Wort zu reden (so etwa
Dein 2011). Als Begriindung fir eine Lesart, die James diesbeztglich auch als
kultursensitiven Denker auszeichnet, folgendes Zitat: ,,Kein Amerikaner wird
je die Loyalitit eines Briten zu seinem Konig verstehen, oder die eines Deut-
schen zu seinem Kaiser; andersherum kann ein Brite oder Deutscher niemals
den Seelenfrieden verstehen, der fiir einen Amerikaner besteht, zwischen sich
und dem gemeinsamen Gott aller Menschen keinen Konig, keinen Kaiser, kei-
ne sinnlose Nachahmung zu haben. Wenn derart simple Empfindungen schon
Mysterien sind, die man in die Wiege gelegt bekommt, um wie viel mehr ist
dies der Fall bei subtileren religiosen Empfindungen, mit denen wir uns hier
beschiftigen! Man kann ein Gefiihl nicht ergriinden und seine Gebote nicht er-
ahnen, wenn man auferhalb seiner steht. In den Glanzstunden der Verziickung
aber werden alle Ritsel gelost, und was von aufsen Dunkel erschien, wird nun
durchsichtig und klar. Jedes Gefiihl gehorcht einer eigenen Logik, zieht Schlis-
se, die keine andere Logik ziehen wiirde. Frommigkeit und Nachstenliebe le-
ben in einem anderen Universum als weltliche Freuden und Angste; sie bilden
ein vollkommen anderes Energiezentrum.“ (James 1997 [1901], S. 355)

108

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE ERFAHRUNG - WILLIAM JAMES

aber durch eine moglicherweise sehr anspruchsvolle spirituelle Diszip-
lin weitergefithrt werden wird.“ (a.a.0., S. 101)

Dariiber hinaus lasst sich die Einbettung von spirituellen Erfahrungen
in eine Sprachgemeinschaft von zwei Seiten her befragen, einerseits — wie
James es tut — als spirituell bedeutsame Reflexion des Erlebens. Anderer-
seits konnen ,individuelle Erfahrungen® aber auch durch das ,,Gefiihl,
dafs sie geteilt werden, enorm verstarkt werden“ (a.a.O., S. 31). Manche
Erfahrungen bekommen also erst dadurch, dass sie mit (signifikanten)
Anderen geteilt werden, jene emotionale Relevanz, die ihnen spirituel-
le Bedeutsambkeit verleiht. Nicht zuletzt lasst sich mit Taylor fragen, ob
die Differenzierung von spirituellen Empfindungen und Gefiihlen nicht
immer schon eine Konzeptualisierung voraussetzt, die tuber eine Privat-
sprache hinausgehen muss. Oder anders herum: Was eine spirituelle Er-
fahrung und eine Psychose unterscheidet, liegt nicht allein in den phano-
menologischen Qualititen des Erlebens, sondern darin, ob das Erlebte in
sozial und kulturell stabilisierte Sprachspiele eingebettet werden kann,
um hierdurch zu einer bestimmten Erfahrung zu werden. Spiritualitdt —
so wire also zu vermuten — setzt eine gewisse spirituelle Sprachfahigkeit
voraus und diese ist wiederum an Kultur gebunden. In den ,, Varieties of
Religious Experiences bezieht sich James vor allem auf Quellenmateri-
al, das sprachlich und symbolisch primar als durch die christliche Kul-
tur formatiert zu sehen ist.

Mit Ernst Tugendhat stellt sich im folgenden Kapitel die Frage, wie
uber das Verhaltnis von Spiritualitiat und Sprache in einer Weise gedacht
werden kann, die nicht von vornherein der Symbolik einer monotheisti-
schen Religion aufsitzt.

I1.2 Die Reflexion — Ernst Tugendhat

Mit seiner Monografie ,,Egozentrik und Mystik“ gelingt es Ernst Tu-
gendhat, die Frage der menschlichen Spiritualitit aus einer anthropolo-
gischen und sprachphilosophischen Perspektive heraus zu entwickeln.
Mystik und Religion kénnen mit Tugendhat auf diese Weise als un-
terschiedliche, teilweise gar widersprechende und einander entgegenge-
setzte Orientierungen rekonstruiert werden. Letzterem entspricht eine
Glaubenshaltung, die fiir Tugendhat unter modernen Verhaltnissen intel-
lektuell nicht mehr redlich ist, da diese an magische und tibernatiirliche
Konzepte gebunden ist, die mit einer aufgeklarten Weltsicht nicht ver-
einbar sind. Das mystische Beduirfnis hingegen entspricht einem Leiden
an sich selbst, das anthropologisch begriindet ist und damit auch in der
Moderne tiberdauert. Es folgt aus den Problemen, die ein Mensch mit
sich selbst haben kann und die darauf beruhen, dass sich der Mensch als
»lch“-Sager in einer bestimmten, problematischen Weise zu sich selbst

109

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

ins Verhiltnis setzt. Die mystische Erfahrung der Auflosung und Tran-
szendenz erscheint damit vorrangig als Antwort auf die Unruhe und den
Unfrieden, die Menschen mit sich selbst erleben:

»Ich glaube, dass alle Mystik von einem bestimmten Motiv her zu ver-
stehen ist: das mystische Geftihl der All-Einheit uberkommt einen nicht
einfach, sondern es wird gesucht. Warum? Eine Antwort auf diese Frage
ist: Menschen haben ein Bediirfnis nach Seelenfrieden.

Diese Antwort fithrt natiirlich zu weiteren Fragen. Wieso kann bei Men-
schen, im deutlichen Unterschied zu anderen Tieren, das Bediirfnis nach
Seelenfrieden aufkommen? Nicht weil sie, wie Buddha sagte, leiden,
denn das tun auch die anderen Tiere, sondern weil ihre Seele sich in einer
Unruhe befindet, die andere Tiere nicht kennen. Diese Unruhe hangt mit
dem spezifisch menschlichen Selbstbezug zusammen. Vielleicht [4f3t sich
sagen: alle Mystik hat zu ihrem Motiv, von der Sorge um sich loszukom-
men oder diese Sorge zu dimpfen. Wo Mystik in dem vorhin angespro-
chenen Gefiihl des Einswerdens besteht, beruht dieses Gefiihl auf dem
Bediirfnis, sich vom Isoliertsein des menschlichen Selbstseins und von
der eigentiimlichen Weise, wie Menschen sich wichtig nehmen und um
sich besorgt sind, auch wenn sie sich um anderes kiimmern, zu befreien.
Mit anderen Worten: Mystik besteht darin, die eigene Egozentrizitit zu
transzendieren oder zu relativieren, eine Egozentrizitit, die andere Tie-
re, die nicht >ich« sagen, nicht haben. Will man die Motive der Mystik
verstehen, muf§ man die besonderen Probleme verstehen, die »ich«-Sager
mit ihrer Egozentrik haben.“ (Tugendhat 2006, S. 7f.)

Tugendhats Ansatz kommt unserem Projekt aus verschiedenen Griinden
entgegen. Zum einen beinhaltet er die Frage nach der Konstitution der
typisch menschlichen Egozentrik. Damit eroffnet sich eine fruchtbare
Perspektive auf die buddhistische Praxis, die beansprucht, die Fixierung
auf das Ich tiberwinden zu helfen. Zum anderen gelingt es mit Tugend-
hat, wie bereits angedeutet, die Frage der menschlichen Spiritualitdt un-
abhingig vom Problem der Religion aus einer anthropologischen Per-
spektive zu entwickeln.

Die Motive, sich einem religiosen Glaubenssystem zuzuwenden, sind
damit etwas anders gelagert, als das grundlegendere spirituelle Bedurf-
nis nach Selbsttranszendenz. Hiermit schiarfen wir unsere Sensibilitat fiir
die Frage, ob die Hinwendung zum Buddhismus als eine besondere Form
religioser Praxis zu verstehen ist oder ob in der Zuwendung zu einem
buddhistischen Pfad moglicherweise auch eine dem religiosen Glauben
zuwiderlaufende Haltung zum Ausdruck kommt. Im Sinne einer gegen-
standsoffenen Theoriebildung braucht also nicht von vornherein ent-
schieden zu werden, ob ,,Buddhismus im Westen“ als Religion, als spi-
rituelles System, als Psychologie, als ein philosophisches System oder
moglicherweise als Kombination dieser praktiziert und verstanden wird.

II0

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE REFLEXION — ERNST TUGENDHAT

Die Antworten hierauf kénnen in konkreten Einzelfallanalysen der Em-
pirie tiberlassen werden. Mit Tugendhat stehen uns jedenfalls nun Krite-
rien zur Verfiigung, diese Entscheidungen in differenzierter und begriin-
deter Form treffen zu konnen.

Ausschnitt aus dem Interview mit Herrn Platz (Rigpa), der hier von ei-
nem Meditationserlebnis berichtet, das er mit 18 Jabren hatte:

Herr Platz: ,,Es war eine sehr intensive Erfahrung fiir mich, eine Erfah-
rung von/ wirklich von groflem Glick. Wihrend dieser Erfahrung hatte
ich auch wirklich nur einen Gedanken, und das war, ein anderes Ziel im
Leben gibt es nicht, als dort/ da anzukommen. [...] Das Besondere war,
dass es begleitet war wirklich von Einsichten, und zwar von mehreren
Einsichten. Zum Beispiel, war eine der/ eine der wichtigsten Einsichten
war direkt am Anfang, es/ als das kam, hatte ich direkt auch das Bediirf-
nis, mit meinem Bruder driiber zu sprechen, das heifdt, mein Bruder kam
mir in den Geist als jemand, mit dem ich gerne diese Erfahrung, die schon
sehr intensiv war, teilen wollte. Und als ich an meinen Bruder dachte, war
so was da wie eine Erkenntnis, das Gutsein bedeutet, gut zu jedem Men-
schen zu sein, also so was wie Liebe zu empfinden zu jedem Menschen.
Und die/ was ich tiber meinen Bruder wusste bis dahin, war so eine Art gut
bedeutet, besser zu sein als jemand anderes. Also, auch wenn ich moch-
te, dass man mich gut findet, dann muss ich besser sein als jemand ande-
res. Ja, das heifst, ich muss mich immer in Relation setzen zu jemandem
anderen. Das ist immer/ hat/ kriegt immer so was von Konkurrenz. Und
die erste Erkenntnis, die ich hatte, wo ich dachte, die muss ich mit mei-
nem Bruder teilen, ich habe das leider bis heute so klar noch nicht getan,
dass gut bedeutet, gut zu jedem zu sein, Liebe zu sein zu allen Individu-
en, Liebe zu haben zu allen Individuen in der Welt und/ bedeutet nicht,
besser als sie zu sein.

Interviewer: ,Mhm. Ja. Mhm.*

Herr Platz: ,,Ja. Sie wissen, in unserem Gebrauchs/ in unserem Wortge-
brauch/“

Interviewer: ,Ja. Ja.“

Herr Platz: ,,hat das Wort gut etwas/ eine qualitative Aussage, gut in Re-
lation zu etwas anderem, ja, es ist gut, es ist besser. Das ist sehr dicht bei-
einander in unserem Sprachgebrauch. Und da war so was plotzlich wie,
ich habe auch eine Liebe gefiihlt in dem Moment, als ich merkte, wie/
wie/ wie es mir besser geht, wie sich der Raum auftut, habe ich eine Lie-
be gefiihlt fiir/ fiir alle Menschen. So. Und also das war eine der ersten
Erkenntnisse, die ich da hatte, also deutlich auch an diese Erfahrung ge-
koppelt von eigenem Wohlbefinden im Geist, eine Gliickserfahrung und
dass in diesem Moment, zeitgleich irgendwie auch der Wunsch da ist, dass
jeder es auch erfahrt, ja, das kam also spater noch mal. Ja, spater war so
was da, als ich merkte, wie/ was fiir eine Quelle der Weisheit dieser Zu-
stand eigentlich ist, ja, so was/ Ich konnte ja immer noch denken und (..)
wofiir kann ich das nutzen in meinem Leben/ in meinem Leben, wie/ wie

IIT

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

kann ich eine Ausrichtung fir mein Leben finden, was bedeutet das fiir
mein Leben. Und da tauchte dann auch schon mal auf, dass es eigentlich
keinen grofleren Wunsch geben kann als, das zu teilen, also auch es mit
anderen zu teilen. Dieses Gliick, mochte ich gerne, dass jeder das hat.«

Spaltungen des Selbst

Der Ausgangspunkt der Tugendhatschen Analyse besteht in dem Befund,
dass wir Menschen gewissermaflen sprechende Tiere sind, die — eingewo-
ben in die propositionale Struktur unserer Sprache —ein ,,Ich“ aufbauen,
das mit dem, was wir als leibliche biologische Form leben, in ein Span-
nungsverhdltnis tritt. Man lebt und empfindet demnach nicht nur das,
was man lebt, sondern kann und muss sich gegeniiber der eigenen leib-
lichen Erfahrung handelnd oder erleidend als ,,Ich“ verbalten.

Zu dem, was man erlebt und empfindet, ldsst sich also denkend et-
was Zweites erleben und empfinden, was als Metakognition bezeichnet
werden kann, die ihrerseits das menschliche Erleben und Handeln infor-
miert und strukturiert.'” Im Medium der Sprache lebend kann sich der
Mensch damit von einem Teil seiner gelebten Praxis distanzieren. Mog-
lich wird dies durch die Situationsunabhangigkeit der Sprache, die ein
,Ich“ formulieren lisst, das reflexiv auf ,,sich® selbst verweisen lisst.
Hierdurch entstehen Freibeitsgrade, die es dem Mensch gestatten, Wiin-
sche zu formulieren und selbst gesetzte Ziele zu verfolgen.

Der leibliche Vollzug und das Ich treten hiermit aber auch nolens vo-
lens in eine Spannungslage. Denn fiir einen Menschen als ,,Ich“-Sager
wandelt sich ,,die rudimentare Selbstzentrierung, die wohl zum Bewusst-
sein iberhaupt gehort, zu einer Ego-Zentritit um: man hat nicht nur Ge-
fiithle, Wiinsche usw., sondern man weifs sie als seine eigenen Wiinsche“
(Tugendhat 2006, S. 28f.).1% Man ist sich also der Spannung zwischen
Wunsch und Wirklichkeit bewusst.

Mit dieser typisch menschlichen Disposition geht eine Reihe von Kon-
sequenzen einher. Zunichst ergibt sich die banale, aber folgenschwere
Konsequenz, dass die an sich selbst und an andere gestellten Wiinsche
und Erwartungen nicht immer erfullt werden. Es ist weder sicher, dass es
mit Hilfe der als ,,Ich“ ausgeflaggten sprachlichen Operationen gelingt,

107 ,Indem ich meine Meinungen, Wiinsche, Absichten und Gefiihle nicht nur
habe, sondern sie pradikativ von mir als diesem einzelnen aussage, objektivie-
re ich sie. In diesem Aussagen erfolgt der erste Schritt vom vorpropositiona-
len Bewusstsein zum ,ich‘-Bewusstsein. Selbstbewusstsein ist nicht ein innerer
Reflektionsakt auf ein sog. Ich, sondern erfolgt, indem ich meine bewussten
Zustinde — die Absichten, Gefiihle usw. — mittels Pradikaten mir und damit
einer Person zuspreche, die innerhalb des realen, objektiven Universums un-
terscheidbare Gegenstinde einer unter allen ist.“ (Tugendhat 2006, S. 28f.)

108 Mit Plessner gesprochen: Der Mensch lebt in exzentrischer Positionalitit
(Plessner 1964).

I12

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE REFLEXION — ERNST TUGENDHAT

brauchbare Modelle hinsichtlich der Umweltbeziehungen zu gewinnen,
in welche der tibergreifende leibliche Prozess eingebettet ist, noch ist ga-
rantiert, dass die auf die Selbststeuerung ausgerichteten Impulse des Ich
im leiblichen Vollzug in einer Weise aufgegriffen werden, die dem Selbst-
bild entspricht.

In den typisch menschlichen Handlungsvollziigen tritt also nicht nur
das Problem auf, dass unsere Wiinsche und Projektionen nicht immer
im Sinne einer Befriedigung oder zumindest einer Stimmigkeit aufgelost
werden konnen. Mit der propositionalen Struktur der Sprache wird eine
weitergehende Spannungslage generiert, die darauf beruht, dass Wider-
spriche dem eigenen Selbst als Scheitern zugerechnet werden und damit
identitdtswirksam werden konnen: Wenn der Mensch ,,sich sagt ,es liegt
an mir¢, konfrontiert er sich mit sich selbst. Und dieselbe Konfrontation
mit sich erfolgt im Selbstvorwurf (,ich hatte mich mehr bemthen kon-
nen‘)“ (Tugendhat 2006, S. 57). Solche selbstkritischen Impulse fithren
zu einer emotionalen Bewegung, die mit Verdnderungsdruck einhergeht:

»In den Ermunterungen und im Vorwurf liegt ein affektiv-wertendes
Moment, und es erscheint plausibel, daf§ das Motiviertwerden zu einem
Ziel ohne diese Gefiihls- und Wertungsmoment gar nicht in Gang kom-
men kann.“ (Tugendhat 2006, S. 58)

Als weitere Konsequenz der Sprachlichkeit kommen Menschen nicht
umhin, sich in Bezug auf ihr Leben mit den Lebensentwiirfen und der
Praxis anderer ,,Ich“-Sager zu vergleichen, um hieraus Wertorientierun-
gen zu gewinnen. Man reflektiert, dass man Dinge besser oder schlech-
ter tun kann als andere, woraus unweigerlich eine normative Dimensi-
on erwichst, die wiederum auf das eigene Verhalten riickwirkt. In Folge
erscheint es etwa bedeutsam, in bestimmten Aspekten gut zu sein. Da
sich diese Prozesse nicht in einem abstrakten Zeichensystem abspielen,
sondern als Konfigurationen des eigenen Lebens gefiihlt werden, gehen
sie mit Bediirfnissen einher, insbesondere mit dem Bediirfnis bestatigt
zu werden bzw. ,liebenswert und schiatzenswert zu sein®. Nicht zuletzt
miinden sie schlieSlich in die Suche nach ,,Gefthl sich wichtig vorzu-
kommen* (Tugendhat 2006, S. 44).

Hieraus ergibt sich auf psychologischer Ebene eine Reihe von kom-
plexen kognitiv-emotionalen Lagerungen, die darauf basieren, dass das
vermeintlich gelebte Leben nicht mit den Bildern, Konzepten und Emp-
findungsprojektionen tibereinstimmt, die das Selbst als propositionalen
Entwurf seiner selbst hervorgebracht hat. Scham, Schuld, Neid, Eifer-
sucht und Reue beruhen nach Tugendhat allesamt auf Diskrepanzen zwi-
schen dem sprachlich entworfenen Ich-Selbst und dem leiblichen Voll-
zug.1”

109 Vgl. zu den komplexen Emotionen Neid und Eifersucht auch Kettner (2007).

113

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Dariiber hinaus ist zu betonen, dass sich die geschilderten Span-
nungslagen auch in einer sozialen Dimension entfalten. Da die Werte
und das Verhalten, aus denen sich der Vergleich der eigenen Ansprii-
che bestimmt, auch von anderen Menschen wahrgenommen werden,
ergibt sich fiir den ,,Ich“-Sager das Problem, dass er nicht nur von sich
selbst, sondern auch in den Augen der anderen ,,geschitzt“, d. h. als gut
oder schlecht beurteilt, anerkannt und behandelt werden mochte. Der
Mensch wird also nicht nur von sich selbst beurteilt. Die normative Di-
mension seines Weltbezuges ist vielmehr vollkommen ins Geflecht sei-
ner sozialen Beziehungen eingelagert. Sozialen Akteuren wird innerhalb
von Kommunikation ein normativer Status zugeschrieben, der sich aus
der Diskrepanz von Rollenerwartungen und Verhaltensbeobachtungen
bemisst.!'? Es geht also nicht nur darum, gut und wichtig zu sein, son-
dern auch darum, entsprechend zu erscheinen. Dies erzwingt eine weite-
re Weichenstellung, namlich die Unterscheidung zwischen einer sozialen
Identitat und einer psychologischen Identitat.'!! Sich als gut darzustellen
und gut zu sein sind vor diesem Hintergrund als zwei unterschiedliche
Dinge zu betrachten. Diese Differenzierung spielt auch im Selbstverhalt-
nis eine Rolle und wird hier als weitere identitdtswirksame Spannungs-
lage wahrgenommen, die nach Bearbeitung drangt.!!?

Folglich tritt Authentizitdt selbst als Wert in Erscheinung, den es zu
erreichen gilt, was jedoch in Hinblick auf die Reflexionsverhiltnisse wie-
derum problematisch ist. Denn die Aufforderung authentisch zu sein
geht nolens volens mit der Paradoxie einher, Naturlichkeit absichtlich
herstellen zu wollen, was zu Reflexionsschleifen fiihrt, die zwischen Sein,
Sollen und Darstellung oszillieren, ohne dabei zu einer stabilen Losung
zu gelangen. '3

110 Robert Brandom (2000) spricht in diesem Zusammenang von ,,deontischem
Kontofithren®.

111 An dieser Unterscheidung setzten viele der Arbeiten Erving Goffmans an (sie-
he etwa Goffman 1967; 2000).

112 Eine schone Form der Beobachtung einer solchen Diskrepanz ist die Diagnose
der ,,Inkompetenzkompensationskompetenz* (Marquard 1974).

113 Entsprechend kommt Austin (1979) in seiner Sprechaktheorie zu dem Schluss,
dass die performativen und konstativen Aspekte einer Auflerung simultan auf-
treten, also streng genommen nicht getrennt werden konnen. Zudem geben
unsere derzeitigen gesellschaftlichen Institutionen einen starken Anreiz, sich
in einer Scheinwelt einzurichten, die in offensichtlichem Widerspruch zu un-
seren eigenen Verwirklichungs- und Realisierungsmoglichkeiten steht. Hier-
mit einhergehend entstehen die fiir die Postmoderne als typisch anzusehenden
Lagerungen der Entfremdung und Sinnleere, denn Sinn ist und bleibt sozialer
Sinn und dieser beruht auf einer Wertschitzung, die nicht nur simuliert ist,
sondern ernsthaft gemeint und empfunden werden kann. Siehe aus einer so-
zialphilosophischen Perspektive etwa Taylor (1995; 2009), Bauman (2005)
und Sennet (2004).

114

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE REFLEXION - ERNST TUGENDHAT
Kontingenz, Sterblichkeit und das Sinnproblem

Aus unserem In-der-Sprache-Sein erwichst nach Tugendhat noch eine
andere Konsequenz: unser Bewusstsein der eigenen Sterblichkeit. In der
Sprache konnen Zukiinfte und Vergangenheiten entworfen, thematisiert
und dem Hier und Jetzt der Gegenwart gegeniibergestellt werden. Da-
mit beginnt sich die Sinnfrage vom unmittelbaren Lebensvollzug zu l6sen
und kann in einer abstrakten, allgemeinen Form gestellt werden. Anstatt
sich nur mit dem im konkreten Moment vorzufindenden Beziehungsge-
fiige zu beschiftigen, kann der Mensch dadurch seine Wichtigkeiten aus
der Perspektive seines Lebens im ganzen betrachten, so wie sie durch die
allgemeinen Aspekte des menschlichen Lebens wie Tod, Verginglichkeit,
Kontingenz usw. erscheinen.

»Die Menschen gehen einerseits in ihren jeweiligen Tdtigkeiten und Ein-
zelsorgen auf, andererseits beunruhigt sie die Frage, was sie im ganzen
wollen, worauf es ihnen im Leben ankommt. Weil diese Frage aber we-
gen ihrer Dunkelheit belastend erscheint, ergibt sich auch eine entge-
gengesetzte Dynamik im Bedurfnis nach Zerstreuung. [...] Diese gegen-
ldufige Tendenz zwischen Aufgehen im Einzelnen und der Frage nach
einem Sinn des Lebens erscheint wie eine unvermeidliche Folge der Si-
tuationsunabhingigkeit des menschlichen Wollens: es kann sich viele
Ziele setzen und bewegt sich doch innerhalb eines Lebens. Es liegt daher
nahe, die Einheit nicht neben dem Vielen zu suchen, sondern in einem
einheitlichen Wie im Verhalten zu diesem.“ (Tugendhat 2006, S. 97f.;
Hervorhebung im Original)

Die Sinnfrage wird virulent und wirkt, sobald Menschen sich in sie ver-
wickeln, beunruhigend, da sich im Angesicht der Kontingenz und Ab-
surditit des Lebens keine Antwort ergibt, die in einer intellektuell redli-
chen Weise tiberzeugen kann.!™*

Fassen wir zusammen: Aufgrund seiner conditio humana ist der Mensch
ein unruhiges Wesen, das von seinen Anspriichen hin- und hergetrieben
wird und dabei in Hinblick auf unterschiedliche Rollenanforderungen
nach Authentizitit sucht. Sobald es ein wenig zu Ruhe kommt, wird es
von einer Sinnfrage aufgewiihlt, die darin grindet, dass seine Fihigkeit
zum abstrakten Denken, die Frage seines Lebens und seiner biografi-
schen Verortung als Ganzes reflektieren lasst.!!’

114 Konsequent durchdacht hat dies nicht zuletzt Albert Camus (2013).

115 Siehe hierzu auch Oevermanns Strukturmodell der Religiositit, das einen dhn-
lichen Ausgangspunkt nimmt wie die anthropologische Problemlage, die Tu-
gendhat hier nachzeichnet, jedoch zu anderen Schlussfolgerungen gelangt,
da die Mystik an dieser Stelle nicht als eigenstindige Perspektive rekonstru-
iert wird. Als Alternative zu den Bewidhrungsmythen einer Religion, die un-
ter modernen Reflexionsverhiltnissen nicht mehr geheuer sein kann, bleibt

I1§

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Hieraus erwichst eine besondere Form des Leidens, die nur beim
Menschen und nicht bei anderen Tieren zu finden ist: das Leiden an sich
selbst. Mit Tugendhat ergibt sich als weitere Weichenstellung die Mog-
lichkeit, dass der Mensch sich dieses Leidens an sich selbst, also seiner
eigenen Egozentrik sowie der hieraus erwachsenden Formen seines psy-
chischen und sozialen Leidens bewusst wird und nach Auswegen sucht.

Auf einer rudimentiren Ebene und in noch nicht besonders ausgear-
beiteter Form begegnet uns dieses Motiv in der Suche nach Zerstreuung
oder Rausch. Auf einer subtileren Ebene zeigt es sich in der Hingabe an
ein Ziel, das nicht unmittelbar im eigenen Egoismus gegriindet ist.!''®
Hierin ist fiir Tugendhat im Keim schon eine Bewegung hin zur Spiritua-
litit oder Mystik angelegt: ,, Wer in der Lage ist, innerhalb der zwischen-
menschlichen Verhiltnisse die Zinke des Zurticktretens zu akzeptieren,
weil er einen Bezugspunkt hat, relativ zu dem es moglich ist, sich selbst
nicht so wichtig zu nehmen, verhilt sich zumindest partiell als Mystiker
(so wie ich das Wort verstehe).“ (Tugendhat 2006, S. 87f.)

Leiden an der eigenen Egozentrik und
der Versuch, diesem zu entkommen

Starker formuliert kann aus der benannten anthropologischen Perspek-
tive ein ,,Ich“-Sager, der ein bestimmtes Reflexionsniveau erreicht hat,
nur dann gut leben, wenn es ihm gelingt, Fahigkeiten auszubilden, die
ihm helfen, seine Egozentrik ein wenig zuriickzudrangen.

Wihrend Zerstreuung und Rausch leicht gefunden werden konnen —
man braucht sich nur in passiver Haltung bestimmten Reizen und Kul-
turangeboten auszusetzten —, kann das Sich-nicht-so-wichtig-Nehmen
nur als aktiver Prozess gelingen. Es muss gesucht und angestrebt wer-
den. Diese Anstrengung wiederum ist durch die Einsicht motiviert zu
sehen, dass ein gutes Leben nur moglich ist, wenn das Leiden, das sich
aus der dem Menschen typischen Egozentrik ergibt, wenngleich nicht
vollkommen aufgehoben, so doch zumindest ein wenig zuriickgedrangt
werden kann.'

fiir Oevermann nur noch die ebenso problematische Suche nach Authentizitit
iibrig (Oevermann 1995).

116 Um es mit Tugendhat zu formulieren: ,Menschen sind offenbar Hingabe-be-
diirftig, sie brauchen normalerweise etwas, das nicht sie sind, auf das hin sie
ihre Egozentrizitit ohne den Egoismus im engen Sinn ausleben konnen. In al-
len solchen Titigkeiten ergeben sich Gabelungen, in welchen dem ,ich‘-Sager
auf verschiedenen Ebenen abverlangen wird, nicht nur sein Wohl, sondern sei-
ne Egozentrizitit zuriickzustellen.“ (Tugendhat 2006, S. 87f.)

117 ,Jedenfalls sollte so viel deutlich geworden sein, daf§ Egozentrizitit, die sich
im objektivierenden-propositionalen Selbstverstindnis ergibt, auf verschiede-
nen Ebenen das Ausbilden von Fahigkeiten erfordert, sie zu dimpfen. Egozen-
triker werden die Individuen dieser Spezies von selbst, aber sie konnen nur gut

116

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE REFLEXION — ERNST TUGENDHAT

Hiermit erschlieft sich das eingangs angefiihrte Zitat von Tugend-
hat."® Der Frieden mit sich selbst kann nur erreicht werden, wenn die
typische Unruhe, die sich mit der sprachlichen Selbstzentrierung ergibt,
aufhort oder zumindest auf ein weniger belastendes Ausmaf$ zurtickge-
drangt wird, wenn also Neid, Reue, Gefiihle der Schuld und Unzulang-
lichkeit, Angste vor der Zukunft und andere Zustinde des Nicht-mit-
sich-in-Ordnung-Seins in den Hintergrund treten.

Diese mystische Haltung kann als Sammlung verstanden werden, die
einen von sich selbst weg fiihrt. Die so entstehende Bewegung — und dies
ist fur die Auseinandersetzung mit buddhistischen Praktiken von erheb-
licher Bedeutung — ist ein aktiver Prozess, der von einem selbst gewollt
ist. Tugendhat verdeutlicht diese auf den ersten Blick paradox anmuten-
de Beziehung mit dem Verweis auf Meister Eckhart:

»Dafs man den Willen aufgeben soll, ist natiirlich eine missverstiandli-
che Ausdrucksweise: gemeint ist immer nur der ,Eigenwille‘, d.h. das
Insistieren darauf, daf§ die Dinge gerade so sein sollen, wie man es sich
whunscht, und davon sich frei zu machen, erfordert gerade ein Wollen:
dasjenige hohere Wollen, das ich oben als ,zweite Reflexion® angespro-
chen habe. Das ist, was Eckhart einen ,guten Willen‘ nennt, wenn er
ndamlich ,ohne jede Ich-Bindung ist‘ [...] (§ 10). Naturgemaf lassen sich
hier viele Ausdriicke mif§verstehen, auch der der ,Ich-Bindung‘, denn
gewif$ 1af5t sich auch der Schritt zurtick des guten Willens nur als ein
,ich will* verstehen. Was Eckhart mit dem Aufgeben der ,Ich-Bindung*
anspricht, also subjektbezogen, bezieht er an anderer Stelle in objekt-
bezogener Wendung als ,Bindungslosigkeit hinsichtlich der Dinge, als
ein ,Freisein‘ gegeniiber den Dingen (§ 6), ein ,Nicht Haften‘ (§ 7), und
erlautert das auch (§ 23) durch die bekannte Paulus-Stelle vom ,Haben
als hatte man nicht® (2 Kor. 6, 10).“ (Tugendhat 2006, S. 1471)

Insbesondere der letztgenannte Aspekt ist im Zusammenhang unserer
Studie von Interesse, denn mit Tugendhat eroffnet sich eine Moglichkeit,
die buddhistische Lehre von der Unpersonlichkeit bzw. vom Nicht-Selbst
anders als im Sinne einer ontologischen Aussage zu lesen, welche die Exi-
stenz eines subjektiv empfindenden Zentrums des Erlebens negiert. Die
Rede vom Nicht-Ich und Nicht-Selbst ist vor diesem Hintergrund viel-
mehr als epistemische Haltung zu sehen, die im Sinne einer Praxisanwei-
sung eingenommen werden kann. Thre Quintessenz wiirde dementspre-
chend lauten: Erst wenn Du Dich von Dir und Deinen egozentrischen
Bediirfnissen vollkommen abstrahierst, kannst Du zu einem wahrhaft

leben, wenn sie lernen, sich weniger egozentrisch zu verstehen.“ (Tugendhat
2006, S. 87f.)

118 Hier nochmals: ,,Das mystische Gefiihl der All-Einheit iiberkommt einen nicht
einfach, sondern es wird gesucht. Warum? Eine Antwort auf diese Frage ist:
Menschen haben ein Bedurfnis nach Seelenfrieden.“ (Tugendhat 2006, S. 7f.)

117

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

befreiten Menschen werden (man achte auf die Selbstreferenz, die nur
durch Zeit, also durch Praxis entparadoxiert werden kann).

Als idealtypische Figur ergibt sich hiermit im Sinne von James der
Heilige als Mystiker, der einem absoluten ,,Gefiihl von Freiheit* folgt.
Denn fur ihn sind ,,die beschrankenden Grenzen des Ichs aufgehoben®,
wodurch eine ,,Verlagerung“ seines ,,Gefithlszentrums zu Empfindun-
gen von Liebe und Harmonie“ moglich wird, da ausschlieflich ,,spiri-
tuelle Gefiithle das Zentrum seiner personlichen Energie darstellen (Ja-
mes 1997 [19071], S. 2831.).

Wir haben es hier mit recht komplizierten Reflexionsverhaltnissen zu
tun. Die Frage, wie jemand, der sich nur in einer sinnlichen Welt erleben
und streben kann, etwas erleben konnen soll, das so abstrakt ist, dass
es im sinnlichen Bereich nicht erfahrbar ist — nimlich das Nicht-Ich —,
16st sich sinnlogisch im Vollzug einer individuell zu vollziehenden Pra-
xis auf. Die Spannung zwischen dem konkreten, subjektiv zentrierten
Jemand und dem verallgemeinerten Ideal der Selbstlosigkeit wird damit
in den stindig zu vollziehenden Prozess des Sich-selbst-gegeniiber-Stel-
lens tiberfiihrt. Nur eine konkrete Person kann die Arbeit leisten, sich
in seiner verallgemeinerten selbstlosen Form projizierend zu erkennen
und das Befreiende dieser Erkenntnis zu genieflen. Dies kann nur durch
die autonome Handlung eines Subjekts geschehen, das sich einer Kultur
und Struktur verdankt, deren Beziehungsgeflecht eben dieses Subjekt zu
einer ,,zweiten Reflexion®, zu einer kontinuierlichen Selbsttranszendenz
ermachtigt. Diese spirituelle Form kann sich also nur in einer konkre-
ten Lebenspraxis, die als eine unmittelbare Auseinandersetzung mit sich
selbst gefiithrt wird, manifestieren. Der Mystiker ist damit als leibliche
Person (einschliefSlich der hiermit verbundenen Subjektivitit) zu verste-
hen, die sich sammelt, um die eigene Egozentrik zu iiberwinden.

Wihrend also James die Seite des spirituellen, mystischen oder religi-
osen Erlebens pointiert, verweist Tugendhat auf die reflexiven Praxen,
die mit der spirituellen Suche und den hieran anschliefSenden Antwor-
ten einhergehen. In unserem Projekt werden wir unser Augenmerk ins-
besondere auch auf die rekursive Beziehung von Erleben, Erfahrung und
Reflexion lenken, um die buddhistische Schulung als besondere Form
der Sozialisation in Richtung einer mystischen Lebenshaltung begrei-
fen zu konnen.

AbschliefSend gehen wir auf eine weitere Differenzierung Tugendhats
ein, die fur unsere Studie von Relevanz ist, die Unterscheidung von Re-
ligion und Mystik. Beide griinden in dem Problem, dass sich der Mensch
der Kontingenz seines Lebens bewusst ist, also darum weifs, dass seine
Zukunft ungewiss ist, seine Winsche nicht unbedingt in Erfiilllung gehen
und die eigenen Lebensvollziige nur bedingt plan- und beherrschbar sind.
Religion und Mystik versuchen beide, eine Antwort auf die hiermit ein-

118

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE REFLEXION — ERNST TUGENDHAT

hergehenden Leiden zu geben, entwickeln dabei jedoch Losungsansatze,
die sich in ihrer Form grundlegend unterscheiden.

Die Religion arbeitet mit Wunschprojektionen, wihrend die Mystik
den Winschenden bzw. seine Egozentrik selbst als das zu tiberwinden-
de Problem betrachtet:

,Um diesen leidvollen Zustand zu lindern, sind in der Geschichte der
Menschheit zwei Wege beschritten worden, eben der der Religion und
der der Mystik, und beide implizieren eine unterschiedliche, ja entgegen-
gesetzte Deutung im Verhiltnis zum numinosen Universum, in dem die
Menschen sich vorfinden. Der Weg zur Mystik wird darin bestehen, dafS
man das Gewicht, das die eigenen Wiinsche fiir einen haben, relativiert
oder geradezu leugnet, also eine Transformation des Selbstverstindnis-
ses. Der Weg der Religion hingegen besteht darin, dafs man die Winsche
14f3t, wie sie sind, und statt dessen eine Transformation der Welt mittels
einer Wunschprojektion vornimmt: die Macht, die die Menschen um-
gibt, wird zu diskreten Wesen verdichtet, von deren Wirken man sich
vorstellen kann, dafs das eigene Gliick oder Ungliick abhingt, und die
als von uns beeinflufSbar angesehen werden. Ein solches Beeinflussen ist
auch durch Riten und Magie denkbar, aber es ist naheliegend, sich diese
machtvollen Wesen personalisiert vorzustellen, so dafl man sich zu ih-
nen auf analoge Weise verhalten kann, wie zu michtigen Mitmenschen:
bittend, dankend, ihre Macht anerkennend und sich ihnen gegeniiber
fiir verantwortlich ansehend.* (Tugendhat 2006, S. 122)'"°

Die Religion wird hier — wie bereits zuvor die Magie — als Versuch des
Selbst beschrieben, die Kontrolle iiber die Kontingenzen des Lebens wie-
derzugewinnen. Die Mystik besteht demgegeniiber auf der Problemati-
sierung des Selbst, um das Leiden am Selbst zu transzendieren. Wihrend
die Religion damit weiterhin als Fiktion zu betrachten ist, die auf dem
ungedeckten Scheck des Glaubens beruht, erscheint die mystische Hal-
tung als eine auch in intellektueller Hinsicht redliche Option,'** da sie
auf falsche Hoffnungsprojektionen verzichtet.

Gerade weil die Reflexionsformen Mystik und Religion Idealtypen
darstellen, die sich in konkreten menschlichen Praxen vermischen und
tberlagern, konnen sie uns in Hinblick auf unsere empirischen Analy-
sen helfen, den Blick dafiir zu schirfen, in welcher Form sich die von
uns untersuchten Akteure zu buddhistischen Ideen in Beziehung set-
zen. Auf der einen Seite treffen wir in Literatur und Empirie auf eine

119 Auf die frappierenden Ahnlichkeiten zu Marotzkis Vorschlag fiir die Analyse
von ,,Bildungsprozessen® als Transformation des Selbst- und Weltverhaltnis-
ses gehen die Kap. III.3 und IIL.6 niher ein.

120 , Von intellektueller Redlichkeit spricht man, wenn eine Person nicht vorgibt,
mehr zu wissen als sie weifS, und wenn sie bemiiht ist, ihre Meinung nicht fiir be-
griindeter zu halten als sie sind. Diese Haltung steht also, wie Nietzsche das ver-
einfachend formulierte, fiir den Willen zur Wahrheit.“ (Tugendhat 2006, S. 79f.)

119

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

vollkommen sidkularisierte Variante der Rezeption, die im Sinne einer
Mystik aber dennoch auf die Transformation des Selbst abzielt. Der
Buddhismus wird hier allein als Praxisweg zur Schulung spiritueller und
psychischer Gesundheit gesehen und die religiosen Momente der bud-
dhistischen Lehre, insbesondere die Reinkarnationslehre werden als un-
zeitgemafler Glaube zurickgewiesen.!?! Auf der anderen Seite findet sich
vor allem unter Anhdngern des tibetischen Buddhismus oftmals die Vor-
stellung, dass mit der Befolgung von Ritualen magische Konsequenzen
einhergehen, ganz zu schweigen von dem haufig anzutreffenden Vertrau-
en in die ubernatirlichen Krifte des Lamas.'??

In der Praxis werden sich Mischformen zeigen, in denen je nach Schu-
le in unterschiedlichem Ausmaf$ religiose oder gar magische Formen
angelaufen werden, die dann an anderer Stelle wieder zuruckgewiesen
werden, etwa indem sie in Bezug auf die eigentliche Bedeutung der Leh-
ren als Missverstandnis denunziert werden. Moglicherweise erweist sich
auch das Oszillieren zwischen religiosen und mystischen Modi der Re-
zeption als eine gingige Praxis unter westlichen Adepten. Vielleicht wer-
den die religiosen Sichtweisen wieder mit Fortschritten in der Schulungs-
praxis abgekiihlt,' um mehr in Richtung einer mystischen Haltung zu
lenken, entsprechend der es nicht mehr um das personliche Erreichen
spiritueller Ziele geht, sondern allein darum, von der eigenen Egozen-
trik Abstand zu gewinnen.!'**

121 Siehe als prominentes Beispiel Stephen Batchelor (2012), der die Wiederge-
burtslehre in der vorwissenschaftlichen Zeit des altindischen Denkens veror-
tet und es intellektuell nicht mehr fiir redlich halt, sie heute weiterzuverfolgen.

122 Fin besonders tragischer Fall zeigt sich mit Osel Tenzin, dem Nachfolger von
Chogyam Trungpa als Leiter des Naropa Instituts. Der an AIDS Erkrankte war
offen der festen Uberzeugung, dass die Erkrankung beim Geschlechtsverkehr
nicht tibertragen werde, da er durch tibetische Mantren und die hiermit asso-
ziierten Schutzgeister geschiitzt sei (vgl. Coleman 2002, S. 139ff.). Siehe die re-
flektierte Schilderung des Falles aus Perspektive des Schiilers Butterfield (1994).

123 So beschreibt der Pali-Kanon als Frucht des Stromeintritts, als erstes Erleuch-
tungserlebnis den Wegfall des Hangs an Regeln und Riten. Siehe Nyanatiloka
(1989a, S. 199f.).

124 Auch Tugendhat entgeht dieses Spannungsfeld auf dem buddhistischen Schu-
lungsweg nicht, wie folgende Schlussfolgerung deutlich werden lasst: ,,Nach-
dem jetzt der scheinbare Widerspruch in der mahayanischen Kritik am Thera-
vada-Ideal ausgerdaumt ist, lif3t sich diese Kritik auch auf alle anderen primir
kontemplativen Mystiken, so auf das Vedanta, aber auch auf den Taoismus
anwenden: solange Mystik in einer priméren Ausrichtung auf den eigenen See-
lenfrieden besteht, ist es dem ,ich‘-Sager nicht gelungen, radikal von sich zu-
riickzutreten. Das Bhodisattva-Ideal wire also die letztlich einzige konsistente
Form der mystischen Haltung.“ (Tugendhat 2006, S. 147ff.)

I20

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE REFLEXION — ERNST TUGENDHAT
Kritische Wiirdigung von Tugendhbat

Mit Tugendhat eroffnet sich uns ein analytischer Zugang zu wichtigen
buddhistischen Motiven, insbesondere zu der Edlen Wahrheit vom Lei-
den und der Lehre vom Nicht-Selbst. Es wird deutlich — und dies kommt
unserem praxeologischen Ansatz sehr entgegen —, dass Ichlosigkeit nur
als aktiver Prozess, namlich als Vollzug eines Von-sich-selbst-Abstand-
Nehmens verstandlich wird. Nicht zuletzt lasst sich mit Tugendhat wiir-
digen, dass menschliche Erfahrung untrennbar mit Reflexion einhergeht
und entsprechend Spiritualitiat und Mystik nicht als vorreflexive Einsicht
zu haben sind, sondern ihrerseits immer schon auf einem reflexiven sich-
in-Beziehung-Setzen beruhen. Ferner stellen spirituelle Lagerungen mit
Tugendhat in dem Sinne eine conditio humana dar, als dass unser In-der-
Sprache-Sein nolens volens mit Reflexionsiiberschiissen einhergeht, die
das eigene Selbst fraglich werden lassen. Zudem eroffnet die differen-
zierte sprachphilosophische Perspektive Tugendhats vielfaltige Anschliis-
se an eine wissenssoziologisch geschulte interpretative Sozialforschung.

Ein Forscher, der sich hierdurch schulen lasst, gewinnt eine sensible
Wahrnehmung auf jene perspektivischen Differenzierungen, die fur Ak-
teure, welche einen spirituellen oder religiosen Pfad beschreiten, von ho-
her Relevanz sind. Im Interviewmaterial lassen sich diese im Sinne von
Goffman als verschachteltes System von Referenzen und Einklamme-
rungen rekonstruieren (Goffman 1996). Mit Brandom zeigt sich dar-
uber hinaus die soziale Dimension dieser Prozesse als spezifisch lingui-
stisches Muster aus de dicto- und de re-Spezifikationen, weil auch das,
was die Lehre oder die Lehren sagen, als Teil der Reflexionsbeziehungen
erscheint (Brandom 2000, S. 689ff.).

Allerdings spricht Tugendhat als analytischer Philosoph, der berufs-
mafsig eine begriffliche Reinheit priferiert, welche die Unschirfen in
den Unterscheidungen von Religion und Mystik sowie die Verbindung
von Kognition und Emotion in der Leiblichkeit realer Praxen iibersehen
lasst. Doing spirituality folgt demgegentiber einer anderen, einer ,,natiir-
lichen Logik“ (Lakoff 1971). Diese beruht auf Metaphern, die nicht den
strengen Kriterien der philosophischen Analyse gehorchen, sondern sich
vor allem durch die Riickbindung an tief situierte Erfahrungskomplexe
informieren lassen. Die Grenzen zwischen Glaube und Wissen, Begriin-
dung und Begriindetem sowie zwischen Ontologie und Epistemologie
missen in einer menschlichen Praxis verschwimmen, weil sie auf nichts
anderem grunden kann, als dass sich Handeln und Erkennen in einem
rekursiven Prozess verweben.

Auflerdem wird mit Tugendhat noch nicht herausgearbeitet, wie
menschliche Institutionen (etwa in Form buddhistischer Lehren, Leh-
rer und Gemeinschaften) ihrerseits das Selbstverhiltnis von Menschen
konfigurieren bzw. moderieren und wie sich diesbeztiglich das Verhiltnis

I2T

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

von Religion und Mystik in der Praxis darstellt. Deshalb kehren wir in
den folgenden Kapiteln nochmals zum Problemfeld der religiosen Er-
fahrung zuriick, diesmal jedoch auch aus Perspektive einer neurowis-
senschaftlich informierten Reflexion. Sofern wir nicht in die Falle einer
falsch verstandenen Naturalisierung spiritueller und religioser Phanome-
ne gehen, eroffnen sich hier eine Reihe von Einsichten in die Beziehung
von Erfahrung, Reflexion und Emotion.

Aus dem in einem japanischen Zen-Kloster gefiibrten Tagebuch der
Zen-Schiilerin Maura O’Halloran:

,»Es war das beste sesshin, das ich je erlebt habe. Ich hatte zwei kleinere
Durchbriiche. Am zweiten Tag, in der Schlange zum dokusan, realisierte
ich die Erfahrung — ,ten ni mo chi ni mo tada hitori‘. [,Im Himmel und
auf der Erde bin nur ich.] Dieses wahre hitori [nur ich] schliefst alles ein.

Spiter beim reisho empfand ich eine so starke Dankbarkeit gegeniiber
dem Roshi, dafd ich nur weinen konnte. Ich weinte ungefihr anderthalb
Stunden.

Am vierten Tag begann mein Satori im Korridor und verstarkte sich
beim Essen. Alles ist vollkommen. Alles ist Erleuchtung kraft seines Da-
seins. Wie es ist, ist es narikiteru [Vollkommenbheit], sogar bonpu [der
irdische unerleuchtete Zustand] ist narikiteru bonpu. Es ist eine Of-
fenbarung, die Vollkommenheit in der Unvollkommenheit. Viele Male
drangen die mahnenden Worte des Roshi bis in mein Innerstes vor. ,Ist ei-
ner unter euch wahrhaft narikiteru?* Ich bestimmt nicht.“ (O‘Halloran
1994, S. 294; Hervorhebungen im Original)

I1.3 Ich/Nicht-Ich — neurowissenschaftliche Perspektiven

Es gibt mittlerweile eine Fulle von neurowissenschaftlichen und kogniti-
onswissenschaftlichen Untersuchungen zu den Auswirkungen von Me-
ditation. Dass sich in Hinblick auf neurophysiologische und neuroelek-
trische Parameter Effekte zeigen lassen, ist zunichst nicht besonders
verwunderlich, denn all das, was Menschen erleben und tun, geht mit
spezifischen neuronalen Aktivititen einher.'”

Neuronale Plastizitit, Ubung, Habitus und Kultur

Allerdings wird Meditation in den meisten Studien nicht als kulturun-
abhingiges Phinomen betrachtet und es wird entsprechend eher auf

125 Siehe als Einfithrung in iltere kognitions- und neurowissenschaftliche Studi-
en zu buddhistischen Meditationspraxen etwa Shapiro (1980; 1984), Engel
(1995) und Lutz (2007).

I22

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUROWISSENSCHAFTLICHE PERSPEKTIVEN

kurzfristige therapeutische und psychologische Effekte fokussiert. Zu-
dem erscheint Meditation in diesem Kontext dem unmittelbaren lebens-
weltlichen Kontext buddhistischer Gemeinschaften, der mit ihr verbun-
den Lehrdogmatik sowie ihrem soteriologischen Anspruch entkleidet.!?
Aus diesem Grunde verwundert es kaum, dass Cahn und Pollich im Rah-
men einer Metaanalyse zu dem Schluss kommen, dass sich unter den
Forschern bislang kein Konsens dartiber abgezeichnet hat, was Medita-
tion eigentlich ist und wie sie wirkt. Ferner seien die Unterschiede zwi-
schen den einzelnen Praktiken noch nicht angemessen reflektiert wor-
den (Cahn/Pollich 2006). Im gleichen Sinne stellt auch Lutz fest, dass in
der Regel nicht zwischen den unterschiedlichen Wirkungen verschiede-
ner Meditationstechniken sowie deren Einbettung in die ibergreifenden
Schulungsziele der jeweiligen spirituellen Tradition differenziert werde
(Lutz 2007). Erst in jiingerer Zeit wird vermehrt dartuber reflektiert, dass
unterschiedliche Meditationspraxen zu verschiedenen Ergebnissen und
hiermit einhergehend auch zu anderen neuronalen Korrelaten und ggf.
anderen hirnorganischen Veranderungen fithren kénnen.!?’”

Mit Ulrich Schnabel mochten wir am Beispiel von elektro-enzephalo-
graphischen (EEG) Studien an Meditationslehrern aus zwei unterschied-
lichen buddhistischen Traditionen verdeutlichen, auf welch unterschied-
liche Weise sich die Praxen manifestieren konnen: Bei dem deutschen
Zen-Meister Kei Ko Sensei mit dem biirgerlichen Namen Michael Sabafs
verstarkten sich wihrend einer Meditationssitzung ,,zunichst die Aus-
schldge der Alpha-Wellen und - je langer er meditierte — auch jene der
langsameren Theta-Frequenzen. Letztere betrugen am Ende der Medita-
tion — je nach Hirnbereich — das Doppelte bis zu Zwanzigfache des nor-
malen Werts“ (Schnabel 2008, S. 241f.). Bei den Meditationssitzungen
des tibetischen Meditationslehrers Matthieu Ricard ,,schlug das EEG
ebenfalls dramatisch aus. Doch bei ihm — wie auch bei sieben anderen ti-
betischen Monchen — stiegen vor allem die hochfrequenten Gamma-Wel-
len kriftig an, bei den Alpha- und Theta-Wellen, die bei Sabaf$ so auffal-
lig verandert waren, zeigten sich dagegen keine Besonderheiten (ebd.).

Beide Akteure zeigen wihrend ihrer Praxis hirnelektrische Aktivita-
ten, die sich deutlich von denen einer nicht meditierenden Vergleichs-
gruppe abheben, aber untereinander weisen die beiden ein recht unter-
schiedliches neuronales Aktivititsmuster auf. Der Unterschied erklart
sich durch ihre unterschiedliche Praxis:

»Wenn Michael Sabaf§ die Erfahrung der Zen-Meditation beschreibt,
spricht er zunichst davon, wie er seine Denkgewohnheiten aufSer Kraft
setzt. Statt seinen Gedanken wie gewohnlich zu folgen, beobachte er
,wie ein Zuschauer im Kino*, dass sein Geist ,mehr oder minder wirre

126 Siehe zur Kritik Shapiro (1994) und als Ausnahme etwa Brown (1983; 1977).
127 Siehe etwa Grant (2010), Klimecki et al. (2013) oder Lutz et al. (2004; 2008).

123

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Wort- oder Satzfetzen, Bilder und Videoclips auf die Leinwand proji-
ziert‘. Allmahlich wachse der Eindruck, ,dass ich alles das eigentlich gar
nicht brauche‘. Der Geist werde klar und wach und entfalte unabhingig
von dufleren Eindriicken sein volles Potential. Am Ende habe er einen
,Grundzustand des Geistes® erreicht, der aus ,Stille und reinem Gewahr-
sein‘ bestehe. Da konnten zwar auch mal Gedanken auftauchen, aber die
seien dann ,wie eine vorbeiziechende Wolke, als wiirde ein Spruchband
vor meinen Augen vorbeigezogen‘, sagt Sabafs.“ (a.a.O., S. 243)

»Das vollstindige Erleben der Gegenwart sei eine ,unglaublich inten-
sive‘ Erfahrung. [...] Genau diese Erfahrung sei es auch, die Menschen
beim Fallschirmspringen oder Bungee-Jumping suchen, beim Sex oder
beim schnellen Autofahren. ,Man ist so hoch konzentriert, dass alles
andere, was mich sonst im Leben bewegt oder mir Sorgen macht, weg

ist.““ (ebd.)

Demgegentiber geht es in der Meditation ,,iiber ,unbegrenzte Liebe‘ und
Mitgeftihl, die Matthieu Ricard praktiziert, ,,vor allem darum, den ge-
samten Geist von Liebe und Mitgefiihl durchdringen zu lassen und damit
die bedingungslose Bereitschaft zu erzeugen, anderen zu helfen (a.a.O.,
S. 243f.). Anfinger und Meditationsschiiler, die bislang noch nicht iiber
eine langjihrige Ubungspraxis zuriickblicken koénnen, sind demgegen-
uber nicht in der Lage, eines der beiden Muster zu reproduzieren.
Solche und adhnliche Studien zur Wirkung von Meditation verweisen
zunichst auf die neuronale Plastizitit des menschlichen Gehirns. Lang-
jahriges Uben einer bestimmten Praxis fithrt demnach zu einer verdnder-
ten Gehirnstruktur, welche die Zustande, die mit der Praxis einhergehen,
leichter anlaufen lassen. Zudem ldsst sich mittlerweile zeigen, dass bei fo-
kussierten Meditationen das Aktivitdtsniveau in Hinblick auf bestimmte
Hirnparameter mit zunehmender Erfahrung zunichst kontinuierlich an-
steigt, wobei es bei Praktizierenden, die diese Ubung schon seit Jahrzehn-
ten durchfithren, im Sinne einer U-Kurve schliefflich wieder abnimmt.
Dieser Befund ldsst sich dahingehend deuten, dass jemand, der eine be-
stimmte Ubung in seinem Leben bereits sehr lange praktiziert hat, nur
noch eine geringe Aufmerksamkeitsfokussierung benotigt, um den ent-
sprechenden mentalen Zustand anzulaufen (s. hierzu Singer/Lutz 2008).
Aus einer praxistheoretischen Sicht sind solche Befunde zunachst
nicht besonders verwunderlich. Sie bestitigen letztlich nur, dass das
Uben einer Technik das Gehirn in einer fiir die Praxis typischen Wei-
se verdndert und dass hier mit einem qualitativen Ubungsfortschritt zu
rechnen ist, entsprechend dem das Geiibte so habitualisiert ist, dass es
nahezu ohne Anstrengung reproduziert werden kann. Homolog hierzu
bildet ein professioneller Pianist andere Hirnstrukturen aus als ein pro-
fessioneller Saxophonist und im Gegensatz zum Laienmusiker kann bei-
den der Ubergang zu einer Meisterschaft gelingen, die es ihnen nahezu
anstrengungslos erscheinen lasst, Musik auf hohem Niveau aufzufihren.

124

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUROWISSENSCHAFTLICHE PERSPEKTIVEN

Interessanter sind in unserem Zusammenhang die Studien, die im
Rahmen der cultural neuroscience zur Ausbildung der Ich- und Selbstre-
prasentation durchgefithrt wurden. Viele neurowissenschaftliche Befun-
de sprechen dafiir, dass es im Gehirn keine zentrale Integrationsstel-
le gibt, die sich als Selbst identifizieren liefSe. Vielmehr hat man sich
mit Wolf Singer das Gehirn als ein ,distributiv organisiertes, hochdy-
namisches System vorzustellen, das sich selbst organisiert, anstatt sei-
ne Funktionen einer zentralistischen Bewertungs- und Entscheidungsin-
stanz unterzuordnen“.!?®

Auch darf die Koordination der Hirnprozesse — im Gegensatz zu fru-
heren Auffassungen — nicht mehr so gesehen werden, dass ein Areal sei-
ne aufgearbeitete Information zur Weiterverarbeitung an das nachste Re-
chenzentrum weiterleitet. Stattdessen bildet nun die Idee der Resonanz
das entscheidende Konzept zum Verstandnis der neuronalen Informati-
onsverarbeitung. Kognitionen sind aus dieser Perspektive per se hochgra-
dig instabile Phinomene. Die einzelnen neuronalen Ensembles oszillieren
tblicherweise zwischen verschiedenen Moglichkeiten, wie ein gegebener
Input verstanden werden kann. Erst die Resonanz mit anderen neurona-
len Ensembles lisst die bistabilen Prozesse zumindest fiir eine etwas linge-
re Zeitspanne in ein bestindigeres Muster einrasten. Kognition ist damit
auf neuronaler Ebene als ein sich tiberlagerndes, interferierendes, in Hin-
blick auf seine einzelnen Schwingungen sich entweder wechselseitig ver-
stirkendes oder ausloschendes Wellenmuster zu verstehen, das in seiner
Gesamtheit eine ebenso dynamische wie vielfaltige innere Welt projiziert.

Eine solche Konzeption birgt erhebliche erkenntnistheoretische Kon-
sequenzen. Sobald man niamlich Kognition als dynamischen Selbstor-
ganisationsprozess versteht, der auf Resonanzvorgingen beruht, sind
Erkennen und Handeln, Korper und Geist, aber auch In- und Umwelt
in funktionaler Hinsicht nicht mehr trennscharf voneinander zu unter-
scheiden. Ein von seinem Korper, seiner Umwelt und den sich hieraus
ergebenden senso-motorischen Input-Output-Schleifen isoliertes Gehirn
wire in diesem Modell nicht in der Lage, ein kohidrentes Muster auszu-
bilden, da all die strukturierten und strukturierenden Reize fehlen, mit
denen das Nervensystem in Resonanz treten konnte, um seine Eigenzu-
stande zu stabilisieren (vgl. Cosmelli/Thompson 20710).

128 Und weiter: ,[...] als System, das sich seine Koordinierungsraume gleichsam in
der Topologie seiner Verschaltung und in der zeitlichen Struktur seiner Aktivi-
tatsmuster erschliefst, das Relationen nicht nur tiber Konvergenz anatomischer
Verbindungen, sondern auch durch zeitliche Koordination von Entladungs-
mustern auszudriicken weifi, das Inhalte nicht nur explizit in hochspezialisier-
ten Neuronen, sondern auch implizit in dynamisch organisierten Ensembles
reprisentieren kann und das schliefSlich auf der Basis seines Vorwissens un-
entwegt Hypothesen iiber die es ihm umgebende Welt formuliert, also die In-
itiative hat, anstatt lediglich auf Reize zu reagieren.“ (Singer 2002, S. 111)

125§

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Handeln und Erkennen sowie System und Umwelt bilden also eine un-
trennbare Einheit. So kann beispielsweise gezeigt werden, dass sich die
visuelle Mustererkennung bei Sdugetieren nur in Verbindung mit akti-
vem Handeln und Erkunden der Umwelt ausbilden kann, was aber wie-
derum eine hinreichend komplex strukturierte Umwelt voraussetzt, mit
der sich interagieren lasst.'?” Zudem ist das Gehirn bei der Realisation
intentionaler Entwiirfe darauf angewiesen, potentielle Handlungsvarian-
ten in den Korper zu projizieren, um uber das Feedback aus dem mus-
kulidren System in stabile Handlungsoptionen einrasten zu konnen. Wie
insbesondere Antonio Damasio gezeigt hat, wiirde eine Unterbrechung
dieser Schleifen zur Entscheidungsunfahigkeit des Systems fuhren (vgl.
Damasio et al. 1996).

Erkenntnis ist also immer verkorperte und weltlich situierte Erkennt-
nis. Wahrnehmen, Denken und Planen beinhalten immer auch die Pro-
jektion von Erlebtem in den Korper, der wiederum tiber Empfindun-
gen sein Feedback mittels der hierdurch erzeugten neuronalen Zustinde
an das Gehirn zuriickspiegelt. Der Korper ist an Lernerfahrungen ak-
tiv beteiligt, indem er diese durch entsprechende Konditionierungen —
Damasio spricht hier von somatischen Markern — verinnerlicht und bei
entsprechenden Resonanzlagen hervorrufen kann. Somit ldsst sich eine
habitustheoretische Perspektive auch neurowissenschhaftlich gut be-
grinden. Fiir die Untersuchung buddhistischer Praxen ist dies nicht zu-
letzt deshalb relevant, weil es hier oftmals um das Training von Haltun-
gen geht, die auch korperlich eingenommen werden, um den mit ihnen
assoziierten Geisteszustand hervorzurufen.

Die aufgezeichnete Erste-Person-Perspektive von Matthieu Ricard, ei-
nem Monch der tibetischen Gelug-Schule, der an einem neurowissen-
schaftlichen Versuch teilnimmit:

»Als Tania Singer mich bat, mich in einen Zustand der reinen Empathie
ohne ein Mitgefiihl oder altruistische Liebe zu versenken, beschloss ich,
mich empathisch in das Leid von Kindern in einem ruméanischen Waisen-
haus zu versetzen. Ich hatte am Abend vorher eine BBC-Dokumentation
iber diese extrem vernachlissigten Waisenkinder gesehen und war sehr
bertihrt von ihrem Schicksal. Obwohl diese Kinder jeden Tag zu essen be-
kommen und gewaschen werden, waren sie vollstindig ausgemergelt und
emotional verwaist. Der Mangel an Zuwendung hatte bereits schwer-
wiegende Apathie- und Vulnerabilititssymptome verursacht. Viele Kin-
der bewegten stundenlang ihren Oberkorper vor und zuriick und ihr
Gesundheitszustand war so schlecht, dass in diesem Waisenhaus Todes-
falle auf der Tagesordnung standen. Selbst beim Waschen zuckten viele
dieser Kinder vor Schmerzen zusammen, denn selbst die kleinste Kolli-
sion konnte schon zu einem gebrochenen Arm oder Bein fiithren. Als ich

129 Siehe hierzu bereits die Experimente von Held und Hein (1963).

126

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUROWISSENSCHAFTLICHE PERSPEKTIVEN

mich in empathische Resonanz versenkte, visualisierte ich das Leiden die-
ser Waisenkinder so lebendig wie moglich. Das empathische Teilhaben
an ihrem Schmerz wurde fiir mich sehr schnell unertriglich. Ich fiihlte
mich emotional erschopft, sehr dhnlich dem Gefiihl des Ausgebrannt-
seins. Nach ungefahr einer Stunde empathischer Resonanz wurde ich vor
die Wahl gestellt, mich in Mitgefiihl zu versenken oder den Vorgang zu
beenden. Und weil ich mich nach der empathischen Resonanz so ausge-
laugt fiihlte, willigte ich ohne Zogern in einen Wechsel zur Mitgefiihlsme-
ditation unter Fortsetzung des Gehirnscannens ein. Beim nachfolgenden
Versenken in die Mitgefithlsmeditation verdnderte sich mein seelischer
Zustand dann vollig. Obwohl die Bilder der leidenden Kinder noch ge-
nauso lebendig vor mir standen wie vorher, 16sten sie keine Qual mehr
aus. Stattdessen fiihlte ich eine natiirliche und grenzenlose Liebe fiir diese
Kinder und den Mut, mich ihnen zu nihern und ihnen Trost zu spenden.
Auflerdem war die Distanz zwischen den Kindern und mir vollstindig
verschwunden. Und in diesem Moment erkannten wir das immense Po-
tenzial des Mitgefiihls als Gegenspieler zu empathischem Leid und Burn-
out.” (Klimecki et al. 2013, S. 289)

Nicht zuletzt ist insbesondere fur das menschliche Gehirn ein weiteres
Feld rekursiver Koppelung konstitutiv fiir die Entwicklung seiner neu-
ronalen Prozesse — die soziale Welt. Bereits Primaten koppeln als soziale
Tiere ihre Kognitionen auf basaler Ebene aneinander, indem emotionale
und andere kognitive Zustinde wechselseitig gespiegelt werden (s. Riz-
zolatti et al. 2006; Singer 2006). Beim Menschen wird die Koppelung
durch Sprache, als Verhalten, das Verhalten koordiniert, gar zur primi-
ren Form seines sozialen Seins.'3® Deshalb kann das (personale) Selbst
des Menschen — des Tieres, das in der Sprache lebt — nicht unabhingig
von seiner jeweiligen sozialen Situiertheit gesehen werden. Im Extrem-
fall starker sozialer Deprivation kann gar die Kohirenz dessen, was im
Alltag als Selbst erlebt wird, zerfallen.!3!

Unsere Sprache, die Art zu denken und zu differenzieren, das komplet-
te Erleben des In-der-Sprache-Seins ist uns durch unsere Mitmenschen,
unsere Kultur gegeben. Es gehort dem Bereich der sozialen Koppelung
an, findet jedoch Ausdruck in den verkorperten Reflexionsprozessen,
die unser Erleben und Empfinden gestalten. Der Neurowissenschaftler
Wolf Singer beschreibt vor diesem Hintergrund die Ich-Erfahrung als
Zurechnungskonstrukt, das einerseits seinen Ursprung in der kulturel-
len Evolution hat, das andererseits aber in Hinblick auf die empfundene
Qualitit einen fur das Alltagserleben unhintergehbaren Wirklichkeits-
status bekommt. Die ,,subjektiven Konnotationen von BewufStsein“ sind

130 Siehe hierzu ausfihrlich die Monografie ,,Gehirn und Gesellschaft“ (Vogd
2010), insbesondere Kap. IV und V.

131 Siehe hierzu etwa die Schilderung des Entfiihrungsopfers Jan Philipp Reemts-
ma iiber sein Erleben im Keller (Reemtsma 1998).

127

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

demnach ein ,kulturelles Konstrukt“, welches mit der Akquise einer
theory of mind in der frithen Kindheit erworben wird.!3

Da sich, wie bereits geschildert, im Gehirn keine zentrale Integrations-
stelle ausmachen lasst, die als tibergeordnetes ,,Ich“ oder ,,Selbst“ iden-
tifizierbar ist, ldsst sich fragen, inwieweit Selbstkonzepte in ihrer Aus-
formung kulturabhingig sind. Antworten hierzu geben etwa Studien, in
denen vergleichend untersucht wurde, wie sich bei Chinesen und Norda-
merikanern Selbstkonzepte in bildgebenden Verfahren als neuronale Re-
prasentation darstellen lassen (Han/Northoff 2008; 2009). Dabei zeigte
sich unter anderem, dass Chinesen, wenn sie sich selbst thematisieren,
immer auch Regionen im Gehirn aktivieren, die beteiligt sind, wenn sie
an ihre Mutter denken. Bei Amerikanern ist dies nicht der Fall, sie ver-
binden die Idee des Selbst nicht mit ihrer Mutter. Ebenso zeigen sich un-
terschiedliche Muster neuronaler Reprasentation, je nachdem, ob sich
die Probanden Atheisten, Buddhisten oder Christen vorstellen. All dies
zeigt, dass das, was wir tblicherweise als unser Selbst bezeichnen, ein
komplexes kulturelles, soziales und semantisches Geflecht ist, das inner-
halb von Sozialisationsprozessen angeeignet werden kann.

Fiir den westlichen Adepten, der nicht in einer buddhistischen Kultur
aufgewachsen ist, kann die buddhistische Schulungspraxis somit als Bil-
dungsprozess im Sinne einer Tertidrsozialisation angesehen werden, die
das Verhiltnis eines Menschen zu sich selbst — sein Selbstkonzept — neu
zu konfigurieren beansprucht.

Dekonstruktion des Ich-Selbst

Den meisten der im Westen vertretenen Schulungswege unterliegen nach
deren Selbstverstindnis didaktische Konzeptionen, die auf eine Balance

132 So formuliert es Singer (2002, S. 73): ,,Mir scheint hingegen, daf§ die Ich-Er-
fahrung bzw. die subjektiven Konnotationen von BewufStsein kulturelle Kon-
strukte sind, soziale Zuschreibungen, die dem Dialog zwischen Gehirnen er-
wuchsen und deshalb aus der Betrachtung einzelner Gehirne nicht erklarbar
sind. Die Hypothese, die ich diskutieren mochte, ist, daff die Erfahrung, ein
autonomes, subjektives Ich zu sein, auf Konstrukten beruht, die im Laufe un-
serer kulturellen Evolution entwickelt wurden. Selbstkonzepte hitten dann
den ontologischen Status einer sozialen Realitdt. In die Welt kdmen diese, wie
die sie ermoglichenden Kulturen erst, nachdem die Evolution Gehirne hervor-
gebracht hatte, die zwei Eigenschaften aufwiesen: erstens, ein inneres Auge zu
haben, also tiber die Moglichkeit zu verfugen, Protokoll zu fiihren tiber hirnin-
terne Prozesse, diese in Metareprisentationen zu fassen und deren Inhalt tiber
Gestik, Mimik und Sprache anderen Gehirnen mitzuteilen; und, zweitens, die
Fahigkeit, mentale Modelle von den Zustinden der je anderen Gehirne zu er-
stellen, eine ,theory of mind¢ aufzubauen, wie die Angelsachsen sagen. Diese
Fihigkeit ist dem Menschen vorbehalten und fehlt dem Tier. Allenfalls Schim-
pansen haben eine wenn auch sehr begrenzte Moglichkeit, sich vorzustellen,
was in anderen vorgeht, wenn er bestimmten Situationen ausgesetzt ist.“

128

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUROWISSENSCHAFTLICHE PERSPEKTIVEN

von geistiger Stabilisierung und Dekonstruktion von Identitdts- und
Selbstkonzepten abzielen. Vom theoretischen Anspruch her streben vie-
le Schulungswege buddhistischer Erkenntnispraxis also weniger ange-
nehme Bewusstseinszustinde an, sondern vielmehr einen iibergreifenden
Weg der ,, Bewusstseinstransformation® mittels gezielter Induktion von
Identitatskrisen, die in einer heilsamen Weise in die Auflésung von Ich-
und Selbstkonzepten miinden sollten (s. etwa Young 1994).

An dieser Stelle lohnt es daher, sich etwas ausfiihrlicher damit zu be-
schiftigen, was aus neurowissenschaftlicher Perspektive zu nicht-patho-
logischen Erfahrungen der Ich-Auflosung gesagt werden kann.'33 In der
populdr gewordenen Variante begegnen wir beispielsweise einer Neuro-
theologie, die die Erfahrung religioser Verziickung als hirndynamisch er-
klarbaren Prozess erkldrt, der prinzipiell auch mittels einer chemischen
oder elektrischen Manipulation stimuliert werden konne (so Persinger
1999). Die mystische Erfahrung erscheint aus dieser reduktionistischen
Perspektive allein als Produkt der Projektionen unserer neuronalen Zu-
stinde.!3*

Aus einer religios gefarbten Perspektive liefSe sich demgegeniiber ar-
gumentieren, dass jene Erfahrungen zwar auch vom Gehirn konstruiert
zu sehen seien, dass sich im religiosen Erleben aber dennoch eine tiber-
greifende transzendentale Wirklichkeit widerspiegele. Insbesondere An-
drew Newberg, Eugene d’Aquili und Vince Rause verweisen dabei auf
das Erlebnis der mystischen Einheit und vermuten, dass die Aufhebung
der Subjekt-Dichotomie einer tiefer liegenden Realitdtsebene entspricht,
deren Gesetzlichkeit das Gehirn im gesetzten Fall in gleichem MafSe ab-
bilden wiirde, ebenso wie das tigliche Erleben die normale Wirklichkeit
durchaus realitdtsnah darstellen konne.!*

133 An dieser Stelle erfolgt bewusst die Abgrenzung zu psychiatrischen und neu-
rologischen Krankheitsbildern, die mit Ich- und Selbststérungen einhergehen,
wohl wissend, dass grade auch in Auseinandersetzung mit diesen viel tiber die
neurobiologischen Prozesse gelernt werden kann, die das Selbst konstituieren.
Siehe etwa Ramachandran (2005) und im Versuch diese Erkenntnisse philo-
sophisch nutzbar zu machen Metzinger (2004; 2009).

134 ,Wo Gott wohnt“ iibertitelt Ulrich Kraft (2006) folgerichtig seinen Beitrag zum
Dossier ,, Angriff auf das Menschenbild* der Zeitschrift ,,Gehirn und Geist*.

135 ,,Nach der Logik mufS das, was weniger real ist, in dem enthalten sein, was re-
aler ist, so wie der Traum im Geist des Triumenden enthalten ist. Wenn also
das Absolute Einssein wahrhaftig realer ist als die subjektive oder objektive
Realitit — das heifSt, realer als die dufSere Welt und das subjektive BewufStsein
des Selbst —, dann miissen das Selbst und die Welt in der Realitit des Abso-
luten Einsseins enthalten und vielleicht aus dieser entstanden sein. [...] Nach
der Erfahrung der Mystiker — der die Neurologie in keiner Weise widerpricht
— liegt unter der Wahrnehmung von Gedanken, Gefiithlen, Gegenstinden und
Erinnerungen, unterhalb des subjektiven Bewusstseins, das wir als Selbst anse-
hen, ein tieferer Zustand reinen Bewusstseins, der iiber die Grenzen von Sub-
jekt und Objekt hinwegblickt und in einem Universum ruht, in dem alles eins

129

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Ob es ein universales, vom konkreten Inhalt unabhingiges Bewusst-
sein gibt, das aufleuchtet und erfahrbar ist, wenn bestimmte Konstruk-
tionsleistungen des Gehirns blockiert sind, oder nicht, ist eine ontolo-
gische Frage, die hier nicht (und wohl von niemandem abschliefSend)
beantwortet werden kann.!3¢ Was in unserem Zusammenhang jedoch
interessiert, ist eine epistemische Perspektive auf das Selbst, die in der
Moglichkeit grundet, die Dekonstruktion des Selbst zu erfahren, also
sich auf einer erfahrungsmafSigen Ebene gewahr werden zu konnen, wie
das Ich-Selbst seinerseits konstruiert erscheint.

Ausgangspunkt einer solchen Perspektive ist der Befund des neurobio-
logischen Konstruktivismus, dass Nervenimpulse weder zwischen innen
und auflen noch zwischen Zukunft und Vergangenheit unterscheiden
konnen. Nervenimpulse konnen streng genommen tiberhaupt nichts un-
terscheiden. Kognitive Unterscheidungen entstehen erst als aktive Kon-
struktionsleistungen, in denen in einem improvisierenden Orchester neu-
ronaler Aktivititen iibergreifende Muster generiert werden, die in einer
solchen Weise differenziert sind, dass Unterscheidungen ausflaggen, die
zeitliche und rdumliche Verortungen reprisentieren lassen. Fir ein neu-
ronales System existiert auf operativer Ebene nur die Gegenwart seiner
Operationen. In diesem Sinne gibt es fir dieses System weder Zeit noch
Raum noch ein Selbst, das zwischen ,,Ich*, ,Mich“ und ,,Mein*“ diffe-
renzieren konnte — es sei denn es konstituiert durch seinen Prozess Un-
terscheidungen, die als solche erscheinen. Das Selbst, der Raum und die
Zeit sind aus neurokonstruktivistischer Perspektive also ,,gemacht®.!>”

In Umkehrung dieser Konstruktionsprozesse lasst sich mittlerweile
auch die Dekonstruktion der raumzeitlichen Verortung des Selbst — zu-
mindest in rudimentdrer Form — auf neurophysiologischer Ebene nach-
zeichnen. So wie der Tiefschlaf als neuronal vermittelter Vorgang zu
verstehen ist, lasst sich auch der Verlust der Selbstreprasentation als suk-
zessive Suspendierung unterschiedlicher Konstruktionsleistungen nach-
zeichnen. ,,Raumunendlichkeit“ kann empfunden werden, wenn die
Konstruktion der Innen-auflen-Unterscheidung blockiert wird. ,,Zeitlo-
sigkeit“ (oder um es pathetischer zu formulieren: Ewigkeit) kann erfah-
ren werden, wenn jene Prozesse unterdriickt werden, die Zukunft und
Vergangenheit als Horizonte aufspannen.

ist. [...] Die Weisheit der Mystiker, so scheint es, hat bereits seit Jahrhunderten
vorausgesagt, was die Neurologie inzwischen als wahr bestitigt: Im Absolu-
ten Einssein verschmilzt das Selbst mit dem Anderen; Geist und Materie sind
ein und dasselbe.“ (Newberg et al. 2004, S. 211ff.)

136 Auch die buddhistische Philosophie ist sich hier uneinig. Man denke etwa an
die Kontroverse um die Nur-Geist-Schule in der Mahayana-Philosophie (sieche
etwa Conze 1983, S. 361ff.).

137 In diesem Sinne hat Austin recht, wenn er in Hinblick auf die Konstruktion
von Zeit von ,,doing time“ spricht (Austin 2000, S. 219).

130

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUROWISSENSCHAFTLICHE PERSPEKTIVEN

Die Konstruktionsleistungen einer Hirndynamik, die im normalen
Wachzustand darauf angelegt ist, Zeit, Raum und Ich-Zentrierung in
Form korperlicher Selbstreprisentationen aufzubauen, lassen sich also
unter bestimmten Voraussetzung suspendieren. Das, was konstruiert ist,
lasst sich also auch wieder dekonstruieren.!®®

Ohne vorschnell einer falschen Naturalisierung des Bewusstseins das
Wort zu reden,'> zeigen sich mit James H. Austin hier einige interres-
sante Parallelen zu phinomenologischen Erfahrungen, wie sie etwa Zen-
Buddhisten mit kensho und satori umschreiben. Austin formuliert ein ab-
gestuftes System der Auflosung der mit dem Selbstprozess assoziierten
Kernprozesse, entsprechend dem I, Me und Mine abgeschwicht werden
oder gar ganz entschwinden. Auf der untersten Ebene verschwinden die
mit ,,Selbst“ assoziierten Bindungen an Dinge und Personen (Mizne). Als
Konsequenz erscheint die Welt ,,so wie sie ist“ in klarer und frischer
Wahrnehmung, namlich ohne die Farbung selbstbezogener emotionaler
Bindungen.!'* Dies bedeutet jedoch nicht, dass hiermit auch die Kon-
struktionsleistungen des Wahrnehmungsprozesses verschwinden.'*! Es
heif$t nur, dass das Erlebte nicht mehr automatisch im Sinne einer emo-
tional getonten ,,Objektbindung® mit dem Selbstprozess assoziiert wird.
Auf der zweiten Ebene entschwindet die Sorge um sich selbst (Me) und
damit einhergehend all die im Alltagsbewusstsein wahrgenommen Ang-
ste und Bedrohungen. Es kann tiefer Frieden und Entspannung erlebt
werden.

Auf der dritten Ebene 16st sich schliefSlich das Selbst als Projektion
in Vergangenheit und Zukunft auf. Es wird Zeitlosigkeit erfahren und
hiermit einhergehend verschwindet das Streben nach etwas anderem als
dem, was ist. Ebenso 16sen sich schuldbeladene Gedanken der Form ,,ich

138 In diesem Sinne vermutet auch Patricia Sharp (20171), dass die buddhistische
Erleuchtungserfahrung mit einer temporiren Destruktion neuronaler Attrak-
tor-Netzwerke einhergeht.

139 Die neurophidnomenologische Forschung kann hier auf unterschiedlicher Ebe-
ne in iberzeugender Weise erhebliche strukturelle Parallelen und Synchroni-
zititen zwischen Berichten aus der Erste-Person-Erfahrung und entsprechend
monitorierter Hirnaktivitit feststellen (vgl. Petitot et al. 1999). Das Problem
zu wissen, was Qualia und Bewusstsein eigentlich ist, lasst sich auf diese Wei-
se jedoch nicht losen.

140 Beispielsweise sieht man seine vertraute und bekannte Lebensgefihrtin, sieht
sie aber nicht als meine Frau, die in bestimmter Weise meine Erwartungen be-
statigt oder enttduscht. Oder um ein anderes Beispiel zu geben, man sieht und
riecht Objekte (z.B. ein Schweineschnitzel in der Bratpfanne), ohne hiermit den
Impuls zu verbinden, sie einzuverleiben oder von sich zu weisen.

141 Auch dies kann in Phasen tiefer meditativer Versenkung oder auch im Rahmen
psycho-pathologischer Prozesse geschehen. Die Sinneswahrnehmung beginnt
sich dann in gewisser Weise aufzulosen, bis ,nichts“ mehr da ist.

131

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

sollte“ oder ,hitte ich doch® auf.'* Anders als im Tiefschlaf geht die
Ich-Auflosung nicht mit Bewusstlosigkeit einher, sondern beruht auf Ko-
gnitionen, die erinnert werden und dementsprechend Bedeutung fiir eine
konkrete Lebenspraxis gewinnen konnen. Sie werden also von jeman-
dem erfahren, der (zumindest noch partiell) als Subjekt vorhanden ist.

An dieser Stelle zeigen sich sowohl Beziige zu Tugendhat, der die spi-
rituelle Suche als eine Bewegung begriffen hat, die darauf zielt, Frieden
zu finden, indem man von seiner eigenen Egozentrik Abstand nimmt,
wie auch zu den Jamesschen Arbeiten zur transformatorischen Quali-
tiat mystischer Erfahrungen. Unabhingig davon, wie man den ontologi-
schen Status solcher Erfahrungen bewerten mag, fithrt die Erfahrung der
Auflosung von Selbstaspekten bei Menschen nicht selten zu einer Neu-
ausrichtung in Bezug auf ihre Einstellung zum Leben und hiermit ein-
hergehend zu einer verianderten Personlichkeit (s. Austin 1999, S. 314f.,
615ff.). Da diese Erfahrungen die Art und Weise beeinflussen, wie das
eigene Selbst und die Welt wahrgenommen wird, haben sie einen episte-
mischen Charakter. Sie geben der Beziehung von Selbst und Welt gewis-
sermafSen spontan eine neue Bedeutung, indem sie die Gesamtszenerie
neu konfigurieren.'#

Wie bereits angedeutet macht es aus einer neurokonstruktivistischen
Perspektive wenig Sinn, nach einem ontologischen Kern zu fragen, der
den auf diese Weise gewonnenen Einsichten zugrunde liegen konnte.

142 Austin (2000, S. 228) erstellt hierzu folgende Tabelle:

The Dissolution of | Means Substracting And is Experienced As

1 The aggressive ,doing self¢ Freedom from compulsive
doing, from ,shoulds‘ and
,oughts
Self concepts in time Timelessness
Me The beseiged and fearful Fearlessness
self Deep Peace
Mine The clutching self that: The world as if really is,

1. Had possessed
other persons and things

2. Had been captured
by its own dualistic
attitudes

without self-referrent
attachements.

The world’s original
diversity, coherence and
Unity

143 Austin verdeutlicht den Uberraschungscharakter solcher Perspektivenwechsel
am Beispiel des Entstehens dreidimensionaler Figuren auf Basis flacher Bilder:
»A novel sense of meaning next transfigured the scene. Some readers can ap-
preciate, how it feels when a similar kind of a delayed realization breaks into
consciousness: those who have experienced being able to see directly into ,Ma-
gic Eye‘ pictures. This mental shift happens automatically. Instantly, incoher-
ent fragments assemble themselves. A flat, two-dimensional scene transforms
itself. The astonished observer beholds meaningful, textured Gestalt image —
in three dimensions.” (Austin 2000, S. 22.8)

132

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16.



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUROWISSENSCHAFTLICHE PERSPEKTIVEN

Selbst wenn in Folge der Auflosung des Selbst in mystische Alleinheit ein
grenzenloses, allumfassendes und zeitloses Bewusstsein erlebt wird, lasst
sich der ontologische Status der hiermit verbundenen Erfahrungsinhal-
te nicht feststellen oder beweisen. Ob es ein solches allumfassendes Be-
wusstsein wirklich gibt, oder ob es sich hierbei um eine weitere, beson-
ders raffinierte Projektion neuronaler Prozesse handelt, kann durch die
Erfahrung selbst nicht beantwortet werden.'**

Dass solche Erfahrungen aber eine epistemische Qualitit haben und
dementsprechend die Art und Weise, wie Welt gesehen und verstanden
wird, verdndern konnen, ist eine andere Sache. Erkenntnis bedeutet aus
der Perspektive eines lebendigen Organismus zunachst, dass die Modi
des Erkennens im Lebensvollzug mitproduziert werden. Aus Perspektive
des neurobiologischen Konstruktivismus gilt folglich, dass der Mensch
das erkennt, was er in seinem Erleben — also innerhalb der Selbstorgani-
sation seines Lebensprozesses — hervorbringt.

Antworten auf die Frage der Natur des Seins, die Natur des Geistes
oder die Frage, ob und wie Subjekt und Objekt in einer nicht-dualen
Weise verbunden sind, verweisen also insbesondere auch aus neurowis-
senschaftlicher Perspektive nicht auf eine absolute, beobachterunabhin-
gige Wahrheit. Im Sinne einer pragmatischen Wendung kénnen solche
Antworten vielmehr als Teil einer Lebenshaltung — sozusagen einer be-
sonderen Form der Orientierung — gesehen werden, die ein menschliches
Wesen einnehmen kann, wobei mit der Einnahme einer bestimmten epi-
stemischen Perspektive nolens volens lebenspraktische Konsequenzen
einhergehen.

Fur unser Forschungsprojekt folgt daraus, dass wir einerseits den Gel-
tungscharakter metaphysischer Aussagen einklammern konnen und den-
noch diese Erfahrungen als konstitutiv fur die Lebenspraxis betrachten
diirfen. Auf diesem Wege gelangen wir zu einer empirischen Metaphysik
(s. auch Kap. II.7.), die untersuchen kann, wie Akteure durch die Verbin-
dung von Erleben und Reflexion zu epistemischen Haltungen gelangen,
die keinen absoluten, sondern vielmehr relationalen Ontologien folgen,
und die fur ihre Lebenspraxis instruktiv werden.

144 So wie Metzinger (1998, S. 361) vom ,Ich“ als einem ,naiv-realistischen
Selbstmissverstindnis® spricht, ldsst sich ebenso argumentieren, dass das Be-
wusstsein keine Essenz hat und damit streng genommen aus einer seinslogi-
schen Perspektive nicht existiert. Von der anderen Seite ldsst sich aber aus
Perspektive des ,stream of consciousness“ (James 1890) argumentieren, dass
letztlich nur das Bewusstsein existiert. Wir begegnen hier metaphysischen Fra-
gen, die letztlich nicht zu beantworten sind, wie auch der Streit innerhalb
der buddhistischen Philosophie um die Nur-Geist-Schule (Cittamatra bzw.
Yogacara) zeigt. Vgl. Conze (1983, S. 361ff.).

133

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

II.4 Gruppe und Ritual
— anthropologische Perspektiven

Insbesondere mit William James wurde deutlich, dass spirituelle Erfah-
rungen nur dann epistemisch bedeutsam werden, wenn sie sowohl emo-
tional bertihren, als auch mit Einsichten und Einstellungen einhergehen,
die reflexiv und kognitiv zuginglich und erinnerbar sind. Auch auf Ba-
sis von neurowissenschaftlichen Studien ist mittlerweile der Zusammen-
hang von Kognition und Emotion im spirituellen und religiosen Erleben
nachvollzogen worden. Demnach darf die religiose Erfahrung nicht al-
lein als vorkonzeptioneller, emotional gepragter Erlebensmodus begrif-
fen werden, sondern ist nach Nina Azari vielmehr hochgradig mit Re-
flexion durchsetzt (s. Azari et al. 2001; 2004). Wir begegnen hier also
einer speziellen Form kognitiver Prozesse, die aufgrund einer besonde-
ren emotionalen Tonung als aufSerordentlich real, wirklich und tber-
zeugend erscheinen.

Wenn man nicht das Ergebnis, sondern den Prozess betrachtet, der zu
diesen Kognitionen fihrt, ergibt sich eine wissenschaftliche Perspektive,
mit der sich tiber klassische religiose Phanomene hinausgehend die Ge-
nese von epistemischen Haltungen in den Blick nehmen lasst.'* Hieraus
ldsst sich mit dem Anthropologen und Religionswissenschaftler Pascal
Boyer eine Theorie entwickeln, die religiose und magische Denk- und
Erlebnisformen als Spezialfall der Arbeit iibergreifender anthropologisch
fundierter Erkenntnissysteme darstellt. Religiose Evidenzen wiirden in
diesem Sinne also etwas Natiirliches sein, weil ihr Auftreten aufgrund
unserer kognitiven Systeme sehr wahrscheinlich ist.'*® Das religiose und
magische Erleben, so die eigentliche Pointe, wiirde damit sozusagen als

145 Um die iibergreifende Bedeutung dieser Forschung zu bezeichnen, wurde der
Neologismus Credition kreiert (Angel 2013). Hinter dem Begriff der Credition
stehen emotional geformte Propositionen, die als stark wertbesetzte mind-sets
fungieren und in diesem Sinne gleichsam als Metaprogrammierung von Verhal-
ten wirken. Ein Beispiel hierzu, das aufSerhalb des religiosen Bereichs liegt, ist
die Befolgung von kulturell etablierten Hygienevorstellungen. Ublicherweise sind
diese auch emotional in einer Weise formatiert, dass ihre Ubertretung in einem
starken Sinne als falsch erlebt wird und Menschen, die diese Regeln nicht befol-
gen, als unanstindig bewertet werden. Die Befolgung solcher Vorstellungen er-
scheint unmittelbar evident und lasst sich iiblicherweise auch argumentativ nicht
aushebeln (etwa indem man darauf verweist, dass die Anlisse, die den Ausschlag
fur die Errichtung einer bestimmten Hygieneregel gegeben haben mogen, langst
nicht mehr aktuell sind). Wie in vielen religiosen Phinomenen begegnen wir auch
hier einer starken Verbindung von Emotion und Kognition, die eine unmittelba-
re Evidenz erzeugt und deshalb nicht ohne weiteres bezweifelt werden kann.

146 Im Gegensatz zur wissenschaftlichen Haltung des Skeptizismus, die gesellschaft-
lich eher unwahrscheinlich ist und besonderer Institutionen bedarf, um stabil
und rein gehalten zu werden.

134

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRUPPE UND RITUAL

Parasit erscheinen, der einer besonderen Gruppe von Kognitionen und
Handlungsweisen aufsitzt, die fiir Menschen entweder mit existenzieller
Bedeutsambkeit einhergehen oder sich in anderer Weise an intuitiv selbst
bestitigende Wahrnehmungen anschmiegen.'*”

Im Folgenden gehen wir auf einige in unserem Zusammenhang beson-
ders relevante kognitive Systeme ein.

Personenerkennungssystem —
die unabhdngige Seele als Parasit kognitiver Dissonanzen

Es ist fur Menschen existenziell zu erkennen, wem sie gegentbertreten,
also mit was fir einer Art von Person oder Charakter sie es zu tun be-
kommen. Konstitutionslogisch treffen wir hierbei zunidchst auf das Pro-
blem, dass die Du-Perspektive, also das subjektive Erleben des Anderen,
aus der Ich-Perspektive unzuginglich ist. Man kann prinzipiell nicht ein-
mal wissen, ob man es beim Gegeniiber mit einem anderen Subjekt zu tun
hat, das uber ein Ich-Bewusstsein mit entsprechenden phinomenologi-
schen Qualititen verfligt, oder ob man einem strukturdeterminierten, be-
wusstlosen Automaten begegnet. Die Du-Perspektive kann nicht erschaut,
sondern nur durch Reflexion — Soziologen wiirden hier tiblicherweise von
Zurechnung sprechen — erschlossen werden. Menschen verfiigen tber un-
terschiedliche kognitive Prozesse bzw. Systeme, die genutzt werden kon-
nen, um hier zu einem Ergebnis zu gelangen.

Das erste System erkennt die Belebtheit bzw. Lebendigkeit eines Kor-
pers aufgrund seiner Eigenaktivitit. Wenn sich etwas so bewegt, als ob es
von innen, also durch sich selbst gesteuert wird, erscheint es lebendig. Als
Konsequenz ergibt sich die Moglichkeit, zwischen lebendig und tof zu un-
terscheiden, denn das, was vorher gelebt hat, kann seine Eigenaktivitat ir-
reversibel verlieren. Diese Unterscheidung beruht auf elementaren Erfah-
rungen, die jeder Mensch im Rahmen seines Lebens gemacht hat. Man
denke etwa an die Mischung von Uberraschung und Bestiirzung bei einem
Kind, das zum ersten Mal einem Kifer begegnet, der plotzlich anfangt
sich zu bewegen, und erfahrt, was passiert, wenn es auf das Insekt tritt.

Ein weiteres System entdeckt ggf. Indizien, die den anderen Korper
als ,,beseelt erscheinen lassen. Man sieht, dass man von einem ande-
ren Wesen mit seinen Augen fixiert wird, und schliefst im empathischen
Analogieschluss, dass das Gegeniiber eine Kreatur ist, die einen bewusst
und intentional anschaut. Hieraus entfalten sich weitere Reflexionen,
die zunichst insbesondere um die Frage kreisen, wie sich das andere

147 ,Religiose Vorstellungen [...] greifen stets auf die Dienste von mentalen Syste-
men zuriick, die es auch ohne Religion gibt“ (Boyer 2004, S. 387), oder anders
herum ausgedriickt: tiber ,,unsere mentale Strukturen® ldsst ,,sich tatsachlich
viel lernen, wenn man herausfindet, wie sie es fertig bringen, einem unwirkli-
chem Nichts Wohnstatt und Namen zu geben“ (a.a.O., S. 398).

135

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Wesen zu mir in Beziehung setzt (erscheint es mir etwa gefdhrlich oder
niitzlich als Spielpartner). Die Fahigkeit, hier zu brauchbaren Schliis-
sen zu kommen, ist tiberlebensnotwendig. Dementsprechend sind bei
uns Menschen die Systeme, welche ein Bild iiber den mentalen Zustand
des Gegenuibers konstruieren lassen, gut ausgepragt und eng mit hand-
lungswirksamen Emotionen verbunden. Die Begegnung mit dem Ande-
ren geht mit Gefuhlen einher (z.B. Neugierde, Angst, Depression, Ag-
gression oder Begehren).

SchlieSlich verfugen wir drittens tiber kognitive Systeme, die Erinne-
rungen an ein konkretes Gegentiber zu kognitiv und gefuhlsmafig ver-
dichteten Erwartungen kondensieren. Bei uns Menschen als soziale Tiere
betrifft dies vor allem unsere Mitmenschen: Ein solches ,,Personenregi-
striersystem“ funktioniert, wie Boyer formuliert, als ,,eine Art von men-
talem Register oder Who‘s Who des sozialen Milieus, in dem wir leben.
Dieses System fiihrt eine ,Akte* tber jede einzelne Person, mit der wir in-
teragieren, und speichert Erinnerungen an frihere Interaktionsepisoden.
In dem System sind auch Informationen tber den allgemeinen Charak-
ter und biografische Details abgespeichert* (Boyer 2004, S. 270). Solche
Erinnerungen werden unwillkiirlich und spontan abgerufen. Man sieht
einen anderen Leib und rutscht automatisch in die hiermit assoziierten
Geschichten und Emotionen.!*8

Was geschieht jedoch, wenn die unterschiedlichen Systeme zu divergie-
renden Schlussfolgerungen fithren und in welchen Situationen treten sol-
che kognitiven Dissonanzen besonders intensiv hervor?

Insbesondere der Anblick von Verstorbenen, die einem gut bekannt
waren, ergibt einen Widerstreit zwischen den unterschiedlichen Wahr-
nehmungssystemen. Ein Teil der Wahrnehmungsprozesse erkennt das Ge-
gentiber als unbelebt, da es sich nicht mehr bewegen kann. Ein anderer
Teil erkennt den Leib als sozial signifikante Person, dementsprechend lau-
fen spontan die hiermit verbundenen gefiihlsmafig aufgeladenen Repra-
sentationen an. Der hiermit aufscheinende Konflikt ist nicht abstrakter
Natur, etwa der Form einer Glaubensvorstellung, dass die Person nach
ihrem Tod weiterexistiert, sondern ergibt sich nach Boyer aus ,,unseren
intuitiven Gewissheiten und aus der besonderen Funktionsweise unserer
Erkenntnissysteme. Man kann durchaus Dualist sein und trotzdem ak-
zeptieren, dass der Geist ausgeloscht wird, wenn der Korper aufhort zu
atmen. Das eigentliche Problem entsteht nicht aus der Annahme einer
Weiterexistenz der Person, sondern aus dem Konflikt zwischen den in-
tuitiven Gewissheiten, die von beiden personenbezogenen Systemen — Be-
lebtheit und Identifikation von Personen — bereitgestellt werden® (Boyer

148 Da Personalitit nicht direkt erfahren werden kann, sondern auf der Basis sinn-
lich evidenten Erlebens erschlossen werden muss, konnen auch computergesteu-
erte Spielpartner zumindest temporar unter dem Blickwinkel eines personalen
Gegentibers erscheinen, wie die Untersuchung von Jonathan Harth (2014) zeigt.

136

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRUPPE UND RITUAL

2004, S. 276). Wenngleich tot, erscheint die Prasenz des Anderen als Per-
son evident, weil sie als solche unmittelbar gefiihlt und erkannt wird.

Aus der Divergenz in den Evaluationen der unterschiedlichen Er-
kenntnissysteme und den hieraus zu ziehenden Schliissen ergibt sich eine
Vierermatrix der Zurechnung von Lebendigkeit:

lebendig tot
beseelt Mensch Geist
seelenlos Zombie/Bessenheit Leiche

Neben der epistemischen Eindeutigkeit eines Gegeniibers als Mensch
oder Leiche, miissten also auch Geister (als Seelen ohne Korper) und
Zombies (als seelenlose Tote) zumindest in dem Sinne evident erschei-
nen, als sie im Erleben eine sinnliche Reprasentation finden konnen.
Die Genese von Geistern wiirde sich dadurch erkliren lassen, dass die
Prisenz einer von einem lebenden Korper unabhiangigen Wesenheit zu-
néchst geftihlt wird, um dann erst in einem zweiten Schritt als abstrakte
Entitat essentialisiert zu werden. Dartiber hinaus sind weitere Varianten
denkbar. Ein Mensch kann beispielsweise als besessen gesehen werden,
wenn er zwar lebendig ist, seine leibliche Expression jedoch stark da-
von abweicht, was im Personenregister in Bezug auf ihn erinnert wird.'*
Auch hier spricht einiges fiir Boyers These, dass , religiose Ideen pa-
rasitiren Nutzen aus einer intuitiven Ontologie ziehen* (Boyer 2004, S.
250), die in den Eigenarten unserer kognitiven Systeme gegriindet ist und
hochgradig durch Erfahrungen aktiviert und modifiziert wird.

149 Solche Dualititen im Verhiltnis von Geist und Korper konnen nicht nur in der
Begegnung mit Anderen, sondern auch in Bezug auf das eigene Selbst erfahren
werden. Angelegt ist dies in der Erfahrungsmdoglichkeit der Out-of-Body-Expe-
rience (OBE). OBEs werden erlebt, wenn die sinnliche Reprisentation des eige-
nen Korpers auf zwei Sinnesmodalititen verteilt wird und sich diese voneinan-
der dissoziieren. In rudimentédrer Form werden OBEs beispielsweise erfahren,
wenn man am Bahnhof in einem stehenden Zug sitzt, wiahrend der Zug auf
dem gegeniiberliegenden Gleis langsam anzufahren beginnt. Die korperliche
Selbstreprisentation verschiebt sich rdumlich, um die visuelle Erfahrung mit
der Korperposition abzugleichen, wodurch die Illusion des Fahrens entsteht.
In Folge splrt man im Widerspruch zur Realitdt, dass der eigene Zug bereits
fahrt. Intensivere OBEs konnen in psychogischen Experimenten evoziert wer-
den, in denen die visuelle Korperreprasentation gezielt manipuliert wird. Nicht
zuletzt konnen sie in traumatischen Situationen entstehen, werden bei vielen
Menschen aber auch an der Grenze zwischen Wachbewusstsein und Schlaf er-
lebt. Da die sinnliche Evidenz der OBEs den Dualismus von Korper und See-
le nahe legt, erscheint sie mit Thomas Metzinger als der Ausgangspunkt, von
dem aus sich die in vielen Religionen verbreiteten Vorstellungen der Existenz
einer unabhingigen Seele entwickeln konnten (vgl. Metzinger 2005).

137

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

»Die einschneidenste Erfahrung ihres Lebens machte Eleanor Rosch, als
sie ans Totenbett ihres tibetischen Meisters gerufen wurde. Kaum hatte
die Psychologin den Raum betreten, in dem der wenige Tage zuvor gestor-
bene Lama aufgebahrt wurde, spiirte sie eine intensive geistige Prisenz,
die von dem Toten, in Meditationshaltung sitzenden Korper ausging. ,Es
war, als ob der Geist von seiner leiblichen Hiille befreit gewesen wire und
unmittelbar zu mir sprach’, erinnert sich Rosch. Sie hitte die Gegenwart
ihres Lehrers stirker als je zuvor gespiirt — ,als sei der Korper nur ein Fil-
ter gewesen, der plotzlich weggefallen ist‘.

Eine Esoterikerin kann man Eleanor Rosch kaum nennen. Die zierliche
Dame ist Professorin an der University of California in Berkely, hat dort
das Programm fiir Kognitionsforschung mitbegriindet und ein viel beach-
tetes Buch uiber Hirnforschung geschrieben.* (Schnabel 2008, S. 231)

Rituale, Gruppenbindung und ,Magie*

Dass Rituale mit Gruppenbindungen einhergehen, erscheint zunichst
naheliegend. Rituale fokussieren die Aufmerksamkeit und kommuni-
zieren, dass man nicht weiter nachfragen darf, bzw. dass man besser zu
schweigen hat, da es gerade um Wichtiges geht. Sie fithren zu einer be-
sonderen Stimmung und Konzentration und konfigurieren die soziale
Beziehung der am Ritual Beteiligten in einer spezifischen Weise. All jene,
die vom Ritual infiziert worden sind, teilen miteinander, an etwas Wich-
tigem teilgenommen zu haben. In Reinform, d. h. von realen Gefahren-
situationen losgelost, handeln Rituale von nichts und haben auch keine
Sinnreferenz, wenn man unter Sinn versteht, dass kommunikative An-
schliisse erwartet werden. Rituale konnen gewissermafsen als Kommu-
nikationsvermeidungskommunikation erfasst werden. Sie teilen perfor-
mativ mit, dass ihr Sinn nicht weiter befragt werden soll.

Menschliche Rituale, so die These Boyers, reiten also auf dem Dring-
lichkeitsgefuhl existenzieller Bedeutsamkeiten, das Menschen in bedrohli-
chen Kontexten empfinden, und machen dies fur andere Zwecke nutzbar:

,Das Besondere am Ritual besteht darin, dass es die Arbeits- ebenso wie
die Spielanteile mit einem Gefiihl der Dringlichkeit verbindet, mit einem
intuitiven Empfinden, dass die betreffenden Anteile des Handlungsablaufs
absolut korrekt ausgefithrt werden miissen, weil sonst etwas Schreckli-
ches geschehen konnte; auf welche Weise aber die korrekte Ausfiihrung
eine solche Gefahr abwendet (oder um welche Gefahr es sich eigentlich
handelt), wird in den meisten Fillen nicht erklirt.“ (Boyer 2004, S. 290f.)

Eine besondere Form des Rituals ist der Initiationsritus. Gemeint sind
hiermit bestimmte Einweihungen, die ein Mensch durchleben kann und
muss, um in einem bestimmten Kreis als vollstindiges Mitglied aner-
kannt zu werden. Oftmals verlaufen diese in einer Kette von Schrit-
ten, die vermeintlich sukzessive in ein Geheimnis einweihen. Aus der

138

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRUPPE UND RITUAL

ethnologischen Forschung wissen wir allerdings mittlerweile, dass es
in der Regel ,kein Geheimnis gibt“ oder man es erst erfihrt, wenn
man ,ein weiteres Stadium der Initiation erreicht hat. Diejenigen, die
schlieSlich am Ende des Initiationszyklus angekommen sind, erfahren
in der Regel auf inhaltlicher Ebene nicht viel mehr als die ,, Tatsache,
dass Geheimwissen in einer Abfolge rekursiver Geheimnisse besteht, die
wahrscheinlich niemals eindeutig zu Ende ist“ (Boyer 2004, S. 299f.).

Der Sinn solcher Rituale liegt damit vor allem in ihrer Funktion fur
die Gemeinschaft, welche diese durchfithrt. Auf unmittelbarer Ebene
generieren sie eine Haltung des Geheimnisvollen, man vollzieht sie und
richtet sich nach ihnen aus, auch wenn man den mit ihnen verbundenen
Sinn nicht versteht. Auf einer weiteren Ebene, bzw. hiermit einherge-
hend, verandert das ,,Ritual“, die ,,sozialen Beziehungen in einer Weise,
die den Beteiligten nicht ganz klar ist (a.a.O., S. 299). Es werden Loya-
litaiten zur Gemeinschaft enaktiert und ein sozialer Raum aufgespannt,
der zwischen den Insidern und den AufSenstehenden unterscheiden ldsst
(vgl. Bourdieu 2003, S. T11ff.).1s°

Rituale, so die fiir unseren Zusammenhang relevante Pointe, docken
an Gefihle der Dringlichkeit und existenziellen Bedeutsamkeit an, um
ein Biindnisdenken zu aktivieren, ohne dabei jedoch selbst sinnhaft kon-
figuriert zu sein.'”! Rituale konnen auf Formen und Phrasen zuriickgrei-
fen, die keine semantische Bedeutung mehr haben, sondern nur noch
aufgrund des Vollzugs der rituellen Praxis verbinden.!s?

Stephen Batchelor berichtet von einer Szene, die er 1973 in Dbharam-
sala erlebte:

»Und dann gab es plotzlich einen mordmifigen Krach. Der Regen him-
merte auf die Wellblechddcher der anderen Seite der Library und iibertonte
die Worte des Dalai Lama. Der Larm hielt mehrere Minuten an. Der Lama
am Berghang stampfte mit seinen Fiilen, blies in seinen Hiiftknochen und
bimmelte immer heftiger mit seiner Glocke. Die schweren Regentropfen,

150 Siehe fiir die Konzeption institutioneller Initiationsriten auch Bourdieu (1998).

151 ,Rituale erzeugen keine sozialen Resultate; das Einzige, was sie erzeugen, ist die
Illusion, sie titen es. Wenn Menschen Rituale vollziehen, verbinden sie einen
rituellen Trick (der leicht angeeignet wird, weil er das Vorbeugungs- und das
Ansteckungssystem aktiviert) mit einem bestimmten sozialen Resultat (fiir das
sie zwar intuitive Gewissheiten, aber keine brauchbaren Begriffe haben) und
schniiren beides zu einem Paket zusammen. Moglich wird das, weil alle betei-
ligten Gedanken demselben Ergebnis gelten. So entsteht der selbstverstiandliche
Eindruck, Rituale brichten soziale Resultate hervor.“ (Boyer 2004, S. 312f.)

152 Siehe hierzu die illustre Studie zur sozialen Bedeutung und Bedeutungslosigkeit
religioser Rituale von Daniel B. Lee (2004). Am Beispiel der Mennoniten wird
gezeigt, dass die Ritualform auch dann eine soziale Wirksamkeit hat, wenn die
Phrasen der religdosen Anrufung in der Evolution der religiosen Gruppe lingst
zu einem bedeutungslosen Gebrabbel mutiert sind.

139

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

die auf die Wiirdentrdger und die Menschenmenge herabfielen, horten ab-
rupt auf.

Nachdem der Dalai Lama gegangen war und die Menge sich zerstreut hat-
te, gesellte ich mich zu einer kleinen Gruppe Mitinjis. In ehrfurchtsvollem
Ton diskutierten wir dariiber, wie der Lama namens Yeshe Dorje den Sturm
daran gehindert hatte, uns alle zu durchnéssen. Ich horte mich sagen: ,Und
man konnte den Regen rings um uns herum weiter horen: driiben bei der
Library und auch dahinter bei den Regierungsgebauden‘. Die anderen nick-
ten und lachelten in ehrfirchtigem Einverstandnis.

Schon wihrend ich sprach, wusste ich, dass ich nicht die Wahrheit sagte.
Ich hatte keinen Regen auf den Dichern hinter mir gehort. Nicht einen
Tropfen. Doch um tiberzeugt zu sein, dass der Lama den Regen mit seinen
Ritualen und Spriichen verhindert hatte, musste ich glauben, dass er einen
magischen Schirm errichtet hatte, um die Menschenmenge vor dem Sturm
zu schiitzen. Sonst wire das, was geschehen war, nicht so aufSergewohn-
lich gewesen. Wer hat noch nicht erlebt, wie in kurzer Distanz Regen fillt,
wiahrend man selbst auf trockenem Boden steht? Vielleicht hatte sich nur
ein lokaler Regenguss auf den nahen Berghang entladen. Aber niemand
von uns hitte es gewagt, eine solche Moglichkeit anzudeuten. Denn das
hitte uns gefahrlich nah daran gebracht, die Macht des Lama in Frage zu
stellen und damit gewissermafSen das ganze ausgekliigelte Glaubenssystem
des tibetischen Buddhismus.

Noch mehrere Jahre lang ging ich mit dieser Liige hausieren. Es war mein
Lieblingsbeispiel (das einzige) fiir die tbernatiirlichen Krifte der tibetischen
Lamas, das ich selbst miterlebt hatte. Aber wann immer ich es erzihlte,
fithlte es sich seltsamerweise nicht wie eine Liige an. [...] In anderen Situa-
tionen vermied ich peinlichst, fast schon neurotisch, die kleinste Unwahr-
heit zu sagen. Doch irgendwie zihlte das hier nicht. [...] Ich vermute, dass
meine Lige sich nicht wie eine Luge anfihlte, weil sie dazu diente, eine
groflere Wahrheit zu bestdtigen, an die ich glaubte. Meine Worte kamen
spontan aus meinem Herzen aufgrund der leidenschaftlichen Uberzeugun-
gen, die wir miteinander teilten. Auf sonderbare Weise fiihlte es sich nicht
so an, als hitte ,ich sie ausgesprochen. Es war, als ob etwas viel Grofseres,
etwas, das uns alle iiberragte, durch mich sprach.“ (Batchelor 2012, S. 16f.)

Existenzielle Abhangigkeit von anderen und die Magie der Sprache

Menschliche Wesen, die in Gemeinschaften leben, miissen erfahren, dass
andere Menschen ihnen helfen und sie unterstiitzen, aber auch schaden
konnen. Erfolg und Wohlergehen eines Menschen sind in hohem Maf3e
davon abhingig, ob andere ihm gegeniiber Wohlwollen oder Missgunst
empfinden. Da wir wissen, dass andere uns tauschen und gegen uns In-
trigen spinnen konnen, tasten wir unsere sozialen Verhiltnisse in ho-
hem MafSe dahingehend ab, ob uns jemand Schaden zufiigen will. Um-
gekehrt wissen wir unserseits um unser eigenes, strategisches Verhalten
und firchten eine entsprechende moralische Antwort derjenigen, die wir

140

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRUPPE UND RITUAL

instrumentalisieren oder denen wir Schaden zugefiigt haben. Auf diese
Weise spinnt sich ein emotional hochgradig aufgeladenes Netz aus Ver-
mutungen und Unterstellungen, die allesamt davon handeln, wie ande-
re das eigene Schicksal positiv oder negativ zu beeinflussen trachten.
Wer aus einer Gruppe verbal oder in Form von Gesten ausgegrenzt
oder von einem relevanten Menschen in Form entsprechender Worte
abgewiesen wird, erfihrt nicht nur in einem metaphorischen Sinne eine
Verletzung. Vielmehr werden in seinem Gehirn dhnliche Prozesse an-
laufen, die auch beim physischen Schmerzerleben aktiviert werden (s.
Eisenberger et al. 2003; Panksepp 2003). Dies entspricht unserem All-
tagserleben, wonach man dem Sinn von Worten, die man hort, zwar wi-
dersprechen mag, ihrer Wirkung damit aber nicht entkommen kann,
da die durch sie ausgelosten Verhaltenskoppelungen aufgrund der eige-
nen Interaktionsgeschichte bereits neurophysiologisch verkorpert sind.
Interessant erscheint auch hier, dass sich soziale Erfahrungen und die
sich hieraus ergebenden Kognitionen autokatalytisch verstirken, wo-
durch die soziale Deklassifizierung tiber eine gesteigerte Sensitivitdt fir
unangenehme Erfahrungen nochmals pointiert wird. So weisen etwa die
Befunde von Eisenberger et al. (2003) darauf hin, dass die Erfahrung so-
zialer Ausgrenzung die Empfindlichkeit fir korperliche Schmerzen erhoht
und somit eine habituelle Disposition zur Vermeidung weiterer potenti-
ell schmerzhafter Erfahrungen enaktiert. Da hiermit auch neurophysio-
logisch verstiandlich wird, dass Worte und Symbole heilen oder verletzen
konnen (s. hierzu auch Herrmann et al. 2007), gewinnt Bourdieus Begriff
der illusio auch auf psychophysiologischer Ebene Sinn. Die an sozialen
Prozessen beteiligten Akteure fithlen und erleben auch auf korperlicher
Ebene, dass sie an dem, was von aufSen als Spiel erscheinen mag, existen-
ziell beteiligt sind, dass allein die Nennung ihres Namens kognitive Pro-
zesse hin zum Positiven wie auch zum Negativen beeinflussen kann.!’3
Sprachliche Bilder wirken also nicht, wie man zunachst meinen konn-
te, als abstrakte Als-Ob-Fiktion, sondern — wie Andreas Weber heraus-
stellt — im Sinne einer konkreten Analogie, welche die reale Identitit be-
trifft und reale Beziehungen konfiguriert.!** Worte und die mit ihnen

153 Ein schones Beispiel fiir die Relevanz dieser Prozesse zeigen Hoffs und Pandeys
Untersuchungen zur Bedrohung durch Stereotype und Kasten in Indien: ,,Die
Probanden wurden gebeten, Labyrinthritsel zu 16sen und erhielten fur jedes ge-
l6ste Ritsel eine betrachtliche Geldsumme. In Indien ist die Kaste am Nachna-
men erkennbar. Wenn durch Aufruf per Nachnamen eine Bekanntgabe der Kaste
stattfand, losten die Mitglieder der niederen Kasten 23 Prozent weniger Ritsel.
Das schlichte Vorlesen ihrer Nachnamen in der Offentlichkeit reichte aus, um
ihre Leistung zu vermindern, obwohl sie einen betrichtlichen materiellen Er-
folgsanreiz hatten.“ (Akerlof/Krankton 2010, S. 38) Siehe zur Originalstudie
Hoff/Pandey (2006).

154 Hier hatein ,,,scharfes‘ Gerdusch dieselbe Bedeutung wie ein geschliffenes Messer
oder ein ,todliches* Wort. Beides zerschneidet das Gelingen des Lebensvollzugs.

141

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

verbundenen Konzepte sind also nicht nur Bezeichnungen fiir etwas,
sondern zugleich inkorporierte Handlungsprogramme, die anlaufen, so-
bald sie aufgerufen wurden.!'>

Hierdurch eroffnet sich ein Verstandnis fir ,,Magie® als sich verselb-
stindigende Praxis des Bezeichnens, die in ihren Wirkungen fiir denjeni-
gen, der sie ausiibt oder hort als real gefithlt werden kann. Auf der ein-
fachsten Ebene stehen Worte, die auf nichts anderes zielen als darauf,
anderen zu schaden oder anderen wohl zu tun. Dies geschieht, wenn wir
jemanden verfluchen oder segnen. Fliche und Segnungen wirken, weil
sie — wie alle Worte — mit einer gefithlten Konfiguration sozialer Bezie-
hungen einhergehen. Thre Bedeutung wird in der Regel von den Betrof-
fenen automatisch verstanden.

Als weitere Ebene der Verselbststandigung von Worten erscheint die
Essenzialisierung von Konzepten zu Entitaten, die gleichsam als Perséon-
lichkeit empfunden werden konnen. Auch hier gilt, dass sich die Evidenz
der Erfahrung aus den fiir den Menschen typischen kognitiven Systemen
speisen muss. Ein einfaches Beispiel ist die gefiihlte Prasenz eines Ver-
storbenen, etwa der GrofSmutter oder eines wichtigen Lehrers aufgrund
der Weiterfihrung der personenbezogenen Systeme nach dessen Tode.

Da Menschen der Zugehorigkeit zu einer Gruppe oftmals eine exi-
stenzielle Bedeutung beimessen, kann sie als Ganzes als soziale Wesen-
heit erscheinen und empfunden werden. In gleichem Sinne kénnen auch
andere soziale Institutionen (etwa Organisationen, Staaten oder Religi-
onsgemeinschaften) als personal erscheinende Entitdten erlebt werden
— und zwar umso mehr und intensiver je mehr die Beziehung zu ihnen
existenziell erfahren wird. Auf diese Weise kann es zu einer magischen
Aufladung von kollektiven Konzepten und Begriffen kommen, namlich
in dem Sinne, dass Gemeinschaften und anderen Aggregationen Eigen-
schaften zugerechnet werden, die sie gar nicht haben konnen.

Wenn der Schritt zur Personalisierung abstrakter Konzepte erst ein-
mal vollzogen worden ist, scheint es nur noch ein kurzer Weg zu einer
umfassenderen Metaphysik geistiger Entitaten zu sein. Neben Ahnen,
Familien, Dorfern und Organisationen konnen dann auch Gotter, Da-
monen, Engel und andere Wesenheiten den menschlichen Erfahrungs-
raum bevolkern und zum gefithlten Moment sozialer Beziehungen wer-
den, das dementsprechend auch kommunikativ adressiert werden kann.

Fiir den Korper miissen zwei auf diese Weise analoge Dinge identisch sein. Iden-
titat heifSt hier: Sie miissen die gleiche organische Wirksamkeit haben, die glei-
che existentielle Bedeutung fiir den Organismus. Das heif3t folglich, dass sie aus
dessen Perspektive das gleiche sind und damit, dass nichtdiskursive (prasenta-
tive) Symbole sind, was sie bedeuten. Physisches und Psychisches ist auf dieser
Ebene eins: zwei Perspektiven auf die eine autopoietische Fortexistenz des Le-
bewesens — einmal betrachtet unter dem Aspekt der materiellen Homdostase
und einmal unter dem der subjektiven Perspektive.“ (Weber 2003, S. 120)
155 Siehe zu den sozialpsychologischen Prozessen ausfiihrlicher Ridley (1997).

142

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRUPPE UND RITUAL

Wie bereits angedeutet bauen all diese Prozesse auf dem Gefiihl auf, in
der eigenen Identitdt existenziell von personalisierten sozialen Beziehun-
gen abhingig zu sein. Aus diesem Grunde konnen sich in Gruppenpro-
zessen leicht symbolische Signifikationen einnisten,'*® die es notwendig
oder tugendhaft erscheinen lassen, zu ligen oder Schlimmeres zu tun, um
die Wiirde der Institution aufrechtzuerhalten, mit der man sich existen-
ziell verbunden fiihlt (sei es die Familie, die Religion, die Nation oder
schlichtweg die Organisation,"” fur die man arbeitet). Ebenso reiten auf
diesen Prozessen jene geistigen Autorititen auf, welche die Ganzheit ver-
meintlich repriasentieren, um vom Einzelnen in konkreter (gedanklicher)
Ansprache adressiert werden zu konnen. s

Hieran anschlieflende religiose Konzepte nisten sich gleichsam als Pa-
rasiten in die menschliche Sprache ein, indem sie daran andocken, dass
der Mensch nur mit Hilfe der Sprache mit der ihn bedrohenden sozialen
Komplexitit zurechtkommen kann:

»Betet man, so wird das mentale System aktiviert, das mit dem intui-
tiven Wissen iiber sprachliche Kommunikation zu tun hat. Verspricht
man Gott korrektes Verhalten fir die Zukunft, so liefert das System des
sozialen Austauschs die intuitive Gewissheit, man werde den gewtinsch-
ten Vorteil (etwa Schutz) nur dann erhalten, wenn man einen bestimm-
ten Preis bezahlt (etwa in Form von Gehorsam).“ (Boyer 2004, S. 378)

Eine kognitions- und neurowissenschaftlich informierte Anthropologie
lenkt den Blick auf die Unvermeidlichkeit solcher Prozesse. Dies hat fiir
unser Projekt Konsequenzen. Selbst wenn wir die buddhistischen Lehren
primdr als philosophisches oder psychologisches System betrachten wiir-
den, kimen wir in der Analyse der Praxen buddhistischer Schuler nicht
umhin anzuerkennen, dass magische und religiose Aneignungsformen
auch hier eine nicht unerhebliche Rolle spielen konnen. Moglicherweise

156 Um es nochmals mit Boyer zu reformulieren: ,,Um jeden Preis versucht man
sich einer Gruppe anzuschliefSen und dort seine Loyalitdt unter Beweis zu stel-
len. Aber aus den Befunden geht auch hervor, wie leicht es ist eine essenzia-
listische Auffassung von Gruppen zu erzeugen und diese Auffassung in reales
Verhalten im Biindniskontext umzusetzen. [...] Binnen kurzem entwickeln sie
Emotionen und intuitive Gewissheiten, in denen Vertrauen und Verlasslichkeit
eng mit der Gruppenzugehorigkeit assoziiert sind und die sich als unverzicht-
bar fir jede Koalitionsbildung erweisen. (Boyer 2004, S. 248)

157 Es verwundert dann auch nicht, dass vieles, was in Organisationen geschieht,
an religiose Formen erinnert, man denke etwa an die Vermeidung von Tests und
die stabilen Kulturen institutioneller Tabus. Siche Weick (1998, S. 218f.).

158 Angefangen beim Totemismus der Stammesgesellschaften bis hin zu den si-
kularen Religionen der Moderne begegnen wir Durkheims Einsicht, dass die
Religion die Gesellschaft reprisentiert (Durkheim 1994). Indem Autorititsbe-
ziehungen als Sonderzweig der Sprachmagie begriffen werden, eroéffnen sich
Wege, sie durch abstrus anmutende Rituale zu heilen. Siehe etwa die ,,Psycho-
magie“ von Alejandro Jodorowsky (2011).

143

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

— dies wird sich je nach Tradition anders darstellen — werden solche Pro-
zesse bereits in der Schulung mehr oder weniger gezielt adressiert, etwa
um bei den Schiilern bestimmte Motivationen, Haltungen und Grup-
pen aufzubauen.

Dariiber hinausgehend zielt die buddhistische Schulung immer auch
auf eine Anderung epistemischer Haltungen, d. h. auf die Entwicklung
einer veranderten Sichtweise auf die Beziehung zwischen Selbst und
Welt. In diesem Sinne ist zu erwarten, dass die jeweiligen Praktiken auch
die oben benannten Mechanismen aufgreifen, denn eine spirituelle Pra-
xis wird fur ihre Adepten nur dann bedeutsam erscheinen, wenn sie als
wirklich erlebt wird.'>

Eine Schiilerin Ole Nydabls berichtet im Interview iiber die Intensivie-
rung ibrer Praxis nach dem Tode ibres Freundes:

Schiilerin: ,,Fur mich war/ gab es ein personlich einschneidendes Erlebnis,
das mich, ja, wo mir die Verbeugungen wirklich so die einzige/ nicht die
einzige. Ich habe ja meine Familie und ich habe auch Freunde, aber es war
fiir mich eine grofSe Rettung irgendwie, das machen zu konnen. Weil mein
Freund namlich gestorben ist und (rduspert sich) ich, ja, mich hat das
wirklich/ Das war wie so ein Anker ganz eindeutig. Ich konnte das jeden/
Das habe ich das auch sehr, sehr intensiv gemacht nach seinem Tod. [...]¢

Interviewer: ,Und abgesehen von den Verbeugungen, war Thr Umgang
mit dem Tod Thres Freundes aufgrund der buddhistischen Praxis [...]«

Schiilerin: ,,Ja, ich konnte es natiirlich besser, weil auch gerade zu der
Zeit kam ja auch das Buch von Lama Ole raus ,Tod und Wiedergeburt".
Und ja, da habe ich natiirlich dann auch einfach ganz viel Hoffnung ge-
habt und dass es fiir ihn gut weitergeht. Wie auch immer. Weif$ ich ja
nicht. Aber es gibt natiirlich so eine gewisse Gewissheit/ Also wir/ Ich
weif$ nicht, ob Thnen Phowa-Meditation haben Sie sicherlich auch schon
mal gehort von anderen. Machen wir ja auch und habe ich dann ja auch
schon ziemlich bald gemacht. Ich bin nicht ganz sicher, ob schon 2009
oder 2010 dann aber auf jeden Fall. Und das haben meine Schwester und
ich auch fiir ihn gemacht. Und ich weif§ auch, dass Lama Ole das fiir ihn
gemacht hat. Und indem meine Schwester und ich das auch fiir ihn ge-
macht haben, habe ich auch ganz viel gespirt, dass das auch angekom-
men ist. Und das, ja, das sind alles fiir mich so Momente, die mir einfach
dann so eine Gewissheit geben. Was ich frither vielleicht nicht fiir moglich

159 Die hier vorgestellte kognitionswissenschaftlich unterfiitterte Anthropologie
erscheint tibrigens nicht weit entfernt von Clifford Geertz’ kultursemiotischem
Zugang. Zur Erinnerung: ,,Eine Religion ist (1) ein Symbolsystem, das darauf
zielt, (2) starke, umfassende und dauerhafte Stimmungen und Motivationen
in den Menschen zu schaffen, (3) indem es Vorstellungen einer allgemeinen
Seinsordnung formuliert und (4) diese Vorstellungen mit einer solchen Aura
von Faktizitit umgibt, daf§ (5) die Stimmungen und Motivationen vollig der
Wirklichkeit zu entsprechen scheinen.“ (Geertz 1983, S. 48)

144

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRUPPE UND RITUAL

gehalten hitte, dass so was bei anderen Menschen ankommt. Und da habe
ich es aber ganz doll gespiirt. Ja. Und das ist dann eben auch ein Ansporn
gewesen dann noch.“

II.5 Mimesis — René Girard

Keine religionsanthropologische Auseinandersetzung kommt umhin,
sich mit dem Phianomen der Mimesis zu beschiftigen. Unter Mimesis
verstehen wir die Aneignung von Verhaltensweisen tiber die Nachah-
mung eines (signifikanten) Anderen. Dieser Prozess kann unbewusst und
vorreflexiv ablaufen, aber auch bewusst gesucht werden, indem man
sich ein Vorbild nimmt, mit dem man sich in Haltung und Verhalten zu
identifizieren sucht.!*

Aus neurowissenschaftlicher Perspektive sind mimetische Prozesse
mittlerweile recht gut nachvollziehbar. Entdeckt wurde das Phinomen
der neuronalen Resonanz zunichst von Giacomo Rizzolatti in Experi-
menten mit Makaken-Affen. Inzwischen sind solche sogenannten Spiege-
lungsaktivititen auch bei Menschen in einer Vielzahl von Experimenten
nachgewiesen worden, wobei sich zeigen ldsst, dass hier unterschiedliche
Sinnesmodalititen und emotional-affektive Prozesse in komplexer Wei-
se miteinander verwickelt sind (s. Rizzolatti 2008).!%! Die Entdeckung
der Spiegelneuronen und die hieran anschliefenden Untersuchungen be-
rihren in besondere Weise unsere Sicht auf die Natur intentionaler Zu-
stinde — und damit auch die Frage nach der Natur sozialen Handelns.!?

Um hier zu einem differenzierteren Bild zu gelangen, lohnt sich ein
entwicklungspsychologischer Blick darauf, wie sich die Fahigkeit, Zu-
stinde von Anderen zu reprisentieren, Uber die Zeit hinweg entfaltet.
Schon Neugeborene sind durch den emotionalen Status ihrer Mutter
affizierbar. Die Fahigkeit, die Blickrichtung zu spiegeln, also die Auf-
merksamkeit auf denselben Gegenstand wie das Gegeniiber zu richten,
entsteht demgegentiber erst im Alter von zwolf bis achtzehn Monaten.
Tania Singer kommt mit Blick auf die aktuellen Studien zur Ontogene-
se von Empathie und mind reading zu dem Schluss, dass es sich hier-
bei um unterschiedliche, jedoch ineinander verwickelte Prozesse handelt
(Singer 2006, S. 7). Erstere beruhen mafSgeblich auf der Beteiligung des

160 Siehe zur Einfithrung in das Konzept der Mimesis aus anthropologischer und
bildungstheoretischer Sicht Wulf (2005).

161 Vgl. zur Einfithrung in die Konzeption der Spiegelneuronen mit einem Rekurs
auf George Herbert Mead Bayram/Zaboura (2006).

162 Siehe zum Problem der Intentionalitdt und ihrer neurobiologischen Modellie-
rung ausfiihrlich Kap. V ,,Neurophinomenologie — oder das Bewusstsein als
soziales Organ“ in Vogd (20710).

145

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

limbischen Systems, also jener Funktionseinheit des Gehirns, die der Ver-
arbeitung von Emotionen dient. An letzteren sind auch der praefrontale
Kortex und der Temporallappen beteiligt, also jene Strukturen, die fiir
die hoheren kognitiven Funktionen verantwortlich sind. Interessant an
diesem Befund ist vor allem die Entwicklungsperspektive, also dass auf-
einander aufbauend komplexere Moglichkeiten der Spiegelung erlernt
werden konnen, indem verschiedene Areale und Projektionsmoglichkei-
ten mit dem Kernprozess assoziiert werden. Beispielsweise eroffnet die
Emergenz einer stabilen bewussten Selbstreprasentation die Moglich-
keit, mit anderen Akteuren auf eine spezielle Weise in Resonanz zu tre-
ten, namlich als ,,Ich“ und ,,Du“.

Der Befund, dass beim Sehen der Aktivitit eines Anderen dieselben
neuronalen Bahnen aktiviert werden, wie wenn man selbst diese Akti-
vitat ausfuhren wiirde, lasst sich mit Keysers und Gazzola so verstehen
(Keysers/Gazzola 2006, S. 383), dass ein Hebbscher Assoziationskom-
plex angelaufen wird.'®® Man hat beispielsweise in der eigenen Interak-
tionsgeschichte bereits gelernt, wie es sich anfiihlt #nd wie es mit Blick
auf des anderen Gesicht und Hande aussieht, gestreichelt und zirtlich
beriihrt zu werden. Sobald sich eine entsprechende synasthetische Ge-
stalt als neuronaler Assoziationskomplex stabilisiert hat, reicht schon
ein Bruchstiick dieser Erfahrung aus, um denselben Erfahrungseindruck
als Gestalt zu evozieren. Der Anblick einer anderen Person, die gestrei-
chelt wird, kann dementsprechend einen hinreichenden Reiz darstellen,
um diesen Komplex auf Grundlage der gelernten Erfahrungsbereitschaft
selbst zu erleben (vgl. Keysers/Gazzola 2006, S. 383, 396). Fur diese
These der synasthetischen, assoziativen Reizerganzung spricht aufler-
dem der Befund, dass die Spiegelung emotionaler Zustande bei einer er-
wachsenen Personlichkeit auf multimodale Weise erfolgt. Sowohl durch
visuelle als auch auditive und olfaktorische Reize konnen entsprechen-
de Perspektiveniibernabmen hervorrufen werden (vgl. Gazzola 2006).

In gewisser Weise ergibt sich auf diesem Weg eine Naturalisierung
und damit auch eine Entmystifizierung des Spiegelneuronen-Konzepts.
Denn die beachtenswerte Leistung der Resonanz intentionaler Zustande
beruht demnach nicht etwa auf einem speziellen Hirnaggregat, das die
Evolution erfunden hat, damit der Mensch sich besser in den Anderen
hineinversetzen kann, sondern ist grundlegend in die Operationsweise

163 Nach der Hebbschen Regel verbinden sich Nervenzellen in ihren Aktivitatsmus-
tern vor allem dann, wenn sie gemeinsam feuern. Kognition wire in diesem Sinne
als neuronales Netzwerk zu verstehen, in dem neue Assoziationen die Verbindun-
gen zwischen den an diesen Prozessen beteiligten Neuronen verstirken, sodass
in Zukunft schon bei schwachen oder verrauschten Reizen der gesamte Assozia-
tionskomplex erneut aufgerufen werden kann. Bildhaft kann man sich dies etwa
so vorstellen, dass sobald man eine Gestalt zu erkennen gelernt hat, schon ein
unscharfes Bruchstiick ausreicht, um die gesamte Figur zu evozieren.

146

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MIMESIS - RENE GIRARD

einer Kognition eingelagert, die sich nur in einer Einheit von Erkennen
und Handeln zur Geltung bringen kann.'*

Von hier aus ist es nur ein kleiner Schritt zu der These, dass die kom-
plexe Konnektivitdt der neuronalen Zustinde von Primatengehirnen
uber jene Resonanzphanomene den fruchtbaren Boden bereitete, auf
dessen Basis unsere Sprache als eigenstandiger Assoziationskontext
entstehen konnte. In diesem Sinne argumentiert auch Emrich, dass die
»Sprache der unmittelbarste Ausdruck einer mimetischen Koppelung
zwischen Subjekten® ist (Emrich 2004, S. 86).

Spiegelprozesse scheinen damit gleichsam die natiirliche Folge eines
Gehirns zu sein, das sich ab einer gewissen Komplexititsstufe gewisser-
mafSen auf natiirliche Weise sozial verhalten wiirde, da es nolens volens
auch in Resonanz mit Sinneswahrnehmungen tritt, die eine Verschmel-
zung von Ego/Alter-Perspektiven mit sich bringen. Dass in einem wei-
teren Schritt zugleich eine Differenzierung zwischen Ego und Alter in-
itilert wird, da Wahrnehmungsunterschiede auch dafiir genutzt werden
konnen, um zwischen Selbst- und Fremdreferenz zu pendeln, wire eine
weitere, jedoch nicht mehr allzu unwahrscheinliche Folge.!®

164 Hierzu ausfiihrlicher Rizzolatti und Sinigaglia: ,,Es sind ihre visuomotorischen
Eigenschaften, welche die Spiegelneurone in die Lage versetzen, die visuelle In-
formation mit dem motorischen Wissen des Beobachters zu koordinieren. Was
die Aktivierung der Spiegelneurone als motorische Neurone wihrend einer
Handlung auszeichnet, ist nicht nur die Tatsache, daf$ sie deren Typus, deren
Ausfiihrungsformen und -zeiten kodieren, sondern auch, dafs sie ihre Durch-
fithrung kontrollieren. Nun gibt es keinen Kontrollvorgang, der nicht einen
Mechanismus der Antizipation enthielte und der folglich nicht einen Zusam-
menhang zwischen einer bestimmten neuralen Aktivitit und deren eventuel-
len Auswirkungen herstellen wiirde. [...] Die Aktivierung desselben neuralen
Musters verrit somit, daf§ das Verstehen der Handlungen anderer Beobach-
ter dasselbe motorische Wissen voraussetzt, das die Ausfihrung der eigenen
Handlungen reguliert.“ (Rizzolatti/Sinigaglia 2008, S. 109)

165 Interessant ist an dieser Stelle der Verweis auf bestimmte Erkrankungen aus dem
schizophrenen Formenkreis, in denen ein Akteur sich zwar von einer Reihe so-
zialer Zustinde affizieren lisst, diese aber nicht mehr mit dem Index selbst/
fremd bearbeiten und so dann auch - beispielsweise tiber imperative Stimmen —
die Grenzen zwischen Fremd- und Selbstkontrolle nicht mehr ziehen kann, wo-
durch sein Personkonzept verschwimmt. Siehe hierzu die Beispiele von Thomas
Fuchs: ,,Die sozialen Beziehungen konnen fur den Schizophrenen deshalb so pre-
kir werden, weil die Unterscheidung von Selbst- und Fremdwahrnehmung auf
dem Spiel steht. Denn wenn ich mich in den Anderen hineinversetze, ohne dieser
Bewegung selbst innezusein — es fehlt ihre Selbstbeziiglichkeit — dann werde ich
plotzlich selbst der Andere. Ich kann die ,alsob‘-Perspektive des Uberstiegs nicht
mehr durchhalten und verliere mich selbst. So kommt es zu den bedrohlichsten
Passivierungserlebnissen in der Schizophrenie, die Patienten so schildern: ,Wenn
ich andere sehe oder sprechen hore, so kann es geschehen, dass ich ebenso spre-
che und mich bewege — und Angst habe, dass ich die anderen bin‘ [...] In die glei-
che Richtung weist das sogenannte Spiegelzeichen in beginnenden Psychosen,

147

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Auf dem Schulungsweg von Rigpa wird hdufig mit Aufzeichnungsmedi-
en gearbeitet. Friiher waren dies Tonbandaufnahmen, heute in der Re-
gel Videos. Wie eine Schiilerin uns berichtet, macht es fiir sie und ande-
re jedoch einen grofSen Unterschied, ob ibr Lebrer Sogyal Rinpoche via
Bildschirm oder Tonband zu ihnen spricht:

Interviewer: ,,Und das ist dann unwichtig, ob das jetzt personlich ist, ob
Sie jetzt personlich Sogyal gegeniiber sitzen, also im Retreat, oder ob das
jetzt von einem Tonband oder von einem Video ist? Also, das/“

Frau Fischer: ,,]a. Ja, also auf jeden Fall. Also, vom Video ist es noch hilf-
reicher, weil ich dann auch sehe.*

Interviewer: ,,Ja. Und/“
Frau Fischer: ,,Und das ist/ Ja.«

Interviewer: ,,Und ist das mit dem Sehen/ Weil, das habe ich ja auch bei
Sogyal erlebt, dass es diese Ubung ist, auch die Haltung einzunehmen.
Also, das ist ja auch/“

Frau Fischer: ,,Ja.«

Interviewer: ,eine direkte Aufforderung, Sogyal praktisch zu sehen und/
Also, ich glaube, spiegeln sagt er nicht direkt. Aber dass, wenn man ihn
ja ganz bewusst sieht, geschieht das ja automatisch, wiirde ich fast (lacht)
sagen.“

Frau Fischer: ,]Ja. Ja, ja, klar. Ja, klar. Da geht es eben auch um die Spie-
gelneuronen. Da geht es eben auch darum, also dass er fir uns dann die
Haltung, die er wiederspiegelt. Mhm.

Interviewer: ,Ja. Und das ist ein bestimmtes Gefiihl auch? Oder ist es ein/
oder wie kann man das fassen? Also, ist/“

Frau Fischer: ,Ja, das ist/ Also, das ist also eine bestimmte Wachheit. So
wiirde ich das mal beschreiben, eine bestimmte Prisenz, die sich auch bei
mir dann einstellt.

In Zusammenhang mit unserer Studie erscheinen derartige Prozesse der
mimetischen Spiegelung aus verschiedenen Griinden von hoher Rele-
vanz. Zunichst ist davon auszugehen, dass — wie jeder Sozialisations-
prozess — auch die buddhistische Schulung in hohem Maf3e in Form mi-
metischer Auseinandersetzung mit anderen Schiilern oder im Versuch

bei dem die Kranken sich im Spiegel nicht mehr eindeutig identifizieren konnen
[...]: s Wenn ich in den Spiegel sehe, weif§ ich nicht mehr, ob ich hier mich dort im
Spiegel sehe, oder ich dort im Spiegel mich hier sehe. Sehe ich einen anderen im
Spiegel, so vermag ich ihn nicht mehr von mir zu unterscheiden. In einem noch
schlechteren Befinden geht auch der Unterschied zwischen mir selbst und einem
wirklichen anderen verloren [...] Ich weif$ nicht mehr, ob sich das Innere nach
aufien kehrt oder das AufSere nach innen. Ob es nicht zwei Ichs gibt?“ (Fuchs
2002, S. 244f.).

148

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MIMESIS - RENE GIRARD

des mimetischen Abgleichs mit den Lehrern verlduft. Dartiber hinaus
ergibt sich in Anschluss an René Girards Theorie der mimetischen Riva-
litat ein fruchtbarer Zugang, die Dilemmata und Widerspriiche der mi-
metischen Identifikation aus einer sozialanthropologischen Perspektive
nachzuzeichnen.

Beim Menschen fithren die biologisch angelegten Mechanismen der
Orientierung an Anderen zunichst zur Ubernahme von Sprache und
anderer Verhaltensweisen. Nahezu alle Aspekte unseres Habitus kon-
nen auf diese Weise unbewusst angeeignet werden. Zudem sehen vie-
le Neurowissenschaftler in den spontanen Spiegelaktivititen den Ur-
sprung der positiv bewerteten Charaktereigenschaft Mitgefiihl (so auch
Rizzolatti/Sinigaglia 2008).

Die mimetische Orientierung am Anderen birgt jedoch ein krisenhaf-
tes Moment, denn sie geht mit dem Problem einher, sich mit dem Ande-
ren vergleichen und in Konkurrenz treten zu miissen. Sie fihrt unweiger-
lich zu einer Individuation, die allein schon deshalb konflikthaft ist, weil
die Identifikation mit dem Anderen immer schon eine Spur von Neid
oder Rivalitdt beinhaltet. Die empathische Nachahmung des Anderen
bildet zwar einerseits einen gelungen Ansporn fiir die eigene Individua-
tion. Andererseits entsteht aber auf Basis der Identifikation eine preka-
re Egostruktur, entsprechend der die Existenz der signifikanten Anderen
sowohl nihrend wie auch bedrohend wirken muss.

Es kommt zu Krisen und hiermit einhergehend zu Gewaltmomenten,
die nach einer kollektiven Bearbeitung verlangen, worin schliefSlich die
zentralen Elemente der Mythen, Riten und Tabus ihren Ausgangspunkt
finden, namlich als Versuch, Neid und Konkurrenz auf ein sozial akzep-
tables Niveau abzusenken.!®® Wenngleich Religion historisch gesehen

166 Die gewalttitige Eskalation des Konflikts erscheint mit Girard (1987) vorpro-
grammiert und pragt die Mythen aller Kulturen. Girard verweist etwa auf den
Odipuskomplex, aber auch auf die Sohne Evas und Adams. Kain bringt Abel um,
weil er ihn um die Gunst seines Vaters beneidet. Da der Mechanismus und damit
auch die destruktiven Emotionen der mimetischen Rivalitat nicht grundsatzlich
suspendiert werden konnen, miissen die Riten und Mythen selbst Gewaltmomen-
te beinhalten. In der Stammesgesellschaft ist das Blutopfer die klassische Form,
das allerdings immer wieder wiederholt werden muss. Die monotheistischen Re-
ligionen setzen demgegeniiber auf einen dramatischen gewaltvollen Exzess im
Griindungsakt, der in Folge eine dauerhaftere hierarchische Ordnung etablieren
lasst. Hier werden moralische Grenzen und Tabus, etwa im Umgang zwischen
den Geschlechtern und Stinden eingezogen, iiber die sich die Konkurrenzdyna-
mik auf ein sozial vertraglicheres Maf§ eindimmen lasst. Das alttestamentarische
Paradebeispiel liefert der Tanz der Israeliten um das goldene Kalb (2. Mose 32).
Aaron der iltere Bruder von Moses fiihrt in Abwesenheit Moses ein Opferritual
durch. Nach der Riickkehr Moses kommt es zum Bruderkonflikt, der zu einem
Massenmassaker fithrt (,,Die Kinder Levi taten, wie ihnen Mose gesagt hatte;
und fielen des Tages vom Volk dreitausend Mann*). Moses nutzt die noch fri-
sche Erinnerung an das Grauen der Schlacht, um eine Gott gegebene Ordnung zu

149

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

vielfach mit kollektiver Gewalt einherging, wiirde nach Girard ihr ei-
gentliches Motiv also darin bestehen, Gewaltmomente, die aufgrund mi-
metischer Rivalitdt entstehen, zu kanalisieren und zu dimpfen.

Wenn wir das Hauptaugenmerk mimetischer Prozesse auf den Sprach-
erwerb legen, erscheint diese auf den ersten Blick befremdlich anmu-
tende Perspektive auf die Geschichte der Religionen gar nicht so weit
entfernt von den bereits zuvor vorgestellten Analysen des Philosophen
Tugendhat. Auch hier begegnen wir einem Menschen, der erst in Aus-
einandersetzung mit anderen sprechenden Akteuren jene Egozentrik ent-
wickelt, die zu den typisch menschlichen Leiden fiihrt. Uber Tugendhat
hinausgehend verweist Girard auf die Funktion des Opfers des Men-
schen fur den Erhalt der sozialen Gemeinschaft. Es muss ein Opfer er-
bracht werden, um das gefihrliche Begehren in der mimetischen Riva-
litait zu besanftigen, die das Ich-Selbst zugleich nihrt als auch tber die
Gefahr der Gewalteskalation bedroht.

Wie bereits in der Ritualtheorie von Boyer erscheint hiermit die Ge-
meinschaft als unhintergehbare Reflexionsperspektive fiir das Verstehen
religioser Dynamiken. Religion — und moglicherweise auch Spiritualitit
— entstehen damit nicht mehr nur als Projekt, das personlichem Heil oder
individueller Befreiung dient, sondern sind dartiber hinaus als kulturel-
le Formation zu verstehen, die darauf zielt, eben jene Korper wieder zu
disziplinieren, die sie zuvor als autonome Subjekte individualisiert hat.

Die auf dieses Bezugsproblem antwortenden spirituellen und religi-
osen Lehren haben vor diesem Hintergrund nolens volens mit einer ei-
gentiimlichen Dichotomie von ,,Struktur und Antistruktur® zu arbeiten
(Turner 1989), denn sie zielen zugleich auf Differenzierung und Entdif-
ferenzierung, auf Ich-Auflésung und Autonomisierung zu einer neuen
Freiheit, die alte kulturelle Konditionierungen iiberwinden lasst.

Da sich das mimetische Begehren in Inhalt und Form nur an der Kul-
tur, d. h. am immer schon einsozialisierten Verhalten Anderer orientie-
ren kann, mutet das Begehren selbst als Zwang an, denn die Bedurfnisse
die angestrebt werden, entspringen nicht einem im Menschen lokalisier-
baren Zentrum, sondern liegen gewissermafsen aufSerhalb in kulturell
verkorperten Mustern und Modellen. Der Neid, die Missgunst und die
Gewalt, die aus dem Konkurrenzkampf mit dem Anderen erwachsen,
konnen damit nicht als Eigenschaft meines Selbst gelten, sondern ent-
stehen sozusagen als Systemqualitit einer Individuierung, die vergessen
lasst, dass es nicht das freie Selbst ist, das das Begehren kanalisiert, son-
dern die Kultur im Allgemeinen und die Sprache im Besonderen. Freiheit
wird erst wieder im ,,schopferischen Verzicht* (Girard 1999, S. 314), in

erlassen, die durch jene zerbrochenen Tafeln legitimiert ist, von denen nur Moses
weifs, was urspriinglich darauf stand, auf denen also nichts (mehr) zu lesen ist,
deren Botschaft jedoch als grundloser Grund vor dem Hintergrund vergangener
und moglicher kinftiger Gewalt umso evidenter erscheint.

150

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MIMESIS - RENE GIRARD

einer gewissen Askese gegentiber den kulturellen Versprechungen mog-
lich. Spiritualitdt und insbesondere die Mystik sind dementsprechend
als eigentiimliche kulturelle und gesellschaftliche Bewegungen zu ver-
stehen, die in Kultur und Gesellschaft die Werte derselben missbilligen
lassen.'®” Denn wenn sich das Begehren von der Gesellschaft abwendet,
von der es zugerichtet wird, 16st sich auch die Identifikation mit den
Tragern der Kultur.

Mit lllwaen Chung (2009) eroffnet sich auf diese Weise eine in unse-
rem Zusammenhang interessante Perspektive auf die buddhistische Leh-
re vom Nicht-Selbst (anattd). Wenn man namlich das Nicht-Selbst nicht
mehr substanziell, sondern sozialanthropologisch begreift, braucht die
Unpersonlichkeit nicht mehr als ontologische Tatsache (etwa in dem
Sinne, dass die Existenz eines subjektiv empfindenden Zentrums logisch
zu negieren ist) verstanden werden. Sie ist demnach vielmehr eine Wert-
vorstellung, die den Menschen in Bezug zu seiner Kultur in einer veran-
derten Form ausrichten lasst. Die Lehre des Nicht-Selbst zu praktizieren
darf aus dieser Perspektive also nicht in der Weise missverstanden wer-
den, dass hiermit Subjektivitat ausgeloscht wiirde. Vielmehr bedeutet es,
eine Haltung einzunehmen, die sich von den kulturellen Konditionierun-
gen abwendet, welche mit dem mimetischen Begehren einhergehen,'®
um auf diese Weise subjektiv mehr Freiheit erleben zu konnen.

Dieser Prozess lasst sich in Referenz auf Girards mimetische Theorie
nur in paradoxer Form reformulieren, namlich ,,als Paradoxie der welt-
gestaltenden Weltentsagung® (Chung 2009, S. 143ff.). Die buddhisti-
schen Schulen erscheinen zu Beginn ihrer Entstehung wie auch in Form
des westlichen Buddhismus als Institution der Negation von Gesellschaft
in der Gesellschaft. Urspriinglich traten sie als Bewegung auf, die sich ge-
gen den Opferkult und das Kastensystem des Hinduismus wandte. Heut-
zutage sind sie immer auch als Versuch anzusehen, der mimetischen Ri-
valitit eines marktformig entfesselten Individualismus zu entkommen.

Wenn man ihre paradoxe Funktion fur die Gesellschaft betont, sind
die buddhistischen Lehren gleichsam ein ,,Reservoir der Kreativitit und
Differenz“ im Medium der ,,Weltentsagung® (Chung 2009, S. 9ff.).
Wenn man sie aber selbst als Ausdruck von Kultur ansieht, erscheinen
sie gleichsam als ,,Gift gegen Gift“ (a.a.O., S. 8ff.).

Eine spirituelle Schulung, die sich gegen das mimetische Begehren wen-
det, kann dies letztlich nur auf Basis der gleichen sozialpsychologischen

167 Dies erklirt auch die Ambivalenz und Ablehnung des religiosen Establishments
gegeniiber Mystikern aus ihren eigenen Reihen, was seitens der Mystiker zu
Versuchen fiihrt, ihre Einsichten wieder in die Symbolik der vorherrschenden
Kultur zu iibersetzen. Siehe am Beispiel der jiidischen Mystik Scholem (1973).

168 Um es mit Girard zu formulieren: ,,Ich behaupte nicht, dass es kein autonomes
Selbst gibt. Ich sage, dass die Moglichkeiten eines autonomen Selbst in irgend-
einer Weise fast immer von der mimetischen Begierde verdeckt sind.“ (Girard
1997, S. 28)

15T

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Mechanismen tun, welche dieses Begehren hervorrufen und kanalisie-
ren. Die Motivation zur Abwendung von der Welt ldsst sich nur aufbau-
en, indem eine Moglichkeit zur Identifikation mit jemanden angeboten
wird, der das zu erreichende Ziel bereits verkorpert. Auch Spiritualitit
und Mystik finden folglich in Gemeinschaft und damit immer auch im
Kontext mimetischer Rivalitat statt.

Mit den Ansidtzen von Chung und Girard wird vor diesem Hinter-
grund auch die prekire Figur des buddhistischen Lehrmeisters deut-
lich. Einerseits wird die (moralisch immer auch zweifelhafte) Willkiir
des ,,vollkommen Befreiten® strukturell im System gebraucht, ander-
seits ist eben dies problematisch, wenn deutlich wird (was unvermeidlich
ist), das auch der vermeintlich befreite Mensch nur mit Wasser kochen
kann. Ebenso werden Konflikte zwischen Lehrern einer Traditionslinie
oder zwischen den verschiedenen Schulen als unvermeidliche Konkur-
renzbeziehung verstandlich.

Nicht zuletzt erhellt das Verstindnis mimetischer Vorginge auch jene
interkulturellen Prozesse, die mit der Diffusion des Buddhismus in den
Westen einhergehen. Dabei ist festzustellen, dass sich buddhistische Leh-
rer und Schiiler sowohl an westlichen wie auch an 6stlichen Vorbildern
orientieren. Da aus mimetischer Perspektive Lernen und Sozialisation
in Referenz auf ein konkretes Gegentiber geschehen, kann es streng ge-
nommen keinen vollkommen dekontextualisierten Buddhismus geben,
denn ein solcher hatte keine kulturelle Kraft. Buddhistische Praxen sind
in diesem Sinne immer schon als konkret aufgefithrte und von konkreten
Personen verkorperte Praxen zu verstehen. Sie stellen also im wortlichen
Sinne Ubertragungslinien dar, in deren Schnittpunkten sich unterschied-
liche kulturelle Formationen vereinen und arrangieren.

Die in allen buddhistischen Schulen geforderte Authentizitit des Leh-
rers lasst sich aus der mimetischen Perspektive nicht als ,,Reinheit der
Lehre“ verstehen, sondern meint hier eher die gelungene Verkorperung
einer Praxis, die auch von anderen als nachahmenswert gesehen wird.
Das heifdt aber auch, dass damit bestimmte kulturelle Dilemmata einer
Traditionslinie in die Gemeinschaft der Praktizierenden hineinkopiert
werden, da auch sie mimetisch iibernommen werden. Aus Perspektive
der mimetischen Theorie kann deshalb im wortlichen Sinne von einer
Schule gesprochen werden.

Aus dem Interview mit Herrn Altmann, einem langjihrigen Mitglied ei-
nes Vereins der Gelugpa-Tradition:

Herr Altmann: ,[...] also ich bin dann, nachdem ich da ja [Name] Rinpoche
kennengelernt habe, da bin ich, da muss ich jetzt ein bisschen nach vorne
springen, bin ich ein paar Jahre noch Vorsitzender des Tragervereins gewe-
sen. [...] Ja, und dann war, zum Beispiel, da ging eine Debatte, eine Frau,

152

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MIMESIS - RENE GIRARD

eine sehr verdienstvolle Frau, eine Hauptschiilerin, also der [Name] Rinpo-
che konnte nicht so gut Deutsch und sie hat praktisch seine Biicher mit ge-
schrieben und es war praktisch wie so eine Symbiose zwischen den beiden.
Er war allerdings verheiratet, war kein Monch, auch nie gewesen. Und die
Frau kam dann mit einem Modell, mit einem Mal in den Vorstand, auch zu
mir, dass sie also sie wollte so eine Struktur aufbauen, ich habe das immer
barockes Gebilde genannt, also der Rinpoche ist sozusagen die Sonne und
sie hatte den Anspruch, die Dharma-Vertreterin von ihm zu sein. Sie war
sozusagen der Mond, der die Sonne umkreist, der Satellit, und wir waren
praktisch die Peripherie, das waren die Schiiler und ganz draufSen waren die
normalen Sterblichen. Und da habe ich zu [Name] gesagt, bei aller Liebe,
aus meiner Sicht war der Buddha ein wandernder Bettelmonch und ich glau-
be nicht, dass er mit so einer barocken Struktur einverstanden wire. Und
dann hat es richtig Zoff gegeben innerhalb der Organisation. Und [Name]
Rinpoche hat dann sich 6ffentlich von diesem Anspruch distanziert, dass sie
seine Dharma-Vertreterin werden wollte. Er sagte, er ist unheimlich dank-
bar, aber das ist nicht der Fall. Danach hat die Frau die Sangha verlassen
und ist sozusagen zum Gegenangriff ibergegangen dann und hat den gan-
zen tibetischen Buddhismus also heftig kritisiert. War eine schwere Zeit.«

Interviewer: ,Kritisiert, in was fiir einer Form?“

Herr Altmann: ,Erst mal die Guru-Verehrung, die sie selber also massiv be-
trieben hatte und ich glaube auch, das hat sie aber nicht offen gesagt, das
habe ich aber mit [Name] spater mal besprochen, ich glaube, das ist auch
wegen Tantra. Weil es war ja so in unserer Gruppe, was auch vom Lehrer
hochstwahrscheinlich nie so beabsichtigt war, dass also ein Unterschied ge-
macht wurde zwischen den normalen Mahajana-Praktizierenden und den
Tantrikern. Und die Tantriker waren was Besonderes, weil die nun den
Schliissel fiir den Fahrstuhl zur Erleuchtung sozusagen in der Hand hat-
ten, die schnelle Losung, auch so eine Degradierung des Mahayana und der
Hinayana nun mal sowieso. Und [Name] Rinpoche hat Einweihung gege-
ben.«

II.6 Kommunikation — Niklas Luhmann

Bevor wir die unterschiedlichen konzeptionellen Strange in einer tiber-
greifenden Perspektive zusammenfiihren konnen, fehlt noch ein weiterer
theoretischer Baustein: die Kommunikation. Insbesondere Niklas Luh-
mann hat aufgezeigt (s. grundlegend Luhmann 1993, S. 191ff.), welch
analytischer Zugewinn entsteht, wenn wir Bewusstsein und Kommuni-
kation als zwei verschiedene Reproduktionszusammenhinge unterschei-
den. Das Bewusstsein bzw. die Psyche ist aus dieser Perspektive als in
sich geschlossene Erlebnissphire zu sehen, die sich allein dadurch perpe-
tuiert, dass fortwihrend Gedanken, Sinneswahrnehmungen und Hand-
lungsintentionen miteinander verkettet werden. Dabei bleibt das frem-
de Bewusstsein unzuginglich, ist bestenfalls tiber einen empathischen

153

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Analogieschluss deduzierbar. Das Sein eines anderen Bewusstseins ist
nicht erfahrbar — oder um mit Lévinas zu sprechen: Der Andere ist ,,Jen-
seits des Seins“ (Lévinas 1998).

Kommunikation reproduziert sich demgegentuiber als anderer, gleich-
sam transpersonaler Zusammenhang. Kommunikation entsteht, indem
sinnhafte Auferungen (sei es in schriftlicher, gesprochener oder ande-
rer Form) an andere sinnhafte AufSerungen anschlieffen. Da prinzipiell
keine Kontrolle dariiber moglich ist, was der jeweils Andere als sinn-
haft versteht — die fremde Psyche ist und bleibt unzuginglich — l4sst sich
Kommunikation aus dieser Perspektive nicht als Ubertragung von Infor-
mation von einem zum anderen Bewusstsein zur Einheit bringen. Kom-
munikation kann und darf somit nur noch differenztheoretisch, nim-
lich als Moglichkeit (und Wahrscheinlichkeit) divergierender, jedoch sich
aufeinander beziehender Verstehensperspektiven gefasst werden.'® Thre
systemische Einheit besteht allein in der Verkettung eines fortschreiten-
den Sinnprozederes, in dem Sinnangebote an andere Sinnangebote an-
schliefSen, ohne dass kontrolliert werden kann, was subjektiv verstan-
den wird bzw. ob und in welcher Weise die Sinnuberschiisse, welche die
Kommunikation bereitstellt, von einem Bewusstsein nachvollzogen wer-
den. In diesem Verstindnis konnen Kommunikation und Bewusstsein
als zwei unterschiedliche Sinnsphiren gefasst werden, die zwar tber die
Sprache miteinander verbunden sind, jedoch allein schon deshalb zu un-
terscheiden sind, weil das Sinnverstehen eines individuellen Bewusstseins
nicht durch Kommunikation kontrolliert werden kann.

Die Kommunikation ,reitet“ (vgl. Fuchs 2005) zwar mit ihrer Fihig-
keit, Sinn zu prozessieren auf den Bewusstseinssystemen, doch analytisch
gesehen arbeitet sie bewusstseinsfrei. Sie geht also gerade nicht darin auf,
dass sich unterschiedliche Einzelbewusstseine zu einem Superbewusst-
sein vereinen. Thr Sinnprozedere beruht auf einem transpersonalen Dif-
ferenzgeschehen, das nicht von der phinomenologischen Reprasentati-
on ihrer Inhalte abhangt.

Verdeutlichen lisst sich dieser zunichst kontraintuiv erscheinende
Sachverhalt etwa am Beispiel eines dreijahrigen Kindes, das von seinen
Eltern aufgefordert wird, sich in Hinblick auf sein Essverhalten zu be-
herrschen. Das Kind mochte von einem Kuchen probieren, den die Mut-
ter auf den Kiichentisch gestellt hat. Als es sich mit hungrigem Blick
dem Gebick nihert, weist die Mutter das Kind schroff darauf hin, das
es doch wisse, dass es nicht von dem Kuchen naschen diirfe, weil dieser
erst zum Nachmittagskaffee angeschnitten werde. Es ist nicht zu erwar-
ten, dass ein dreijihriges Kind die Motivation oder Beweggriinde des

169 Wir folgen hier also Gadamers Einsicht, dass die ,,Bemiihung des Verstehens*
tiberall dort stattfindet, ,,wo sich kein unmittelbares Verstehen ergibt, bzw. wo
mit der Moglichkeit eines MifSverstehens gerechnet werden muf§“ (Gadamer
1972, S. 167).

154

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMUNIKATION - NIKLAS LUHMANN

Gebots der Mutter nachvollziehen kann. Dennoch wird es irgendwie auf
ihre Auflerung reagieren miissen, was wiederum die Mutter zu weiteren
Reaktionen veranlassen wird. Auf diese Weise entstehen kommunika-
tive Muster und Sinnzusammenhinge, die jedoch nicht mit dem jewei-
ligen Sinnverstehen der beteiligten Akteure identisch sein missen. Das
Kind mag sich zunidchst aus Angst zuriickhalten, wihrend die Mutter
sein Zogern als einsichtsvolles Verstehen deutet. Spater, wenn die Mut-
ter die Kiiche verlassen hat, wird sich das Kind moglicherweise doch an
den Kuchen heranmachen und wenn es von der Mutter diesbeziiglich
gefragt wird, vielleicht antworten, dass es der grofse Bruder gewesen sei.

Wie auch immer, individuelles psychisches Verstehen und der Sinn, der
sich in der kommunikativen Verkettung zeigt, brauchen nicht tibereinzu-
stimmen, sie verzahnen sich jedoch unweigerlich zu einer sich wechsel-
seitig stimulierenden Geschichte.

Vor allem im tibetischen Buddbismus treffen wir auf kommunikative Set-
tings, in denen die buddhistischen Lehren in der Regel im Modus des Vor-
trags vermittelt werden. Horen wir zwei unterschiedliche Stimmen, die
auf die Wirkung von Vortrdgen des Lebrers Sogyal Rinpoches eingeben:

Herr Schneider: ,,Also Rinpoche hat iiber Leerheit gelehrt und er hat das
so gelehrt, dass ich sozusagen in dem Moment auf einer bestimmten Ebene
mir der Boden unter den FufSen weggezogen wurde.“

Herr Platz: ,,Nee. Nein, also das ist/ Fiir mich ist Dzogchen, wenn er dar-
tiber spricht, immer ein Mysterium, also ich kriege das nie wirklich so sehr
zu packen, was/ was er damit meint, aber es ist/ was es in jedem Fall immer
ist, es ist ein direkter Ansatz, [...] Und das/ das Dzogchen sozusagen einfach,
wie soll ich sagen, also das ist fiir mich immer wieder, wenn ich/ wenn ich
seinen Ausfithrungen zuhore, dann/ dann geht es im Dzogchen immer dar-
tiber, mit ganz wenigen Worten die Essenz zu beschreiben und vor allem
auch darauf zu vertrauen, dass eine Dzogchen-Belehrung in ihrer Knappheit
tatsachlich ins Herz, ins Zentrum der Dinge fithrt und wirklich auch darauf
zu vertrauen, dass diese wenigen Sitze, die da manchmal einfach sind, die
Kraft haben, einen vollstindig in die Erfahrung der Natur des Geistes zu
fithren und damit in die Buddha-Natur zu fithren. Also, Dzogchen zeichnet
sich fiir mich durch seine Direktheit, in seiner Einfachheit aus. Das ist das/
das Auflerordentliche, Besondere daran.*

Religiose Kommunikation und Negativsprache

Bedeutsam wird die Divergenz zwischen diesen beiden Sinnebenen insbe-
sondere in der religiosen bzw. spirituellen Kommunikation. Denn auch
die religiose Verkiindung formuliert Sinnzumutungen, die von der Psy-
che nicht unbedingt nachvollzogen oder verstanden werden konnen, die
aber dennoch in Hinblick auf ihre Implikationen beantwortet bzw. ver-
antwortet werden miissen. Die Divergenz zwischen kommunikativer

155

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Sinnstruktur und psychischem Erleben bildet auch die Grundfolie fiir
Oevermanns Strukturmodell der Religiositit (s. Oevermann 1995). Pa-
radigmatisch hierfiir ist die biblische Geschichte von der Vertreibung aus
dem Paradies. Adam und Eva, denen das Gebot auferlegt wird, nicht
vom Baum der Erkenntnis zu essen, verfligen namlich noch nicht tiber
die Erkenntnisfahigkeit, zwischen den Worten der Schlange und dem
Wert der Worte Gottes, also zwischen Gut und Bose zu unterscheiden.
Erst mit der Ubertretung des Verbots werden die Konsequenzen begreif-
lich, die von nun an zu verantworten sind. Hiermit ist jedoch noch nicht
festgelegt, was dies auf psychischer Ebene bedeutet. Denn der hiermit
einhergehende Erkenntnisakt kann in unterschiedlicher Weise erfahren
und gedeutet werden. Er kann als befreiend (namlich als Erlangung von
Autonomie im Angesicht des Wissens um den Tod), als quidlende Zu-
mutung (die durch religiose Hoffnungen auf die Riickkehr ins Paradies
kompensiert wird) oder anders erlebt werden.

In der religiosen Rede treten Psyche und Kommunikation also in ein
produktives Wechselverhiltnis, ohne jedoch dabei ineinander aufzuge-
hen. Allein die Sprache bildet das Bindeglied zwischen diesen beiden
Sphiren. Als individuell erlebbares sinnliches Phanomen (horbar, sicht-
bar, fihlbar, leiblich expressiv ausdriickbar und in mimetischer Identi-
fikation aneigbar) ist sie Teil des psychischen Prozesses. Als tiberindivi-
duelles Prozedere von Zitaten und Interpretationen, die an Zitate und
Interpretationen anschliefSen, erscheint die Sprache demgegenuber als
Umwelt des individuellen Bewusstseins.

Fur eine religionswissenschaftliche Untersuchung, welche die Bedeu-
tung einer auf Befreiung zielenden soteriologischen Rede rekonstruie-
ren will, ist es daher unabdingbar, zwischen diesen beiden Ebenen zu
differenzieren. Der Grund hierfir liegt darin, dass Kommunikation per
se unsinnlich, also allein auf Basis von Differenzen operiert und dem-
entsprechend etwas zum Gegenstand nehmen kann, das nicht von die-
ser Welt ist, Kommunikation hat kein Bewusstsein und nimmt deshalb
nichts wahr. Wahrend die Psyche bzw. das Bewusstsein nur seinslogisch
fassbare Inhalte zum Gegenstand nehmen kann, namlich das, was das
Bewusstsein als Gegenstand erlebt (in diesem Sinne stellen auch Gedan-
ken oder Phantasien etwas dar, was in einem positiven Sinne ist), kann
Kommunikation Nicht-Seiendes in ihr Prozedere mit einfliefSen lassen —
sei es die Leere, das Nichts oder Gott. In der Kommunikation konnen
Gegenstiande auftreten und einen Informationswert bekommen, die nur
negativsprachlich formulierbar sind, also nicht mit einer positivsprach-
lichen Reprisentation einhergehen. Oder anders formuliert: Etwas, das
durch das Sein nicht erreichbar ist, kann hier instruktiv werden.

Nur weil Kommunikation bewusstseinsfrei operiert, kann mit ihr et-
was aus einer anderen Welt in die Sprache eindringen, das auch fiir die
mit der Kommunikation verschrinkten Bewusstseinsprozesse relevant

156

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMUNIKATION - NIKLAS LUHMANN

werden kann. Auf diese Weise eroffnet sich die Moglichkeit einer Trans-
zendenz, indem das absolute Andere — das, was durch Bewusstsein nicht
erreichbar ist — in den Bereich des Seins der Phdanomene eintritt und im-
manent mit einer Wirkung einhergeht.

Im Sinne der Arbeiten von Emmanuel Lévinas beginnt diese Uber-
schreitung der Grenzen des Seins bereits mit der Perspektive der zweiten
Person, der Begegnung mit der Alteritdt eines anderen Ichs, das — eben-
so wie der judisch-christliche Gott oder die buddhistische Leere — durch
das Bewusstsein phianomenologisch nicht erreicht werden kann. Im glei-
chen Sinne formuliert Gotthard Giinther, der die Konzeption der Nega-
tivsprache entwickelt hat (s. ausfuhrlicher das anschliefSende Kapitel):

»Was jenseits des Abbruchs liegt, ist schlechterdings unzuginglich. Was
hiermit gemeint ist, mufS jedem sofort deutlich werden, wenn wir auf
eine ganz alltdgliche Erfahrung hinweisen. Fur jedes erlebende Ich ist
die innerste Privatheit der Du-Subjektivitdt ein ebenso unzulinglicher
Raum wie die mythologischen Dimensionen, in denen die himmlischen
Heerscharen schweben. In beiden Fillen stehen wir am Rande eines
Kontexturabbruches, der in keinem Fall grofser oder geringer ist als in
dem anderen.“ (Gunther 1975, S. 61f.)

Nochmals pointiert wird die Differenz zwischen Psyche und Kommu-
nikation durch die Schrift, denn sie ermoglicht es, Kommunikation von
der Interaktion unter Anwesenden zu l6sen. Auf diese Weise wird eine
Alteritat formuliert, die so abstrakt ist, dass sie nicht einmal die leibli-
che Reprisentanz benotigt. Im verschrifteten Text wird eine Information
moglich, die von den sinnlichen und korperlichen Konnotationen eines
konkreten Sprechers und den Einbindungen in einen spezifischen situa-
tiven Kontext befreit ist. Erst tiber die Schriftsprache kann Kommuni-
kation negativsprachlich zu sich selbst kommen, denn nur hier ldsst sich
kontextfrei operieren. Die Schrift der heiligen Texte ldsst die weltlichen
Bedingungen ihres Entstehens vergessen. Ebenso operiert sie unter Ab-
sehung der Zeit — ob ein Text unmittelbar nach seiner Entstehung oder
erst (tausend Jahre) spater einen Anschluss im Verstehen findet, spielt
fur die Kommunikation keine Rolle.

Nur im hochgradig vorausetzungsvollen Setting einer wissenschaftli-
chen Hermeneutik mag versucht werden, die historischen Kontexte der
Textentstehung oder aber die symbolischen Aspekte des Textverstehens
zu rekonstruieren — doch die hier entstehenden Einsichten folgen den Re-
geln einer wissenschaftlichen Kommunikation.!”® Diese wird sich nicht
durch religiose oder soteriologische Kommunikation beeindrucken las-
sen, sondern weiterhin an dem negativsprachlichen Potential der Texte

170 Siehe zur christlichen Theologie etwa die Arbeiten von Rudolf Bultmann, zum
Buddhismus und den gingigen indologischen Arbeiten exemplarisch etwa
Schuhmann (1994) und Conze (1983).

157

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

andocken. Sie zielt nicht auf ein Kontextualisieren, das den Sinn der Tex-
te als historisch bedingt und kontingent erscheinen ldsst, sondern auf das
Unaussprechliche, auf Transzendenz. Da Transzendenz aber nicht in Im-
manenz zu finden ist, bedarf es der Abstraktionsleistung von Kommuni-
kation, die sich von allen sinnlichen und historischen Kontexten zu 16-
sen vermag. Nur dadurch kann letztlich von Transzendenz gesprochen
werden, die Immanenz informiert.

In diesen Sinne gilt fur spirituelle Fragen in Erganzung zu Wittgen-
steins Diktum ,,Wovon man nicht sprechen kann, dartiber mufs man
schweigen® (Wittgenstein 1990, Proposition 7): Man muss hiertber
kommunizieren (und Wittgenstein tut genau dies). Oder anders herum
gesagt: Nur wenn das Bewusstsein still ist und aufhort nach Sinn zu fra-
gen, kann eine Art Kommunikation stattfinden, die von nichts redet
und gerade deshalb das Bewusstsein tiberraschen kann, weil Worte fiir
das Bewusstsein immer auch eine sinnliche Seite haben. Dann werden
die Worte der religiosen Rede in ihrem Klang gehdrt und in mimetischer
Identifikation mit dem Sprecher in Hinblick auf die mit ihnen zum Aus-
druck kommenden Formen gefiiblt. Gleiches gilt fiir die heiligen Texte,
sofern sie gelesen werden. Thre Zeichen werden gesehen und l6sen As-
soziationsketten zu anderen sinnlich reprasentierten Erfahrungen aus.

Wenn sich also das Bewusstsein durch soteriologische Sprache affizie-
ren ldsst, geht mit dieser eine empfundene Leiblichkeit einher, die einen
Unterschied zum vorherigen Empfinden macht und gerade deshalb als
fleischgewordenes Symbol erscheint, das eine Erfahrung reprisentiert,
die zugleicht ist und nicht ist, was sie ist. Der empfundene Gott oder
die gefuhlte buddhistische Leere ist natirlich nicht Gott oder die Leere,
sondern vielmehr eine leibliche Empfindung. Zugleich steht die sprach-
lich-symbolisch vermittelte Empfindung jedoch fiir das Unaussprechli-
che, gibt ihm also eine leibliche Reprasentation, wodurch Transzendenz
— das, was jenseits von Welt ist — in Immanenz erscheinen kann. Man
konnte also sagen, dass der sozial angelieferte und zunachst hochst un-
wahrscheinliche Sinn korpereigen intern gehdrtet wird.

Transzendenz lasst sich nur mit Hilfe von Kommunikation in Imma-
nenz einfithren. Dass die hiermit einhergehenden sprachlichen Formen
auch fiur das Bewusstsein attraktiv sind, liegt einerseits an der Sinnlich-
keit ihrer Vermittlung und andererseits an den Sinnproblemen der Psy-
che. Denn das menschliche Bewusstsein ist immer schon durch Sprache
und die hiermit einhergehenden Konsequenzen affiziert. Es weifS im Tu-
gendhatschen Sinne langst um die Unterscheidung von Zukunft und Ver-
gangenheit, Gut und Bose und vor allem weifs es um die eigene Sterb-
lichkeit (vgl. Kap. II.2).'"!

171 Siehe Oevermann (1995), der hieraus ein Bewihrungsproblem ableitet, das nur
durch eine charismatisch abgesicherte Religiositdt balanciert werden kann.

158

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMUNIKATION - NIKLAS LUHMANN

Das menschliche Bewusstsein, das immer schon durch die Sprache ge-
gangen ist, erfahrt hiermit die eigentiimliche Diskrepanz zwischen der rei-
nen Operativitat der unmittelbaren phinomenalen Erfahrungsqualitit,
zwischen einem stream of consciousness, der nur die Gegenwart kennt
und damit gewissermafen unzeitlich also ewig erscheint!”? und dem kom-
munikativ vermittelten Wissen um die eigene Endlichkeit. Oder um es mit
Luhmann zu formulieren: ,,Im Begreifen des Todes tritt das Medium Sinn
in Widerstand zu sich selbst“ (Luhmann 2000, S. 51).!”% Daraus folgend
stellt sich fiir Psyche und Kommunikation die prinzipiell unbeantwortba-
re Frage nach dem Sinn hinter dem Sinn, also nach dem, was jenseits der
mit der Sprache gewonnen Sinnoperationen stehen konnte.

Wenngleich auch die Kommunikation hier letzlich nicht weiter weifs,
so kann sie doch Antworten geben, die das Bewusstsein gewissermafSen
einlullen, etwa indem sie mit der Verwechselbarkeit von sinnlosem Sinn
und sinnvoller Sinnlosigkeit spielt. Genau hier, an der grundsitzlichen
Unbeantwortbarkeit der aufgeworfenen Fragen setzt religiose Kommu-
nikation an. ,,Die Replik der Religion, die das Arrangement dieser For-
men ist“, so Peter Fuchs, besteht also ,,darin, ihre Narrationen und ihre
Rituale gegen Negation abzudichten, die Narrationen durch die unab-
tastbare Heiligkeit der grundlegenden Biicher, die Rituale durch Verfah-
ren, die verhindern, dass Rituale als kontingent beobachtet oder gar in
actu negiert werden konnen“ (Fuchs 2012, S. 247).

Religion bietet gleichsam Antworten an, die keine sind, und dichtet
die hiermit einhergehenden Projektionen gegeniiber Zweifeln ab, was

172 In diesem Sinne formuliert Wittgenstein (1990, Proposition 6.4311): ,,Der Tod
ist kein Ereignis des Lebens. Den Tod erlebt man nicht. Wenn man unter Ewig-
keit nicht unendliche Zeitdauer, sondern Unzeitlichkeit versteht, dann lebt der
ewig, der in der Gegenwart lebt.“

173 Bzw. ausfiihrlicher: ,,Den eigenen Tod kann man sich als Ende des Lebens vor-
stellen, nicht aber als Ende des BewufStseins. [...] Alle Elemente des Bewufst-
seins sind auf die Reproduktion des BewufStseins hin angelegt, und dieses Und-
soweiter kann ihnen nicht abgesprochen werden, ohne daf sie ihren Charakter
als Element des autopoietischen Reproduktionszusammenhangs verloren. In
diesem System kann kein zukunftsloses Element, kein Ende der Gesamtserie
produziert werden, weil ein solches Element nicht die Funktion eines autopoi-
etischen Elements tibernehmen, also nicht Einheit sein, also nicht bestimmbar
sein konnte. [...] Der Tod ist kein Ziel. Das BewufStsein kann nicht an ein Ende
gelangen, es hort einfach auf.“ (Luhmann 1993, S. 374) Doch: ,,Das Bewuft-
sein kann keinen letzten Gedanken denken und sich deshalb auch nicht vor-
stellen, wie ein letzter Gedanke sich gleichsam anfiihlen wiirde. Und erst recht
versteht es sich, daf§ tiber jeden Todesfall danach immer noch kommuniziert
werden kann; und das, was geschehen ist, zumindest soweit verstanden wer-
den kann, daf§ weiter kommuniziert werden kann. Fiir psychische wie fiir so-
ziale Systeme (und beide, weil es um Sinn als Medium der Beobachtung ihrer
Operationen geht), ist der Tod sicheres Wissen und sicheres Nichtwissen zu-
gleich. (Luhmann 2000, S. 51; Hervorhebung im Original)

159

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

wiederum voraussetzt, dass sich an ein Erleben ankniipfen lasst, fiir das
dieser (Un-)Sinn bedeutsam ist. Transzendenz hat also wirklich zu be-
rithren. Die Gnade Gottes, der Segen in der Begegnung mit dem Lama,
die befriedende Qualitdt der meditativen Vertiefung oder die erlosende
Qualitat der Leere muss bewusst und damit korperlich — also in der Im-
manenz — erfahren werden.

Transzendenz, die als Sphire jenseits des Sinns indifferent gegeniiber
dem menschlichen Erleben wire, hitte keine soteriologische Qualitit. Die
kommunikative Riickfuhrung von Transzendenz als Sphire, die seinslo-
gisch nicht ist, in Immanenz, wiirde dann nicht mehr gelingen. Damit
wire auch die religiose Kommunikation ,,als Reaktion auf die Frage nach
dem Sinn von Sinn mit der darauf bezogenen immanenten Praxis der Ne-
gationsblockaden, im genauesten Sinne: sinnlos“ (Fuchs 2012, S. 247).

Kommunikation der Nicht-Kommunikation

Im Folgenden schauen wir etwas genauer auf die Spezifika der soterio-
logischen Kommunikation, welche die buddhistischen Lehren anbieten.
Auch hier gilt, dass sich diese Prozesse nur tiber Negativsprache verste-
hen lassen, also tiber eine kommunikative Sphare, die ,,anders als Sein
geschieht“ (Lévinas 1998), sich also tiber den Umweg des Nichtseins
dem Bewusstsein nihert, das all dies nicht verstehen, aber fihlen kann.'”
In dieser Hinsicht unterscheiden sich die buddhistischen Kommunikati-
onsofferten zunichst nicht von anderen religiosen Angeboten. Auch der
christlich-judische oder der islamische Gott ist nicht von dieser Welt - er
ist nicht im Bereich des Seins zu finden —, sondern tritt erst iiber Kom-
munikation in die menschliche Welt ein.

Was die buddhistischen Lehren jedoch im Gegensatz dazu auszeichnet,
ist die kompromisslose Radikalitit, mit der sie die Beziehung zwischen
Welthaftigkeit und Weltlosigkeit konzeptualisieren. Ihre soteriologischen

174 Es stellt sich allerdings die Frage, ob man die buddhistischen Lehren, sofern
man sie in dieser radikalen Form, also jenseits aller Projektion versteht, noch
als Religion betrachten kann, oder ob man nicht im Sinne der Tugendhatschen
Unterscheidung von Religion und Mystik hier den Fokus auf letzteres zu le-
gen hat, denn eine Negativsprache, die zu sich selbst gekommen ist, benotigt
keine Projektionen oder andere Illusionen. Sie kann sich damit begntigen, sich
von sich selbst tiberraschen zu lassen. ,,Der Weg zur Mystik wird darin beste-
hen, daf$ man das Gewicht, das die eigenen Wiinsche fiir einen haben, relati-
viert oder geradezu leugnet, also eine Transformation des Selbstverstdndnisses.
Der Weg der Religion hingegen besteht darin, dafl man die Wiinsche lifSt, wie
sie sind, und statt dessen eine Transformation der Welt mittels einer Wunsch-
projektion vornimmt: die Macht, die die Menschen umgibt, wird zu diskreten
Wesen verdichtet, von deren Wirken man sich vorstellen kann, daf§ das eige-
ne Gliick oder Ungliick abhingt, und die als von uns beeinflufSbar angesehen
werden.“ (Tugendhat 2006, S. 121f.)

160

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KOMMUNIKATION - NIKLAS LUHMANN

Schiisselkonzepte — nibbana, die Leerheit aller Phinomene, sowie die
Lehre von anatta, der Unpersonlichkeit oder der Nicht-Ichheit — sind auf
solch hohem Abstraktionsniveau formuliert, dass sich kaum noch posi-
tivsprachliche Deutungen daran anschliefSen lassen. Waihrend sich der
judische Gott noch dialogisch als Person denken ldsst und sich mit dem
islamischen oder christlichen Himmel noch Vorstellungen weltlicher Ek-
stasen verbinden lassen, scheint die Negativsprache in den buddhisti-
schen Konzeptionen gleichsam zu sich selbst zu kommen.!”*

Hier stellt sich die Frage, wie einer solch radikalen Konzeption die
Riickbindung an die Psyche gelingt, bzw. wie vermittelt werden kann,
dass es sich bei diesen Lehren um etwas handelt, das fiir den empfinden-
den Menschen in hohem MafSe bedeutsam ist. Denn eine Lehre, die indif-
ferent gegeniiber den Leiden und Bediirfnissen der Menschen ist, wiirde
allenfalls nihilistische Einstellungen nihren, jedoch kaum ein soteriolo-
gisches Potential entfalten konnen. Anders lasst sich fragen, wie sich in
den buddhistischen Lehren Kommunikation und Psyche so verschrin-
ken, dass es moglich wird, den ,,Sinn des Lebens® darin zu sehen, ,,zu
einer Weltsicht zu gelangen, in der die Frage nach dem Sinn verschwin-
det* (Ferry 1997, S. 32). Moglich ist dies nur mit Hilfe einer ,,Kommu-
nikationstechnik“, welche ,,die Kommunikation auf der Basis ihrer ei-
genen Funktionsgrundlagen ad absurdum fithrt“ und das Ergebnis als
Befreiung fihlen lisst (Fuchs 1997a).

Gleichsam ins Zentrum des Negativsprachlichen zielend sind die bud-
dhistischen Lehren also — anders als man zunéchst denken kénnte — vor
allem mit ,,Kommunikation und nicht mit dem Schweigen* beschaftigt
(Fuchs 1997b, S. 83). Die Suspension von Sinn erscheint hier also wie-
derum in sinnhafte Arrangements eingewoben, wodurch fiir den Adep-
ten der buddhistischen Lehren die Frage des ,richtigen Nichtverstehens“
virulent wird (Fuchs 1997a, S. 64). Denn es geht schliefSlich darum zu
vermitteln, dass es nichts zu verstehen gibt, dass die Sinnsuche also sinn-
los ist und dass genau dies als in Ordnung erlebt, gefiihlt und verstan-
den wird.

175 Freilich zeigen sich in den verschiedenen buddhistischen Traditionen immer
wieder Varianten, welche die abstrakte Radikalitdt der soteriologischen Visi-
on abschwichen. Man denke etwa an die Nur-Geist-Deutung in einigen Schu-
len des Mahayana-Buddhismus, welche die Idee der Leerheit zu einem univer-
sellen Superbewusstsein verdinglicht, oder an das Pantheon der buddhistischen
Gottheiten im tibetischen Buddhismus, die als konkretes sinnliches Gegentiber
erscheinen und adressiert werden konnen. Die kaum auszuhaltende Spannung
zwischen einer individuellen und sterblichen Psyche und der tiberweltlichen
Reflexion des unsinnlichen todlosen Nichts wird hier durch entsprechende
religiose Projektionen abgemildert, wenngleich tiblicherweise weiterhin mit-
gefiihrt wird, dass die eigentliche Befreiung nur moglich ist, wenn ,,die Be-
deutung der Leerheit wirklich erkannt® wird (Gampopa 1996, S. 245f.), also
begriffen wird, dass die Projektionen eben nur Projektionen darstellen.

I61

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

All dies kulminiert mit nibbana in einer soteriologischen Vision, mit
der immanent Transzendenz beansprucht wird, die also ,unterstellt,
daf$ es ein immanentes Pendant der Transzendenz“, sozusagen ,,Unort
und Unzeit in Raum und Zeit“ gibt (Fuchs 1997b, S. 77). Dabei wird
zugleich kommuniziert, dass sich tiber Erleuchtung nichts sagen lasst:
»Man erhilt eine Information, die besagt, dafS sie an der Stelle einer ei-
gentlichen (aber unmoglichen Information) steht: Sie informiert dartber,
dafs nicht informiert werden kann. Zugleich wird die Nichtmarginalitit
dieser Information via Mitteilung demonstriert.“ (a.a.O., S. 87) Denn
sie wird schlieSlich von einer signifikanten Person mitgeteilt und ist da-
her — insbesondere in der Lehrer-Schiiler-Interaktion — unhintergehbar,
sie erhalt hiermit eine fuhlbare Qualitit — eine Beziehungsqualitit. Das
Sinnlose, die Leere, erscheint dadurch gerade nicht mehr als leer, sondern
als gefiihltes Leben im Netzwerk lebendiger Beziehungen. In diesem Sin-
ne wiirde die soteriologische Vision des Buddhismus also auf eine Riick-
kehr in die Inmanenz innerweltlicher Beziehungen zielen, die darauf be-
ruht, dass alle kommunikativ vermittelten sinnhaften Projektionen — also
Gesellschaft schlechthin — durchschnitten bzw. iiberwunden werden.

Aus Perspektive der mimetischen Identifikation konnte man dies fol-
gendermafen formulieren: Wir begegnen hier der ,,Paradoxie der welt-
gestaltenden Weltentsagung® (Chung 2009, S. 143ff.), die darauf beruht,
»dass die Moglichkeiten eines autonomen Selbst in irgendeiner Weise
fast immer von der mimetischen Begierde verdeckt sind“ (Girard 1997,
S. 28), also durch das gemeinschafltiche In-der-Sprache-Sein, mit dem all
die Konditionierungen entstehen, mittels der der Mensch fiir sich selbst
und fiir andere problematisch erscheint.

Zen-Meister Sloterdijk iiber die Begegnung auf Augenhéhe zwischen Leb-
rer und Schiiler:

»Ich sitze da und er kommt rein, muss hier Niederwerfung machen an
der Tiir, nicht, hier noch mal und sich dann hier hinsetzen und seine Lo-
sung prisentieren, ne. Und einen Punkt fiir die/ in der Ausbildung ist dann
ja auch, und das dauert mindestens im Schnitt zehn, acht bis zehn Jah-
re, dass dieses Hierarchie-Gefille, was hier ist, ne, dass das sich aufhebt.
Das ist eigentlich ein ganz entscheidender Punkt, dass die Ausbildung da-
hin kommen muss, nicht, dass ein Schiiler (atmet horbar ein) dem Lehrer
wirklich auf Augenhohe begegnet, ja, so. Oder, zum Beispiel, auch kein/
wenn er, zum Beispiel, reinkommt und hat keine Losung, sich hinsetzt und
den Mut hat, nichts zu machen. Und das muss ich als Lehrer auch sptiren,
ist das jetzt konstruiert oder ist es echt, ja, der sitzt da und hat tiberhaupt
kein Problem damit, zu sitzen und nichts zu tun, ja, so. [...] Und die Lo-
sung liegt immer da, wo nichts mehr dahin/ wo nichts dahinter steckt,
gell? Kein Sinn, keine Bedeutung, keine Interpretation. In dem Moment,
WO man etwas interpretiert, ist schon vorbei. Also, es geht immer nur um
die Augenblickswirklichkeit hier, ne.

162

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

II.7 Leib, Reflexion und Transzendenz —
metatheoretische und methodologische Integration

Die vorangehenden Kapitel verweisen mit den Themen Verkorperung,
spirituelle Erfahrung, Reflexion, Ritual, Gruppenprozesse, Mimesis und
dem Verhiltnis von Psyche und Kommunikation auf wichtige Dimensio-
nen, die in unserer Untersuchung zu beriicksichtigen sind. Auch wenn
sich an der einen oder anderen Stelle bereits Beziechungen zwischen den
einzelnen Zugingen zeigen, fehlt bislang noch ein tibergreifendes Para-
digma, mittels dessen sich die bisherigen, aus recht heterogenen Theo-
rietraditionen stammenden Uberlegungen integrieren lassen.

Wir benotigen eine Perspektive, tiber die sich Erfahrung und Refle-
xion, Leiblichkeit und Kommunikation, inviduelles Erleben und soziale
Konstitution sinnvoll in Beziehung bringen lassen. Mit Blick auf die bis-
herigen Ausfuhrungen sind dabei folgende Aspekte zu beachten:

a) Wir haben unsere Leiblichkeit zu beriicksichtigen, diirfen dabei
aber nicht in Fallen einer Handlungs- oder Akteurstheorie laufen, die
vorempirisch beansprucht zu wissen, wie die Grenzen zwischen Subjekt
und Objekt zu ziehen sind.

b) Es ist zu beachten, dass sich die Konzepte von ,,Ich“ und ,,Du*
vor allem der sprachlichen Gemeinschaft entlehnen und dass dement-
sprechend auch die zugehorigen Empfindungen von Selbstwert in hohem
MafSe von den symbolischen Handlungen Anderer abhangen.

¢) Wir haben davon auszugehen, dass sich die Bediirfnisse, die unser
individuelles Begehren anleiten, nicht einem invarianten Personlichkeits-
kern entspringen, sondern tiberwiegend aus der mimetischen Identifika-
tion erwachsen.

d) Nicht zuletzt ist die Differenz von Psyche und Kommunikation zu
beachten, denn erst auf diesem Wege 6ffnet sich der Blick auf eine Ne-
gativsprache, die von nichts handelt, aber dennoch das Bewusstsein in-
formieren kann.

Aus Perspektive der praxeologischen Wissenssoziologie weisen Bour-
dieus Arbeiten zum Habitus einen Weg, um zu verstehen, wie sich leibli-
che und symbolische Prozesse in der spirituellen Praxis miteinander ver-
schranken. Als leibliche Struktur, die von ihrer Genese ebenso von der
menschlichen Biologie wie von sozialen Signifikationen abhangt, bzw.
verkorperte soziale Erfahrung, schlagt der Habitus eine Briicke zwischen
subjektiver Erfahrung und objektiver sozialer Realitit, wobei deutlich
wird, dass sich diese Unterscheidung selbst sozialen Prozessen verdankt
(Bourdieu 2001). Menschliches Leiden erscheint aus dieser Perspektive
vor allem als zerrissener Habitus, der darauf beruht, dass unterschied-
liche, miteinander im Konflikt liegende Anspriiche und Identitdten ge-

163

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

fihlt werden.!”® Sofern sich der Betroffene der Ursachen seiner Agonie
bewusst wird, kann eine Bewegung in Richtung einer ,,Gegendressur*
entstehen.!”” Da sich die sozialen Verhiltnisse durch Sprache und andere
symbolische Praktiken tiber die Prozesse der mimetischen Identifikation
unmittelbar in den Korper eingeschrieben haben, kann eine Umformung
des Habitus letztlich nur durch ein ,,Biindel an alternativen Sprachprak-
tiken und Korpertechniken® erreicht werden (Herrmann 2013, S. 156).
Es liegt in der Natur der Sache, dass eine solche Umerziehung nicht
auf einer individuellen Ebene vonstatten gehen kann, sondern nur in ge-
meinschaftlicher Form. Dementsprechend besteht fiir Bourdieu der ,,er-
ste Schritt zur Befreiung® in ,,der gemeinsamen Hervorbringung alterna-
tiver Lebenswelten und Milieus, in welchen sich fiir die Individuen neue
Moglichkeiten zur Erkundung und Aneignung leiblicher Verhaltenswei-
sen eroffnen® (Herrmann 20713, S. 156). Nur auf diesem Wege konnen
sich die buddhistischen Lehren zu einer Schule institutionalisieren, die
eine tertidre Sozialisation ihrer Schiiler moglich werden lasst.
Bourdieus Habituskonzeption mag sich fiir erste Sondierungen in den
Feldern des westlichen Buddhismus eignen,'”® mit Blick auf die komple-
xen Reflexionsverhiltnisse und die soteriologischen Aspekte der buddhi-
stischen Praxis stellt sie jedoch fiir unsere Zwecke ein zu grobes Werk-
zeug dar. Aus diesem Grunde mochten wir mit Maurice Merleau-Ponty
zunichst einen Schritt zuriicktreten, um die Feinheiten einer sozial in-
struierten Leiblichkeit genauer konzeptualisieren zu konnen. Ein beson-
deres Augenmerk wird dabei auf das Verhiltnis von Leib und Sprache
zu lenken sein, um die auf diese Weise Gestalt erhaltende metatheore-
tische Konzeption so zu erweitern, dass auch gesellschafts- und kultur-
theoretische Perspektiven mitgedacht werden konnen. In diesem Zuge
zeigen sich auch einige fir unsere Zwecke hilfreiche Ankntipfungspunkte

176 ,,Der Habitus ist weder notwendigerweise angemessen noch notwendigerweise
kohirent. Er verfiigt iiber Integrationsstufen, die vor allem ,Kristallisationsstu-
fen‘ des eingenommenen Status entsprechen. So ldf3t sich beobachten, dafs wi-
derspriichlichen Positionen, die auf ihre Inhaber strukturelle ,Doppelzwinge*
ausiiben konnen, oft zerrissene, in sich widerspriichliche Habitus entsprechen,
deren innere Gespaltenheit Leiden verursacht. [...] Folglich kann es geschehen,
dafs — nach dem Paradigma Don Quichottes — die Dispositionen mit dem Feld
und den fiir seinen Normalzustand konstitutiven ,kollektiven Erwartungen®
in Mifklang geraten. Dies ist insbesondere dann der Fall, wenn ein Feld eine
tiefe Krise durchmacht und seine Regelmifigkeiten (oder sogar seine Regeln)
grundlegend erschiittert werden.“ (Bourdieu 20071, S. 205f)

177 ,Wenn das Erkldren dazu beitragen kann, so vermag doch nur die wahre
Arbeit der Gegendressur, die dhnlich dem athletischen Training wiederholte
Ubungen einschliefit, eine dauerhafte Transformation des Habitus erreichen.*
(Bourdieu 2001, S. 220)

178 Man denke hier etwa an die Untersuchung des neuen Status und des hiermit
verbundenen Selbstwerts, der in der tertiiren Sozialisation in buddhistischen
Gruppen gewonnen werden kann.

164

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

an die Reflexionslogik Gotthard Giinthers, mit der spiter auch die kom-
plexeren Reflexionsverhiltnisse buddhistischer Praxen, vor allem auch
unter Einbeziehung der Differenz von Psyche und Kommunikation re-
konstruiert werden.

Auf diese Weise ldsst sich die buddhistische Schulung als Versuch eines
Bildungsprozesses verstehen, der im Sinne von Winfried Marotzki auf die
Transformation des Selbst- und Weltverhdltnisses eines Menschen zielt,'””
also auf eine andere Weise wie Welt und Selbst reflektiert werden.

Reflexion als leibliche Praxis

Aus phianomenologischer Perspektive ldsst sich Reflexion mit Merleau-
Ponty — noch unterhalb der sprachlichen Aktivitit — als primar vom
Leiblichen her zu verstehende Bewegung fassen. Reflexion meint ,,zu-
néchst schlicht Rickwendung auf den eigenen Ausgangspunkt® der Er-
fahrung und zwar als leiblich zu empfindende Bewegung, die in der
»Doppelempfindung“ der Begegnung des Leibes mit sich selbst seinen
Ausgangspunkt nimmt: ,, Wenn die rechte Hand die linke beriihrt, dann
findet bereits auf der Ebene des Leibes eine Riickwendung auf sich selbst
statt, erfahrt sich doch dabei das leibliche Ich als zugleich beriihrend und
beriihrt, als Subjekt und als Objekt von Empfindung*.!s

Schon auf der Ebene der Selbstberiihrung stellt Leiblichkeit keine logi-
sche Einheit dar, sondern vielmehr einen Verbund unterschiedlicher Re-
flexionsperspektiven — Gunther spricht hier von Kontexturen —, in denen
jeweils die eine oder die andere Seite als Subjekt oder Objekt der Emp-
findung erscheint. Die welchselhafte und immer nur temporir mogliche
Festlegung von Subjekt und Objekt bedarf weiterer Reflexionen, um ein
stabiles Arrangement auszubilden.

Wenn aber schon die Grenze zwischen Subjekt und Objekt alles ande-
re als eindeutig ist, was ldsst sich dann aus Perspektive einer leiblich ori-
entierten Phanomenlogie zur Frage der Intersubjektivitit sagen?

Intersubjektivitit als Arrangement verschachtelter
Reflexionsverhiltnisse, die nicht zur Einbeit finden

Gewohnlich bleibt die soziologische Diskussion des Problems der In-
tersubjektivitit weit hinter dem Reflexionsstand der phinomenologi-
schen Forschung zurtick.!®! Aus Perspektive des Sozialkonstruktivismus

179 So die Bildungsforschung in Anschluss an Marotzki (1990).

180 Alloa/Fischer (2013, S. 15) mit Verweis auf Merleau-Ponty (2004, S. 47ff.).

181 So etwa Luhmanns Kritik an den ,,Nachlissigkeiten, die unterlaufen, wenn So-
ziologen noch heute von ,phinomenologischer® Soziologie sprechen und damit
in die von Husserl sorgfiltig vermiedene Falle des Objektivismus laufen, der
zu all dem noch an den Unbegriff der ,Intersubjektivitit’ gebunden wird, so
als ob es einen Kompromif$ zwischen Objektivismus und Subjektivismus geben

165

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

verweist man iiblicherweise auf die objektiv gegebene Institution der
Sprache, uiber die sich die eigene wie auch die fremde Subjektividt fun-
dieren liefle. Edmund Husserl war sich demgegeniiber recht genau dar-
uber im Klaren, dass sich transzendentale Subjektivitdt nur in Verbin-
dung mit transzendentaler Intersubjektivitat denken lasst, was jedoch
unweigerlich zu Aporien und Paradoxien fihrt.

Husserl stiefS immer wieder auf das Problem, dass man in der konkre-
ten sozialen Praxis nicht umhin kommt, das Gegenuber als Fremden zu
betrachten, der letztlich unzuganglich am Horizont bleibt und nie vollends
sprachlich angeeignet werden kann.'®? Der Andere (das Alter Ego) hat
damit unweigerlich die paradox anmutende Doppelrolle inne, den Pro-
zess der intersubjektiven Begegnung und Verstindigung sowohl zu fundie-
ren (als leibliche Erreichbarkeit des Anderen) als auch zu transzendieren
(ndmlich als absolute Fremdheit des anderen Bewusstseins). Merleau-Pon-
ty fasst die Eigenarten dieser komplexen Beziehung in Hinblick auf die
Verteilung der Reflexionsperspektiven folgendermaflen zusammen:

»Fir Husserl gibt es bekanntlich sehr wohl ein Problem des Anderen, ist
das alter ego ein beunruhigendes Paradox. Ist der Andere, tiber sein Fiir-
mich-sein hinaus, wahrhaft ein Sein-fiir-sich, und sind wir wirklich einer
fiir den anderen, und nicht allein einer wie der andere fiir Gott, so mufS der
eine dem anderen erscheinen vermogen, muf$ er und muf$ ich ein dufleres
haben, mufs es aufser der Perspektive des Fiir-sich — meines Blickes auf mich
und des Anderen Blickes auf sich — eine Perspektive des Fur-Andere geben —
die meines Blickes auf den Anderen und des Blickes des Anderen auf mich.
Beide Perspektiven konnen nicht einfach in einem jeden von uns sich ne-
beneinanderstellen, denn dann wire nicht ich es, den der Andere sibe, und
wire es nicht der Andere, den ich sihe. Ich mufd mein dufSeres sein, und
der Leib des Anderen mufS er selbst sein. Dies Paradox, diese Dialektik von
ego und alter ist moglich nur, wenn ich wie der Andere aus der Situation
nicht unabhéngig von jeglicher Bindung sich definieren, m. a. W. wenn die
Philosophie nicht sich vollendet im Riickgang auf das Ich, wenn vielmehr
die Reflexion nicht allein mein Zugegen-sein-bei-mir-selbst, sondern eben
so sehr die Moglichkeit eines ,fremden Betrachters® entdeckt; wenn ich
noch an der dufSersten Spitze der Reflexion mein Dasein erfahre ohne die
absolute Dichte, die mich tiber die Zeit erhobe, vielmehr in mir eine Art
von innerer Schwiche entdecke, die mir versagt, als Individuum absolut
zu sein, mich als Mensch unter Menschen, zumindest als BewufStsein unter
BewufStsein dem Blick des Anderen aussetzt. [...] Reduziert mein Existie-
ren sich auf mein BewufStsein zu existieren, so bleibt der Andere ein leeres
Wort; es mufS aber dieses mein Existieren auch das BewufStsein umfassen,

konne, einen halben, sozialen Konstruktivismus, der den Soziologen ins Ge-
schift bringt.“ (Luhmann 1996Db, S. 25) Siehe auch Luhmann (1996a).

182 ,,Die Konstitution der Intersubjektivitit und intersubjektiven Welt ist bestan-
dig auf dem Marsch und hat einen entsprechenden Horizont, in dem sie mir
vorweg gilt als immer noch neuen intersubjektiven Sinn mit Beziehung auf
neue Ichsubjekte annehmend.“ (Husserl, zitiert nach Zahavi 1996, S. 41).

166

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

das man von ihm haben kann, und damit seine Inkarnation in eine Natur

und die Moglichkeit mindestens einer geschichtlichen Situation. Das cogi-

to mufs mich solcherart situiert entdecken, und nur unter dieser Bedingung

kann, mit Husserl zu reden, die transzendentale Subjektivitit Intersubjek-

tivitdt sein. (Merleau-Ponty 1974, S. 9f.; Hervorhebungen im Original)
Die eigentliche Pointe Merleau-Pontys phinomenologischer Betrachtung
besteht in unserem Kontext also darin, die ,transzendentale Subjekti-
vitat“ zuriick ins Sein, nimlich in die konkrete leibliche Praxis verkor-
perter Interaktionen zu verlegen. Denn , Intersubjektivitit“ kann unter
den benannten Bedingungen nicht mehr heifSen, auf ein transzendental
begriindetes Sprach- oder Regelverstandnis zu rekurrieren, sondern ist
nur innerhalb der geschichtlichen Verkettung wechselseitiger, sich leib-
lich manifestierender Praxen zu erfahren und kann auch nur innerhalb
dieser Praxen reflektiert werden. Um es mit Merleau-Ponty zu formulie-
ren: ,,Die phinomenologische Welt ist nicht reines Sein, sondern Sinn,
der durchscheint im Schnittpunkt meiner Erfahrung wie in dem der mei-
nigen und der Erfahrungen Anderer durch dieser aller Zusammenspiel,
untrennbar also von Subjektivitit und Intersubjektivitit, die durch Uber-
nahme vergangener in gegenwirtige wie der Erfahrung anderer in die
meine zu einer Einheit sich bilden.“ (Merleau-Ponty 1974, S. 17)

Wir begegnen hier einem Spiel von Reflexionen, in dem die eigenen
und die Erfahrungen anderer zu einem Arrangement finden, in dem Sub-
jekt und Objekt, Einheit und Differenz, wir und andere, Konkreta und
Abstrakta jeweils situativ — d.h in einem konkreten Praxiszusammen-
hang - ausflaggen konnen. Diese Ausdifferenzierung geschieht jedoch
nicht aus der Perspektive einer Hierarchie von Grund und Begriindetem
—auch nicht in dem Sinne, dass eine transzendentale Subjektivitit (oder
Intersubjektivitit) als das primar Fundierende anzusehen ist —, sondern
im Kontext einer Heterarchie multipler Praxen, die einander wechselsei-
tig zur Realisation bringen.

Aus diesem Grunde konnen und dirfen Reflexion und Rationalitdt —
und die hiermit verbundenen metaphysischen und epistemischen Veror-
tungen — vor diesem Hintergrund nicht als aufSerhalb dieser Praxen ste-
hend gesehen werden. Um es wiederum mit den Worten Merleau-Pontys
zu sagen: ,,Rationalitat bemif3t sich nach diesem Begriff genau an der Er-
fahrung, in der sie sich enthullt. Dafs es sie gibt, besagt, daf§ Perspektiven
sich kreuzen, Wahrnehmungen sich bestitigen und ein Sinn erscheint.“
(Merleau-Ponty 1974, S. 17)

Bedeutung als syndsthetisch empfundene Gestalt,
die komplexe soziale Referenzen integriert

Unsere Leiblichkeit ldsst sich mit Merleau-Ponty also nicht als logische
Einheit fassen, sondern nur als Schnittstelle unterschiedlicher Referenzen

167

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

begreifen. Sie erscheint damit polykontextural, sofern wir jede an die-
sem Arrangement beteiligte logische Perspektive mit Guinther als Kon-
textur bezeichnen.!83

Die Dynamik der Reflexionen, einen Korper zu haben und Leib zu
sein — sich also mit seinem Korper identisch und auch nicht-identisch zu
fithlen — wird ihrerseits durch die Sprache, also durch sozial angeliefer-
ten Sinn moderiert. Da es sich beim (Innen-)Sprechen und Sprache-Ho-
ren jedoch wiederum um korperlich empfundene Prozesse handelt, kann
auch das Fihlen nicht eindeutig einer Sphire — sei es dem Subjekt, der
ihm als Objekt entgegentretenden Welt oder der sprachlichen Intersub-
jektivitit — zugerechnet werden:

»Der Leib ist es, der nicht nur Naturgegenstinden, sondern auch Kul-
turgegenstanden, wie etwa Worte es sind, ihren Sinn ergibt. Zeigt man
jemandem ein aufgeschriebenes Wort fiir einen so kurzen Augenblick,
dafd er es nicht entziffern kann, so fithrt doch das Wort ,warm‘ z.B. eine
Art Warmeerfahrung herbei, die es wie mit einem Bedeutungshof umgibt.
[...] Plotzlich merke ich, wie das Wort in meinen Korper hineinschnappt.«
(Merleau-Ponty 1974, S. 275)

Die Sprache zeigt damit wieder jenen Doppelcharakter, indem sie die
Grenzen zwischen innen und auflen, zwischen Subjekt und Objekt zu-
gleich konstituieren wie auch verwischen bzw. unterlaufen lasst. In Laut-
form oder Schriftform wahrgenommene Worte erscheinen ,,nicht blofs
als Mittel zur Bezeichnung von Gegenstianden oder Gedanken®, sondern
immer zugleich als eine ,, Weise der Gegenwart des Gedankens selbst in
der sinnlichen Welt, nicht nur Umkleidung, sondern Wahrzeichen oder
Leib des Denkens“ (Merleau-Ponty 1974, S. 216).

Die Verschrankung des leiblichen und des sozialen Charakters der
Sprache steht im Einklang mit den bereits vorgestellten Ergebnissen der
neurowissenschaftlichen Studien zu Spiegelsystemen. Indem die Ge-
sten anderer in ihrer Bedeutung fiir den Anderen fithlend wahrgenom-
men werden, erhalten sie fiir einen selbst einen Wert.'* Mit Verweis auf

183 Siehe zur Einfithrung in die Konzeption der Polykontexturalitdt Giinther
(1979b), Kaehr (1993), Klagenfurt (2001) sowie in ausfihrlicher Aufarbeitung
der Giintherschen Schriften Ort (2007) und Marotzki (1990, S. 190-233).

184 In diesem Sinne Jager: ,,Das Spiegelsystem integriert also nicht nur die visuellen
Eigenschaften der zielgerichteten Handlungsmotorik anderer Subjekte, die in
absichtsvoller Weise mit Objekten umgehen. Es verkniipft also im selben neu-
ronalen Schaltkreis die Klassifikation von Objekten je nach der Handform, die
notig ist sie zu ergreifen, und das ,Fremdverstehen von Hand-Gesten Anderer,
die entsprechende Greifbewegungen ausfiihren. Das Spiegelsystem koordiniert
insofern in gewissem Sinne ,begriffliches* (=Objektklassifikation) und ,herme-
neutisches* Wissen (=Fremdverstehen). Es stellt frih in der Gattungsgeschichte
des Menschen eine Verschaltung her zwischen einer quasi-kognitiven Objekt-
klassifikation und dem Verstehen des Alter Ego und beides auf der Basis der
Verarbeitung von Informationen im sozialen Raum geteilter Sichtbarkeit, das

168

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

Ludwig Jdger, der sich wiederum auf George Herbert Mead bezieht,
ergibt sich die Pointe, dass ,es die leiblich-materielle Gebarde im ge-
meinsamen Wahrnehmensraum von Ego und Alter Ego ist, die den Pro-
zess der Genese des reflexiven Bewusstseins und der Ausbildung einer
Ich-Identitit — und damit den Prozess des Auseinandertretens von Ich,
Nicht-Ich und Erkenntniswelt — zentriert. Der phylogenetische Prozess,
in dessen Verlauf sich die semi-semantische Gebarde in ein signifikantes
Symbol verwandelt, ist zugleich ein Prozess, in dem — wie man in Anleh-
nung an Merleau-Ponty sagen konnte — durch den semiologischen Ge-
brauch, den der Mensch von seinem Leib macht, der ,Korper als blof3
biologisch Seiendes‘ transzendiert wird.“ (Jager 2013, S. 71)

Das Denken als Innen-Sprechen reproduziert demnach die urspriing-
lich aus der Interaktion stammenden sprachlichen Gesten (einschliefs-
lich der hiermit verbundenen Emotionen, Korperspannungen und Hand-
lungsbereitschaften). Denken und Reflexion lassen sich also auf diese
Weise als Reproduktion von sinnlich multimodal verfassten Artikulatio-
nen verstehen, die in Hinblick auf ihre Empfindungsqualitit so bedeut-
sam sind, dass sie leiblich verankert und damit erinnert und wiederauf-
gefiihrt werden konnen.!'ss

Bedeutung erscheint damit immer auch in synisthetisch empfunde-
ner Gestalt,'$¢ die ebenso komplexe soziale Referenzen integriert wie
eigene und (iiber Ego-Alter-Spiegelung erlebte) fremde Bediirfnisse, die
in der Mimesis als eigene Motive und eigenes Erleben wahrgenommen
werden. Ego, Alter und Interaktion sowie die Kulturgeschichte, die in
beide eingeschrieben ist, sind also streng genommen nur analytisch zu
trennen. Diese Positionierungen und Perspektivierungen emergieren je-
doch jeweils in konkreten Prozessen, sozusagen als Eigenwerte kom-
plexer Reflexionsverhiltnisse, die sich unter anderen Voraussetzungen
anders konfigurieren und dementsprechend andere Selbst- und Fremd-
empfindungen ausflaggen lassen.

Das, was der Fall ist, erscheint dann jeweils als verkorperte Reflexi-
on, als spezifisches Arrangement einer jeweils konkreten Leiblichkeit,

heifSt im Raum leiblicher, gestengestiitzter Interaktion.“ (Jager 2013, S. 75;
Hervorhebung im Original)

185 In diesem Sinne ist auch ,,Vorginglichkeit des Empfindens vor den Sinnen® zu
verstehen (Merleau-Ponty 1974, S. 264). Auch fur Winfried Sellars erscheint
hier das Denken nachrangig gegeniiber jenen sozialen Raumen, in denen die Be-
deutungen zuvor performativ aufgefithrt wurden. Siehe zur Einfithrung in Sel-
lars Denken Seibt (2007).

186 Merleau-Ponty fiihrt dies folgendermaflen aus: ,,Das Sehen von Tonen, das
Horen von Farben kommt zustande wie die Einheit des Blicks durch beide Au-
gen: dadurch, daf$ der Leib nicht eine Summe nebeneinandergesetzter Organe,
sondern ein synergisches System ist, dessen Funktionen iibernommen und ver-
bunden sind in der umfassenden Bewegung des Zur-Welt-seins, dadurch dafd
er die geronnene Gestalt selbst ist.“ (Merleau-Ponty 1974, S. 273)

169

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

in der sich die Perspektiven von Ego und Alter, von Subjekt und Objekt
erst im Prozess einer jeweils konkreten reflexiven Praxis konstituieren.
Was sich in einer Reflexion als Subjekt dokumentiert, nimmt aus einer
anderen Reflexionsperspektive die Stelle des Objekts ein. Diese unter-
schiedlichen Perspektiven stehen wiederum in einer konstitutiven Bezie-
hung, weil die eine Reflexion die andere formatiert, informiert und sta-
bilisiert — und umgekehrt.'s”

Das Selbst: Einbeit in der Differenz

Als wichtige Konsequenz folgt hieraus, dass das Selbst wesentlich wei-
ter zu fassen ist als blofSe reflexive Selbstvergewisserung. Es ist, wie
Arnd-Michael Nohl in der Sprache des Pragmatismus herausarbeitet,
mit Dewey vielmehr als Fluss einer experience anzusehen, die sich aus
der Interaktion eines Organismus mit seiner Umwelt ergibt und in der
»(zundchst) nicht zwischen Subjekt und Objekt unterschieden [wird]; die
Subjekt-Objekt-Positionen bleiben auf der primaren, vorreflexiven Ebe-
ne der experience also verschwommen. Erst in einer Reflexion auf diese
experience konnen derlei Unterscheidungen getroffen werden.“ (Nohl
2006, S. 83; Hervorhebung im Original) Deutlich wird dies etwa in der
Empfindung einer Berithrung im korperlichen Kontakt mit einem ande-
ren Menschen. Im Moment der Empfindung selbst ist noch unklar, ob
die Empfindungen dem Selbst, dem Anderen oder der Interaktion zuzu-
rechnen sind. Wenn wir also den gesamten Empfindungs- und Wahrneh-
mungsstrom — James (1890) spricht hier vom stream of consciousness
— als Selbst auffassen, ist mit dem ,,Begriff des Selbst noch keine Iden-
titdt im Sinne einer reflexiven Selbstvergewisserung impliziert* (Nohl
2006, S. 85).

Genau hier setzt auch Meads Unterscheidung zwischen ,, I und
»me“ an. Ersteres bezeichnet das ,amorphe, unorganisierte Gebiet“
der experience,'® wihrend letzteres eine typisierende ,,Ubertragung aus
dem Gebiet sozialer Objekte“ auf den inneren Erfahrungsfluss ist (Mead
1980, S. 239). ,Das ,me‘ kann also auf der bewussten Ebene der Hand-
lung liegen® — namlich als sprachlich angeeignete Typisierung — (soweit

187 Aus diesem Grunde kann, wie schon Walter Biihl feststellt, die Erkenntnistheo-
rie der Soziologie nicht auf einer zweiwertigen Logik beruhen: ,,Diese Setzung,
dafs das Ich immer das Subjekt und das Nicht-Ich immer das Objekt sei, d.h.
dafs es keinen Unterschied geben soll zwischen dem dinglichen Objekt und ei-
nem denkenden Menschen als Objekt, geht an der unverzichtbaren Konstitu-
tionsbedingung der Soziologie, daf§ der Mensch ein vergesellschaftetes Wesen,
d.h. dafs er zugleich ,Subjekt* und ,Objekt* ist vorbei.“ (Buhl 1969, S. 172)

188 Wir bleiben hier bei der englischen Bezeichnung experience, da die deutsche
Ubersetzung Erfahrung zu stark reflexiv aufgeladen ist, wodurch der interak-
tionsbezogene Bedeutungshof des englischen Wortes abgeschnitten wiirde.

170

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

es nicht bereits wieder habitualisiert und ins Vorbewusste abgesunken
ist), wihrend das ,,I“ immer auf deren vorbewussten Ebene zu finden
ist. Das, was wir mit Schiitz (198 1) als Handlung bzw. als Erfahrung be-
greifen, ist demnach nur im bewussten Teil eines unfassenderen Weltbe-
zuges zu verorten. Dies wird insbesondere am Problem der Interaktion
deutlich, denn in der Begegnung ,,zwischen zwei Menschen interagieren
zwei leibliche Vollztige, also ,,stets deren ,I’s‘, wahrend diese Interaktion
wiederum® im Bewusstsein nur ,auf der Ebene der ,me’s‘ reprasentiert
werden kann® (Nohl 2006, S. 185).'% Hiermit wird gar denkbar, dass
mehrere ,,[’s“ so untereinander interagieren, dass sie der ,,me’s“ nicht be-
dirfen®, etwa im Rahmen von spontanen, kollektiven Handlungsprakti-
ken oder aber rituellen Formen der Vergemeinschaftung, wie sie vielfach
in buddhistischen Schulungskontexten anzutreffen sind.

So darf beispielsweise, wie Pagis (2010b) aufgezeigt hat, das stille
meditative Sitzen keineswegs als sozialfreier Raum verstanden werden.
Denn die schweigenden Praktizierenden nehmen sich sehr wohl in Hin-
blick auf ihre leiblichen Ausdrucksformen wahr und beziehen sich auf-
einander, wodurch wiederum eine besondere Qualitit der Erfahrung von
Stille und Frieden evoziert werden kann (Pagis 2014). Gerade hier tref-
fen wir, wie Nohl herausstellt, auf Formen der Kollektivitidt und Verge-
meinschaftung, durch die ein ,,Wir® als Erfahrungsraum generiert wer-
den kann, das spater— wie auch immer - reflexiv angeeignet werden
kann. Ein Schiiler mag den Sinn eines Rituals vielleicht nicht verstehen,
jedoch die mit ihm verbundenen gemeinschaftlichen Effekte als ange-
nehm empfinden. Oder er mag trotz starker Schmerzen weiter in der Me-
ditationshaltung verharren, weil die anderen es ebenso tun, wenngleich
in seinem Bewusstsein ein starker Widerwille herrscht gegen die hiermit
verbundenen Zumutungen. Spater wird er vielleicht die einhergehende
heroische Haltung wiederum genieflen und in Hinblick auf identitats-
wirksame Konstruktionen nutzen konnen. So mag sich eine Schiilerin
vielleicht zu einigen Gruppenmitgliedern hingezogen fiihlen, aber Ab-
neigung gegeniiber dem Hauptlehrer verspiiren, an den Lehren vor dem
Hintergrund ihres wissenschaftlichen Wissens zweifeln, sich aber den-
noch von der hierin mitschwingenden religiosen Poesie mitreifSen lassen.

In jedem Fall bildet das Selbst einerseits eine Einheit — namlich als Pro-
zess, der all dies vollzieht — und zugleich eine Pluralitit, die nicht nur
in ,,I“ und ,,me“, sondern in viele ,,I’s“ und ,,me’s“ zerfillt. Denn ein
Mensch ist in der Regel gleichzeitig in unterschiedliche Interaktions- und

189 ,,Wo Mead Interaktion als das Aufeinandertreffen unterschiedlicher ,Is¢ ver-
steht, vollzieht sich m.E. so etwas wie die Kontagion; doch beziiglich der Re-
flexion dieser Interaktion von ,I’s hat auch Mead nicht systematisch zwischen
abstrahierend-theoretisierender und praktischer, perspektivischer Reflexi-
on unterschieden, sondern lediglich die Kategorie des ,me‘ konzeptualisiert.
(Nohl 2006, S. 201f.)

171

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Gruppenprozesse sowie in verschiedene Domanen sprachlicher Reflexi-
on eingebunden.

Die in unserem Zusammenhang interessante Frage ist nun, wie solche
Arrangements aussehen und wie das Verhdltnis eines Menschen zu sich
selbst und zu seiner Welt durch die buddhistische Schulung moderiert
bzw. moglicherweise auch modifiziert werden kann.

Metaphysik — eine Frage der Praxis, nicht der Theorie

Wenn wir mit Merleau-Ponty und aus Perspektive des Pragmatismus die
Subjekt-Objekt-Dichotomie als dynamischen Differenzierungsprozess
einer zundchst diffusen, dann jedoch polykontextural verfassten Leib-
lichkeit begreifen, eréffnen sich einige Freiheitsgrade in der Behandlung
bzw. Rekonstruktion metaphysischer und religioser Fragen. Deren Be-
antwortung ladsst sich in diesem Rahmen konsequent in die Praxis riick-
verlegen. Denn ontologische Bestimmungen und epistemische Haltun-
gen sind, wie gezeigt wurde, nicht mehr transzendental abzuleiten — etwa
als Reflexion der wahrnehmbaren Welt. Sie sind vielmehr jeweils situa-
tionsrelativer Ausdruck der Tatsache, in einer bestimmten Weise in der
Welt zu sein:'*° ,,Die phanomenologische Welt ist nicht Auslegung eines
vorgangigen Seins, sondern Grindung des Seins; die Philosophie nicht
Reflex einer vorgiangigen Wahrheit, sondern, der Kunst gleich, Realisie-
rung von Wahrheit.“ (Merleau-Ponty 1974, S. 17)

Genau dies ist der Grund, warum wir fiir die Rekonstruktion der Re-
flexionsleistungen buddhistischer Praktizierender den soeben entwickelten
protosoziologischen Vorbau benotigen. Denn wir begegnen im Buddhis-
mus Praxen, die das Verhaltnis von Subjekt und Objekt, Selbst und Lebens-
praxis ihrerseits auf unterschiedlichste Weise hervorbringen, dekonstruie-
ren, konfigurieren, reflektieren und gegebenenfalls auch transzendieren.

So lassen sich iiber gewisse meditative Ubungen Vertiefungen erreichen,
die mit einer Dekonstruktion bestimmter Attribute der Ich-Erfahrung ein-
hergehen (etwa dem Verlust der Ichhaftigkeit und der raumzeitlichen Ori-
entierung; s. Kap. II.3.). Deren Erleben kann wiederum das Selbst- und
Welterleben des Praktizierenden modifizieren, etwa in dem Sinne, dass der
durch die Praxis konstruierte Zustand dem Praktizierenden gewisserma-
Ben realer als die gewohnliche Alltagsrealtitat erscheint. Oder es kann, wie
insbesondere im tibetischen Buddhismus tiblich, tiber mimetische Identi-
fikation mit dem Lama ein kollektiver emotionaler Raum entstehen, der
in der anschlieffenden Reflexion als Indiz fiir eine transzendente, funda-
mentalere Wirklichkeit genommen werden kann (die tibetischen Lehrer

190 Auf diese Weise gewinnt auch Bruno Latours berechtigte Kritik am Soziologismus
und Essentialismus eine reflexionslogische Fundierung. Siehe zu Latours (2007, S.
91) Desiderat einer empirischen Metaphysik auch Jansen/Vogd (2014).

172

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

sprechen hier von der ,,Einfihrung in die Natur des Geistes“), was ent-
sprechend die Vertiefung der Ubungspraxis veranlasst.

Eine phanomenologische Welt, die solchermaflen als (Re-)Arrange-
ment und als Verkettung von Praxen situiert ist und ihre eigenen Re-
flexionsverhaltnisse konstituiert, ist allerdings nur polykontextural zu
fassen, weil sich Grund und Begriindetes zu einem polyzentrischen Ge-
webe verweben.

Polykontexturale Logik

Die Reflexionslogik, mit der sich diese Verhiltnisse fassen lassen, kann
also keine zweiwertige Logik sein, da diese nur eine einwertige Ontologie
kennt. Demnach ist nur das, was positivsprachlich fassbar isz.'”! Es muss
davon ausgegangen werden, dass mit einer solchen einwertigen Ontolo-
gie des Seins nur ein kleiner Ausschnitt der Welt begriffen werden kann.
Jenseits dieses Ausschnittes ist jedoch eine Welt zu erwarten, in der Re-
geln bestehen, die fernab der klassischen zweiwertigen Unterscheidung
von wahr und falsch sowie ihrer einwertigen Ontologie des Seins liegen,
die Nicht-Sein nur als Negativkorrelat kennt.'”?> Um die hiermit verbun-
denen Lagerungen konzeptionell fassen zu konnen, schlagt Gunther die
Einfiihrung einer Logik vor, mit der man in der Lage ist, mit Mehrwer-
tigkeiten zu arbeiten. Er entwirft zunachst eine Stellenwertlogik (Giin-
ther 1976b, S. 137f.) und baut diese spiter zu einer Logik der Polykon-
texturalitit aus (Gunther 1979a).

Die grundlegende Uberlegung ist dabei, dass in der klassischen zwei-
wertigen Logik mit der Operation der Negation ein Schritt angelegt ist,
der uber die Zweiwertigkeit selbst hinausreicht: Durch die Axiomatik
der klassischen Logik, den Satz der Identitat, den Satz vom ausgeschlos-
senen Widerspruch und den Satz des ausgeschlossenen Dritten wird eine
Umtauschrelation zwischen p (p ist) und ~p (der Sachverhalt p ist nicht)
etabliert, in der beide Positionen durch die Differenz zur je anderen be-
stimmt sind. Einzig die Negation bildet sich dabei selbst ab (Giinther
1963, S. 26). Giinther weist darauf hin, dass die Negation die Zweiwer-
tigkeit nolens volens allein schon dadurch transzendiert, dass sie diese
als Umtauschrelation der Werte tiberhaupt erst konstituiert, wenngleich

191 Die folgenden Abschnitte sind teilweise wortlich Jansen/Vogd (2012) entnom-
men. Es wird auf eine explizite Zitation und eine Auszeichnung der vorgenom-
menen sprachlichen Verinderungen verzichtet, um den Lesefluss nicht zu stark
zu behindern.

192 Dies wird durch den merkwiirdigen, durch die Quantentheorie gedeckten Befund
deutlich, dass das Quantenteilchen im Doppelspaltexperiment sowohl durch den
einen wie auch den anderen Spalt zu gehen scheint, was zur Paradoxie von Schro-
dingers Katze fihrt: Die Katze ist tot und ~tot. Vgl. Schrodinger (193 5).

173

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

innerhalb der Axiomatik die hiermit verbundene Reflexionsbeziehung
selbst nicht bestimmt wird.

Dementsprechend bildet die Negation fiir Glunther den Ausgangs-
punkt fir den Aufbau einer mehrwertigen Logik. Sie erscheint in diesem
Sinne als transjunktionale Operation (Gunther 1976a), da erst durch sie
die Einheit einer bestimmten Zweiwertigkeit als Kontextur konstituiert
wird. Indem jedoch der Blick auf diese Operation der Konstitution ge-
richtet wird, wird diese gleichsam transzendiert und die Moglichkeit des
Aufbaus weiterer Kontexturen geschaffen.

Die transjunktionale Operation ist in diesem Sinne der Hinweis auf
die jeweilige Beobachterposition. Sie ermoglicht das Umschalten zwi-
schen verschiedenen Kontexturen als unterschiedlichen Orten der Re-
flexion. Gunther fithrt als Beispiel hierfiir die Suspendierung der Fra-
ge nach Recht und Unrecht durch die Frage der Zurechnungsfahigkeit
an (Gunther 1979a, S. 188). Die transjunktionale Operation besteht in
diesem Fall genau darin, die Frage nach Recht und Unrecht als Kontex-
tur zu markieren. Logisch ist dies jedoch nur dadurch méglich, dass eine
weitere Kontextur, namlich die zwischen zurechnungsfahig und nicht zu-
rechnungsfihig formuliert und entschieden wird.!” Die transjunktionale
Operation lisst sich in diesem Sinne mit Marotzki als ,,Ubergang zwi-
schen verschiedenen ontologischen Orten* verstehen, ,,die sich zueinan-
der disjunkt verhalten. Denn ein Referenzsystem (ein Rahmen) definiert
einen ontologischen Ort, insofern als er Bedeutung erzeugt. Wechselt das
Referenzsystem — wechselt also der ontologische Ort —, dndert sich der
Modus der Bedeutungsherstellung.* (Marotzki 1990, S. 214)

Mehrere einzelne Kontexturen kénnen also eine eigene Metastruktur
bilden. Giinther spricht hier von Verbundkontexturen (Giinther 1979a,
S. 191ff.). Als Minimalbedingung fiir eine solche Verbundkontextur
wird die Verschrinkung dreier Elementarkontexturen benannt, wobei
die dritte Kontextur das Verhaltnis der anderen beiden Kontexturen zu-
einander regelt.'**

193 Gerade an diesem Beispiel sollte klar werden, dass Biihls (2000) Kritik an Luh-
manns Rezeption Gotthard Gunthers nicht tragt. Denn die Polykontexturali-
tit baut gerade auf das Konzept einer Vielheit zweiwertiger Kontexturen, die
ineinander verschachtelt sind.

194 Durch die polykontexturale Logik konnen, so auch Kaehr (1993), heterar-
chisch verteilte Selbstorganisationsprozesse paradoxiefrei, d. h. ohne logische
Widerspriiche beschrieben werden: ,,Was Operator an einem Ort, ist Ope-
rand an einem anderen Ort, und umgekehrt. Damit wird die Zirkularitit der
Selbstbeziiglichkeit von Operator und Operand nach der Figur des Chiasmus
tiber vier Orte verteilt. Die Zirkularitét 1ost sich auf in einen chiastischen Me-
chanimus von Ordnungs- und Umtauschrelationen, in dem die zwei funda-
mentalen Zirkularititen zwischen Operator und Operand im Spiel sind, ohne
dabei die fundamentale Hierarchie zwischen Operator und Operand zu verlet-
zen. [...] Umtausch- und Ordnungsrelationen, Hierarchie und Heterarchie der

174

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

Wihrend die klassische philosophische Logik nur mit der ausschlie-
fSenden Polaritit von Sein und Nichtsein arbeiten kann, ldsst sich mit
Giuinther wie auch mit Merleau-Ponty die noch bei Sartre angelegte ri-
gide Gegeniiberstellung von Sein und Nichts iiberwinden (Sartre 2006),
um auf diesem Wege zu einer prozessualen Offenheit des Seins als pri-
madrem Datum der phinomenologischen Analyse zu gelangen, welche
die Moglichkeit von Sein und Nichtsein umschliefst.!”

Die Offenheit der Existenz erscheint damit vorrangig gegentiber der
Unterscheidung von Sein und Nichts. Sie schlieft beides ein.'”® Das

195

196

Operativitit und Relationalitit, fundieren sich gegenseitig.“ (Giinther 1979a,
191ff.) Auch an dieser Stelle wird die Homologie zwischen dem Denken von
Giinther und Merleau-Ponty, der seinerseits das Problem der Intersubjektivi-
tit als polykontexturales Arrangement begreift, deutlich: ,,Schon aufgrund der
Tatsache, daf$ ich eine Bresche einschlage in die Mauer meines Solipsismus,
durch die der Blick des Anderen eindringt, habe ich es nicht mehr mit einer Di-
chotomie zu tun — der ,des‘ Fiir-sich und der ,des‘ Fiir-Andere —, sondern mit
einem System, das aus vier Gliedern besteht: mein Sein-fiir-mich, mein Sein-fiir-
Andere, das Fir-sich des Anderen und sein Sein-fiir-mich. [...] [E]inzig schon
dadurch daf$ ich es umschrieben habe, und sei es punktiert, ist es in mein Uni-
versum eingeschnitten, gibt es eine Schnittfliche zwischen meinem Universum
und dem des Anderen.“ (Merleau-Ponty 2004, S. 111).

,» Wir lassen das Sein nicht ex nibilo aus dem Nichts auftauchen, sondern gehen
von einem ontologischen Relief aus, von dem man niemals behaupten kénn-
te, sein Hintergrund sei nichts. Am Anfang steht nicht das volle und positive
Sein vor dem Hintergrund des Nichts, sondern ein Feld von Erscheinungen,
von denen eine jede in der Folge vielleicht zerplatzt oder durchgestrichen wird
(das ist der Anteil des Nichts), von der ich aber jeweils nur weif3, dafs sie durch
eine andere ersetzt wird, die dann ihre Wahrheit ist, und dies alles, weil es Welt
gibt, weil es etwas gibt, eine Welt, ein Etwas, die nicht zuerst das Nichts annul-
lieren mussen, um selbst zu sein. Man sagt noch zuviel vom Nichts, wenn man
von ihm sagt, daf$ es nicht ist, das es reine Negation ist: dadurch fixiert man
es in seiner Negativitiat und behandelt es als eine Art Wesenheit, und dadurch
flofst man ihm die Positivitit der Worte ein, wonach es nur noch als etwas gel-
ten kann, was weder Name, Ruhe noch Natur hat.“ (Merleau-Ponty 2004, S.
121f.; Hervorhebungen im Original) Und an anderer Stelle weiter: ,,[...] was
wir suchen, ist eine dialektische Definition des Seins, die weder das Sein fiir
sich noch das Sein an sich sein kann - rasche, zerbrechliche, labile Definitio-
nen, die uns, wie Hegel zutreffend bemerkt hat, von der einen zur anderen und
wieder zuriick fithren —, noch das An-sich-fiir-sich, das die Ambivalenz auf die
Spitze treibt, [eine Definition] die das Sein vor seiner reflexiven Gespaltenheit,
in deren Umfeld, an deren Horizont wiederfinden muf3, nicht auflerhalb von
uns und nicht in uns, sondern dort, wo beide Bewegungen sich kreuzen, dort
wo ,es‘ etwas ,gibt.*“ (Merleau-Ponty 2004, S. 130f.)

»Nach unserer Meinung bestiinde die Aufgabe darin, unseren Weltbezug genau
zu beschreiben, und zwar nicht als Offenheit des Nichts fiir das Sein, sondern
schlicht als Offenheit: durch diese Offenheit werden wir das Sein und Nichts
verstehen konnen und nicht durch das Sein und Nichts diese Offenheit.* (Mer-
leau-Ponty 2004, S. 133f.)

175

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Nichts ist damit nicht mehr (nur) als die Negation des Seins anzusehen,
sondern zugleich als Unterscheidungsoperation, die im Sein (namlich in-
nerhalb der Offenheit der Existenz) Reflexionsméglichkeiten einfiihrt.
Diese bringen ihrerseits Seinsverhiltnisse hervor, innerhalb derer im Sin-
ne einer zweiwertigen Logik zwischen Sein und Nichtsein unterschieden
werden kann — weil es sich immer schon um reflektiertes Sein handelt.

Zusammenfassend haben wir es also auf der einen Seite mit eine po-
sitivsprachlich beschreibbaren Welt zu tun, in der sich eineindeutig be-
zeichnen lisst, was ist oder nicht ist (nimlich das, was wir sehen, wahr-
nehmen und begrifflich bezeichnen konnen). Auf der anderen Seite steht
eine nur negativsprachlich formulierbare Sphire eines offenen Noch-
nicht—entschieden-Seins. Diese andere Seite ist positiv nicht erreichbar,
kann jedoch iiber Reflexion in die Welt eintreten und hier einen Unter-
schied machen.

Gefiiblte polykontexturale Arrangements

Aus Perspektive einer solchermafSen phianomenologisch fundierten
Theorie der Polykontexturalitat lasst sich auch die bereits im Kapitel
»<Kommunikation“ geschilderte Dynamik der Differenz zwischen Be-
wusstsein und Kommunikation nochmals genauer fassen.

Zwei psychische Systeme sind jeweils als eigenstindige Kontexturen
zu betrachten (Kontextur, , sowie Kontextur,, ), deren Werte nicht inein-
ander tberfithrbar sind, denn das Bewusstsein (und damit die Welt) des
einen ist dem anderen nicht zugianglich. Aber wie lisst sich die Interak-
tion der beiden fassen? Um die Reflexionsverhiltnisse der Es-, Ich-, Du-
Struktur angemessen beschreiben zu konnen, benotigen wir eine drei-
wertige Logik, in der gleichzeitig mehrere Reflexionsverhiltnisse gelten:
Ich-Es und Du-Es bilden jeweils zweiwertige Kontexturen, die im Sinne
der zweiwertigen Identititslogik als Reprasentation der Wirklichkeit gel-
ten (ein Bewusstsein nimmt die Welt und damit auch andere Menschen
in ihrer Leiblichkeit wahr).

Ich-Du ist demgegeniiber als Reflexionsverhiltnis zu beschreiben, das
sich durch Deutung und Zurechnung, nicht jedoch als reprisentierende
Abbildung realisiert. Denn es gibt keine objektiven Kriterien, um zu be-
urteilen, ob das Du wirklich Subjektivitit besitzt oder ob man es ledig-
lich mit einem hoch entwickelten strukturdeterminierten Automaten zu
tun hat. Die Frage, ob es andere Subjektivitit gibt oder nicht, lasst sich
nicht allein durch Beobachtung entscheiden. Man kann Subjektivitit
nur durch Reflexion zuschreiben. Hiermit tritt die Reflexion unweiger-
lich selbst in die Beziehung von Ich und Du mit ein. Die Reflexion fugt
der Welt etwas Eigenstandiges, etwas Drittes hinzu, namlich die Zurech-
nung einer weiteren Perspektive, die in der Welt bzw. im Erleben einen

176

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

Unterschied macht. Die Wirklichkeit wird durch Zurechnung eine an-
dere. Sie entfaltet sich in ihrem Verlauf anders, als wenn diese Zurech-
nung nicht getroffen worden wire.

Dariiber hinaus eroffnet die Reflexion auf die fremde Du-Perspektive
die Moglichkeit der Selbstbeobachtung, indem sich ein psychisches Sy-
stem in Hinblick auf die Differenz einer subjektivierenden oder objekti-
vierenden Betrachtung selbst reflektiert und sich hiermit aktiv wollend
oder passiv erfahrend erkennen kann. Hiermit kommen wir zu Guinthers
Unterscheidung zwischen Kognition und Volition. Demnach erfihrt sich
der Mensch aufgrund der durch interaktive Prozesse vermittelten Refle-
xion sozusagen uneins mit sich selbst und kann sich in der Reflexion als
passivisch erlebend bzw. erleidend oder als aktivisch wollend und ge-
staltend erleben.'”’

Mit Gunther ergibt sich also die Moglichkeit, Bewusstsein deontisch
als Reflexionsinstanz zu betrachten, die sich anderer, sozial und kommu-
nikativ vermittelter Reflexionen verdankt und gleichsam aus dem Nega-
tiven — aus dem Nicht-Sein — ordnend in einen Prozess eingreift und so
die im Alltagserleben bekannten Subjekt-Objekt-Relationen als Eigen-
werte der Reflexion ausfallen lasst.

Wir begegnen hier wieder den Konzepten von Deweys experience und
Meads Differenzierung in ,,I“ und ,,me“, verfigen aber unter Zuhilfe-
nahme von Giinthers Ansatz der Polykontexturalitit tiber ein struktur-
reicheres Analyseinstrument, mit dem sich die Konditionierung dieses
Verhiltnisses differenzierter beschreiben lasst. Denn mit Giinther lassen
sich die transjunktionalen Operationen beschreiben, mittels der die Ver-
héltnisse unterschiedlicher Kontexturen zueinander moderiert und mo-
duliert werden. So kann etwa das Ich sich in Anbetracht eines Gegen-
ubers das Verhiltnis von Es-Du vergegenwirtigen. Dabei blickt es auf
die klassische zweiwertige Kontextur von Objekt und Reprasentation
und kann aufgrund der reflexiven Distanz mit der Rejektion eine trans-
klassische Operation vollziehen, welche die durch die binare Struktur
aufgeworfene Sicht verwirft.

So lasst sich beispielsweise sagen: ,, Was der andere wahrnimmt oder
vorgibt wahrzunehmen, ist eine Tauschung®. Die durch eine klassische
Kontextur aufgespannte Subjekt-Objekt-Dichotomie kann dahingegen
nur feststellen: Da ist etwas Bestimmtes oder dieses bestimmte Etwas ist
nicht. Aus dem Blickwinkel einer weiteren Kontextur, die dieses Verhalt-
nis reflektiert, ergibt sich jedoch ein ganzes Spektrum an Alternativen:
Das, was dort ist, kann unbestimmt bleiben, in anderer Weise bestimmt
werden oder als noch nicht bestimmt in Erscheinung treten.

197 Siehe als Beispiel zur Transformation der leitenden Orientierung (von Teleolo-
gie hin zu Pragmatismus) den Fall Britta Henschels in Kapitel IIL.3.

177

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

So mag sich beispielsweise ein Schiiler die Frage stellen, ob sein Medita-
tionslehrer ein erleuchteter Meister ist oder blofS ein Scharlatan, und dar-
aufhin sein Verhalten reflektieren. Wenn etwa der Lehrer einen Schiiler an-
schreit, kann er sich je nach Selektion von Information und Mitteilung die
Frage stellen, ob das grobe Verhalten einem unerleuchteten profanen Geist
entspricht oder dem heiligen Mitgefiihl dem Schiiler auf diesem Wege im
Sinne einer besonderen Belehrung etwas zeigen zu wollen. Dariiber hinaus
ist denkbar, dass der Lehrer seine Rolle nur simuliert oder, noch schlim-
mer, Schiler fur niedere Zwecke missbraucht, wenngleich die Schiler in
ihm weiterhin den spirituell vollkommenen Lehrer sehen.

Auf der anderen Seite kann es auch vorkommen, dass sich Adepten
von einem authentischen Lehrer abwenden, wenn sie ihn fur inkompent
halten. Vermutlich wird der Schuler in vielen Fillen in seiner Einschat-
zung zwischen verschiedenen Reflexionsperspektiven pendeln bzw. in
Hinblick auf sein Urteil in der Schwebe des Noch-Unbestimmten ver-
bleiben, etwa um auf diese Weise weiterhin einem religiosen Glauben
anhingen zu konnen (der den Lehrer zu einer iibermenschlichen Figur
erhoht), was wiederum teilweise im Widerspruch zu den Dogmen des
Schulungssystems steht.!

Schon in diesem kleinen Beispiel finden wir Verweise auf Reflexi-
onsverhaltnisse, die sich nicht auf die biniare Struktur von wahr/falsch
oder sein/nichts reduzieren lassen, sondern in denen der Wechsel von ei-
ner Kontextur zur anderen in Betracht gezogen oder gar die Alternative
selbst verworfen werden kann — wodurch eine zukunftsoffene Prozes-
sualitit denkbar wird.'” Die sich hiermit offenbarenden Méglichkei-
ten konnen wiederum durch Erwartungen, die sich aus der bereits ver-
korperten Interaktionsgeschichte (Kontextur,,, .. ) ergeben, vermittelt
und konditioniert werden.??* Somit schliefSt sich der Kreis: Wir begegnen

198 Hier der erneute Hinweis auf den Dokumentarfilm ,,Kumaré“ des amerika-
nischen Filmemachers Vikram Gandhi, der deutlich werden lisst, dass auch
ein simulierter spiritueller Lehrer im entsprechenden Kontext als realer Guru
und seelsorgerischer Begleiter mit entsprechender Wirkung auf seine Adepten
wahrgenommen werden kann.

199 ,,An dieser Stelle greift die Kybernetik mit ihrer Theorie der selbstreflektieren-
den Systeme ein und stellt fest, dafs es reflexionstheoretisch betrachtet ein Um-
tauschverhiltnis nicht nur eine Alternativsituation zwischen zwei Werten re-
prasentiert, die zur Parteinahme fiir das eine oder das andere Verhiltnisglied
verlocken, sondern daf$ sich noch eine zweite, tiefer fundierte (trans-klassi-
sche) Alternative anbietet: man kann niamlich das Alternativverhiltnis von
zwei Werten akzeptieren oder als Ganzes verwerfen. (Gunther 1963, S. 148f.)

200 Auch in Hinblick auf die Bedeutung der Interaktionsgeschichte zeigen sich
hier Parallelen zu Merleau-Ponty, namlich in dem Sinne ,,daf§ das vollstindi-
ge Sein nicht vor mir liegt, sondern im Schnittpunkt meiner eigenen Ansich-
ten und jener der Anderen, im Schnittpunkt meiner eigenen Handlungen und
jener der Anderen, — daf§ die sinnliche Welt und die historische Welt immer

178

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

auch hier einem komplexen, auf mehrere logische Orte verteilten Ar-
rangement, in dem Grund und Begriindetes zwar als lokale Entitdten
ausflaggen, jedoch keine Essenz in sich haben, sondern erst durch eine
geschichtlich gewordene Praxis hervorgerufen und stabilisiert werden.

Je nach Referenz der Beobachtung trifft man auf Subjekte (sich selbst
erfahrende Leiblichkeit), Objekte (beobachtete Korper) oder Interaktio-
nen (sich wechselseitig bedingende Handlungskreislaufe, die ihre eigene
Geschichtlichkeit haben und produzieren), ohne dabei eine einzelne Re-
ferenz — auch nicht den Handelnden oder das Subjekt — logisch priferie-
ren zu mussen. Hierdurch wird es moglich, die Analyse auf die Gestalt
bzw. das Arrangement zu lenken, das all diese Positionen umschlief3t.
Denn es zeigt sich, um wieder mit Merleau-Ponty zu sprechen, dass ,,die
sinnliche Welt und die historische Welt immer Zwischenwelten sind, da
sie dasjenige sind, was unsere eigenen Ansichten, tiber sich selbst hinaus,
untereinander und mit den Ansichten der Anderen verbindet, da sie die
Instanzen sind, an die wir uns wenden, solange wir leben, die Register,
in die sich einschreibt, was wir sehen und tun, um dort Ding, Welt und
Geschichte zu werden“ (Merleau-Ponty, 2004, S. 116).

Von den vorangehenden Uberlegungen aus ist es nur ein kleiner Schritt
zu einer Soziologie verschachtelter logischer Raume, die sich als poly-
zentrische Arrangements gefiihlter und empfundener Reflexionen be-
greifen lassen.?!

Religionssoziologische Implikationen

Die eigentliche soziologische Pointe der vorangehend entfalteten meta-
theoretischen Perspektive besteht in dem Befund, dass nicht nur Vor-
gange, die unmittelbar in einer Interaktion unter korperlich Anwesen-
den sinnlich wahrgenommen werden konnen, in Reflexion einfliefSen

Zwischenwelten sind, da sie dasjenige sind, was unsere eigenen Ansichten,
tiber sich selbst hinaus, untereinander und mit den Ansichten der Anderen ver-
bindet, da sie die Instanzen sind, an die wir uns wenden, solange wir leben, die
Register, in die sich einschreibt, was wir sehen und tun, um dort Ding, Welt
und Geschichte zu werden.“ (Merleau-Ponty 2004, S. 116)

201 Denn mit Merleau-Ponty ergibt sich eine Betonung des Fiihlens. Empfindung,
Leiblichkeit und Reflexion sind ihm zufolge immer zusammen zu denken: ,,Die
Empfindung, wie die Erfahrung sie uns gibt, ist keine indifferente Materie und
kein abstraktes Moment, sondern eine der Oberflichen unseres Kontakts mit
dem Sein, eine BewufStseinsstruktur, und an Stelle eines einzigen Raumes als
universaler Bedingung siamtlicher Qualititen haben wir in Gestalt einer je-
den von ihnen eine eigene Weise zum Raum zu sein und in gewisser Weise erst
Raum zu schaffen. Es ist durchaus kein Widerspruch und nicht unméglich, dafs
ein jeder Sinn im Inneren der grofSen eine kleine Welt konstituiert, ja eben auf
Grund seiner Besonderheit ist ein jeder Sinn dem Ganzen notwendig und 6ff-
net sich seinerseits diesem Ganzen.“ (Merleau-Ponty 1974, S. 260)

179

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

konnen, sondern auch Nicht-Korperliches. Auch nicht-sinnliche Ab-
strakta (wie die Wirtschaft, das Recht oder Gott) konnen in Reflexions-
verhdltnissen aktualisiert werden und entfalten dabei ihre unmittelbare
Wirkung. So wie der lingst verstorbene Vater in der Gegenwart gefiihlt
werden kann und dementsprechend einen Unterschied macht, konnen
auch die gesellschaftlichen Funktionssysteme, die Gemeinschaft oder der
Nationalstaat gleichsam als Geister (um hier ihren nicht-stofflichen Cha-
rakter zu pointieren) wirksam und (um die phanomenologische Seite zu
pointieren) fuhlbar in die Wirklichkeit eintreten.

Da im Sinne Giinthers die Reflexion negativsprachlich dem Nichts
entlehnt ist (Informationen sind kein Stoff, man kann sie nicht sehen
oder anfassen), macht es aus einer funktionalen Perspektive keinen Un-
terschied, ob man an Engel oder den Markt glaubt bzw. ob man sich
durch den bosen Blick, einen Damon oder die Evaluations- und Con-
trolling-Maoglichkeiten seiner Organisation bedroht fihlt. Entscheidend
ist allein, auf welche Weise die Reflexionsprozesse situativ ihre eigene
Metaphysik mitproduzieren, also welche Reflexionsperspektiven sich im
Arrangement selbst arrangierender Reflexionen einspielen, welche spe-
zifischen kulturellen Formen dabei jeweils entwickelt werden,** die be-
stimmte Perspektiven und epistemische Haltungen als real und andere
als irreal erscheinen lassen.?%

Leiblichkeit, Kommunikation und Reflexion stehen hier also in ei-
nem zirkuldren, sich wechselseitig konstituierenden Verhiltnis, in dem
bereits der Leib als verkorperte Kultur eine bestimmte Wahrnehmung
sucht und in dem Sinne real werden lisst, als dass das Reflektierte wirk-
lich empfunden wird. Aus der Perspektive einer solchermaflen phino-
menologisch fundierten Reflexionslogik scheinen alltdgliche Vorgan-
ge nicht verschieden von aufleralltaglichen spirituellen oder religiosen
Erfahrungen zu sein. In beiden Fillen ist der Mensch kulturell darauf

202 Mit Baecker gelangen wir zu einer Kulturtheorie, die zwar auf dem Beobachter
aufbaut, jedoch zugleich mitfiihrt, dass sich auch der Beobachter der Kontingenz
einer kulturellen Bestimmung zu verdanken hat und damit nicht seinslogisch,
sondern nur reflexionslogisch begriffen werden kann. ,Nenne Kultur die Aner-
kennung der Position eines Beobachters unter dem Gesichtspunkt der Kontin-
genz dieser Position“, heifst die entsprechende Maxime (Baecker 2013, S. 17).

203 Insbesondere Luhmann hat darauf hingewiesen, dass nicht nur das Vertraute,
sondern auch das Unvertraute durch Kommunikation real erscheinen kann,
und sei es nur, dass man weifs, dass man es wissen kénnte, wenn man nur
wollte: ,Das jeweils Unvertraute ist als vertraut vorhanden, es muf$ nur iiber
Kommunikation erreicht werden konnen, und dazu ist man mehr und mehr
auf Organisation angewiesen. Die Schrift besorgt so gleichsam das re-entry
der Differenz von vertraut/unvertraut in das Vertraute, und die Folgeproble-
me werden zu Organisationsproblemen. Und da jeder sich nur mit minimalen
Bruchteilen des Vertrauten vertraut machen kann, verliert das gidnzlich Unver-
traute seine alte Bedeutung.“ (Luhmann 1996a, S. 280)

180

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

vorbereitet, ein solches Reflexionsverhiltnis zu suchen, also offen fiir
entsprechende kommunikativ eingespielte Sinnangebote zu sein. Dies
wiederum setzt eine entsprechende Vergemeinschaftung vorraus, die an
vorreflexive Ressourcen andocken kann. Das Profane und das Sakrale
beruhen beide auf der Verkorperung einer bestimmten Beziehung, die
sich als Praxis selbst hervorbringt. Merleau-Ponty formuliert dies selbst
am Beispiel der heiligen Kommunion im Vergleich mit dem abendlichen
Vorgang des Schlafengehens:

»Das Verhiltnis von Empfindendem und sinnlich Empfundenem ist ver-
gleichbar mit dem des Schlifers zum Schlaf: der Schlaf kommt, indem
eine bestimmte willentlich eingenommene Haltung plotzlich von aufsen
eine Bestdtigung erfihrt, die sie erwartete. Ich atme langsam und tief,
um den Schlaf herbeizurufen, und plotzlich ist es, als kommuniziere
mein Mund mit einer riesigen dufSeren Lunge die meinen Atem anzieht
und zuriickdringt, der soeben noch von mir gewollte Rhythmus mei-
nes Atems wird mein Selbst, selbst, der Schlaf, zuvor als Bedeutung ver-
meint, verwandelt sich jdh in Situation. In gleicher Weise lausche oder
blicke ich in der Erwartung einer Empfindung, und plotzlich ergreift das
Sinnliche mein Ohr oder meinen Blick und ich liefere einen Teil meines
Leibes oder gar meinen ganzen Leib jener Weise der Schwingung und
Raumerfillung aus, die der des Blau oder Rot besteht. So wie das Sa-
krament das Wirken der Gnade nicht in sinnlicher Gestalt symbolisiert,
sondern dartber hinaus die wirkliche Gegenwart Gottes ist, diese einem
Stiick des Raumes einwohnen ldfst und denen vermittelt, die das geweih-
te Brot essen, wenn sie innerlich darauf vorbereitet sind, ebenso hat das
Sinnliche nicht allein motorische und lebensmafSige Bedeutung, sondern
ist es nichts anderes als eine je bestimmte Weise des Zur-Welt-seins, die
sich von einem Punkte des Raumes her sich uns anbietet und die unser
Leib annimmt und tbernimmt, wenn er dessen fihig ist: Empfindung ist
buchstiblich eine Kommunion.“ (Merleau-Ponty 1974, S. 249)

Religionssoziologisch ist die hiermit aufgeworfene Analyseperspektive,
wie bereits mehrfach angedeutet, von immenser Bedeutung, denn sie er-
offnet die Moglichkeit, Spharen und Reflexionsperspektiven Wirksam-
keit beizumessen, die seinslogisch nicht zuganglich sind (bzw. die es aus
einer seinslogischen Perspektive schlichtweg nicht gibt).

Mit Gott zu sprechen, eine tibetische Schutzgottheit anzurufen oder
sich auf die freudvolle Natur der Leere oder nibbana auszurichten ist
damit grundsatzlich nichts anderes, als einem anderen Ich zu begegnen.
Beide Sphiren sind ontologisch nicht zuganglich, sondern werden tiber
Interaktion und Kommunikation in die eigene leibliche Reprisentation
eingefithrt und werden erst damit wirksam.

Die vergemeinschaftende Praxis und der hieraus emergierende kon-
junktive Erfabrungsraum, die leibliche Begegnung zwischen dem ,,1¢
des Schiiler und dem ,,I¢ des Lehrers und die hieraus erwachsende

181

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

mimetische Identifikation, die in den buddhistischen Lehren aufgewor-
fenen Reflexionsperspektiven und die als individuelle, personliche Ein-
sicht zugerechnete Erfahrung verzahnen sich zu einem polykontextu-
ralen Arrangement, in dem sich die unterschiedlichen Referenzsysteme
wechselseitig informieren und stabilisieren.

Wenn etwa der tibetische Lama durch die Rezitation von Mantren
und eine Anleitung zur Visualisierung eine tantrische Gottheit evoziert
(s. ausfuhrlich Kap. III.1), mag der Schiiler zunachst nicht an die hiermit
verbundenen Konzepte glauben, dennoch aber die Stimmung spiiren, die
von der kollektiven Praxis herrihrt. So wie aus der leiblichen Prasenz ei-
nes menschlichen Gegentuibers auf dessen Bewusstsein geschlossen wird,
auch wenn dieses ontisch nicht zuginglich ist, legt die religiose Rede des
signifikaten Anderen in Kombination mit der aufSerordentlichen Grup-
penerfahrung oder einer besonders eindrucksvollen Begegnung mit dem
Lehrer nahe, dass auch das Sakrale leiblich gefithlt werden kann. Die
Prisenz von Transzendenz in Immanenz beruht also darauf, dass das
»amorphe, unorganisierte Gebiet der experience (Mead 1980, S. 239)
sich ,,im Schnittpunkt meiner Erfahrung wie in dem der meinigen und
der Erfahrungen Anderer durch dieser aller Zusammenspiel, untrennbar
also von Subjektivitit und Intersubjektivitit, die durch Ubernahme ver-
gangener in gegenwartige wie der Erfahrung anderer in die meine zu ei-
ner Einheit sich bilden* (Merleau-Ponty 1974, S. 17).

An dieser Stelle lassen sich auch die anthropologischen und kogniti-
onswissenschaftlichen Befunde, die in Kapitel II.3 und II.4 aufgezeigt
wurden, in eine reflexionslogische wie auch praxistheoretische Perspek-
tive integrieren. Geister, eine unsterbliche Seele oder aber ganz banal ein
reflexives Ich-Bewusstsein und das Bewusstsein der vertrauten Mitmen-
schen gibt es demnach, sofern sich leibliche Praxen ausdifferenzieren,
die durch ein Arrangement entsprechender Reflexionsperspektiven als
wirklich erscheinen.?%*

Transformation der Selbst- und Weltverhilinisse

Die Schulungswege des westlichen Buddhismus zielen laut ihrer Selbst-
beschreibung auf die Transformation der Selbst- und Weltverhiltnisse
ihrer Adepten. Von ihrem Anspruch her initiieren sie in Verbindung mit
einer tertidren Sozialisation?” einen Bildungsprozess, der in dem Sinne

204 Der entscheidende Punkt ist hier in Einklang mit Mead, dass das reflexive Ich-
Bewusstsein nur im Bewusstsein und im Kontakt mit der Alteritdt emergieren
kann. Umgekehrt verschwindet mit dem Verlust des ,,me* auch das (reflexive)
Ich-Bewusstsein — wie Thomas Loer (2014) am Beispiel der Rekonstruktion
einer Nahtod-Erfahrung mit Mitteln der objektiven Hermeneutik aufzeigt.

205 Nur im tibetischen Kontext kann die intensive Einiibung in buddhistische
Orientierungen bereits im Modus der primiren und sekundiren Sozialisation

182

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

von einfachen Lernvorgingen zu unterscheiden ist, dass es hier nicht nur
um die Akquise von Fahigkeiten und Wissen geht, sondern um eine ver-
anderte Sicht auf die Welt. Im Sinne der zuvor entwickelten Perspekti-
ve stellt sich dieser Wandlungsprozess als Kontexturtransformation dar.

Hiermit ist bei Marotzki gemeint, dass sich der Lernvorgang nicht nur
auf Inhalte bzw. auf die Negation von Inhalten bezieht, sondern auf das
Strukturierungsprinzip als Ganzes, das die Erfahrung eines Menschen
organisiert. Der Bildungsprozess geht also mit einer ,,Strukturnegation
einher, bezieht sich also nicht nur auf die ,,Operationsmoglichkeiten ei-
ner Kontextur®, sondern auf das Arrangenment der Kontexturen selber.
Wir treffen hier also auf einen Wandlungsprozess, der mit einer Veran-
derung bzw. Neuausrichtung der Orientierungsrahmen und damit auch
der Selbst- und Weltverhiltnisse einhergeht:

,JKontexturtransformationen bilden strukturell das ab, was bei G. Bate-
son Lernebenentransformation, was bei A. Schiitz Wechsel der Sinnpro-
venienzen und was schliefSlich bei F. Schiitze Wechsel des Orientierungs-
systems genannt wird. Durch den Ausdruck des Strukturprinzips wird
der spezifische Operationsmodus innerhalb einer Kontextur benannt;
also das, was bei G. Bateson rahmenbedingter Lernmodus, was bei A.
Schiitz kognitiver Stil innerhalb einer Sinnprovinz und was schliefSlich
bei F. Schiitze dominantes Ordnungschema innerhalb einer Phase des
Lebenablaufs genannt wird. Strukturprinzipien stellen bildungstheore-
tisch den Modus der jeweiligen Selbst- und Weltreferenz dar. Mit ei-
ner Kontexturtransformation vollzieht sich ein Wechsel des jeweiligen
Strukturierungsprinzips. Beides ist nach dem Modell des qualitativen
Sprungs zu denken und — philosophisch gesehen — mit dem Auftau-
chen von Neuem verbunden. Ein Wechsel der Kontextur und damit des
Strukturprinzips, das ist jedenfalls Giinthers Verstehensangebot, bedeu-
tet, einen Stellungswechsel im Sein zu vollziehen, bedeutet, sich und die
Welt von einem anderen ontologischen Ort, der eine neue Weise existen-
zieller Rechtfertigung ermdoglicht, aus zu sehen, zu verstehen und auszu-
legen.“ (Marotzki 1990, S. 225; Hervorhebung im Original)

Aus religionswissenschaftlicher Perspektive ldsst sich dies etwa am Bei-
spiel der dem Glauben inhidrenten Moglichkeit des Zweifels illustrieren.
Wenn ein Mensch an die Existenz Gottes (bzw. einer tantrischen Gott-
heit) glaubt, eroffnet sich unweigerlich die Option der Inhaltsnegation
innerhalb der Kontextur des Glaubens. Es findet also unweigerlich eine
Ostzillation zwischen den beiden Werten (es gibt Gott vs. es gibt Gott

stattfinden, etwa wenn eine ,erkannte“ Wiedergeburt bereits im frithen Kin-
desalter in ein Kloster aufgenommen wird. In den traditionellen Lindern ist
Kindern und Jugendlichen buddhistisches Denken und Ritualwesen zwar als
Kulturgut bekannt, doch die intensive Schulung in buddhistischer Theorie und
Praxis bleibt hier den Ménchen vorbehalten, die erst im Erwachsenenalter ihre
Geluibde ablegen.

183

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

nicht) statt. Dementsprechend bilden Theismus und Atheismus ein struk-
turell untrennbares Paar.?% Die Strukturnegation verwirft dagegen ginz-
lich die Alternative, dass es um Glauben geht. Als Beispiel ist hier etwa
an den Agnostiker bzw. den agnostischen Mystiker zu denken, fiir den
die Frage nicht (mehr) bedeutsam ist.

Unter Strukturtransformation bzw. Kontexturtransformation ist wie-
derum die Veranderung des Organisationsprinzips der Erfahrung zu
verstehen. Denkbar ist hier etwa die Bekehrung eines zuvor areligiosen
Menschen zum Glauben (die, wie gesagt nolens volens mit dem Keim des
Zweifels einhergeht) oder die Transformation einer religiosen Weltsicht
in eine mystische Haltung im Sinne Tugendhats (s. ausfiihrlich Kap. II.2).

Auch hier ergeben sich, wie Nohl aufzeigt, weitere Anschliisse an den
Pragmatismus. So versteht Dewey (1986) im Anschluss an James‘ ,,Va-
rities of Religious Experiences“ unter dem Religiosen nicht eine ,,spe-
zifische Art der experience®, sondern eine ,,Qualitit, die jeder Art von
experience, der politischen, der dsthetischen, der moralischen, anhaften
mag®. Im ,Zentrum der religiosen Qualitdt von experience steht also
nicht die Religion, sondern die ,adjustment, die zu einer zufriedenstel-
lenden Verbindung von Selbst und Welt fithrt“ (Nohl 2006, S. 100).

Diese Transformation kann ,,nicht willentlich herbeigefithrt werden,
stellt sie doch eine Verdnderung des Willens selbst dar (a.a.O., S. 102).
Im Zentrum dieser neuen Haltung steht die ,,Harmonisierung des Selbst
mit seiner Welt, seinem ,Universum® (als Name fir die Totalitat der Be-
dingungen, mit denen ein Selbst verbunden ist) zu einem ,ganzheitlichen
Selbst (,whole self)“. Dies ist, so Dewey, nur ,als ,Ideal‘, als ,imagi-
native Projektion‘“ (Dewey 1986, S. 14f.) vorstellbar. Diese Projektion
resultiert nicht aus Reflexion und willentlicher Entscheidung, sondern
aus ,,,Quellen jenseits bewusster Uberlieferung und Zwecke* (ebd.). Da
das empirische Selbst sich zu jeder Zeit in einer anderen, differenten Si-
tuation befindet und somit auf einen anderen Ausschnitt aus der Welt
aufserhalb des Selbst bezieht, ist seine Harmonisierung zum ,ganzheitli-
chen Selbst an die ,idea of the integration of the shifting scenes of the
world into that imagitative totality we call Universe® (ebd.) gebunden.
(Nohl 2006, S. 103)

Mit Dewey ldsst sich allerdings noch nicht unterscheiden zwischen ei-
ner neuen Sicht, welche die Dinge im Sinne einer religiosen Projektion
zusammenfiihrt, und einer umfassenden Kontexturtransformation, wel-
che die religiose Perspektive wiederum kontingent setzen lasst. Im Sin-
ne Marotzkis sind also unterschiedliche Grade der Kompliziertheit und
Komplexitat denkbar, mit denen verschiedene Kontexturen in ein Arran-
gement finden (vgl. Marotzki 1990, S. 215).

206 Siehe in diesem Sinne auch Ernst Blochs ,,Atheismus im Christentum® (1980).

184

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

Beispielsweise zeigen sich in unserem Sample auf der einen Seite ,,Kon-
vertiten“, die — aus einem christlichen Elternhaus stammend — von einem
religiosen System in ein anderes wechseln und dementsprechend eine be-
reits vorhandene religiose Haltung ausdifferenzieren, dabei jedoch mehr
oder weniger in einem strukturidentischen Orientierungsrahmen verblei-
ben. Auf der anderen Seite zeigen sich Menschen, die in der Auseinan-
dersetzung mit dem buddhistischen Schulungsweg einen tiefgehenden
Transformationsprozess durchlaufen haben, der immer auch durch eine
biografische Krise fiihrte. In diesen Fillen lassen sich markante Anderun-
gen in der Orientierung und der Organisation der Erfahrung aufzeigen.
Lehrer werden beispielsweise nach der Transformation nicht mehr als
heilig oder vollkommen angesehen, was fiir den Praktizierenden jedoch
nicht problematisch ist (s. zu diesbeziiglichen Falldarstellungen Kap. III).
Es zeigen sich also unterschiedliche Qualitidten der Charakteristik religi-
oser Transformationsprozesse.

Zudem wird in der Referenz auf unser Sample nochmals deutlich, dass
Bildungsprozesse, die mit einem qualitativen Sprung einhergehen, nicht
willentlich hervorgerufen werden kénnen, sondern spontan im Kontext
oder in Folge einer Krise hervortreten. Dies heifst allerdings nicht, dass
diese Wandlungsprozesse grundlos stattfinden. Vielmehr bediirfen sie
notwendigerweise eines qualitativen Erfahrungshintergrundes, aus dem
heraus die neue Sicht der Dinge emergieren kann.?"”

Wieder wird ersichtlich, wie sich reflexionstheoretische, phinomeno-
logische und praxistheoretische Zuginge zu einer produktiven analyti-
schen Perspektive verzahnen konnen: Biografische Krisen (als Briiche in
der Passung von Selbst- und Weltorientierungen) verweben sich mit vor-
reflexiven Praxen der Vergemeinschaftung (die konjunktive Erfahrung
einer gemeinsamen Praxis und mimetische Identifikationen) und treffen
auf polysemisch verfasste Reflexionsangebote der buddhistischen Leh-
ren (die immer auch negativsprachliche Verweise auf Transzendenz be-
inhalten). Erst auf der Basis dieses amorphen und noch unorganisierten
Nihrbodens konnen spontan neue Strukturprinzipien emergieren, die —
sofern sie sich gesellschaftlich bewahren — als neue Selbst- und Weltver-
hiltnisse stabilisert werden konnen.

Mit Nohl lasst sich hierfiir ein idealtypisches Phasenmodell entwik-
keln. Demnach steht am Anfang ein Driften in den Impulsen primaren
Erfahrens und Erlebens, das in eine ,,Phase des Erkundens,, und weiter-
gehenden Lernens miindet. Man hat beispielsweise schon von verschie-
denen Seiten vom Buddhismus gehort und beginnt sich mehr oder weni-
ger systematisch einzulesen. Vielleicht beschrankt sich diese Phase auch

207 Dewey formuliert: ,, The new vision does not arise out of nothing, but emer-
ges through seeing, in terms of possibilities, that is, of imagination, old things
in new relations serving a new end which the new end aids in creating.“ (De-
wey 1986, S. 34)

185

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

nur darauf, intensiver hinzuhoren, wenn jemand tiber buddhistische Pra-
xen spricht. Hieran kann eine Phase der ,,gesellschaftlichen Bewihrung*
anschlieffen. Man sucht vielleicht spirituell gesinnte Menschen auf und
findet in ihnen Gespriachspartner, moglicherweise besucht man ab und
zu eine buddhistische Gruppe. Das eigene Interesse findet nun auch Re-
sonanz bei anderen, die die entsprechenden Interessen begleiten und tei-
len.

Die fiir transformatorische Bildungsprozesse entscheidene Phase ist
das Durchleben einer existenziellen Krise, in der ,,Selbst und Welt aus
den Fugen® geraten, eine Reihe alter Handlungsroutinen zum Stoppen
kommen (etwa, weil eine Partnerschaft zu Ende ging oder ein Arbeits-
platz aufgegeben werden musste). Der hiermit einhergehende Verlust an
Weltbezug schafft einer ,,neuen Handlungspraxis Freiraum®. Der ,,qua-
litative Hintergrund“, der durch die Erkundungsbewegungen der vor-
angehenden Phasen bewirtschaftet wurde, kann sich nun entfalten. Der
Betroffene errinnert sich nun vielleicht daran, dass die buddhistischen
Lehren gerade in Hinblick auf die Erfahrung von Leid und Verlust et-
was anzubieten haben und beginnt spontan, d. h. noch nicht reflektiert,
eine intensivere buddhistische Praxis aufzunehmen, etwa indem er ei-
nen lingeren Meditationskurs besucht. Die iiber diesen aktionistischen
Modus gewonnenen Erfahrungen konnen wiederum - sofern sie sozial
stabilisiert werden — in eine weitere Vertiefung der Praxis miinden. Es
entsteht ein neuer Habitus, der sich wiederum gesellschaftlich bewih-
ren muss (und sei es nur darin, dass man in der buddhistischen Grup-
pe neue Freunde findet und zunehmend auch organisatorische Aufga-
ben tibernimmt). Im letzten Schritt von Nohls Phasenmodell steht die
biografische Selbst-Reflexion, mithilfe der sich die Krisenerfahrung, de-
ren Bewiltigung und die in tertidrer Sozialisation angeeignete Praxis in
einer biografischen Identitdtsarbeit zusammenfiigen, um anschliefSend
das Selbst- und Weltverhiltnis auch in reflexiver Weise neu zu adjustie-
ren (Nohl 2006, S. 209).

»Bildung“, vor diesem Hintergrund verstanden als die ,,Subjektivie-
rung durch die Transformation von Lebensorientierungen, ist damit
als reflexiver Prozess zu verstehen und zugleich als Abfolge ,,spontanen
Handelns“, also von Handlungsvollziigen, ,,die sich jenseits von Zwang,
Gewohnheit oder (biografischer) Reflexion ungeplant entfalten® (Turner
1989). Es ist Nohls Verdienst aufgezeigt zu haben, dass auch wenn der
qualitative Grund, von dem Dewey und Mead sprechen, amorph und
unorganisiert wirkt, er trotzdem nicht frei von kollektiver und gesell-
schaftlicher Strukturierung ist. In diesem Sinne zeigt sich bei Nohl spon-
tanes Handeln vor allem als kollektiv strukturierte Spontaneitat. Ebenso
ist der qualitative Grund der experience immer schon als polykontextu-
rale Leiblichkeit verfasst, in die gesellschaftliche Sinnangebote in all ihrer
Heterogenitit und Inkommensurablitit langst schon eingedrungen sind.

186

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LEIB, REFLEXION UND TRANSZENDENZ

Hiermit stellt sich in Hinblick auf buddhistische Schulungswege noch-
mals in besonderer Weise die Frage, wie Ordnung und Chaos zueinander
in einen produktiven Rahmen finden, wie also ein Kontexturenarran-
gement entfaltet wird, das Bildungsprozesse im Sinne einer Subjektivie-
rung auf Basis von Krisen ermoglicht — oder eben auch blockieren kann.
Empirisch wird dies in den unterschiedlichen Aneignungsformen deut-
lich, mit denen der buddhistischen Praxis begegnet werden kann, aber
auch in der Frage zum Verhaltnis von Verlasslichkeit und Spontaneitit
in der Lehrer-Schiiler-Beziehung. Man denke etwa an die Autoritit ho-
her Lehrer, denen auch in ihren transgressiven Handlungen erleuchtetes
Mitgefiihl, also Unfehlbarkeit zugerechnet wird — oder eben auch nicht.

I1.8 Methodologische Bemerkungen

Den empirischen Zugang zu den oben genannten Prozessen bietet in
Verbindung mit teilnehmender Beobachtung, Gruppendiskussionen?®
und Dokumentanalysen insbesondere das Einzelgeprich, in dem neben
der Schilderung von Expertenwissen narrative Erzihlsequenzen angeregt
werden.?” Mit Fritz Schiitze besteht die methodologische Leistung des
narrativen Interviews darin, dem Interviewten durch eine offene Form
der Befragung die Moglichkeit zu geben, seine eigene Relevanzstruk-
tur zu entfalten, also seine Aussagen im Sinne seiner eigenen impliziten
Orientierungen zu enthullen (Schiitze 1983). Im Idealfall zeigt sich eine
Erlebnisaufschichtung, welche die Wertstruktur des befragten Akteurs
und die Art und Weise, wie dieser seine Welt auslegt und deutet, offen-
baren kann (vgl. Riemann 2003).

208 Im Kontext der vorgestellten Studie diente die teilnehmende Beobachtung vor
allem dazu, relevante Kontextinformationen wahrnehmen zu konnen, mit dem
Untersuchungsfeld vertrauter zu werden sowie eine gemeinsame Informations-
basis fiir die Interviewgespriche zu gewinnen. Innerhalb der vorliegenden Un-
tersuchung binden Gruppendiskussion und Einzelinterview ein methodologi-
sches Spannungsfeld, in dem letzteres auf das Individuum und erstere auf die
impliziten Gruppenregeln der untersuchten buddhistischen Gemeinschaften fo-
kussieren. Auf diesem Wege lassen sich systematisch Einsichten in die Soziali-
sation innerhalb der untersuchten Schulungsinstitutionen gewinnen.

209 Einhergehend mit der teilnehmenden Beobachtung wurde eine Reihe von Do-
kumenten erhoben und analysiert. Dabei wurden fiir den Schulungsalltag be-
deutsame Lehrreden, dogmatische Schriften, Schulungsmanuale, Verhaltens-
richtlinien, Darstellungen auf Homepages, Protokolle von Sitzungen etc.
beriicksichtigt. Diese Materialien sind nicht nur Dokumentation dessen, was
sich in der Organisation ereignet (hat) (Abbildungs- und Erinnerungsfunkti-
on), sondern spielen selbst eine konstitutive Rolle in der Verdichtung und Kon-
densation von Sinnfiguren. Sie erzeugen Selektivitit und Sinnhaftigkeit, woran
die Deutung und Interpretation von Erfahrung anschlieffen kann.

187

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Dariiber hinaus lassen sich Informationen tiber die Interdependenzen
von Handlungspraxis und Lehre innerhalb der zu untersuchenden Ins-
titutionen erhalten. Uns interessieren dabei weniger die biografischen
Griinde fur das Engagement der jeweiligen Person, sondern vielmehr all
jene Aspekte, die mit der Sozialisation in eine Gruppierung des westli-
chen Buddhismus zusammenhiangen sowie insbesondere die hiermit ein-
hergehenden Selbst- und Weltverhaltnisse.?!

Die geforderte praxistheoretische Rekonstruktion verlangt zudem
nach einer Methodologie, welche die Differenz von Praxis und Refle-
xion — Erfahrungsorientierung im Kontext einer spirituellen und/oder
soteriologischen Deutung — unterscheiden, systematisch bearbeiten und
miteinander in Beziehung setzen ldsst. Aus diesem Grunde wird vorran-
gig auf die dokumentarische Methode zuruckgegriffen, wie sie von Ralf
Bohnsack (2007) entwickelt wurde.?!!

Die dokumentarische Methode nimmt die Differenz von Theorien éiber
die Handlungspraxis und der Handlungspraxis selbst zum Ausgangs-
punkt ihrer Sinnrekonstruktion. Sie unterscheidet diesbeziiglich zwei ver-
schiedene Sinnebenen. Der immanente oder kommunikative Sinngehalt
entspricht den (zweckrationalen) Um-zu-Motiven im Sinne des Common
Sense. Dementsprechend agieren Akteure im Rahmen rational nachvoll-
ziehbarer Handlungsentwiirfe bzw. theoretisieren in dieser Weise #iber
ihr Handeln. Thre Motive sind kommunikativ in typologisch abstrahier-
ter Form vermittel- und nachvollziehbar. Im Unterschied zu dieser Ebene
des immanenten oder kommunikativen Sinngehalts zielt der dokumenta-
rische Sinngehalt auf einen anderen Modus der Sozialitat, nimlich auf die
auf unmittelbarem Praxisverstehen basierende konjunktive Erfahrung.

Da der Sozialforscher — im Gegensatz zum Alltagsverstindnis der
Common Sense-Typenbildung — in den meisten Fillen nicht tiber die le-
bensweltliche Erfahrung des zu untersuchenden Milieus verfiigt, muss
er versuchen, diese in seinen Begriffen strukturidentisch zu rekonstru-
ieren. In Anlehnung an Karl Mannheim (1980) wird hierzu in der Ana-
lyseeinstellung vom Zweck zum Prozess gewechselt. ,,Gemeint ist der
Wechsel von der Frage danach, was Motive sind, zur Frage, wie die-
se hergestellt, zugeschrieben, konstruiert werden®. Im Sinne von Luh-
manns Beobachtungen zweiter Ordnung, werden hier ,,die Prozesse und
die Prozessstrukturen der Herstellung von Motivzuschreibungen selbst
thematisiert“ (Bohnsack 2001, S. 228; Hervorhebung im Original). Erst
durch die Unterscheidung zwischen immanentem und dokumentari-
schem Sinngehalt 1dsst sich im Sinne unserer Untersuchungsfragestellung

210 Expertenwissen ist hier nicht als blofSes ,,Rezeptwissen® zu verstehen, sondern
reprasentiert im Sinne von Meuser und Nagel (1994, S. 182) eine ,, Wissensform,
die alltagssprachlich als ,ungeschriebene Gesetze® bezeichnet“ werden kann.

211 Insbesondere Nohl (2006) hat aufgezeigt, wie die dokumentarische Methode
fir die Auswertung von Einzelinterviews nutzbar gemacht werden kann.

188

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

METHODOLOGISCHE BEMERKUNGEN

die Differenz zwischen dem Praxisvollzug einer auf (meditative) Erfah-
rung zielenden Spiritualitdt und der Einbettung in ein sprachlich ver-
mitteltes Deutungssystem produktiv aufarbeiten. Mit Bohnsacks me-
thodologischer Unterscheidung von formulierender und reflektierender
Interpretation eroffnet sich ein Zugang zur Analyse der im Material zum
Ausdruck kommenden Reflexionsverhiltnisse (Bohnsack 2007). Erstere
lasst sich als Form der Inhaltsanalyse verstehen, letztere, auch dokumen-
tarische Interpretation genannt, als Rekonstruktion der Rahmungen, aus
denen heraus die Inhalte entfaltet werden.

Eine solchermafSen informierte Rahmenanalyse (vgl. Goffman 1996)
offnet den Blick fur Widerspriiche und Doppeldeutigkeiten, die sich in
speziellen Markierungen innerhalb der Kommunikationen der beteiligten
Akteure zeigen. In vielen Kommunikationen werden die ,,Bezugssysteme®,
bzw. die ,,Anhaltspunkte“ implizit mitkommuniziert, die auf die ,,einge-
klammerten Kommunikationsteile hinweisen und eine sonst konventio-
nelle Bedeutung in einem anderen Licht erscheinen lassen, z. B. bei ironi-
schen Nebenbemerkungen, indirekter Rede, Sinnabbriichen, scherzhaften
Anspielungen usw.“ (Goffman 1978, zitiert nach Willems 1997, S. 312).

Die reflektierende Interpretation der dokumentarischen Methode kann
mit Jansen und Vogd wiederum um eine reflexionslogische Perspektive
erweitert werden, die den Blick auf Kontexturen richtet, welche ein je-
weils spezifisches Arrangement von Selbst- und Weltverhaltnissen auf-
bauen.?'? Die Kontexturanalyse fragt, wie auch die reflektierende Inter-
pretation, nach den funktionalen Beziigen, tiber die sich eine bestimmte
Systemik entfaltet. In der Regel offenbart sich ein systemischer Zusam-
menhang jedoch erst durch den Vergleich, denn ein Muster wird erst
dann als Muster erkennbar, wenn man es von anderen Mustern unter-
scheiden kann.

Die komparative Analyse bildet gleichsam den Schlissel fur die reflek-
tierende Interpretation wie auch fir die Kontexturanalyse. Denn nur im
systematischen Vergleich verschiedener Fille kann es gelingen, die eige-
nen, standortgebundenen Vorurteile zu relativieren und hiertiber zu ei-
ner validen und generalisierbaren Typik der beobachteten Phinomene
zu gelangen. Da jedoch aus forschungsokonomischen Griinden immer
nur eine begrenzte Zahl von Schulungswegen bzw. Gruppen untersucht
werden kann, kommt der Fallauswahl eine wichtige Bedeutung zu, da
hierdurch die Vergleichshorizonte bestimmt werden. Im Idealfall sollten
deshalb nur ,,solche Fille aufgenommen“ werden, ,,anhand derer theo-
retische Kategorien oder — wie in der dokumentarischen Methode — Ty-
pen entwickelt, spezifiziert oder erweitert werden konnen.“ Eine Rekon-
struktion des Fallspezifischen ,,um seiner selbst willen, ist nicht Ziel des

212 Siehe Jansen/Vogd (20125 2014), Jansen/v. Schlippe/Vogd (2015) und Vogd
(20115 20144).

189

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Vergleichs“ (Nohl 2001, S. 255). Die weiteren Fille sollten in Hinblick
auf ihren Nutzen fur die weitere Theoriegenerierung ausgewahlt wer-
den. Dartiber hinaus muss jedoch eine gewisse Dichte und Redundanz
im Material sichergestellt werden. Dieses Vorgehen entspricht dem ¢heo-
retical sampling der grounded theory, wie es Glaser und Strauss (1967)
entwickelt haben.

Die vorliegende Untersuchung zielt auf die buddhistischen Schulungs-
wege, die an ein westliches Laienpublikum gerichtet sind und dabei den
Anspruch einer authentischen Lehre vertreten (was immer das auch sein
mag), wenngleich durch den Transfer in den Westen eine Loslosung
vom urspringlichen monchischen Kontext der buddhistischen Tradi-
tion stattfindet. Fiir die Untersuchung wurden jeweils zwei Schulungs-
systeme aus dem tibetischen Buddhismus, dem Zen-Buddhismus und
dem Theravada-Buddhismus ausgewahlt. Kriterien fiir den Einschluss
in das Sample sind die Anbindung an und Referenz auf ein traditio-
nelles Lehrsystem, eine hinreichende Zahl von Zentren und Gruppen
in Europa, eine grofleren Anzahl von Schiilern und Langzeitmeditie-
renden sowie eine Institutionalisierung von mindestens 25 Jahren mit
mindestens einem Zentrum bzw. einem regelmifSigen Kursangebot. Mit
dem Buddhistischen Dachverband Diamantweg (Karma Kagyii-Linie in
der Tradition Ole Nydahls), der Zen-Vereinigung Deutschland (in der
Traditionsfolge von Taisen Deshimaru) und der Vipassana-Vereinigung
Deutschland (in der Tradition S. N. Goenkas) wurden drei Schulungssy-
steme ausgewdhlt, die in Bezug auf die Zahl der Kursteilnehmer und lo-
kalen Meditationsgruppen als im deutschen Raum recht erfolgreiche Ini-
tiativen angesehen werden konnen und in diesem Sinne gewissermafsen
in Hinblick auf ihre Institutionalisierung als Erfolgsmodelle des westli-
chen Buddhismus gelten konnen. Dariiber hinaus wurden in der zwei-
ten Untersuchungsphase kontrastiv drei weitere Schulungswege in die
Datenerhebung einbezogen: eine Zen-Schule in der japanischen Rinzai-
Tradition, Rigpa als weiteren Repdsentanten aus dem tibetischen Bud-
dhismus in Deutschland sowie Meditationszentren und -gruppen in der
Tradition von Ayya Khema fur den Theravada-Buddhismus.

Die vergleichende Schau unterschiedlicher Schulungswege ermoglicht
es, den Status buddhistischer Erfahrung bzw. einer spezifischen Praxis-
form in Relation zu setzen bzw. diese methodisch gleichsam zu deonto-
logisieren, ohne dabei jedoch die Rolle der Erfahrung fir das jeweilige
System in Frage stellen zu miissen. Auf diese Weise lasst sich etwa zei-
gen, dass unterschiedliche Lehrsysteme und Schulen aufgrund differie-
render Praxen auf jeweils andere Erfahrungen abzielen, wenngleich fiir
alle Traditionen uibergreifend gilt, dass die Verkorperung von Erfahrung
gebraucht wird, um die recht abstrakten buddhistischen Lehren an die
lebensweltlichen Kontexte der Schiiler sinnlich anzubinden.

190

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

METHODOLOGISCHE BEMERKUNGEN

Ein weiterer wichtiger Vergleichshorizont besteht in der Intensitat und
Zeit, die ein Adept mit einem Schulungsweg verbringt bzw. verbracht
hat. Auf der einen Seite steht die Gruppe der Novizen, die zum ersten
Mal - etwa in Form eines Meditationskurses — mit dem Praxissystem
konfrontiert werden und sich dabei die Regeln, Lehrdogmen und rituel-
len Formen zunichst nur durch Orientierung an signifikanten Anderen
aneignen konnen, da die eigenen (Sinn-)Orientierungen von den vorge-
fundenen Praxen erheblich abweichen.

Auf der anderen Seite steht die Gruppe der Langzeitpraktizierenden,
die mehr als 15-20 Jahre innerhalb einer Tradition partizipieren und
fur welche die Praxis in hohem MafSe zu einer Routine geworden ist,
die dabei aber zugleich Formen gefunden haben, wie sich die weltlichen
Anspriche des Laienlebens mit der jeweiligen buddhistischen Praxis ar-
rangieren lassen. Zu dieser Gruppe gehoren einerseits die Langzeitprak-
tizierenden in der Schiilerrolle, andererseits die Langzeitpraktizierenden
in der Lehrerrolle, die in der einen oder anderen Form die Praxen des je-
weiligen Schulungsweges vermitteln.

Dazwischen sind zwei weitere, fiir die Erhebung interessante Gruppen
zu verorten. Zum einen die Gruppe der existenziell engagierten Schiiler,
die den soteriologischen Anspruch der Lehren so verstehen, dass die bud-
dhistische Praxis ins Zentrum ihres Lebens riickt. In Hinblick auf die Ent-
wicklungstypik macht es Sinn, diese Gruppe vor den Langzeitpraktizie-
renden zu verorten, da diese Phasen als zeitlich begrenzt zu sehen sind.
Beispielsweise mag es innerhalb eines tibetischen Schulungsweges durch-
aus noch als angemessen betrachtet werden, zwei der traditionellen drei
Jahres-Retreats intensiver Meditationspraxis zu absolvieren. Spitestens
dann wird der Schulungsweg tiblicherweise aber als vollendet angesehen
und es wird den Absolventen zugerechnet bzw. zugemutet, wieder ver-
mehrt weltliche Verantwortung zu tibernehmen.?!® Als vierte im Zusam-
menhang unserer Untersuchung interessante Gruppe sind die mafSig invol-
vierten Schuler zu nennen. Diese folgen zwar seit einigen Jahren mehr oder
weniger kontinuierlich einem buddhistischen Schulungsweg, biografisch
bleibt aber der weltliche Aspekt der Laienanhdngerschaft im Vordergrund.

Als weiterer aufschlussreicher Vergleichshorizont wurden zu allen
Gruppen zudem Drop-outs befragt, also Menschen die zunichst einem
der Schulungswege gefolgt sind, sich dann aber wieder von ihm abge-
wendet haben. Soziologisch gesprochen handelt es sich hierbei um Ak-
teure, bei denen die sekundare Sozialisation in ein Lehrsystem des west-
lichen Buddhismus nicht gelungen ist.

213 Im Sinne der Selbstbeschreibung buddhistischer Schulungssysteme wire davon
auszugehen, dass dann insbesondere bei den Lehrern hinreichend ,,Weisheit*
erreicht worden ist, sodass sie sich wieder mitfithlend und verantwortlich der
Mitwelt zuwenden konnen.

191

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZWEITER ZYKLUS: ANTHROPOLOGIE

Im Sinne einer mehrfachen komparativen Analyse werden hiermit so-
wohl Entwicklungsdimensionen sichtbar als auch standortabhangige Po-
sitionierungen zum jeweiligen Schulungsweg — und dies mit Blick auf die
Spezifika der einzelnen Schulungs- und Lehrsysteme.

Insgesamt wurden 120 Einzelinterviews und ro Gruppendiskussio-
nen gefihrt, jeweils verteilt auf die sechs untersuchten Schulen. Die In-
terviews haben durchschnittlich eine Lange von etwa 9o Minuten. Das
kirzeste Interview dauerte 3§ Minuten, das langste knapp vier Stunden.
In einzelnen Fillen wurden Nachinterviews gefuhrt, um tiber interessan-
te Aspekte zusitzlichen Aufschluss zu erhalten.

Die Interviews wurden in Anlehnung an Dressing und Pehl (2013)
transkribiert. Dabei wurde wortlich transkribiert, also nicht lautsprach-
lich oder zusammenfassend. Die Interpunktion wurde zugunsten der
Lesbarkeit geglittet. Sinnabbriiche werden durch »/« gekennzeichnet,
besonders betonte Worter und Auflerungen durch Grofdschreibung. Lin-
gere Sprechpausen werden in einfachen Klammern in Sekunden angege-
ben. Ebenfalls in einfachen Klammern werden nonverbale Auflerungen
der Interviewteilnehmer (etwa Lachen oder Seufzen sowie Gerdusche)
notiert. Auslassungen hingegen werden mittels eckiger Klammern mar-
kiert.

192

https://doLorg/10.5771/8783845277356-93 - am 14.01.2026, 16:04:16. @)



https://doi.org/10.5771/9783845277356-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	II.1  Die Erfahrung – William James
	II.2  Die Reflexion – Ernst Tugendhat
	II.3  Ich/Nicht-Ich – neurowissenschaftliche Perspektiven
	II.4  Gruppe und Ritual – anthropologische Perspektiven
	II.5  Mimesis – René Girard
	II.6  Kommunikation – Niklas Luhmann
	II.7  Leib, Reflexion und Transzendenz – metatheoretische und methodologische Integration
	II.8  Methodologische Bemerkungen

