
ANTHROPOS

107.2012: 467 – 479

Abstract. – Something that we in the West now consider a work 
of art was, for a Mongol at the beginning of the twentieth century, 
simply a religious object to be worshipped. For him, a work of 
art that brought prestige and aesthetic pleasure was a useful, ev-
eryday object that an artisan had given special treatment to. The 
banning of religion in the Communist era, since 1924, brought 
about the destruction of an enormous quantity of artistic wealth. 
The idea of the museum and of art itself developed gradually, in 
the facts and in the terms used to describe them. Modern art par 
excellence was then socialist realism, represented by oil paint-
ings. The other artistic form, proclaimed typical national art, used 
gouache to express itself in a naïve style, without the depth of 
perspective, in the native tradition of religious painting. Both 
styles had as their mission to provide official propaganda : to 
praise the socialist nation and the good worker at its service. 
In post-Communist Mongolia, traditional art has been recreated 
so as to decorate the reconstructed temples with the masses of 
thangkas, statues, and banners that are proper to them, and also 
to glorify more than ever national characteristics that are con-
sidered to be eternal. [Mongolia, patrimony, national heritage, 
traditional art]

Françoise Aubin, Dr., directeur émérite de recherche au CNRS 
(Centre National de la Recherche Scientifique, Paris) ; sinologue, 
mongolisante et islamisante. – Elle est particulièrement intéres-
sée par le droit et les rapports socio-politiques chez les Mon-
gols du XIIIe au XXIe siècle et par la littérature en chinois du 
christianisme (XIXe–XXe siècles) et de l’islam (soufisme). – On 
peut trouver sa bibliographie dans le Festschrift qui vient de lui 
être offert : Aigle et al. (éds.), Miscellanea Asiatica. Mélanges en 
l’honneur de Françoise Aubin ; pp. 13–74. Nettetal 2010. 

La présente réflexion, rédigée en 2006, résulte d’un colloque sur 
la position et l’évaluation de l’art et du patrimoine en Asie orien-
tale organisé en 2004 par le Centre de Recherche sur l’Extrême-
Orient de Paris-Sorbonne, le CREOPS, dirigé alors par Flora 
Blanchon. Je remercie le CREOPS pour l’inspiration qu’il m’a 

jadis procurée et pour sa présente autorisation de disposer de ma 
contribution.

A ce colloque de 2004, Isabelle Charleux étudiait la ques-
tion de l’art bouddhique mongol, plus spécifiquement en Mon-
golie-Intérieure et avant le XXe siècle, ma propre contribution 
étant destinée à compléter et prolonger son propos (cf. Charleux 
2008).

La Mongolie dont il va être ici question est celle du 
Nord, majoritairement peuplée de Khalkha,1 celle 
qui, limitrophe à la Sibérie, était jadis dénommée 
Mongolie-Extérieure, et non pas celle du Sud, la 
Mongolie-Intérieure, de plus en plus étroitement 
intégrée dans le monde chinois. La Mongolie sep-
tentrionale présente l’intérêt d’offrir dans son dé-
roulement historique depuis un siècle ou un siècle et 
demi, un véritable laboratoire expérimental de l’in-
troduction de la modernité culturelle.

  1	 Les noms de peuple resteront invariables. – Dans les notes et 
la bibliographie, les transcriptions du mongol seront plus so-
phistiquées que dans le cours du texte. Rappelons que š = sh, 
č = tch, ž = dj, u = ou, ü = u, j = iod ou i bref (c dans les notes 
et la bibliographie rend un ts) ; le m final, et la plupart du 
temps le n final se lisent comme s’ils étaient suivis d’un e 
muet (mais parfois le n final sous-entend un g qui réapparaît 
lorsque le mot est assorti d’une désinence).

Ce système diffère de celui suivi par I. Charleux du fait qu’il 
porte sur un vocabulaire autochtone d’origine différente : I. Char- 
leux, travaillant sur des documents en mongol classique, suit 
le système de transcription usuel en l’occurrence, selon le-
quel, notamment, le j avec chevron rend le son dj. Alors que 
la présente contribution, étant basée sur des textes notés, dans 
la République de Mongolie, en alphabet cyrillique, un sys-
tème unifié permettant de rendre sans ambiguïté à la fois le 
cyrillique et, le cas échéant, l’écriture classique a été choisi.

Patrimoine artistique et réécriture du passé 
dans la Mongolie du XXe siècle

Françoise Aubin

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


468 Françoise Aubin

Anthropos  107.2012

Rattachée à l’empire chinois des Qing jusqu’en 
1911 par le lien assez lâche d’une subordination di-
recte au souverain mandchou de Pékin, elle était 
soumise depuis le XVIIIe siècle aux influences spi-
rituelles venues du Tibet et à celles matérielles dif-
fusées par la Chine. Puis, durant soixante-dix ans de 
régime communiste à partir de 1921–24, la culture 
lui était venue du monde russe, jusqu’à ce qu’en 
1990 la présence du grand frère soviétique et son 
idéologie aient été rejetées dans l’élan de la chute 
du Mur de Berlin.

Une question se pose à un observateur attentif : 
comment un pays qui, au début du XXe siècle, avait 
en fait d’art principalement des représentations ri-
tualisées dues à des moines bouddhiques a-t-il pu, 
quelques décennies plus tard, organiser à l’étran-
ger des expositions de peintures offrant des œuvres 
de qualité relevant de registres variés d’expression, 
ainsi qu’on a pu le voir lors d’une exposition de 148 
aquarelles, produites par cinquante artistes diffé-
rents, au Musée Cernuschi2 en 1979 ou à l’occasion 
d’une exposition d’œuvres de dix peintres contem-
porains présentées à la Collégiale Saint-Pierre-le-
Puellier à Orléans3 en 1999 ? Telle est la question à 
laquelle nous allons tenter de répondre.

La notion d’œuvre d’art dans la Mongolie 
traditionnelle jusqu’en 1911

L’éleveur nomade mongol du début du XXe siècle 
aurait été bien étonné d’être interrogé sur la valeur 
artistique des thangkas et des burkhan (bouddhas 
moulés en cuivre, en bronze, ou bien sculptés en 
papier-mâché, en terre cuite ou en bois, petits ou 
grands) qu’il venait adorer dans les temples. Empli 
d’une crainte révérencieuse, tête nue, lui qui devait 
à la décence d’avoir le chef couvert hors des lieux 
sacrés, il s’inclinait, préoccupé seulement par la per-
sonnalité des divinités devant lesquelles il marmon-
nait des prières répétitives et dont il attendait bon-
heur, guérison, bétail abondant et, par son adoration, 
accumulation de mérites pour l’au-delà. Les petits 
burkhan de l’autel familial dressé dans la partie 
nord de sa tente (la ger), destinataires d’offrandes 
d’eau lustrale, étaient reçus, eux aussi, pour leur 
don de protection et non pour leur valeur artistique. 
Le passé mongol a été jugé si diversement qu’il est 
difficile, de nos jours, d’avoir une opinion objec-
tive des qualités créatrices des artistes mongols. Les 

  2	 Cf. un catalogue abrégé : Aquarelles mongoles contempo-
raines (1979).

  3	 Cf. un bref catalogue  : “Mongolie immémoriale” (Gayet 
1999). 

voyageurs, russes pour la plupart, du XIXe siècle 
ont été très méprisants,4 les historiens mongols de 
la seconde moitié du XXe siècle ont au contraire 
débordé d’éloges.5 Il est certain que, depuis la fin 
du XIXe siècle, le tout-venant des petits burkhan 
sortait des échoppes chinoises et que les pièces dé-
tachées des statues géantes provenaient d’ateliers 
chinois de Mongolie-Intérieure. 

Mais les thangkas, au moins, ont été sûrement 
réalisés par des moines (ceux que nous appelons des 
“lamas”), parfois tibétains certes, et travaillant selon 
les règles strictes de l’iconométrie et de la symbo-
lique tibétaines. Les œuvres ainsi créées n’en ont 
pas été pour autant répétitives et fades. Il est cer-
tain que les hauts artistes religieux savaient appré-
cier le talent et que l’originalité pouvait s’exprimer 
même sous le carcan des conventions réglant l’en-
vironnement propre à chaque divinité, couleurs et 
accessoires y compris. Les sculptures de dieux ou 
de saints personnages historiques pouvaient être des 
bijoux de grâce et de réalisme, comme on a pu l’ad-
mirer au Musée Guimet en 1993–94, lors de l’ex-
position des chefs d’œuvre produits par le premier 
haut Réincarné de Mongolie – le 1er Žebtsündamba 
qutuqtu (ou Jebtsündamba khutuktu, Žavzandamba 
khutagt en mongol moderne), dit Öndör-gegeen ou 
Zanabazar (1635–1723) – et son école.6 Il n’en de-
meure pas moins que le rôle des thangkas et autres 
créations artistiques était, outre de constituer une 
décoration d’ambiance dans les temples et de four-
nir un support à la méditation des moines, de dis-
penser un enseignement religieux auprès des fidèles.

Pour ce bon peuple, l’objet d’art apportant pres-
tige personnel et plaisir esthétique était un objet uti-
litaire de la vie quotidienne magnifié par le traite-
ment spécial qu’un artisan lui avait appliqué pour 
le singulariser, tout en restant, remarquons-le, dans 
le registre de la stylisation plus ou moins standar-
disée, la grande valeur de l’objet venant souvent 
du matériau dont il était fait. Les plus typiques de 
tels objets étaient ceux que leur propriétaire por-
tait sur lui en permanence, visibles par tous (pour 
l’homme notamment le couteau et l’étui à baguettes 
pendant à la ceinture, pour la femme, la splendeur 
de sa parure de tête et de ses lourds bijoux, tout à 

  4	 Voir Cheney (1968 : ​77–79) ; un choix d’opinions négatives 
ou positives, voir Charleux (2008 : ​322, note 93).

  5	 Il est ainsi de coutume en Mongolie, depuis au moins vingt 
ou trente ans, de qualifier Zanabazar, le Ier Žebtsündamba 
qutuqtu, dont il va être question plus bas, tout à la fois de 
Vinci et de Michel-Ange mongols.

  6	 Cf. le catalogue de l’exposition “Trésors de Mongolie” (Bé-
guin 1993) et la recension d’études du peintre contemporain, 
Tsültem, sur l’œuvre de Zanabazar et sur l’art mongol tradi-
tionnel (Atwood 1989).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


Patrimoine artistique et réécriture du passé dans la Mongolie du XXe siècle

Anthropos  107.2012

469

l’honneur de sa belle-famille), ou utilisés dans les 
échanges sociaux interindividuels (la fiole à tabac 
étant, pour le nomade, l’objet artistique par excel-
lence). Là encore, l’objet ordinaire provenait des 
boutiques chinoises, nombreuses à Urga (la capi-
tale future Ulanbator ou Ulaanbaatar) dès les der-
nières décennies du XIXe siècle.7 Il semble, à ce 
que disent les témoins de l’époque, que le pasteur 
nomade n’aimait pas tellement se livrer à toute autre 
activité que l’élevage et qu’il ne s’y résignait que 
réduit à la misère par la perte de ses bêtes (Cheney 
1968 : 77). De telle sorte que l’artisanat autochtone 
reposait aussi entre les mains des moines qui sa-
vaient fabriquer le bois de l’armature des yourtes, 
les meubles peints, les coffres, les perles des ro-
saires, les bibelots de métal fondu, ou encore tisser 
et teindre les étoffes – les objets de la vie ordinaires 
étant ainsi sanctifiés lorsqu’ils sortaient du monas-
tère (Cheney 1968 : 79 s.).

L’artisanat féminin domestique contribuait aussi 
à l’embellissement du cadre de vie (tapis de feutre 
brodés, coussins), et à la séduction personnelle 
(robes, petits chapeaux caractéristiques des femmes 
et également coiffures des hommes) ; mais de telles 
créations n’étaient pas, à l’époque, évaluées en 
termes artistiques aussi positifs que les objets portés 
par les hommes, excepté les somptueuses broderies 
en appliqués à motif religieux que des laïques exé-
cutaient sous la direction de moines iconographes.8

D’une façon générale, toute expression artis-
tique autochtone émanait des monastères, et même 
les laïcs portés vers l’art n’avaient pas d’autre lieu 
pour apprendre les techniques d’un métier artis-
tique : c’est ce que prouve le cursus des premiers 
peintres de la Mongolie communiste, formés tout 
jeunes auprès d’un moine iconographe. De sorte 
que, dans un milieu où la moindre manifestation de 
la vie sociale était ritualisée au plus haut point, l’art 
pictural et sculptural religieux autant que décoratif 
était lui aussi ritualisé.

L’œuvre d’art entre époque impériale  
et communisme, 1911–1924

La fin de l’empire chinois en 1911 a marqué pour la 
Mongolie le début d’une autonomie, sous le gouver-

  7	 L’illustre connaisseur russe de la Mongolie, Aleksej M. Pozd-
neev (1851–1920 ; sa bio-bliographie dans Walravens 1994), 
donne la liste des diverses boutiques chinoises qu’il voit à 
Urga lors de son passage en 1892 (1971 : ​69–71). Cependant, 
il remarque aussi que les charpentiers mongols travaillent 
mieux que les Chinois (1971 : ​85).

  8	 Description de splendides thangkas en appliqués : Atwood 
(1989 : ​114 s.). 

nement théocratique du VIIIe Žebtsündamba qutuq-
tu, le Bogd-gegeen, qui fut vite mise à mal par un 
coup de force des Chinois en 1919, puis une inva-
sion du nord du pays par des Russes blancs en 1921, 
enfin une révolution avec l’appui de la toute nou-
velle Union soviétique cette même année. A la mort 
du Bogd-gegeen en 1924, une République populaire 
(en abrégé R. P. M.) fut proclamée et le pays s’an-
cra alors dans le sillage soviétique.9 Quoique brève 
et chaotique, cette période est restée dans l’imagi-
naire collectif comme le succédané de tous les dé-
lices du mode de vie nomade, comme la synthèse 
de toutes les manifestations de la mongolité. En fait, 
l’expression artistique commençait alors à se diver-
sifier sous le poids d’influences étrangères plus va-
riées qu’auparavant, car le monde occidental s’infil-
trait dans le pays par l’intermédiaire des Russes et 
des Bouriates (les Mongols de Sibérie).

L’artiste emblématique de ce temps est le peintre 
Marzan Šarav (1869–1939).10 Petit berger analpha-
bète dans le Gobi-Altaï, dans le sud-ouest de la 
Mongolie-Extérieure, il attire l’attention des moines 
du monastère voisin par son goût pour le dessin, et 
il apprend auprès d’eux les rudiments de l’icono-
graphie cléricale, sans pour autant s’engager dans 
la religion ; puis, à vingt-deux ans, il part pour la 
capitale et grappille là des bribes de savoir auprès 
de divers moines peintres de talent, se formant en 
autodidacte, jusqu’à ce que l’un d’eux le prenne 
comme disciple. Il devient ainsi capable de gagner 
sa vie par la vente des peintures religieuses qu’il 
réalise dans les formes traditionnelle. A l’époque de 
l’autonomie, la célébrité qu’il a atteinte lui permet 
de devenir le peintre attitré du Bogd-gegeen et de 
son entourage ; mais il a alors déjà pris un premier 
tournant dans la voie lointaine du modernisme : ses 
portraits témoignent en effet d’un réalisme naissant 
sous l’influence des photographies dont le théocrate 
s’était entiché.11 

Et surtout, avec la collaboration de ses propres 
disciples, il introduit un genre nouveau dans la 

  9	 Histoire de la Mongolie septentrionale après la chute des 
Qing, la plus complète à ce jour : Bawden (1968). Vision 
par un homme politique mongol à la plume acérée : Baabar 
(1999).

10	 Marzan est un surnom que lui ont donné ses contemporains : 
“l’Excentrique” ou “le Blagueur”, un terme qui décrit sa per-
sonnalité. Pour l’état-civil, il est Balduugijn Šarav, “Šarav, 
fils de Balduu”, puisque les Mongols n’avaient jusqu’à une 
époque récente qu’un nom personnel précédé du nom du 
père au génitif ; en l’espèce, Šarav étant un enfant naturel, il 
porte le nom de son oncle maternel Balduu. Sur lui et sur son 
œuvre voir : Lomakina (1974 [compte rendu par Róna-Tas 
1976] et 1970 : ​17–26) et Natsagdorž (1981 : ​248–250).

11	 Analyse de la nouvelle technique du portrait utilisée par Mar-
zan Šarav : Atwood (1989 : ​119 s.). 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


470 Françoise Aubin

Anthropos  107.2012

Mongolie khalkha : la peinture ethnographique mi-
niaturisée, immortalisant minutieusement tous les 
aspects de la vie des simples gens, en touches tour 
à tour réalistes, grivoises ou sarcastiques. Sa grande 
œuvre, “Les faits d’une journée”,12 en deux toiles 
terminées en 1915, est restée le modèle de la pein-
ture de genre sous le régime populaire. On y trouve 
les occupations journalières et saisonnières de l’éle-
veur et de la maîtresse de maison, les caravanes, la 
chasse, l’agriculture embryonnaire de ce temps et 
la fenaison, les cérémonies et les fêtes marquant les 
étapes de la vie humaine, et même, avec paillardise, 
les crudités de la procréation animale et humaine. 

Plus tard, lorsque le régime populaire a voulu 
glorifier l’art populaire mongol, Marzan Šarav a été 
parfois célébré comme le créateur absolu de la pein-
ture de genre chez les Mongols. Telle n’est pourtant 
pas l’exacte vérité. Marzan Šarav s’inscrit d’abord 
dans une lignée de traditions chinoises (mais, en 
Mongolie populaire, il était de mauvais ton d’insis-
ter sur toute trace d’un héritage chinois même in-
tégré et recréé) : “La fête du qingming au bord de 
la rivière Bian” de Zhang Zeduan au XIIe siècle, 
par exemple, dépeint aussi un ensemble d’activités 
menées dans une journée et survolées d’un regard 
d’oiseau jusqu’à un horizon qui recule hors des li-
mites du tableau. Par la suite, l’art lamaïque au Ti-
bet (les scènes de jātaka, ou récits saints), en Bou-
riatie ou en Mongolie-Intérieure a mis en scène des 
paradis répétant les joies et les activités terrestres 
ou le monde entourant la vie terrestre du Bouddha. 
Ce sont aussi les tortures de l’enfer dans les ma-
nuscrits, xylographies et lithographies du “Mo-
lon toyin” (légende de Maudgalyāyana) venus de 
Bouriatie ou de la Mongolie chinoise dans les bi-
bliothèques de Saint-Pétersbourg, de Copenhague 
(Heissig 1971 : ​xxxix–xl, 87–90) ou de Budapest 
entre autres ; ou encore les “Roues du cycle de cau-
salité universelle”, les “sansaryn khürde” (en sans-
crit bhavachakra) de Bouriatie du XXe siècle ; ou 
en Ordos (en Mongolie-Intérieure, dans la grande 
boucle du fleuve Jaune), aux alentours de 1860 une 
toile narrant l’accueil d’un délégué de la cour mand-
choue, et maintenant conservée au musée des mis-
sions catholiques de Scheut, en Belgique.13 Ce type 
d’art a survécu dans le monde moderne non seule-
ment en R. P. M., mais également en Mongolie-In-
térieure, comme en témoignent les dessins de Lodoi 

12	 En mongol : Negen ödrijn üjldver. Au sujet de cette œuvre, 
conservée à l’ancien palais du Bogd Gegeen, voir, outre Lo-
makina (1974 : ​59–104 ; sur les autres tableaux ethnogra-
phiques du même artiste : 105–142 avec illustr.), Róna-Tas 
(1972). 

13	 Tableau décrit et reproduit fragmentairement par Yang 
Haiying (1995), un érudit ordosien contemporain. 

(de fait un émigré de la R. P. M.) composés à Guihua 
(actuel Hohhot, la capitale de la région) en 1938.14 
Dans ce contexte, l’originalité de Marzan Šarav est 
venue sans doute d’une technique du trait, du vo-
lume, de la couleur qui lui étaient propres – mais la 
question serait à étudier plus précisément. Et surtout 
sa marque distinctive a été l’exhaustivité de son té-
moignage de la vie réelle.

L’œuvre d’art et le musée dans les débuts 
de l’ère communiste

Marzan Šarav, qui a vécu à la charnière des deux 
mondes, lamaïste et communiste, est représentatif 
des premières années du nouveau régime, comme 
il l’a été de l’époque précédente. Formé à l’icono-
graphie religieuse puis émancipé de son emprise, il 
peut moderniser son art et le transmettre, car, d’ori-
gine modeste et indépendant du système monas-
tique, il échappe à la chasse aux sorcières des dé-
buts du communisme, dans les années trente. C’est 
lui qui, tôt rallié au régime (il s’inscrit au Parti en 
1923) et embauché à la Maison des Éditions Na-
tionales, va réaliser les dessins expressifs formant 
les devises des premiers journaux et périodiques 
du gouvernement populaire, les vignettes du pa-
pier-monnaie et des timbres, les charmantes illus-
trations des premiers livres, des manuels scolaires 
par exemple. On lui attribue aussi les douze posters 
révolutionnaires de 1923 (imprimés à Pétrograd), 
d’un graphisme imaginatif saisissant. Son style offre 
un plaisant mélange des influences variées qu’il a 
reçues au cours de sa carrière : ainsi, les six dessins 
illustrant la traduction mongole de Robinson Cru-
soé de Daniel Defoe en 1937 montrent une mer en 
volutes enroulées à la manière chinoise ; son portrait 
de Lénine, réalisé en 1924 d’après des photos et des 
placards de propagande, synthétise à la fois le style 
des premières affiches soviétiques et les éléments 
décoratifs de l’art mongol traditionnel – fleurs de pi-
voine, morceaux de ruban semblant s’envoler, etc..

Quant au concept de “musée”, il est désigné, 
symptomatiquement, du mot russe de muzej (un 
mot d’origine française, comme on le voit), car il 
n’existe aucun terme autochtone pour spécifier une 
institution aussi étrangère à la tradition locale. Il va 
se faire tout doucement une place dans la culture à 
partir de 1924, mais en un domaine autre que l’art 
au sens où nous l’entendons : il sera d’abord au ser-

14	 Cf. Heissig (1971 : ​233a). Charleux a l’amabilité de me 
rappeler le récit d’une rencontre à Hohhot entre Lodoi (ou 
Lodai) et l’ethnologue muséologue suédois Henning Has-
lund-Christensen en 1938 (récit de 1944, traduit dans Has-
lund-Christensen [1996]).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


Patrimoine artistique et réécriture du passé dans la Mongolie du XXe siècle

Anthropos  107.2012

471

vice de l’archéologie et de la science. Un premier 
musée a été ouvert en 1924, sous le nom de “Mu-
sée d’Étude du Pays”15, en liaison avec l’achève-
ment d’une carte géographique du territoire national 
et avec la création d’un département de cartogra-
phie, le tout dû au dynamisme d’un ingénieur russe 
aux talents variés, Vsevolod Ignat’evič Lisovskij, 
en Mongolie depuis 1915 (Šastina 1971). Ce jeune 
musée exposait principalement les trouvailles 
des récentes expéditions archéologiques de P. K. 
Kozlov16 durant l’été 1924 (notamment les résul-
tats de la fouille du kurgan des Xiongnu à Noïn-ula) 
et, en 1925, celles de l’expédition paléontologique 
de l’Américain Roy Andrews17, dans le Gobi, du 
moins ce que put en garder la Mongolie. Après le 
départ de l’expédition de Kozlov en 1926, un de ses 
collaborateurs, Andrej Dmitrievič Simukov, resta 
sur place et, parfaitement au fait de la langue et des 
coutumes autochtones, il continua à enrichir le mu-
sée de données cartographiques, zoologiques, eth-
nographiques exceptionnelles, jusqu’à sa dispari-
tion à partir de 1939 dans les prisons staliniennes.18

Cette première orientation documentaire de l’ins-
titution muséologique a laissé ses traces jusqu’à la 
fin de l’époque communiste : à partir du milieu des 
années soixante, bien qu’il existe à la capitale un 
véritable Musée des Beaux-arts, les petits musées 
locaux ouverts dans chaque centre de somon-coo-
pérative (un minuscule village de maisons en dur, 
équivalent psychologique d’une petite ville de pro-
vince chez nous), sous le nom de klub, présentent un 
survol pédagogique de la totalité des informations 
concernant la région : paléontologie, archéologie, 
histoire, géographie physique, ressources, sciences 
naturelles, ethnographie sous forme de quelques 
objets et, en complément, tout juste deux ou trois 
toiles dues à un peintre amateur local. 

15	 En mongol : “Oron nutag sudlakh Muzej”.
16	 Sur Piotr Kuz’mič Kozlov (1863–1935) et son expédition de 

1923–26 voir Prolchorov (1973 : ​388, col. 1151).
17	 Le naturaliste et explorateur Roy Chapman Andrews (1884–

1960) découvrit en Mongolie, dans la première moitié des 
années vingt, quelques uns des dépôts de fossiles qui furent, 
à cette époque, les plus riches et les plus anciens au monde.

18	 Sur Andrej Dmitrievič Simukov (1902–1942 ?, réhabilité à 
titre posthume en 1956) et son oeuvre voir Šastina (1971), 
et sur des notices biographiques ou édition de ses lettres et 
de quelques uns de ses écrits, par sa fille Natal’ja Andree-
vna Simukova, dans la revue Vostok (Orient) nº 5 de 1994, 
pp. 145–156, dans la revue mongole Mongolica 5 (26), 1994, 
pp. 357–363, dans la revue pétersbourgoise Mongolica, III, 
1994, pp. 57–71 (bibliographie de ses publications p. 61). Et, 
depuis lors, une édition complète de ses œuvres, restées pour 
la plupart inédites, permet d’avoir accès (en russe) aux riches 
observations de cet amoureux de la Mongolie : voir Simukov 
(2007). 

Mais, entre l’œuvre constructive de Lisovskij 
et de Simukov et la floraison de mini-musées lo-
caux des années soixante, se situe le trou noir de 
l’éradication du bouddhisme à la fin des années 
trente.19 Les quelque huit cents temples et monas-
tères de la R. P. M. sont alors fermés, pillés de leurs 
œuvres d’art  ; la plupart sont détruits ou endom-
magés jusqu’à être irrécupérables. Durant les ter-
ribles purges de 1937–39, les moines de rangs supé-
rieur et intermédiaire, y compris les artistes les plus 
raffinés, sont exécutés d’une balle dans la tête (en 
1991–92, on a retrouvé quelque mille ou deux mille 
squelettes, encore enveloppés de la robe monastique 
safran, dans une vaste fosse commune).20 Le menu 
fretin, notamment les petits moinillons, sont rendus 
à la vie laïque et incités à travailler. Beaucoup se 
convertissent à l’élevage ou entrent dans l’indus-
trie naissante. Ceux qui ont une formation adéquate 
ou des dons suffisants s’enrôlent dans des coopéra-
tives artisanales (dites artel’) récemment mises sur 
pied (Bawden 1968 : ​371) et contribuent à pérenni-
ser l’artisanat d’art traditionnel jusqu’à ce que leur 
discipline soit organisée au niveau national dans les 
années cinquante.

La conception d’un créateur d’art à partir 
des années cinquante

Pour que la conscience de l’œuvre d’art s’implante, 
il a fallu d’abord qu’une terminologie appropriée 
se développe. Pour signifier “beaux-arts”, le terme 
standardisé choisi en khalkha va être dürslekh ur-
lag (les autres langues et dialectes mongols font 
des choix différents). La forme verbale dürslekh/
dürsülekü en mongol classique, signifie “repré-
senter, donner une forme”. Quant au nom urlag, il 
est dérivé du mongol classique uran, un mot d’ori-
gine turque (ūz) signifiant étymologiquement “arti-
san”, et, dans les divers dialectes et langues, ayant 
les sens courants d’“artisan” et d’“habile” (Doerfer 
1965 : ​144 s., nº 593). L’art est donc dans la Mon-
golie communiste, à ses débuts au moins, un artisa-
nat supérieur chargé de représenter quelque chose.

La notion d’artiste se dégage peu à peu de celle 
d’artisan. Lorsque, en 1955, est créée une associa-
tion officielle dite “sociale” (comme le sont les syn-
dicats), le “Mongolyn určuudyn evlel”, “Union des 
artistes mongols”, le terme určuud, un pluriel de 

19	 Sur la destruction de l’ordre ancien entre 1932 et 1940  : 
Bawden (1968 : chap. 8) ; Baabar (1999 : ​363 s. en particu-
lier). 

20	 La population globale de la R. P. M. n’atteignait alors pas le 
chiffre de 700 000 habitants, soit une moyenne de 0,41 habi-
tant au km2.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


472 Françoise Aubin

Anthropos  107.2012

ur[an], c’est-à-dire au propre “les artisans”, a alors 
le sens d’“artistes”. L’Union comprend en effet sept 
sections, dont celle de la peinture est la principale, 
à côté de celles du dessin, de la sculpture, de la dé-
coration (pour les fresques notamment), des arts po-
pulaires (donc de l’artisanat proprement dit), des 
décors de cinéma et de théâtre. Et lui sont rattachés 
un “Combinat artistique” (urlagijn kombinat), com-
prenant des ateliers de statuaire monumentale, de 
fresques et mosaïques, d’art décoratif, et une “Sec-
tion d’art appliqué” (gar urlagijn tasag), s’occupant 
d’un artisanat d’art, tel que la gravure. 

C’est donc du milieu des années cinquante que 
commence véritablement une prise de conscience 
officielle du rôle potentiel de l’artiste. Et l’organisa-
tion de ce vaste secteur d’une possible manipulation 
intellectuelle des masses s’effectue vers la fin des 
années cinquante et le début des années soixante, au 
moment même où le pays ébauche son intégration 
dans la communauté internationale (entrée à l’ONU 
en 1961) et se sent enfin bien établi sur une base so-
cialiste. Car une leçon a été tirée de l’échec d’une 
tentative prématurée de socialisation généralisée du 
bétail en 1931–32 : après le décès en 1952 du “Sta-
line mongol”, le général Choibalsan responsable des 
excès des années trente, le mouvement de sociali-
sation du bétail reprend, mais il est soutenu main-
tenant par une solide propagande éducative. Ainsi 
l’ouverture d’un secteur artistique correspond à la 
campagne d’incorporation de tous les éleveurs dans 
des coopératives de production rurale, les negdel, 
entre 1955 et 1959 et à la mise en place d’un sys-
tème de prise en main de tous les citoyens dans un 
réseau d’organisations “sociales” para-politiques.

Au début des années soixante, l’Union des ar-
tistes compte entre deux cents et deux cent vingt 
membres, majoritairement des peintres. Qui sont-
ils ? Les plus âgés ont été élèves laïques ou moinil-
lons dans des monastères et formés à l’iconogra-
phie religieuse. Ainsi en est-il d’A. Sengetsokhio,21 
né en 1917 en Övörkhangaï, en Mongolie centrale : 
petit pâtre, élevé avec deux autres enfants par une 
mère célibataire, il va de sa propre volonté l’hiver 
étudier l’iconographie religieuse dans un monas-
tère voisin, auprès d’un moine peintre, G. Dorž. Ce 
n’est qu’après cinq hivers d’observation et d’expli-
cations qu’il obtient le droit de toucher lui-même 
aux pinceaux et à la peinture. Il a 18 ans lorsque 
le monastère est fermé en 1935 : son maître Dorž 
entre alors dans la coopérative artisanale juste fon-
dée et travaille dorénavant à décorer de magni-
fiques meubles traditionnels, coffres et tables, qui 

21	 Biographie dans Sovremennaja Mongolija [La Mongolie 
contemporaine] 1968/2 : ​6–7, 17 [en russe].

se vendent dans toute la Mongolie. Quant à Senget-
sokhio, il s’adonne à la petite sculpture au sein de 
la coopérative, fabriquant des violes à tête de che-
val, les fameux morin khuur, et des pièces de jeux 
d’échec, une autre petite merveille de l’artisanat 
mongol traditionnel. Après douze ans passés à l’ar-
mée, de 1940 à 1952, il est alphabétisé et a reçu une 
éducation de base. Lorsque le Musée Central est ou-
vert en 1956, il découvre le passé mongol dans les 
archives : il se lance alors dans le portrait historique 
à la gouache, puis à l’huile, et dans les compositions 
d’histoire récente ; enfin il adhère au groupe qui, 
dans les années cinquante, remet à la mode le style 
ethnographique miniaturiste, qui a fait la gloire de 
Marzan Šarav. Il peint même un portrait de ce grand 
artiste dans un style composite. 

Un autre peintre qui s’est illustré dans l’art eth-
nographique durant les années cinquante et soixante 
est Ü. Yadamsüren (ou Jadamsüren), né en 1905,22 
qui, lui, a étudié en U. R. S. S., d’abord en 1932–
34 à l’Université Communiste des Travailleurs de 

22	 Nécrologie dans Ünen (la Pravda mongole) du 7 décembre 
1986, nº 293/16570.

Fig. 1 : A. Sengetsokhio, “Marzan Šarav” (1962, portrait imagi-
naire à la gouache).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


Patrimoine artistique et réécriture du passé dans la Mongolie du XXe siècle

Anthropos  107.2012

473

l’Orient, puis en 1939–42 à l’Institut des Beaux-
Arts V. I. Surikov de Moscou. Nombreux vont être 
ensuite les peintres nés dans les années vingt et 
trente qui seront formés à l’Institut Surikov ou à 
l’Institut I. E. Repin de Léningrad. Plus tard, lorsque 
les études artistiques s’organiseront à Ulaanbataar 
en 1968, à la suite du IIIe Congrès de l’Union des 
Artistes, avec la fondation d’un département des 
Beaux-Arts à l’Institut Pédagogique, et en 1971 
avec une école secondaire des Beaux-Arts dépen-
dant de l’Union,23 les futurs artistes seront formés 
d’abord en Mongolie, ou même seulement dans ce 
pays. Mais il en est aussi qui resteront des autodi-
dactes, tels Ts. Budbazar (né en 1931), qui devien-
dra professeur à l’École des Beaux-Arts d’Ulaanba-
taar, ou M. Tsembeldorž (né en 1931 aussi), peintre 
spécialiste des vues de sa terre natale, le Gobi, et 
restaurateur au Musée d’Ulaanbataar, ou encore 
deux aquarellistes locaux de Khovd, dans le grand 
Ouest mongol, D. Mišig (né en 1940) et M. Dam-
dinsüren (né en 1945).

La fonction de l’œuvre d’art et de son créateur  
à partir des années cinquante

Qu’attend-on de ces artistes reconnus ? Au premier 
Congrès (xural) de l’Union des Artistes, lors de la 
fondation de cette organisation en 1955, les obli-
gations sociales des membres de l’association sont 
posées, et elles correspondent à ce qu’on attend 
des membres de toute entreprise sociale ou écono-
mique : ils doivent, de juin à août, consacrer leur 
jour de congé hebdomadaire, le samedi, à déco-
rer la capitale (c’est ce qu’on appelle l’obligation 
du subbotnik, à laquelle sont soumis tous les cols 
blancs).24 Mais, à la différence des entreprises de 
production économique, les artistes ne sont, en prin-
cipe du moins, pas soumis à l’obligation de surpas-
sement de soi-même par la “compétition socialiste”. 
D’autre part, l’association remplit aussi le rôle sta-
tutaire de šef [français : chef], “parrainage” vis-à-vis 
d’une coopérative de production rurale déterminée, 
en Övörkhangaï, sous forme d’une aide technique et 
matérielle, notamment lors de la célébration du nou-
vel an lunaire, le tsagaan sar réputé être, à l’époque 
communiste, “la fête des éleveurs”.

23	 Ecole secondaire proposant des études de quatre ans, insti-
tuée par un décret du Conseil des ministres le 9 avril 1971, 
pour fonctionner à partir de l’année scolaire 1971–72. 

24	 Le terme subbotnik, mot russe venant de subbota, “samedi”, 
désigne le “samedi communiste”, des heures de loisir affec-
tées gratuitement à l’exécution de tâches communautaires 
d’intérêt général, en U. R. S. S. et dans tous les pays commu-
nistes. 

Au IIe Congrès de l’Union en 1962, la question 
de la propagande éducative par la sculpture mo-
numentale a été longuement discutée et son utili-
té reconnue. La première statue monumentale de 
la “Mongolie révolutionnaire” avait été un monu-
ment au “Lénine mongol”, Sükhbaatar (ou Sükhe-
bator), édifié au début des années trente sur l’initia-
tive et aux frais des citoyens de la capitale. A partir 
de 1963, diverses statues monumentales sont éri-
gées un peu partout pour honorer les héros locaux 
historiques ou contemporains – un brillant succès 
dans le travail productif étant jugé équivalent à l’hé-
roïsme guerrier. 

Au IIIe congrès de l’Union en 1968, son premier 
secrétaire (qui sera plus tard son président), l’un des 
peintres les plus distingués et les plus prolifiques 
de la R. P. M., Njam-Osoryn Tsültem (ou Cültem, 
1923–2001, élève de S. V. Gerasimov à l’Institut 
Surikov de 1945 à 1951),25 dressant le bilan des 
œuvres créées depuis le congrès précédent,26 place 
en tête de sa liste les peintures historiques qui, dit-
il, célèbrent la lutte des meilleurs enfants du peuple 
pour la liberté et l’indépendance nationale, la vic-
toire de la révolution populaire, l’amitié et l’union 
d’idées entre les peuples russe et mongol. Il cite en-
suite les peintures consacrées à des “thèmes quoti-
diens”, soit le thème de la construction des usines 
et celui des exploits des héros du travail socialiste ; 
viennent ensuite les paysages ; puis les simples tra-
vailleurs – dont le plus célèbre est “L’opérateur de 
cinéma” réalisé en 1963 par T. Gavaa.27 Il évoque 
ensuite les récents tableaux ethnographiques dans 
le style de Marzan Šarav, qui illustrent une vie idyl-
lique dans la Mongolie autonome. Viennent enfin 
les auteurs de gravures et d’estampes sur le thème 
de la maternité, de la patrie.

Dans les années soixante, le style dominant en 
matière de création artistique est la peinture à l’huile 
obéissant aux règles du “réalisme socialiste” et de 
la “culture prolétarienne” mûries en U. R. S. S.28 
C’est donc une nouvelle technique, l’huile, au ser-
vice d’un sujet nouveau, la transmission d’un mes-
sage positif en harmonie avec la vie du travailleur 
et avec les besoins de la production. Il est demandé 
à l’artiste d’être en permanence un propagandiste 
(“agitateur”, agitator, selon la terminologie soviéto-

25	 Interview de Tsültem dans Novosti Mongolii (en russe) du 
août 1983.

26	 Selon Novosti Mongolii, du 18 décembre 1968. 
27	 T. Gavaa, né en 1920, a étudié à l’Institut des Beaux-Arts I. E. 

Repin de Léningrad ; il a également été décorateur de théâtre. 
On peut voir une (mauvaise) reproduction de “L’Opérateur 
de cinéma” dans Lomakina (1970 : illustr. 27).

28	 Les travaux fondamentaux sur le réalisme socialiste sont : 
Robin (1986), Bown (1998), Aucoturier (1998).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


474 Françoise Aubin

Anthropos  107.2012

mongole) éducateur. Cependant les sujets de prédi-
lection ne sont pas seulement l’ouvrier et son usine 
ou le mécanicien et sa machine, mais aussi l’éle-
veur, son troupeau et le paysage environnant. Les 
petits centres sédentarisés des nouvelles coopéra-
tives de production agricole, qui s’établissent depuis 
le début des années soixante à travers tout le pays, 
jouent le rôle de mécène à l’égard des peintres lo-
caux : les responsables de la coopérative leur com-
mandent en effet des fresques ou de grandes toiles, 
ayant pour modèle le paysage tel que vu du seuil 
de la porte, pour décorer le klub, la salle à manger 
de l’auberge ou l’intérieur du bâtiment officiel. Et 
les sculpteurs29 se voient commander des statues de 
trayeuses de choc pour orner le bout de steppe her-
bue qu’une barrière signale comme représentant le 
futur jardin public de la bourgade de demain. Ces 
œuvres rurales convoient le même message, évident 
pour tout spectateur autochtone : la Mongolie est le 
plus beau pays du monde et son élevage nomade 
est unique.

La Mongolie n’ayant pas eu comme l’U. R. S. S. 
à régler son compte à un “art bourgeois” décadent, 

29	 D’après des témoignages recueillis sur place en 1972, il y 
avait alors vingt-six sculpteurs dans tout le pays ; dont treize 
à la capitale faisant partie de l’Union des Artistes et trois ou 
quatre dépendant d’entreprises ayant besoin d’un sculpteur 
en permanence dans leur personnel (le théâtre, la fabrique de 
porcelaine par exemple). Les commandes étaient réparties 
entre les exécutants par le responsable de la section de sculp-
ture de l’Union des Artistes ; et le prix de l’œuvre était fixé 
par son auteur, dans la limite d’un prix maximum et d’un prix 
minimum préétabli. Par contre, le prix des peintures était fixé 
par la Commission Commerciale (xudaldaan komiss) dépen-
dant du Ministère de la Culture, selon ce qui m’a été dit vers 
la même époque. 

les peintres mongols ont été, autant que je sache, 
plus libres que leurs confrères soviétiques dans le 
choix de leurs styles. Et cela d’autant plus que l’art 
traditionnel gagnait, dans les années soixante, ses 
lettres de noblesse, devenant dans la propagande 
idéologique l’art mongol par excellence, le mon-
gol zurag réputé avoir été le propre des Mongols et 
d’eux seuls de toute éternité. La peinture de genre 
miniaturisée, qui remettait à la mode les thèmes ex-
ploités par Marzan Šarav, était le principal action-
naire de cette glorification d’une mongolité censée 
avoir atteint son plus haut point de raffinement à 
l’époque de l’autonomie. 

Des techniques traditionnelles, comme la bro-
derie en appliqué, réalisée comme au temps jadis 
par des femmes, se mettait au service de thèmes 
nouveaux, mais avec des motifs décoratifs tradi-
tionnels : par exemple, en l’honneur du 50e Anni-
versaire de la Révolution d’Octobre, Lénine et son 
épigone mongol Sükhbaatar se serrant la main sur 
un sol jonché de lotus, une œuvre de la brodeuse 
B.  Norolkhüü dans le style des thangkas boudd-
histes. La biographie de Norolkhüü est intéres-
sante : petite orpheline, elle brodait des applications 
sur son foulard de tête tout en faisant paître les cha-
meaux. Elle a pu ensuite aller à l’école locale et en 
1941 entrer à l’Institut Pédagogique d’Ulaanbaatar, 
tout en continuant à faire, en guise d’amusement, 
ses broderies. Plus tard, son mari, peintre, lui des-
sinait ses modèles et il la fit entrer dans une coopé-
rative artisanale. Au début, elle choisissait unique-
ment des thèmes nationaux, puis elle en vint à faire 
les portraits des communistes et hommes politiques 
notoires et elle a enseigné son art aux enfants fré-
quentant le Palais des Pionniers. 

Fig. 2 : L. Gavaa, “L’opérateur de 
cinéma” (1963, peinture à l’huile 
de style réaliste).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


Patrimoine artistique et réécriture du passé dans la Mongolie du XXe siècle

Anthropos  107.2012

475

L’ornementation de rigueur dans les compo-
sitions monumentales, décorant par exemple cer-
taines façades d’immeubles de la capitale, était 
reprise de l’iconographie religieuse et par-delà de 
l’art chinois : lotus, pivoines, rubans aériens entre-
mêlés en volutes symétriques, nuages en forme de 
vaguelettes. Mais il était interdit d’en rappeler l’ori-
gine doublement étrangère, chinoise et tibétaine, et 
religieuse de surcroît : il ne pouvait s’agir là que du 
mongol zurag le plus pur qui soit.

Le motif usuel dans ces œuvres de propagande 
consistait en un groupe enjoué et solennel cepen-
dant – car la mongolité était inévitablement joyeuse 
et digne – d’une vachère et d’un mécanicien rural 
tous deux vêtus d’une robe mongole traditionnelle, 
la deel unisexe, en soie vive décorée de motifs géo-
métriques pour la femme, en laine sombre pour 
l’homme, accompagnés d’un technicien en cos-
tume occidental, veston, chemise blanche et cra-
vate.30 Parfois en sus quelques autres personnages 
emblématiques accompagnaient le trio de rigueur : 
des enfants en uniforme scolaire avec le foulard du 
petit pionnier, un cosmonaute, des représentants 
de diverses ethnies mongoles en robe nationale, un 
vieillard semblable au “Vieillard blanc” – le tsagaan 
övgön, la divinité protectrice du bétail et le garant de 
sa fertilité et de sa productivité – le tout sur fond de 
troupeaux, symboles de la Mongolie traditionnelle, 
et de hauts immeubles, d’usines, de camions, signes 
de la modernité. Le message d’ensemble était uni-
voque pour le spectateur, proclamant l’originalité de 
la culture nationale et une prospérité générale. Pour 
les autorités en charge de la propagande, il était au 
contraire ambivalent : de même que dans les ma-
nuels scolaires, il fallait, dans les années soixante 
et soixante-dix, vanter à égalité les technologies 
modernes, l’urbanisme et l’industrialisation d’une 
part, et, d’autre part, l’élevage nomade et la vie ru-
rale, afin de ne pas défavoriser l’un ou l’autre de ces 
secteurs économiques. Ce n’est que vers la fin du 
régime, dans les années quatre-vingt, que l’indus-
trialisation et la soviétisation de la société s’accen-
tuant, il valait mieux chanter le monde industriel de 
demain plutôt que le monde nomade d’hier.

La frontière était fluide entre l’art pur et les dé-
cors ou costumes pour le théâtre et le cinéma.31 
Des costumes nationaux chatoyants et des décors 
réalistes devaient, eux aussi, contribuer à la glori-
fication des spécificités d’une culture que se parta-
geaient toutes les sous-ethnies mongoles présentes 

30	 On pourra voir la reproduction d’un tel tableau dans Aubin 
(1973 : ​57).

31	 Histoire des débuts du théâtre mongol : Natsagdorž (1981 : ​
226–240) et du cinéma : Natsagdorž (1981 : ​256–274).

sur le territoire de la R. P. M. à côté de la majori-
té khalkha. Dans les années soixante, la décoration 
théâtrale a été comptée comme une création artis-
tique à part entière. Ainsi en 1968, une vaste expo-
sition a été consacrée à l’œuvre décorative de dix-
sept peintres, lors de l’ouverture du IIIe Congrès 
de l’Union des Artistes Mongols.32 Et le créateur 
le plus apprécié alors, Ts. Doržpalam (né en 1923, 
élève de l’Institut Surikov à Moscou), a eu droit à 
sa propre exposition en 1975.

La pérennité de l’artisanat traditionnel

Le secteur artistique dérivé de l’artisanat tradition-
nel a été, durant les deux premières décennies du 
régime populaire, le dépositaire des traditions artis-
tiques jadis enseignées dans les monastères. Plus 
tard, dans les années cinquante et soixante, il s’est 
perpétué en dehors des instances officielles patron-
nant les beaux-arts ou la propagande, et sans sou-
lever apparemment un grand intérêt officiel. Il faut 
dire qu’il était pratiqué dans des coopératives et 
que, jusqu’à la brouille sino-soviétique du milieu 
des années soixante, bon nombre d’excellents arti-
sans de la capitale étaient des Chinois. Pour les éle-
veurs de la steppe, les articles commercialisés par 
les coopératives artisanales, bien qu’objets d’utili-
té quotidienne, pouvaient être, comme auparavant, 
sources de beauté et de prestige : l’élévation de leur 
niveau de vie au cours de la première moitié du XXe 
siècle n’avait pas changé leurs goûts, mais les avait 
incités à bénéficier d’un luxe qui, dans l’ancienne 
Mongolie, était réservé aux nobles et aux riches pro-
priétaires de gros troupeaux et qui, maintenant, était 
le témoignage de la réussite professionnelle.33 Ce-
pendant, seuls ont pu être perpétués dans les entre-
prises artisanales de la R. P. M. les objets adaptés 
aux idéaux de la nouvelle société. Ceux qui avaient 
une fonction religieuse ne pouvaient être exécutés 
que très exceptionnellement par un artiste connu et 
dans un but muséologique. Quant à ceux qui por-
taient des signes extérieurs trop évidents d’appar-
tenance à une classe sociale supérieure, ils avaient 
été prohibés dès les débuts du régime et n’avaient 
désormais plus été recréés que pour les besoins du 
théâtre : ainsi, pour les femmes, les somptueuses 
parures de tête en argent travaillé et rehaussé de 
pierres semi-précieuses et, pour les hommes, l’en-
semble du couteau, des baguettes et de la pierre à 
briquet avec pendeloques, que tout cavalier portait 
jadis à sa ceinture. 

32	 Novosti Mongolii (en russe), du 27 novembre 1968.
33	 Dans ce sens, Olędzki (1968 : ​227).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


476 Françoise Aubin

Anthropos  107.2012

La caractéristique des objets produits par l’ar-
tisanat artistique était – et est toujours – d’utiliser 
pour ornementation un certain nombre de motifs dé-
coratifs géométriques, dont l’inventaire fait la joie 
des ethnographes étrangers et autochtones (ainsi, 
Godziński 1980, Njambuu 1968). Ce sont entre 
autres, et majoritairement, des stylisations du ca-
ractère chinois shou, signifiant la longévité, et du lo-
tus, des dérivés de la grecque et de la svastika (khas 
temdeg),34 et, à côté de ces motifs d’une origine 
étrangère oubliée depuis longtemps, un entrecroise-
ment formant un nœud sans fin dit “nœud mongol” 
ou “nœud de la chance” (ölzij utas). La connotation 
propitiatoire de ces motifs leur vaut de se retrou-
ver tout alentour dans l’habitat et le costume des 
Mongols, depuis les palissades entourant les yourtes 
sédentarisées dans les faubourgs urbains jusqu’aux 
étuis à tabatière brodés par les jeunes filles. Et 
comme tels, ils apparaissent en bonne place dans les 
peintures de style traditionnel, concourant à l’exal-
tation de l’unicité de la culture mongole.

Si l’on considère tour à tour la production de 
chacune des quatre coopératives artisanales de la 
capitale (il en existait aussi en province), l’on est 
amené à passer en revue l’essentiel de l’équipement 
du pasteur nomade qui ne soit pas de fabrication 
domestique.35 À la coopérative de la métallurgie et 
de l’orfèvrerie (Kočeškov 1979 : ​21–47 ; Sonomtse-
ren 1972), on fabriquait principalement à l’époque 
communiste de beaux brocs en cuivre pour le thé 
salé au lait (les dombo), les chaudrons à tout cuire, 
les bagues des tireurs à l’arc, les étriers et surtout les 
plaques ornementales en argent qui sont de rigueur 
sur les belles selles ornementées. Depuis la fin des 
années soixante-dix, les innombrables médailles, 
typiques des régimes socialistes, pour récompenser 
les héros du travail et commémorer quantité d’anni-
versaires, sont fabriquées à Ulaanbaatar, et non plus 
commandées à l’étranger. A la coopérative de tra-
vail du bois (Kočeškov 1979 : ​47–69), la variété de 
la production – et des talents afférents – est considé-
rable, selon que l’on veut un meuble peint tradition-
nel pour garnir la yourte, coffre, lit ou table basse, 
ou encore un bois de selle ou des bols ou, dans un 
fin travail sculpté, une viole à tête de cheval (le mo-
rin khuur) ou une délicate pièce de jeu d’échecs36 
ou encore une sculpture artistique pour le plaisir de 

34	 Pour les Mongols de l’après-communisme, la svastika est un 
motif décoratif religieux originaire de la Mongolie (cf. EDN 
du 19 septembre 2003).

35	 Inventaire, avec illustration, des produits de l’artisanat artis-
tique par Kočeškov (1979).

36	 Sur l’importance du jeu d’échecs dans la culture mongole et 
la disparition progressive de la fabrication artisanale des figu-
rines voir Aubin (2012).

l’œil. Dans le travail du cuir, ce sont principalement 
les quartiers de la selle qui sont ornés de motifs géo-
métriques traditionnels, et, pour les vieux amateurs, 
des bottes à bout retourné. Les coussins et tapis de 
feutre pour la yourte et pour la selle du cheval, qui 
étaient jadis des productions domestiques, relèvent, 
depuis les années cinquante, de la production com-
merciale aussi. On constate, finalement, que le prin-
cipal objet de luxe, le plus coûteux dans sa globa-
lité, est, dans la Mongolie communiste, une selle 
ornementée pour un cheval rapide : il ne fait pas de 
doute que la fortune qui, jadis, s’exhibait sur la tête 
des femmes se porte – et de nos jours encore – sur 
le dos de son cheval.

La notion de patrimoine culturel

Il semble que la notion d’un patrimoine culturel, 
dont la sauvegarde devait être assurée par l’État, se 
soit formée dès les débuts du régime populaire : le 
5 septembre 1924 en effet, une loi était prise pour la 
protection des “monuments du passé”, laquelle était 
confiée au Comité des Sciences (la future Acadé-
mie des Sciences de la R. P. M.).37 Mais, de fait, ces 
monuments dits “du passé” étant pratiquement tous 
liés au bouddhisme, ils se sont vite trouvé condam-
nés à être rasés lors des campagnes antireligieuses 
des années trente. On ne voit d’ailleurs pas ce que 
le Comité des Sciences aurait pu faire contre la rage 
iconoclaste, à supposer qu’il l’eût voulu.

A Ulaanbaatar, trois monuments anciens et leur 
contenu ont cependant échappé à la destruction en 
vertu de cette loi. Deux d’entre eux étaient des pa-
lais plus que des temples et leur valeur artistique 
était ressentie comme un important atout culturel 
pour le nouveau régime. Il s’agit du monastère-pa-
lais du Bogd gegeen (voir Atwood 2004 : ​434 s.), 
construit entre 1893 et 1906, nationalisé en 1924 
comme musée, restauré en 1961 et ouvert au pu-
blic sous le nom de le “Bogd khaany ordon-muzej” 
comme filiale du Musée National Central ; et ce-
lui de son frère, le “Čojžijn-lamyn süm” (Temple 
du Choijin lama ou de l’Oracle – Atwood 2004 : ​
105), érigé entre 1899 et 1901, fermé en 1934 et ou-
vert théoriquement comme musée en 1941, restauré 
en 1960–61 et désormais ouvert au public comme 
musée d’art religieux. Quant au temple du Gan-
dan (prononcer Gandang), il a permis de maintenir, 
à partir de 1944, une vie religieuse fantomatique, 

37	 Cette loi fut confirmée par un décret du Présidium du Grand 
khural (Assemblée nationale), puis réformée par une loi 
de décembre 1970 sur la protection des “monuments de la 
culture de la R. P. M.”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


Patrimoine artistique et réécriture du passé dans la Mongolie du XXe siècle

Anthropos  107.2012

477

grâce à laquelle la Mongolie a pu prendre rang par-
mi les nations bouddhiques.

La loi de 1924 a permis d’assurer ainsi la sur-
vie d’un certain nombre d’œuvres d’art lamaïque, 
outre ce que des personnes privées ont pu sauver 
secrètement. Le Musée National Central (Ulsyn töv 
Muzej), ouvert en 1956 à la suite de la fondation de 
l’Union des Artistes et en corrélation avec le 35e an-
niversaire de la révolution nationale, a gardé de son 
prédécesseur, le petit Musée de Sciences Naturelles 
et de Géographie créé par Lisovskij et Simukov en 
1924, une orientation fortement pédagogique. Les 
œuvres telles que thangkas et sculptures boudd-
hiques, de religieuses qu’elles étaient, ont acquis, 
lors de leur entrée au musée, le statut d’œuvres 
d’art témoignant de l’habilité des artistes mongols 
du temps jadis – sans que mention soit d’ailleurs 
faite d’une quelconque collaboration ou inspiration 
tibétaine. Les pièces raffinées d’habillement et de 
joaillerie, proscrites par la loi révolutionnaire, ont 
été ici réhabilitées comme témoins de la virtuosi-
té inventive du peuple et les costumes propres aux 
ethnies non-khalkha comme preuves de la variété 
des inspirations. Quant aux productions des artistes 
modernes, elles ont servi aussi à démontrer les qua-
lités créatrices des artistes issus des masses. En les 
admirant, on y apprend la beauté de la terre natale, 
la grandeur de la mère-patrie, les vertus d’abnéga-
tion et de courage enseignées par la tradition. On le 
voit : le musée a participé au rôle formateur dévolu 
à l’œuvre d’art.

Le véritable Musée des Beaux-Arts (Mongolyn 
dürslekh urlagijn Muzej), ouvert dix ans après le 
Musée National Central, en 1966 entre le IIe et le 
IIIe Congrès de l’Union des Artistes, expose des 
pièces du passé de même origine que celles conser-
vées dans l’autre musée – reproduction des sculp-
tures pariétales, restes archéologiques des empires 
turco-mongols des steppes, depuis les Xiongnu 
jusqu’aux Gengiskhanides, les sculptures de Za-
nabazar, le Ier Žebtsündamba qutuqtu, les thang-
kas sauvés des temples et surtout, en abondance, 
les œuvres produites depuis le renouveau artistique 
des années cinquante et soixante (en 1971, le musée 
s’enorgueillissait de détenir 5000 pièces). Mais il 
avait, lui, une fonction plus hédoniste que le Musée 
Central : la peinture et la sculpture, y compris celles 
de l’époque honnie où le bouddhisme dominait la 
culture, avaient avant tout une valeur esthétique, 
celle-ci étant appréciée toutefois dans l’optique de 
l’unicité de la culture mongole. Le public visé était 
d’abord celui venu de la steppe et secondairement 
des usines : la visite aux deux musées, Central et des 
Beaux-Arts, faisait partie des obligations du berger 
et de la bergère en visite touristique à la capitale. 

Au cours de l’année 1970, les deux musées avaient 
additionné plus de 250 000 visites, à une époque 
où la population globale du pays ne dépassait guère 
1 200 000 habitants.

En décembre 1970, la loi sur la protection des 
monuments du passé est devenue une loi sur la “Pro-
tection des monuments de la culture de la R. P. M.” 
La variété des actions ponctuelles menées en son 
nom indique l’étendue du registre couvert par le 
concept de patrimoine culturel. A cette époque, on 
se préoccupe, certes, de restaurer ou, au moins, de 
mettre hors d’eau les temples ayant survécu aux 
destructions et l’on organise une certaine protec-
tion des reliques des empires türk pré-gengiskha-
nides, tout en essayant d’obtenir dans ce but une 
aide matérielle de l’UNESCO. 

Mais c’est aussi sous son égide que les cher-
cheurs de l’Institut de Langues et de Littérature de 
l’Académie des Sciences se mettent en quête des 
manuscrits et xylographes anciens conservés dans 
les yourtes en tous les coins du pays, pour les mettre 
à l’abri dans les armoires de leur institut. Les vieux 
bardes, dépositaires d’un énorme fonds de littéra-
ture orale, sont déclarés, eux aussi, “monuments 
de la culture” protégés par la loi. De la sorte, ils 
ne risquent plus la persécution pour défendre des 
vieilleries condamnées par le progrès ; et, bien au 
contraire, l’enregistrement de leur répertoire par les 
jeunes folkloristes de l’Institut de Langues et de Lit-
térature est considéré comme une action de sauve-
garde d’un patrimoine culturel inestimable.

L’héritage

Trente ans après l’instauration du régime, l’art était 
donc intégré dans le système de gouvernement afin 
que le public, manipulé par l’image, se laisse mobi-
liser et éduquer dans le sens requis par l’idéologie 
officielle. Glorification du travail à la fois en usine et 
au milieu des troupeaux, respect des normes tradi-
tionnelles, amour de la patrie, telles étaient les ver-
tus qui émanaient des œuvres artistiques. On pourra 
se demander pourquoi un régime socialiste évoluant 
étroitement dans l’orbite soviétique a insisté si for-
tement sur un art de forme et d’inspiration tradi-
tionnelles. Ce fut certainement là un habile moyen 
pour obtenir sans peine l’adhésion des administrés 
et pour liquider les frustrations causées par la place 
prédominante que le grand frère soviétique vou-
lait occuper dans l’économie et la culture autoch-
tones ; car le message sous-jacent a été constam-
ment que les Mongols étaient le sel de la terre et 
que nul peuple au monde n’était semblable à eux.

L’idée était si bonne que le régime postcommu-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


478 Françoise Aubin

Anthropos  107.2012

niste l’a reprise en l’amplifiant, au milieu de la crise 
causée par l’entrée de la Mongolie dans l’économie 
mondiale et le libéralisme. Après que les soixante-
dix ans précédant la “révolution démocratique” de 
1990 ont été irrémédiablement condamnés en bloc 
(cf. Aubin 1996), l’âge d’or de la culture mongole a 
été retrouvé, comme le suggérait auparavant l’idéo-
logie officielle, à l’époque de l’autonomie : on tente, 
depuis 1990, d’en remettre à la mode les usages ves-
timentaires (les chapeaux notamment) et les codes 
sociaux – les inégalités sociales en moins – selon 
le souvenir qu’en ont fort heureusement préservé 
les peintures de style traditionnel de l’époque com-
muniste. 

Puis un second âge d’or, plus brillant et idyl-
lique encore que celui-ci, a été réinventé, entourant 
le héros national vilipendé par l’Union soviétique, 
Gengis-khan, devenu un champion des droits de 
l’homme et de la paix mondiale au XIIIe siècle. Le 
costume de théâtre est plus que jamais un art artis-
tique à part entière, servant à parer les protagonistes 
des grandes parades de la fête nationale, le nadom 
(naadam) en juillet. Un quotidien, Zuuny Medee, 
annonçait bravement, en juillet 2003, que la Mon-
golie était un des rares pays asiatiques à avoir une 
tradition artistique,38 et l’inventaire des objets de 
l’artisanat autochtone et des motifs décoratifs tradi-
tionnel est plus que jamais prisé (Doržgotov et al. 
1998, par exemple). Quant à l’art religieux, il renaît 
dans les monastères et temples qui s’ouvrent un peu 
partout et sont de nouveau abondamment décorés 
comme il convient. 

Il est intéressant de relever que la loi sur la pro-
tection des monuments de la culture s’applique aux 
édifices religieux reconstruits depuis le sol, comme 
à ceux d’une ancienneté authentique, au point que 
les touristes occidentaux ne peuvent distinguer les 
uns des autres.

C’est à travers le prisme de l’art qu’on peut éva-
luer l’extraordinaire continuité d’une civilisation 
nationale jugée unique au monde, et cela en dépit 
de soubresauts historiques aussi violents et dras-
tiques que la révolution communiste et maintenant 
celle qui a mis fin au communisme. Le plaisir pour 
le Mongol du XXIe siècle vient, encore et toujours, 
de thèmes et de motifs constamment répétés, consi-
dérés comme authentiquement nationaux, toute in-
fluence étrangère étant obstinément oblitérée, et de 
monuments religieux reconstruits et meublés exac-
tement à l’identique du passé. Mais c’est également 
à travers le prisme de l’art qu’on peut remarquer les 
formes variées que peut revêtir l’accès si désiré à la 
modernité.

38	 Cité par EDN 2003.

Le présent travail est le résultat d’enquêtes sur le terrain 
menées en 1966, 1967 et 1972. Mais bien des points his-
toriques ont pu être précisés grâce aux conseils éclairés 
d’Isabelle Charleux, dont la relecture attentive de mon 
texte a permis d’éviter bien des chausse-trapes, ce dont je 
la remercie vivement.

Références citées

Aquarelles mongoles contemporaines
1979	 Aquarelles mongoles contemporaines. Paris : Musée Cer-

nuschi.

Atwood, Christopher P.
2004	 Encyclopedia of Mongolia and the Mongol Empire. New 

York : Facts on File.
1989	 Mongolian Art. A Review Article. Mongolian Studies 12 : 

113–124.

Aubin, Françoise
1973	 Fêtes et commémorations en République populaire de 

Mongolie. Apport à l’étude de la propagande éducative 
en pays socialiste. Revue française de Science politique 
23/1 : 33–58.

1996	 La Mongolie des premières années de l’après-commu-
nisme. La popularisation du passé national dans les mass 
media mongols (1990–1995). Études mongoles et sibé-
riennes 27 : 305–326.

2012	 Jeux, fêtes et loisirs chez les nomades. Le cas de la Mon-
golie à l’époque communiste. Anthropos 107 : 87–102.

Aucouturier, Michel
1998	 Le réalisme socialiste. Paris : Presses universitaires de 

France. (Que sais-je ?, 3320)

Baabar (= Bat-Erdene Batbayar)
1999	 Twentieth Century Mongolia. Cambridge  : The White 

Horse Press.

Bawden, Charles R.
1968	 The History of Modern Mongolia. London : Weidenfeld 

and Nicolson. [2nd rev. ed. London : Kegan Paul, 1989] 

Béguin, Gilles (éd.)
1993	 Trésors de Mongolie. XVIIe–XIXe siècles. Musée na-

tional des Arts asiatiques – Guimet, Paris, 26 novembre 
1993 – 14 mars 1994. Paris : Réunion des Musées Natio-
naux. 

Bown, Matthew C.
1998	 Socialist Realist Painting. New Haven : Yale University 

Press.

Charleux, Isabelle
2008	 Peut-on parler d’art mongol  ? Icônes et monastères 

de Mongolie du XVIe au début du XXe siècle. En : F. 
Blanchon (éd.), La question de l’art en Asie orientale ; 
pp. 303–329. Paris : Presses Universitaires de Paris-Sor-
bonne.

Cheney, George A.
1968	 The Pre-Revolutionary Culture of Outer Mongolia. 

Bloomington : Mongolia Society. (Mongolia Society Oc-
casional Papers, 5)

Doerfer, Gerhard
1965	 Türkische und mongolische Elemente im Neupersischen. 

Bd. 2 : Türkische Elemente im Neupersischen : alif bis tā. 
Wiesbaden : Franz Steiner Verlag.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


Patrimoine artistique et réécriture du passé dans la Mongolie du XXe siècle

Anthropos  107.2012

479

Doržgotov, A., et al. (éds.)
1998	 Zuragt tol’ [Dictionnaire illustré]. Ulaanbaatar : Minis-

tère de la Justice, Institut Linguistique de l’Académie des 
Sciences. [En mongol]

Gayet, Benoît (éd.)
1999	 Mongolie immémoriale. Regards sur la peinture contem-

poraine mongole. (Exposition Collégiale Saint-Pierre-
le-Puellier, du 26 novembre au 12 décembre 1999.) Or-
léans : Collégiale Saint-Pierre-le-Puellier.

Godziński, Stanisław
1980	 Sztuka mongolska [Art mongol]. Etnografia Polska 24/1 : 

105–120. [En polonaise]

Haslund-Christensen, Henning
1996	 Meeting a Mongol Artist. (Transl. by R. Gilbert.). Mon-

golian Studies 19 : 52–57.

Heissig, Walther
1971	 Catalogue of Mongol Books, Manuscripts, and Xylo-

graphs. (Assisted by Charles R. Bawden.) Copenhagen : 
The Royal Library. (Catalogue of Oriental Manuscripts, 
Xylographs, etc. in Danish Collections, 3)

Kočeškov, Nikolaj V.
1979	 Dekorativnoe iskusstvo mongolojazyčnykh narodov, 

XIX – serediny XX veka [L’art décoratif des Mongolo-
phones, du XIXe au milieu du XXe siècle]. Moskva : Iz-
datel’stvo Nauka. [En russe]

Lomakina, Inessa I.
1970	 Izobrazitel’noe iskusstvo sotsialističeskoj Mongolii [L’art 

figuratif de la Mongolie socialiste]. Ulaanbaatar : Gosiz
datel’stvo MNR. [En russe]

1974	 Marzan Šarav [Marzan Sharav]. Moskva : Izdatel’stvo 
“Izobrazitel’noe Iskusstvo”. [En russe]

Natsagdorž, Š. (éd.)
1981	 BNMAY-yn sojolyn tüükh, 1921–1940, Tergüün bot’ 

[Histoire de la culture de la R. P. M., 1921–1940]. Tome I. 
Ulaanbaatar : Ulsyn khevlelijn gazar. [En mongol]

Njambuu, Khandijn
1968	 Khalkhyn zarim nutgijn khee ugalzny züjlees, XIX–XX 

zuuny ekhen [À propos des types de motifs décoratifs 
de quelques régions khalkha]. Ulaanbaatar  : Šinžlekh 
Ukhaany Akademijn Khevlel. [En mongol]

Olędzki, Jacek
1968	 Native and Folk Elements in Contemporary Mongolian 

National Art. In : Poland at the 8th International Con-
gress of Anthropological and Ethnographical Sciences ; 
pp. 224–238. Wrocław : Zakład Narodowy im. Ossoliń-
skich. (Library of Polish Ethnography, 16)

Pozdneev, Aleksej M.
1971	 Mongolia and the Mongols. (Transl. from Russian by 

J. R. Shaw and D. Plank.) Vol. 1. Bloomington : Indiana 
University. (Uralic and Altaic Series, 61) [Orig. russe : 
“Mongolija i Mongoly”. 1896]

Prolchorov, Aleksandr M. (éd.)
1973	 Bol’šaja Sovetskaja Enciklopedija [Grande encyclopédie 

soviétique]. Tome 12. Moskva : Izdat. Sovetskaja Ėnci
klopedija. [3e éd.]

Robin, Régine
1986	 Le réalisme socialiste. Une esthétique impossible. Paris : 

Payot.

Róna-Tas, András
1972	 The Birth of Modern Anthropology in Mongolia. The 

Mongolia Society Bulletin 11/1(20) : 5–12 (+ planches).
1976	 Compte rendu de I. I. Lomakina 1974 [Marzan Šarav]. 

Acta Orientalia Hungarica 30/2 : 261–262).

Šastina, Nina Pavlovna
1971	 Iz vospominanij o Mongolii [Des souvenirs sur la Mon-

golie]. Novosti Mongolii 25/5390 (24 mars 1971) : 2, 4. 
[En russe]

Simukov, Andrej D.
2007	 Trudy o Mongolii i dlja Mongolii [Travaux sur la Mon-

golie et pour la Mongolie]. 2 vol. Ôsaka : Nat. Museum 
of Ethnology. (Senri Ethnological Reports, 67 [En russe]

Sonomtseren, L.
1972	 Mongol darkhny urlag [L’art de l’orfèvre mongol]. Ulaan- 

baatar : Mongolyn určuudyn evlelijn khoroo. [En mon-
gol]

Walravens, Hartmut
1994	 A. M. Pozdneev. Eine Bibliographie des Mongolisten. 

Mongolian Studies 17 : 21–76.

Yang Haiying
1995	 Une toile représentant les traditions mongoles. Verbiest 

Courrier 4 : 1–11.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467


 

MONUMENTA SERICA 
Journal of Oriental Studies 

ISSN 0254-9948 
 

Founded in 1934 at the Catholic Fu Jen University in Peking by Fr. FRANZ X. BIALLAS, S.V.D. (1878–

1936), Monumenta Serica is an international journal dedicated primarily to traditional China, cover-

ing all important aspects of sinology. 59 volumes averaging 600 pages have been published up to 2012. 

A comprehensive Index to Volumes I–XXXV (1935–1985) is available. The Monumenta Serica Institute 

also publishes the Monumenta Serica Monograph Series (61 titles up to 2012), as well as the Collecta-

nea Serica. 
 

Contents of the recent issue of Monumenta Serica: vol. 59 (2011), XII, 606 pp., Illus. 

ARTICLES: ZHANG ZHAOYANG: The Legal Concept of Zhi 直: The Emphasis of Verification in 

Early China • ULRIKE MIDDENDORF: Aesthetics of Emotion and Aesthetic Emotion in Xunzi: 

Xunzi on Meta-Emotion and Its Intersection with Arts • VIATCHESLAV VETROV: Zhu Xi’s Say-

ings in Search of an Author: The Vernacular as a Philosophical lieu de mémoire • HARTMUT 

WALRAVENS: Vasil’ev und die ostasiatische Büchersammlung der Petersburger Universität • CAO 

JIAN: Jews and Old Testament as Discussed by Liang Qichao (Liang Ch’i-ch’ao, 1873–1929) 

SPECIAL SECTION: Venturing into Magnum Cathay. 17th Century Polish Jesuits in Chi-

na: Michał Boym S.J. (1612–1659), Jan Mikołaj Smogulecki S.J. (1610–1656), and Andrzej 

Rudomina S.J. (1596–1633). International Workshop, 26 September – 1 October 2009 

(Altogether eighteen articles) 

Review Articles: Carine Defoort: A Translation of the Mozi • Viatcheslav Vetrov: Classical Chi-

nese Drama (Yuan zaju) in the Light of Gen kan zatsugeki no kenkyū 元刊雜劇の研究 (Studies 

on the Yuan Zaju Plays Printed in the Yuan): Some Notes on the Present-Day State of Research 

Obituaries: Hartmut Walravens: E. Gene Smith (1936–2010) in memoriam • Helwig Schmidt-

Glintzer: Herbert Franke (27.9.1914 – 10.6.2011) in memoriam • Hartmut Walravens: Denis 

Sinor (1916–2011) in memoriam 

Book Reviews and notes • Publications received 

[Price per volume: EUR 85.00 (excl. postage)] 

 

Back issues of the journal, with a five year moving wall, accessible through JSTOR 

(www.jstor.org) since Summer 2011 

 

MONUMENTA SERICA MONOGRAPH SERIES 

LXI. Denise Aigle et al. (eds.), Miscellanea Asiatica. Mélanges en l’honneur de Françoise Aubin. 

Festschrift in Honour of Françoise Aubin. 2010. ISBN 978-3-8050-0568-5 
 

COLLECTANEA SERICA 

Miroslav Kollár, Ein Leben im Konflikt. P. Franz Xaver Biallas SVD (1878–1936). Chinamissio-

nar und Sinologe im Licht seiner Korrespondenz. 2011. ISBN 978-3-8050-0579-1 

John DeFrancis, Die chinesische Sprache. Fakten und Mythen. 2012. ISBN 978-3-8050-0582-1 

 
Editorial Office 

Monumenta Serica Institute 

Arnold-Janssen-Str. 20, 53757 Sankt Augustin, Germany 

Tel.: +49 – (0)2241 – 237431 • Fax: +49 – (0)2241 – 237 486 

E-mail: institut@monumenta-serica.de • http://www.monumenta-serica.de 

Orders: http://www.monumenta-serica.de  

 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:03:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-467

