1. Epilog im Labyrinth: Minotaurus

Souverinitit — das ist nicht nur eine zentrale Kategorie fiir das Gemeinwe-
sen, sondern auch fiir den Einzelnen. Wenn der Staat undurchsichtig und die
Wirklichkeit als grof3es Ritsel unverstindlich wird, dann verliert auch das In-
dividuum die Orientierung und damit die Moglichkeit zu souverinem Han-
deln. Es wird zum >Unterworfenen« — gesetzt in ein Labyrinth, von dem es,
wie es fir Diirrenmatts Werk typisch ist, selbst nicht weif3, dass es sich darin
befindet. Die spite Prosaballade Minotaurus (1985) gestaltet eine solche Kon-
stellation noch einmal ganz buchstiblich aus. Sie zeichnet das Labyrinth des
Didalus, an die frithe Prosa erinnernd, als ein Spiegellabyrinth, dessen Re-
flexionen das ins Labyrinth hineingesetzte Mischwesen aus Mensch und Stier
fiir die ganze Welt hilt. Der Taumel der Macht, als der Minotaurus bemerke,
dass er seine — als solche unerkannten — Spiegelbilder zu bewegen imstande
ist, die Auslieferung an eine ihm entzogene Autoritit, die ihn in das Labyrinth
gebracht hat, der souverine Bann, der ihn von der menschlichen Gemein-
schaft isoliert, so dass er »der zugleich Aus- und Eingeschlossene« (WA 26,
2.8) ist — das weist auch hier den Weg zum Souverinititsdiskurs.
Diirrenmatt zeigt den Minotaurus als den Vereinzelten, der mit einem
ihm unverstindlichen Weltganzen konfrontiert ist. In seiner Bearbeitung der
mythischen Geschichte wird so aus dem »blutgierigen und menschenfres-
senden Monster« ein »orientierungslose[s] Opfer undurchschaubarer Zustin-
de«,! das in das Labyrinth gesetzt worden war, bevor sein Bewusstsein er-
wachte, und das von Theseus getotet wird, den es als einen Freund begriifit
hatte. Geschildert wird ein Leben vom Beginn bis zum Ende, in der Ado-
leszenz, in der sexuellen Ekstase, in der Gewalttitigkeit, in der Verletzlich-

1 Aneta Jachimowicz: Modernitit eines Mythos. Die Labyrinthmetapher in Friedrich
Dirrenmatts Ballade Minotaurus, in: Acta Neophilologica 14/1 (2012), S. 235-245, hier
S. 238.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405-007 - am 14.02.2028, 08:26:57.



https://doi.org/10.14361/9783839460405-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Der abwesende Souveran

keit und im Unterworfensein. Der Text wurde daher auch in einen Zusam-
menhang mit dem Entwicklungsroman gesetzt* und der Erkenntnisprozess
des Minotaurus der »Ontogenese des eigenen Ichs und der Phylogenese der
Menschheit« parallelisiert.> Dabei sollte nicht iibersehen werden, dass sich
die existenzphilosophische Deutung des Minotaurus als des Einzelnen, die
Dirrenmatt selbst mehrfach angestellt hat, einmal mehr mit einer politischen
Lesart verbindet.

Diese liegt allerdings nicht in der allzu eindeutig zeitgeschichtlichen Deu-
tung der Ballade zum Beispiel primir als eine »Parabel tiber den Zweiten
Weltkrieg, den Nationalsozialismus und den Holocaust«.* Zwar gibt es Passa-
gen, in denen die Spiegelbilder als dem Minotaurus ergebene Masse erschei-
nen, doch ist es sehr fragwiirdig, im glisernen Labyrinth ein Grauen, »das an
die Gaskammern der nationalsozialistischen Konzentrationslager erinnerts,
zu sehen, und in Theseus den edlen »Vertreter einer unterdriickten Mensch-
heit, in deren Auftrag er selbstlos handelt.«’ Vielmehr wird Theseus gerade
als listiger Attentiter entworfen, der den Minotaurus mit einer Stiermaske
tauscht und alles andere als ein Befreier ist.®

Politisch ist die Ballade in anderer Hinsicht — nimlich mit Blick auf die
Abwesenheit des Souverdns. Zu Beginn des Textes ist zu erfahren, dass der
Minotaurus »von den Knechten des Minos« in das Labyrinth gebracht wor-
den war, als er sich noch in der Phase »eines wirren Schlafs« (WA 26, 11) be-
fand. So hat er als Erinnerung an die Zeit vor dem Labyrinth auch nur »ein
vages Gefithl von Kuhwirme von den Stéllen her, wo er aufgewachsen war«

2 Vgl. Sabine Schu: »Minotaurus wollte unbewufdt ein Mensch werden ...« Friedrich Diir-
renmatts kritische Adaption des Minotaurus-Mythos, in: Amaltea. Revista de mitocri-
tica1(2009), S. 227-242, hier S. 229.

3 JanJambor: Labyrinth, Spiegel, Tanz. Drei zentrale Bilder in Diirrenmatts>Minotauruss,
in: briicken. Germanistisches Jahrbuch, Tschechien-Slowakei 5/1-2 (1997), S. 293-317,
hier S.302.

4 loana Créciun: Die Rezeption des platonischen Hohlengleichnisses in Friedrich Diirren-
matts Prosawerk »Minotaurus. Eine Ballade, in: Peter Wiesinger (Hg.): Akten des X.
Internationalen Germanistenkongresses Wien 2000. »Zeitenwende — Die Germanistik
auf dem Weg vom 20. ins 21. Jahrhundert«. Unter Mitarbeit von Hans Derkits. Bd. 7.
Bern u.a. 2002, S. 47-52, hier S. 48.

5 Ebd., S. 50.

Zur theseuskritischen Deutung siehe Schu: »Minotaurus wollte unbewuf3t ein Mensch
werden ..., S. 240; Jachimowicz: Modernitat eines Mythos, S. 238.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405-007 - am 14.02.2028, 08:26:57.



https://doi.org/10.14361/9783839460405-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Epilog im Labyrinth: Minotaurus

(WA 26, 22). Minos selbst, der Herrscher, der hier lediglich in der Gestalt sei-
ner Knechte erscheint, bleibt entzogen und wird nicht noch einmal genannt.
Er steht auflerhalb und findet seinen Ausdruck nur in der Gefangenschaft
des Minotaurus - seiner Gegenfigur, die er als Souverin produziert.” Als Zwi-
schenwesen aus Mensch und Tier, als »hybrides Monster, reprasentiert der
Minotaurus analog zum Werwolf »die Figur dessen, der aus der Gemeinschaft
verbannt worden ist.«® Gefangen im Labyrinth ist die dulere Welt fiir ihn un-
erreichbar. Zwar muss es einen jenseitigen Ort geben, der die Lust und den
Tod bringt, der zu ihm Menschenopfer sendet und Raubvigel und Aasgeier
und von dem aus Sonne und Mond scheinen, doch was sonst dort existiert,
kann nur der Mythos sagen. Welcher souverdne Schatten auf ihm lastet und
welche morderische Hand ihn totet, bleibt dem Minotaurus unbekannt.®

Doch ist das Labyrinth nicht nur als Ort der Verbannung fiir ein We-
sen, das es »nicht geben durfte«, gezeichnet, »damit die Welt in Ordnung
bleibe« (WA 26, 28); vielmehr reflektiert es auch, eingedenk seiner Konzepti-
on als »Spiegelkabinett«, »was in der vermeintlich wohlgeordneten Welt ge-
schieht.«’® Das wird etwa durch das angesprochene Entwicklungsnarrativ
nahegelegt. Das Labyrinth ist selbst ein Weltmodell und der Minotaurus re-
prasentiert das menschliche Selbst- und Weltverhaltnis: souverin weder nach
aufden noch nach innen.

Dies zeigt sich zum einen am Machtgefiihl, das der Minotaurus bei der
Betrachtung seiner Spiegelbilder empfindet, die seinen Bewegungen gehor-
chen: »Es reckte sich, streckte die Arme aus, briillte, mit ihm reckte sich,
streckte die Arme aus und briillte eine Unzahl gleicher Wesen, tausendfach
scholl sein Echo zuriick, schien endlos zu briillen. Ein Gliicksgefiihl tberkam

7 Vgl. Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben. Ubers.
von Hubert Thiring. Frankfurt a.M. 2002, S. 94.

8 Ebd., S.115.

9 Die Quelle der Gewalt bleibt dem Minotaurus verborgen wie dem ebenso sein Leben
lang eingesperrten Sigismund in Hofmannsthals Souveranitiatsdrama Der Turm: »Wo-
her—so viel Gewalt?«, Hugo von Hofmannsthal: Der Turm. Ein Trauerspiel (Neue Fas-
sung), in: Ders.: Gesammelte Werke in zehn Einzelbdnden. Dramen 111:1893-1927. Hg.
von Bernd Schoellerin Beratung mit Rudolf Hirsch. Frankfurta.M.1979, S. 383-469, hier
S. 431.

10 Rolf-PeterJanz: Umwege und Abschweifungen. Schreibweisen in der literarischen Mo-
derne (Robert Walser, Friedrich Diirrenmatt), in: Ders., Hans Richard Brittnacher (Hg.):
Labyrinth und Spiel. Umdeutungen eines Mythos. Géttingen 2007, S.182-194, hier
S.192.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405-007 - am 14.02.2028, 08:26:57.

245


https://doi.org/10.14361/9783839460405-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Der abwesende Souveran

es.« (WA 26, 12£.)" Doch bleibt die Macht an die Spiegel gebunden. Der »Uber-
mut« des Wesens basiert auf einer Illusion, nimlich darauf, dass seine Spie-
gelbilder »dasselbe taten wie es, so dafd es sich wie ein Anfiithrer vorkam, mehr
noch, wie ein Gott, wenn es gewuf3t hitte, was ein Gott ist« (WA 26, 13). Diese
Stelle, die wie erwihnt auch als Faschismus-Anspielung gelesen wurde, zeigt
den ersten Kontakt eines Heranwachsenden, dem die Welt noch unbekannt
ist, mit der Macht. Doch bringt die unwirkliche und unwirksame Macht im
Spiegel nicht mehr als die tatsichliche Ohnmacht des Minotaurus zum Aus-
druck. Kontrolle (im Rahmen des Labyrinths) hat das Wesen nur iber die
eigenen Bewegungen und damit die seiner Spiegelbilder: »Das Wesen tanzte
durch sein Labyrinth, durch die Welt seiner Spiegelbilder, es tanzte wie ein
monstrdses Kind, es tanzte wie ein monstroser Vater seiner selbst, es tanz-
te wie ein monstroser Gott durch das Weltall seiner Spiegelbilder.« (WA 26,
13£.)* In Wahrheit ist der Minotaurus einer Macht unterworfen, die sich jen-
seits der Spiegel und des Labyrinths befindet.

Nun kénnte man meinen, er sei souverin in Bezug auf das Midchen,
das ihm zum Opfer fillt, sowie in Bezug auf die anderen Menschen, die in
das Labyrinth gebracht werden. Doch handelt es sich dabei um blinde Ge-
walt, zunichst aus Unverstindnis, dann aus Wut. Unsouverin, so zeigt sich
hier, ist der Minotaurus auch gegeniiber den eigenen Trieben. Die Begegnung
mit dem Midchen wird zunichst als ein Tanz der Gegensitze gezeichnet und
damit dem sonstigen Spiegelarrangement entgegengesetzt: »Er tanzte seine
Ungestalt, es tanzte seine Schonheit, er tanzte seine Freude, es gefunden zu
haben, es tanzte seine Furcht, von ihm gefunden worden zu sein« (WA 26, 16).
Doch wandelt sich das Bild zu einem Rausch aus Begehren und Gewalt, wobei
dem Minotaurus nicht klar ist, was er tut: »Sie tanzten, und ihre Spiegelbil-
der tanzten, und er wufite nicht, dafd er das Midchen nahm, er konnte auch
nicht wissen, daf er es totete, wufste er doch nicht, was Leben war und was

11 Zum Verhiltnis der Ballade vom Minotaurus zu Jacques Lacans Skizze Das Spiegelsta-
dium als Bildner der Ichfunktion vgl. u.a. Irmgard Wirtz: Mit Minotaurus im Labyrinth?
Eine semiotische Lektiire von Friedrich Dirrenmatts Labyrinth in Text und Bild, in: KO-
DIKAS/CODE. Ars Semeiotica. An International Journal of Semiotics 19/4 (1996), S. 313-
342, hier S. 335f. sowie kritisch loana Craciun: Die Politisierung des antiken Mythos in
der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Titbingen 2000, S. 266f.

12 »Nicht unberechtigt tragt diese Neubearbeitung des mythischen Stoffes den Unterti-
tel Ballade, denn Diirrenmatt kniipft mit dem vom Tanz gepréagten Inhalt seines Tex-
tes an die urspriingliche Bedeutung der Ballade als eines Tanzliedes (spatlateinisch
ballare stanzen<) an.«Jachimowicz: Modernitit eines Mythos, S. 237.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405-007 - am 14.02.2028, 08:26:57.



https://doi.org/10.14361/9783839460405-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Epilog im Labyrinth: Minotaurus

Tod. In ihm war nichts als ein ungestiimes Gliick, eins mit einer ungestiimen
Lust.« (WA 26, 16f.) Spiter trauert der Minotaurus um das tote Midchen. Im
Ausbruch der Gewalt zeigt er sich auch als Ohnmaichtiger, der nicht einmal
weif}, was vor sich geht, wenn er das ihm gesandte Madchen-Opfer im se-
xuellen Rausch tétet. Wie die ihn umgebende Welt bleibt ihm sein eigenes
Begehren ritselhaft.

Vom nichsten menschlichen Wesen, das er im Labyrinth antrifft und dem
er freundlich begegnet, wird er angegriffen und verwundet. Deutlich leitet
Diirrenmatt in diesem Zusammenhang den Nationalismus anhand des Laby-
rinths aus einem Gefithl der Furcht und Bedrohung ab:

Er fiihlte sich bedroht, und um sich nicht zu fiirchten, setzte er seiner Furcht
den Stolz entgegen, den Stolz, Minotaurus zu sein, und was nicht Mino-
taurus war, war sein Feind. Nur die Minotauren hatten das Recht, im Laby-
rinth zu sein, in einer Welt, aufer der es flr ihn keine andere Welt gab [...].
(WA 26, 22)

Mit dieser Freund-Feind-Unterscheidung nimmt der Minotaurus eine genuin
politische Kategorisierung™ vor und schlieft jene, die anders sind als er, aus
seiner Welt aus. Es ist ein ironischer Aspekt dieser Einordnung, dass der Mi-
notaurus jenen Ort als Heimat der Minotauren konstruiert, an den er ohnehin
verbannt ist — eine weitere subtile Spielart der freiwilligen Knechtschaft..

Das Kniuel von Menschen, das sich unfreiwillig in seinem Labyrinth be-
findet, schlachtet er in der Folge brutal hin. Sein Hass richtet sich dabei auch
gegen seine eigenen Spiegelbilder, auf die er einzuschlagen beginnt — aus Zer-
stérungswut, Tétungslust und Furcht, doch auch aus »Rebellion« und »Selbst-
behauptung« (WA 26, 27). Dieser Anspruch auf Souverinitit, auf Selbstbe-
hauptung und Rebellion - ein bei Diirrenmatt hiufiges Motiv —, geht aller-
dings ins Leere. Der Minotaurus begreift, dass es sich um seine eigenen Re-
flexionen handelt:

Er wich zuriick, sein Spiegelbild ebenso, und allmihlich ging ihm auf, dafd er
sich selber sich gegeniiber befand. Er versuchte zu fliichten, doch wohin er
sich auch wandte, stets stand er sich selber gegenliber, er war eingemauert
von sich selber, iiberall war er selber, endlos war er selber, vom Labyrinth ins
Unendliche widergespiegelt. (WA 26, 28)

13 Vgl. Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und
drei Corollarien. 3. Aufl. der Ausgabe von 1963. Berlin 1991, S. 26.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405-007 - am 14.02.2028, 08:26:57.

247


https://doi.org/10.14361/9783839460405-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Der abwesende Souveran

Das Aufbegehren gegen das Labyrinth ist sinnlos, denn die Rebellion richtet
sich gegen sich selbst, wie der Minotaurus — an den Soldaten im Winterkrieg
in Tibet erinnernd — entdeckt. Von Theseus kann er schlieflich dadurch iber-
wunden werden, dass sich dieser als Minotaurus maskiert, wobei es kaum
moglich sei, zu bestimmen, ob es sich bei ihm nicht doch um ein Spiegelbild
handelt: »es war vielleicht sogar mit Denken nicht auszumachen« (WA 26,
30) — wie es in Anlehnung an das Problem des Wirters im Frithwerk heif3t. Der
Minotaurus ist als der ausgestoflene, orientierungslose Einzelne eine Gegen-
figur zu den tibermenschlich-itbermichtigen Figuren in Diirrenmatts Text-
universum. Diese sind reflektierte Machtimaginationen, die nur im Kunst-
spiegel zu finden sind — wie die vermeintliche Macht des Minotaurus. Dies
fithrt zur poetologischen Deutung des Textes als Reflexion des Verhiltnisses
des Autors zu seinem eigenen Werk.'* Die Ballade stellt Diirrenmatts Ver-
such aus, »dem Labyrinth der Welt als ein neuer Diadalus ein eigenes Laby-
rinth (das kiinstlerisch-literarische) entgegenzustellen«, wobei es sich dabei
nur um »ein weiteres ohnmichtiges Aufbegehren des gefangenen Minotau-
rus« handelt.’ In der spiten Ballade kommt so auch das Scheitern der Sou-
verinitit des Schriftstellers zum Ausdruck.

Der Autor ist Erschaffer eines labyrinthischen Werks, das zwar die Welt
nicht durchschaubar machen kann, wohl aber Formen und Figuren findet,
um ihr zum kiinstlerischen Ausdruck zu verhelfen - einem Weltzustand der
aufgehobenen Ordnungen, der Anonymitit und Gestaltlosigkeit, der fiir das
Individuum wie fiir die Staaten den Verlust von Souverdnitit bedeutet. Mit
dem Minotaurus spielt Diirrenmatt die Orientierungslosigkeit, die grausa-
me (minnliche) Gewalt bei gleichzeitiger hochster Ohnmacht im Zeichen des
entzogenen Souverdns noch einmal am Einzelnen durch.

14 »Der Autor ist in allen Elementen seines Stoffes prisent, er ist zugleich Minotau-
rus, Daedalus, Theseus.« Eva-Maria Graeser-Isele: Mythologische Orte als Lebensmus-
ter? Der Weg von Dirrenmatts Erzdhlung >Die Stadt< (1946) zur Ballade >Minotaurus«
(1985), in: Gymnasium. Zeitschrift fir Kultur der Antike und Humanistische Bildung
94/6 (1987), S. 539-552, hier S. 550.

15 Monika Schmitz-Emans: Dadalus als Minotaurus. Zu Labyrinth-Motiv und Sprachrefle-
xion bei Kafka und Dirrenmatt, in: Zeitschrift fir Germanistik. Neue Folge 3/3 (1993),
S.526-544, hier S. 536f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405-007 - am 14.02.2028, 08:26:57.



https://doi.org/10.14361/9783839460405-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

