
V Ausblick

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende

Plausibilisierungsaufgaben für einen zukunftsfähigen

Religionsunterricht in der öffentlichen Schule

Ein Problemaufriss in Thesen und deren Erläuterungen

Michael Domsgen & Ulrike Witten

Schulische Bildung ist auf Öffentlichkeit bezogen. Der Religionsunterricht als Teil die-

ses Bildungshandelns ist es auch. Staatlichem Handeln kommt bei alldem eine gewich-

tige Aufgabe zu. Aber Schule als öffentliche Aufgabe geht nicht einfach darin auf. Sie

ist »nicht identisch … mit den Interessen und dem Handeln des Staates« (Oelkers 1988:

592). Schon deshalb ist es unerlässlich, das Nachdenken über Belange der Schule mög-

lichst breit aufzustellen und dabei unterschiedliche Perspektiven einzubeziehen und

fruchtbar zu machen. Nur so lassen sich Einseitigkeiten vermeiden.

Der Religionsunterricht bildet bei alledem keine Ausnahme. Die in diesem Band

versammelten Beiträge aus ganz verschiedenen Wissenschaftsgebieten und Praxisfel-

dern zeigen eindrucksvoll, welches Potenzial darin liegen kann, wenn fachdidaktische

Zugänge erweitert werden. Dann kommen Außenperspektiven zur Sprache, die auf

Grund ihrer vielfältigen Hintergründe und Verortungen den Blick auf Fragen, Aspek-

te und Herausforderungen richten, die im fachdidaktischen Diskurs bisher kaum oder

gar nicht thematisiert wurden.

Komplexitätserweiterungen bieten das Potenzial, Neuorientierungen zu ermögli-

chen. Das ist allerdings in der Regel vor allem dann möglich, wenn es gelingt, die Fülle

der aufgerufenen Herangehensweisen und darin formulierten Anfragen elementarisie-

rend zu bündeln und so in den Fachdiskurs einzuspeisen. Dass eine Weiterentwick-

lung des Religionsunterrichts notwendig ist, wird niemand ernsthaft bestreiten wollen.

Was für die Schule insgesamt gilt, gilt auch für jedes ihrer einzelnen Fächer. Zugleich

braucht es schultheoretische und fachspezifische Fokussierungen, die unterschiedliche

Perspektiven zusammenführen und auf diese Weise fruchtbar machen.

Innerhalb dieses Horizontes versuchenwir nun, die interdisziplinären Impulse auf-

zunehmen und anstehende Plausibilisierungsaufgaben für den Religionsunterricht zu

beschreiben. Wir tun das in religionspädagogischer Absicht und im Wissen darum,

dass die unterschiedlich gelagerten Beiträge nicht ohne Reibungsverluste gebündelt

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 Michael Domsgen & Ulrike Witten

werden können. Die Aufnahme bisher fachfremder Logiken steht immer in der Gefahr

einer Vereinnahmung. Sie kann verringert werden, wenn der Diskurs damit nicht ab-

geschlossen, sondern eröffnet und weitergeführt wird. Genau darin liegt unsere Inten-

tion. Methodisch greifen wir deshalb auf das Instrument der Thesen zurück. Wir ver-

dichten unsere Einschätzungen und Beobachtungen thetisch und erläutern anschlie-

ßend die darin gesetzten Impulse vor dem Hintergrund und unter Bezugnahme auf

die in diesem Band versammelten Perspektiven. Dabei gehen wir a majore ad minus

vor, beginnen also mit allgemeineren Fragen und spitzen sie dann immer mehr auf den

Religionsunterricht und dessen Gestaltung im Sinne seiner Zukunftsfähigkeit zu. Der

Begriff der Zukunftsfähigkeit markiert einerseits die Notwendigkeit einer Weiterent-

wicklung gegenwärtiger Formen von Religionsunterricht und andererseits die Kontex-

tualität aller damit verbundener Reflexionen und Entscheidungen. Denn wer von der

Zukunft spricht, trifft letztlich Aussagen zur Gegenwart und das vor dem Hintergrund

einer bestimmten Vergangenheit.

1. In den Anfragen zum Religionsunterricht liegt eine nicht zu unterschätzende Chance. Dass die

Autorinnen und Autoren offen ihre Kritikpunkte äußern, aber auch aus ihrer Perspektive Ideen für

die Weiterentwicklung religiöser Bildungsangebote formulieren, zeigt, dass trotz konträrer Mei-

nungen die Bereitschaft zum Austausch und Aufeinanderzugehen vorhanden ist. Damit sind gute

Voraussetzungen für ein wechselseitiges Verstehen gegeben.

1.1 Der Einladung, einen Beitrag zu verfassen, sind Wissenschaftlerinnen und Wissen-

schaftler sowie Praktikerinnen und Praktiker aus der Schule sowie den Medien gefolgt

und haben auf fachlicher, gesellschaftlicher, schulischer, unterrichts- bzw. fachdidak-

tischer sowie international-vergleichender Ebene den Religionsunterricht in der Bun-

desrepublik Deutschland reflektiert. Damit ist angezeigt, auf welch vielfältigen Feldern

und Ebenen sich eine Reflexion des Religionsunterrichts zu bewähren hat.

1.2 Die Vielfalt der Beiträge macht deutlich, dass es nicht einfach um eine Addition der

eingetragenen Fragen gehen kann, die dann religionsdidaktisch zu übersetzen sind.

Zugleich zeigt bereits ein erster Überblick, dass die interdisziplinären Impulse ein gro-

ßes Potenzial bieten für notwendige Plausibilisierungen. Letztlich geht es dabei zum

großen Teil um ein Rechenschaftablegen, also eine kritisch-konstruktive Selbstverge-

wisserung. Auf diese Weise können Veränderungspotenziale für die Religionspädago-

gik als Ganze und den Religionsunterricht als wichtigen Teilbereich darin ausgelotet

werden.

2. Religionspädagogik versteht sich als eine interaktiveWissenschaftsdisziplin, die zwischenTheo-

logie und Humanwissenschaften agiert. Sie sucht den Dialog zwischen den Disziplinen. Dafür

muss sie sich als mehrsprachig erweisen, um den Anforderungen und Anfragen aus ganz unter-

schiedlichen Bereichen gerecht werden zu können.

2.1 DemCharakter von Religionspädagogik als Verbundwissenschaft entsprechend sind

in diesem Sammelband eine Vielfalt von Beiträgen versammelt, die eine große Band-

breite aufweisen. Sie zu bündeln, ist herausfordernd, weil sie ganz unterschiedliche

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 337

Perspektiven und damit verbundene Zugänge einbringen. Diese Aufgabe stellt sich re-

ligionspädagogisch durchgehend, ist also kein Spezifikum der hier versammelten Bei-

träge. Das darin liegende Potenzial gehört gleichsam zur religionspädagogischen DNA.

In diesem Band nehmen wir diese Grundrichtung nicht nur auf, sondern treiben sie

bewusst voran. Dadurch tritt die Herausforderung der Mehrsprachigkeit angesichts

unterschiedlicher wissenschaftlicher Logiken noch einmal stärker vor Augen.

2.2 Wichtig dabei ist, dass in und unter den verschiedenen perspektivischen Zugrif-

fen auf das Religionsthema dessen Komplexität und Spezifik nicht verloren geht. Die

Problematik, die damit im Raum steht, ist auch in anderen Feldern zu beobachten: Je

weiter man entfernt ist von der Logik des jeweiligen Gegenstandes, desto besser scheint

er sich mit dem eigenen Zugriff bewältigen zu lassen. Anders ausgedrückt: Je größer

die Distanz, desto höher die Bereitschaft, Innenlogiken zu vernachlässigen und holz-

schnittartig zu operieren.

2.3 Der Religionsunterricht bezieht sich jedoch auf einen Gegenstand, der »nur im

Wechselspiel von Kenntnissen, Vollzugsformen und kritisch-konstruktiver Reflexion«

in seiner »Dynamik von Position und Irritation in Bezug auf eine unverfügbare Grö-

ße« verstanden werden kann, wie Dirk Evers betont. Religion und Glauben im christli-

chen Sinne sind »als lebenslange Aufgaben und Übungsformen zu begreifen«, die von

»Dynamik und ›Wachstum‹ getrieben sein können und in verschiedenen Biographien,

in unterschiedlichen Lebenskontexten und Lebensaltern unterschiedliche Formen an-

nehmen« (80).1 Wer sie wirklich verstehen will, muss verschiedene Momente von Ver-

stehen integrieren und »sich dadurch zum Verstehen selbst noch einmal verstehend

verhalten« (ebd.). Erhellend ist hier Dirk Evers Vorschlag zur Differenzierung dreier

Dimensionen des Verstehens. »Religion kann nicht kognitiv enggeführt werden hin auf

ein desengagiertes Verstehen von etwas, was dann noch irgendwie subjektiv angeeignet

oder abgelehnt wird« (81). Vor diesem Hintergrund wäre auch danach zu fragen, wel-

che Dimension in den jeweiligen Perspektivierungen zum Tragen kommen und welche

ausgeblendet werden.

3. Anfragen zur Plausibilisierung des Religionsunterrichts beziehen sich nur zum Teil auf den Re-

ligionsunterricht im engeren Sinne und sind daher auch nur teilweise religionspädagogisch bear-

beitbar. Sie sollten aber als konstitutive Rahmenbedingungen für Fragen um Plausibilisierungen

und Bildungsziele des Religionsunterrichts ernstgenommen werden.

3.1 In den gesellschaftlichen Debatten ist der Religionsunterricht nicht selten Platzhal-

ter für dahinterstehende bzw. darüberhinausgehende Fragen. Sehr deutlich tritt das in

der Medienanalyse von Theresa Weiß hervor, kommt aber auch in anderen Beiträgen

zum Ausdruck. Der Religionsunterricht fungiert hier als Platzhalter für Diskurse, die

gar nicht primär auf ihn bezogen sind oder gar von ihm beeinflusst werden können.

Das gilt es zunächst einmal wahrzunehmen und einzuordnen. Erst in einem nächs-

ten Schritt wäre zu analysieren, wie sich die gesellschaftlichen Veränderungen auf den

1 Alle Seitenangaben in Klammern beziehen sich auf diesen Band.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 Michael Domsgen & Ulrike Witten

Religionsunterricht auswirken, um davon ausgehend zu prüfen, inwiefern dies religi-

onspädagogisch bearbeitbar ist.

3.2 Dass die Plausibilisierungsanfragen zum Religionsunterricht im Kontext gesell-

schaftlicher Veränderungen zu sehen sind, wird z.B. bei Lisa Schwaiger und Otfried

Jarren deutlich. Säkularisierung und Pluralisierung führen zu gesellschaftlichen Ver-

änderungen, die einen Bedeutungsverlust der Kirchen nach sich ziehen. Eine Folge da-

von ist, dass der Religionsunterricht, der (medien-)öffentlich als Privileg der Kirchen

und nicht als Ermöglichung von Religionsfreiheit wahrgenommen wird, angefragt ist.

Systemtheoretisch gesehen sind dadurch allerdings Handlungsfelder adressiert, die re-

ligionspädagogisch unter dem Stichwort einer öffentlichen Religionspädagogik zwar

wahrgenommen, aber de facto kaum aktiv bespielt werden können. Als Konsequenz

kann gelten, dass der Religionsunterricht nie nur für sich, sondern im Kontext wahr-

zunehmen und zu gestalten ist. Letztlich ist immer die Öffentlichkeit mit zu bedenken,

in der der Unterricht stattfindet.

3.3 Gert Pickel plädiert nachhaltig dafür, dass sich der gesellschaftliche Wandel auch

inhaltlich im Religionsunterricht niederschlagen müsse, »will man nicht die Aussagen

vieler Jugendlicher in den Shell-Jugendstudien der letzten Jahre bestätigen: ›die Kirche

hat keine Antworten auf die Fragen, die mich wirklich bewegen‹ …. ›Müssen‹ deshalb,

weil eine Ignoranz dieser Themen im Religionsunterricht genauso wie ein Einfrieren

der Vermittlung von einer Religion auf einem Wissenskanon, die an der gesellschaft-

lichen Entwicklung vorbeigeht, die Bindung junger Menschen an diese Religion eher

untergraben als stärken dürfte« (149). Zudem problematisiert er zu Recht, dass das re-

ligiöse Wissen, das im Religionsunterricht vorausgesetzt werden kann, kontinuierlich

sinkt, was ebenso multifaktorielle Ursachen hat.

3.4 Auch Dirk Evers plädiert dafür, dass die sich wandelnden Rahmenbedingungen im

Religionsunterricht Niederschlag finden sollten. Er setzt den Schwerpunkt jedoch auf

das Aushalten der Ergebnisoffenheit von Bildung, indem er betont, dass die »Fraglich-

keit von ›Religion‹ und Religionen überhaupt, die Frage nach der Relevanz ihrer Voll-

züge und Erscheinungen und nach ihrem Sinn … deshalb zum Unterricht in Religion

heute elementar so dazugehören« müsse, »dass auch die Bildung einer dezidiert religi-

onskritischen und atheistischen Grundhaltung nicht an sich als Scheitern einer Bildung

in Sachen Religion angesehen werden muss« (78).

3.5 Etwas anders gelagert ist der Diskurs um den Islamischen Religionsunterricht, auf

den Serdar Kurnaz rekurriert. Auch hier zeigt sich, dass dessen Einrichtung und Ausge-

staltung von Faktoren bestimmt wurde, die letztlich außerhalb der fachspezifischen Lo-

gik liegen. Zentral dafür waren nicht religionspädagogische Gründe oder das Engage-

ment der Religionsgemeinschaft. Das wiederum eröffnet auch Freiräume hinsichtlich

derTheologizität, die entlastend sind. Serdar Kurnaz spricht in diesemZusammenhang

davon, »dass die Islamische Theologie einen wichtigen Beitrag für den Islamischen Re-

ligionsunterricht leisten kann, indem sie den Islamischen Religionsunterricht von der

Last, zwanghaft nach dem Islamischen zu fragen, befreit. Der islamische Religionsun-

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 339

terricht setzt sich ja nicht mit rein theologischen Inhalten aus, sondern stellt die Frage

nach der pädagogischen Aufarbeitung dieser, was im höchsten Maß Interdisziplina-

rität erfordert« (105) und die islamische Religionspädagogik als Verbundwissenschaft

charakterisiert.

3.6 Deutlich wird insgesamt, dass die äußeren Umstände die Religionspädagogik und

den Religionsunterricht entscheidend mitprägen. Auch wenn Handlungsspielräume

auf den ersten Blick gering erscheinen, können sie doch zentrale Aspekte aufrufen und

sollten genutzt werden.

4. Die interdisziplinären Kommentare zeigen Gegenwind, Zustimmung und Irritationen auf. Das

kann als Ausgangspunkt einer transdisziplinären Reflexion der Religionspädagogik sowie des Re-

ligionsunterrichts genutzt werden. Dabei zeigt sich, dass es im mehrsprachig geführten Diskurs

zum Religionsunterricht durchaus zu Übersetzungsschwierigkeiten kommen kann.

4.1 Die Positionierungen zum Angebot eines (konfessionellen) Religionsunterrichts zei-

gen eine große Bandbreite auf. Sie bewegen sich zwischen freundlicher Zustimmung,

critical friends, Unverständnis und harscher Kritik. Damit liefern sie in ihrer Offen-

heit gute Ausgangspunkte für eine konstruktiv-kritische Auseinandersetzung. Kriti-

sche Rückfragen fordern die Religionspädagogik inhaltlich heraus, sie zeigen aber auch

an, wo es »Übersetzungsschwierigkeiten« gibt, d.h. wo es der Religionspädagogik nicht

gelingt, ihre Perspektive verständlich zu machen, wie beispielsweise in den Anfragen

von Andreas Petrik, Tanja Sturm und Markus Tiedemann deutlich wird.

4.2 Zielvorstellungen und Bilder, die die Religionspädagogik hinsichtlich des Religions-

unterrichts vertritt, und diejenigen Bilder und (unterstellten Ziele), die von außen her-

angetragen werden, sind nicht deckungsgleich. Zunächst ist es gut, dass unterschied-

liche Wahrnehmungen formuliert werden. Scheinbar ist aber zumindest ein Kommu-

nikationsproblem festzustellen, wenn z.B. von Lisa Schwaiger und Otfried Jarren dem

konfessionellen Religionsunterricht unterstellt wird, er sei »hochgradig fokussiert und

damit begrenzt« (204). Er könne und wolle »keine Vermittlung der religiösen wie kirch-

lichen Vielfalt leisten«. Dementsprechend fällt die Gesamtbeurteilung aus dieser Per-

spektive gänzlich anders aus als im Fachdiskurs selbst: »Wenn es darum geht, in dieser

wesentlichen Sozialisationsphase dem Ziel zu entsprechen, möglichst viel über unter-

schiedliche Religionen, Glaubensformen und Kirchen zu vermitteln, auch um für Ver-

stehen, Verständnis und somit im Effekt zur Toleranz zu erziehen, so wird diesem Ziel

offenkundig nicht entsprochen« (205).

4.3 Auch in international vergleichender Perspektive wird deutlich, dass religionspäd-

agogisch vorgetragene Argumente längst nicht immer leicht nachvollziehbar sind.Kers-

tin von Brömmsen zeigt das am Beispiel der staatlichen Verantwortung für das Schul-

wesen: »The state should therefore not be the only one responsible for organizing edu-

cation (Schreiner u.a.). This argument, is easy to have deep respect for. However, even

though having great expectations on education, I think these demands are too high to

put on education« (323).

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 Michael Domsgen & Ulrike Witten

4.4 Wie stark Fremd- und Eigenwahrnehmung differieren, wird ebenfalls in Andreas

Petriks anregend provokativem Gedankenexperiment deutlich. Es wäre zu einfach, die

hier zu findende Anfrage beispielsweise mit Hinweis auf die positive Religionsfreiheit

ins Leere laufen zu lassen. Einerseits ist die Aufklärung über religionsverfassungsrecht-

liche Intentionen hilfreich. Andererseits jedoch kann das keine Ruhebank sein. Ein Re-

ligionsunterricht für das 21. Jahrhundert hat die in diesem Zusammenhang gesetzten

Anfragen auf- und ernstzunehmen, stehen sie doch für eine verbreitete Sicht auf den

Religionsunterricht und fehlende Plausibilitäten u.a. vonRechtskonstruktionen, die zu-

dem veränderbar sind und sicherlich auch verändert werden, so sich entsprechende

Mehrheiten dafür organisieren lassen.

4.5 Zudem sindmit den politikdidaktischen Anfragen auch weiterführende Impulse für

den Religionsunterricht verbunden. So stellt die Kontakthypothese ein weiteres Argu-

ment für mehr Unterricht im Klassenverband dar. Das Kontroversitätsgebot ist inner-

halb eines Binnenperspektiven einnehmenden Religionsunterrichts nicht aufgehoben.

Ebenso gibt das Prinzip der Interessenorientierung für den Religionsunterricht einen

wichtigen Impuls, um über die Synthese aus Positionalität und Kontroversität nachzu-

denken. In alledem ist mit Andreas Petrik zu fragen, ob vielleicht »gerade ein integrati-

ves Fach … die Lust Jugendlicher, sich auf das Phänomen Religion einzulassen« erhöhen

würde, wenn also die Auseinandersetzung mit Religion »nicht mehr in kleinen, relativ

homogenen Gruppen behandelt wird« (265).

4.6 Wie wichtig disziplinübergreifende Perspektiven sind, wird auch im Beitrag von

İnci Dirim und Paul Mecheril deutlich, die nachdrücklich fordern, dass Religion als

Deutungs- und Unterscheidungskategorie in den Blick genommen wird, die »in hege-

monialen Diskursen mit Bedeutung versehen wird« (163) und auch in die Schule hin-

einwirkt. Jegliche Formen von Begegnungspädagogiken müssen das strukturell mit-

bedenken. Auch alles Nachdenken über einen zukunftsfähigen Religionsunterricht hat

das zu beachten. Er bewegt sich unweigerlich im Feld »gesellschaftlich-diskursive(r) Be-

deutungsaushandlungen« undmuss sich deshalb sehr genau vergegenwärtigen, welche

»diskursiven und kontextspezifischen Relevanzsetzungen von Religion« (ebd.) damit

vorgenommen werden. Religionsunterricht in der Migrationsgesellschaft hat immer

auch die Aufgabe, »überkonfessionell das ausschließende und gewaltförmige Potenzial

religiös codierter Unterscheidungen kritisch zu reflektieren« (167).

4.7 Die Binsenweisheit aus dem Feld interreligiösen Lernens, dass Schüler*innen nicht

zu »Vertretern« ihrer Religion gemacht werden sollen, bekommt vor dem rassismus-

kritischen Hintergrund, den İnci Dirim und Paul Mecheril stark machen, noch einmal

neue Bedeutung. Denn, wenn »wir Religion (auch) als Deutungskategorie verstehen,

die mit spezifischen Formen der essentialisierenden Selbst- und Fremd-Adressierung

verbunden ist, die zugleich die Ungleichheit desMenschen in einem bestimmten gesell-

schaftlichen Kontext nicht nur nach sich zieht, sondern auch erklärt (›weil die haben

eine andere Religion‹), dann bedeutet Allgemeinbildung eben auch, um dieses Mus-

ter zu wissen, es historisieren zu können, sein Machtpotenzial zu erkennen und auch

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 341

die eigene Involviertheit in die Plausibilität dieser Unterscheidungsweise erkunden zu

können« (166).

4.8 In dieser Hinsicht kommen auch aus anderer Richtung Anfragen. Ursula Schu-

macher problematisiert für den konfessionell-kooperativen Religionsunterricht, »dass

die konfessionelle Kooperation eine zu Lasten des Lebensweltbezugs gehende Neigung

zur Profilierung kontroverstheologischer Differenzen erzeugt« (87). Zwar stellt die Zu-

schreibung, evangelisch oder katholisch zu sein, im 21. Jahrhundert in Deutschland

kaum noch eine machtvolle Kategorie mehr dar, um Menschen zu unterscheiden, aber

dieser Befund lässt dennoch nachdrücklich fragen, wie dialogische Formate so gestaltet

werden können, dass sie Differenzen egalitär zur Sprache bringt. In Bezug auf jüdische

sowie muslimische Gläubige scheint das – so z.B. Gert Pickel problematisierend – bis-

lang noch nicht der Fall zu sein.

4.9 In epistemologischer Perspektive grundlegend und in hohemMaße bedenkenswert,

ist die Erkenntnis, dass die verwendeten Begriffe in den verschiedenen Wissenschaf-

ten in ihrem Verständnis teils erheblich differieren. Das gilt vor allem auch für den

Subjektbegriff, der in Differenzpädagogiken – eher problematisierend – im Sinne der

Subjektivierung genutzt wird, und der sich religionspädagogisch – hier positiv konno-

tiert – eher als Zielperspektive findet. So problematisieren İnci Dirim und Paul Meche-

ril die Subjektivierung: »Die Untersuchung von Prozessen des Othering lässt spezifische

Kontexte und Prozesse der Subjektivierung deutlich werden, die Produkt der Institu-

tionalisierung des vermeintlich objektiven, hegemonialen Wissens über die Anderen in

einem politischen Machtzusammenhang sind. Vorsicht bei der Zuordnung von Men-

schen zu ›ihrer‹ Religion ist eine zentrale Maxime der schulischen Auseinandersetzung

mit religiösen Inhalten in der Migrationsgesellschaft« (167).

4.10 Neben den kritischen Anfragen, die auf das gegenwärtige Konstrukt von Religi-

onsunterricht abzielen, gibt es aber auch Positionen, die dem Fach neutral oder positiv

gegenüberstehen, jedoch gerade aus dieser Position heraus, kritische Kommentare ein-

tragen und wichtige Aspekte beleuchten. Beispielsweise Sebastian Lutterbach und An-

dreas Beelmann zeigen auf, was die Religionspädagogik durch eine fachübergreifende

Perspektive zu gewinnen vermag. So ist das religionspädagogisch bislang nicht pro-

minent rezipierte psychologische Modell zur Extremismusprävention hochinteressant

und erinnert daran, dass diese Aspekte religionspädagogisch stärker mitzubedenken

sind, auch was Anteile von service learning als Beitrag zur Schulkultur sowie die Mög-

lichkeit, »authentischen Vertretern« zu begegnen angeht – nicht zuletzt auch Gruppie-

rungen, die sich selbst als nichtreligiös adressieren.

4.11 Udo Tworuschkas Verständnis der Religionswissenschaft als engagierte Wissen-

schaft und seine Profilierung als Praktische Religionswissenschaft lässt eine so ver-

standene Religionswissenschaft zu einer wichtigen Partnerin der Religionspädagogik

werden. Zugleich wird dabei deutlich, dass damit wissenschaftstheoretische Neujus-

tierungen verbunden wären. So wäre beispielsweise das Diktum zu überdenken, allein

ein konfessioneller Religionsunterricht und eine entsprechend profilierte Religionspäd-

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 Michael Domsgen & Ulrike Witten

agogik als seine Bezugswissenschaft würde Binnenperspektiven und persönliches In-

volviertsein ermöglichen. Das gilt vor allem dann, wenn religionspädagogisch das Ge-

genbild (und teilweise auch Zerrbild) einer »neutralen Religionskunde« bemüht wird,

um einen übergreifenden – rein staatlich verantworteten – religionskundlichen Unter-

richt abzuwerten und damit aus dem Reigen bedenkenswerter Modelle von vornherein

auszuschließen. Dabei wäre angesichts der in einigen Regionen Deutschlands deutlich

zu beobachteten Ausgangslage, dass die jetzt gültigen rechtlichen Regelungen letzt-

lich einschränkend darauf einwirken, dass alle Schüler*innen ein qualifiziertes Angebot

in religionsbezogener Bildung erhalten, verstärkt darüber nachzudenken. Die zentra-

le Frage könnte dabei sein, was es denn genau bedeute, in einer Religion kundig zu

sein. Ein solcher Zugang darf nicht von vornherein ausgeschlossen werden. Begrifflich

könnte man das als engagierte Religionskunde bezeichnen. Dabei geht es darum, dass

existenzielle Fragen nicht ausgeklammert, sondern bewusst hereingeholt werden. Auch

gilt es, Udo Tworuschkas Kritik an Engführungen interreligiösen Lernens, z.B. auf das

trialogische Lernen zwischen den abrahamitischen Religionen, zu bedenken. Jedoch

ist dies wiederum didaktisch zu reflektieren – gilt es doch, die Lebenswelt der Schü-

ler*innen zu berücksichtigen, in der nicht alle Religionen gleichermaßen präsent sind.

Außerdem sind einem (idealerweise) zweistündigem Schulfach, das maximal dreizehn

Jahre besucht werden kann, hinsichtlich der zu thematisierenden Inhalte Grenzen ge-

setzt.

4.12 Die internationale komparative Perspektive zeigt zudem auf, dass ein Vergleich

methodisch herausfordernd ist, weil die Kontexte so stark differieren. Dennoch ist es

erhellend,weil damit vor Augen geführt wird,wie ähnlich gelagerteHerausforderungen

wahrgenommen werden, mit welchen Entwicklungen sie für die Gestaltung religiöser

Bildung in den Zusammenhang gestellt werden und wie das alles eingeschätzt wird.

So drängt sich bei der Lektüre des Beitrags aus England teilweise der Eindruck auf,

man könnte hier einen Blick in die Zukunft des deutschen Religionsunterrichts wer-

fen. Philip Barnes stellt dar, dass in England mit der steigenden Zahl von nichtreligiö-

sen Schüler*innen die Forderung einherging, den obligatorischen Religionsunterricht

abzuschaffen. Hier ist es möglich, von unter Umständen auch problematischen Ent-

wicklungen aus anderen Kontexten zu lernen. Wird der Religionsunterricht allein als

ein Angebot wahrgenommen und profiliert, dass sich an religiös gebundene Lernende

richtet, verliert er zunehmend an Plausibilität. Es reicht also nicht aus, den Religions-

unterricht bildungstheoretisch als ein sinnvolles Angebot für alle Lernenden abzusi-

chern, ohne es dann auch konzeptionell und handlungsorientiert einlösen zu können.

4.13 Von der irritierenden Kraft der Reflexion spricht Dirk Evers auch aus systematisch-

theologischer Perspektive. Prägnant fasst er zusammen: Die »Spannung von Selbstbil-

dung und Gebildetwerden lässt sich angesichts der wachsenden Ambiguisierung und

Pluralisierung des Religiösen in der Nachmoderne nur durch Formen pluraler Posi-

tionalität in Bildungsprozessen bearbeiten. Das führt zu einem Verlust von Selbstver-

ständlichkeit, der jedoch theologisch auch als Gewinn angesehen werden kann« (10). Er

führt weiter aus: »Theologie insgesamt kann und darf deshalb nicht einfach nur der po-

sitionellen Selbstvergewisserung dienen, sondern muss auch Momente der Irritation,

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 343

der Dislozierung des eigenen Standpunktes und der beständigen Neuorientierung um-

fassen« (74). Hier wird noch einmal deutlich, dass der Plausibilisierungsdruck nicht nur

als ein negativer Druck von außen zu sehen ist, sondern durchaus auch als notwendige

und bereichernde Kraft der Irritation.

4.14 Eine Meta-Reflexion über Religionspädagogik im transdisziplinären Diskurs, wie

religionspädagogisch Inter- bzw. Transdisziplinarität gedacht und umgesetzt wird,

steht noch aus. In solche anstehenden Überlegungen zur Transdisziplinarität wäre

auch einzubeziehen, dass Religionspädagogik als Verbundwissenschaft zwar in sich

interdisziplinäre Bezüge aufnimmt, diese aber nur teilweise in transdisziplinäre Be-

züge ein- bzw. rückspielt. Am ehesten geschieht dies noch in verwandten Kontexten,

wie innerhalb der theologischen Fächer, zwischen den Theologien oder innerhalb

pädagogischer oder didaktischer Kontexte, wenn es z.B. um Querschnittsthemen geht,

die fachdidaktisch bearbeitet werden. Die Ausstrahlung in andere Fächer ist dagegen

nur noch selten gegeben. Doch gerade angesichts gemeinsamer Herausforderungen ist

ein zu sehr in Fächergrenzen denkendes Vorgehen problematisch. So scheint innerhalb

der Logik von Bezugsdisziplinen naheliegend, dass Serdar Kurnaz aus islamisch-

theologischer Perspektive vor allem den islamischen Religionsunterricht bzw. einen

interreligiösen ausgerichteten Religionsunterricht reflektiert. Aber wäre es nicht auch

zielführend, wenn islamische Theologie über den evangelischen Religionsunterricht

nachdenken würde? Fühlen sich die Theologien nur für »ihren« Religionsunterricht

zuständig? Wie sähe eine wechselseitige Bezugnahme aus? Wäre dann eher die Reli-

gionswissenschaft als Bezugswissenschaft zuständig? Wäre nicht z.B. die Forderung

nach Dialogkonzepten aus der islamischen Religionspädagogik auch für die christliche

Religionspädagogik weiterführend?

4.15 Die im Band jeweils durchsichtig gemachte Positionalität der Beiträge wäre für

eine transdisziplinäre Reflexion konstitutiv: Innerhalb der Klärungen zur Transdiszi-

plinarität wäre die Offenlegung des eigenen Standpunkts und aller damit verbundenen

Perspektiven und Prämissen unverzichtbar und grundlegend.

5. Zum innerhalb der Religionspädagogik etablierten Modell von Allgemeinbildung, das hinsicht-

lich der jetzt geltenden Fächerstruktur und der Logik der Fachdidaktiken sehr gut anschlussfähig

ist, und dem für die Legitimierung des Religionsunterrichts eine zentrale Funktion zukommt, gibt

es ganz unterschiedliche und eben auch kontroverse Positionen. Sie sollten religionspädagogisch

genauer diskutiert werden.

5.1 Innerhalb der Religionspädagogik ist das Allgemeinbildungsmodell von Jürgen

Baumert weit verbreitet, weil es den konfessionellen Religionsunterricht im Fächer-

kanon der Schule zu plausibilisieren vermag. Dabei wird dieses Modell in der Regel

in dem Bewusstsein genutzt, dass dazu ein weitgehender fachdidaktischer Konsens

besteht. Dass die anderen Fächer sich kaum oder gar nicht darauf nicht beziehen,

zeigt an, dass dieser Konsens nicht einfach vorausgesetzt werden kann. Wo religions-

pädagogisch gemeinsame Weltzugänge gesehen und Fächergruppen erdacht werden,

zeigt sich philosophiedidaktisch nicht nur Zustimmung. Markus Tiedemann sieht die

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344 Michael Domsgen & Ulrike Witten

religiöse Sphäre mit der philosophischen als unvereinbar an, wenn er »das Kernge-

schäft ethischer Urteilskraft in der Fähigkeit zur intersubjektiven und interkulturellen

Rechtfertigung« festmacht, »und genau dieses Ringen um eine intelligible Perspektive«

für ihn »mit religiösen Prämissen inkompatibel« ist.

5.2 Schon hier wird deutlich, wie sich Außen- und Innenperspektive deutlich voneinan-

der unterscheiden. Das betrifft nicht nur das Verständnis von Religion, sondern auch

das Konzept von Allgemeinbildung. Thorid Rabes Plädoyer, dass die unterschiedlichen

Weltzugänge sich aneinander schärfen und dass erst aneinander die Spezifik der Per-

spektive wahrnehmbar und erfahrbar wird, gilt daher sowohl für den konkreten Un-

terricht als auch für die Auseinandersetzung zwischen den Fachdidaktiken. Auch İnci

Dirim und Paul Mecheril beziehen sich in ihrer Forderung, Menschen nicht ihrer Reli-

gion zuzuordnen auf das Konzept von Allgemeinbildung.

5.3 Michael Ritter zieht interessante bildungsbezogene Parallelen zwischen dem

Religions- und Literaturunterricht, wobei er im Anschluss daran auch wieder

für die Unterscheidung plädiert. Der Wandel »hin zu einer eher philosophisch-

weltanschaulich-identitätsstiftenden Reflexionsfolie« verschiebt den Religionsunter-

richt seiner Meinung nach »in eben jenen Bereich, der im Literaturunterricht mit

den oben genannten lesebezogenen Bildungsnormen … als Gegenstand kultureller

Bildung im Spannungsfeld von Individuierung und Enkulturation umrissen wurde.

Hier wären die … bereits angedeuteten gegenstandsbezogenen Überschneidungen nun

um bildungstheoretische Orientierungen zu ergänzen, die zu einem gemeinsamen

Bildungsfeld einer kulturellen Identitätsbildung zusammengedacht werden könnten«

(243). Daraus resultiert ein neues Nachdenken über ein gemeinsames Aufgabenfeld, in

dem die »einzelnen Fächer nicht aufgehen sollten, das aber stärker, als das bisher durch

die fächerübergreifende Didaktik forciert wird, kulturelle Bildung als gemeinsames

Handlungsfeld thematisieren und sinnstiftend-identitätsbildend zugänglich machen

sollte« (ebd.). Dabei wären ganz unterschiedliche Ausformungen denkbar. Auf alle

Fälle zeigt sich hier, wie zentral die Frage nach dem Bildungsverständnis von Schule

insgesamt ist.

Das wird auch von Schumacher unterstrichen. Sie beschreibt eine Befassung mit

den Bildungszielen des Religionsunterrichts »als Achsenfrage für die beiden derzeit

wohl brennendsten Aspekte«, die sie einerseits im »immer dringlicheren Legitimati-

onsdiskurs« verortet und andererseits in der »Frage nach der Bewertung verschiede-

ner Modelle« (86) des Religionsunterrichts. Bei alledem spielen die anzustrebenden Bil-

dungsziele eine zentrale Rolle. Darüber sind immer wieder neue Verständigungen zu

erzielen, wie Kerstin von Brömssen anmerkt: »However, I think it is necessary to have a

broad and critical discussion on the educational aims of the subject for the future, both

in Sweden, in Germany, and in many more educational contexts« (323).

5.4 Den Religionsunterricht bildungstheoretisch zu begründen und zu reflektieren, ist

als wichtige Aufgabe zu markieren. Die hier versammelten Außenperspektiven zeigen

deutlich, dass dabei immer wieder neue Schwerpunkte zu bedenken sind. Die jeweilige

fachspezifische Plausibilisierungslogik ist immerwieder neu zu durchdenken.Dabei ist

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 345

in der Auseinandersetzung mit anderen Fachlogiken sowohl für die eigene Perspektive

als auch für das Einverständnis mit anderen Fachlogiken zu werben. Beide Schwer-

punktsetzungen sind in ihren jeweiligen Wechselwirkungen neu aufeinander zu bezie-

hen.

6. Auch wenn die Beiträge offen Kritik formulieren, ist weitgehend unstrittig, dass religionsbezo-

gene Bildung Teil der schulischen Bildung ist. Fraglich ist jedoch, in welcher Form dies geschehen

sollte. Die hier versammelten Außenperspektiven sind beim religionspädagogischen Nachdenken

über eine Weiterentwicklung von Religionsunterricht zu bedenken. Konkret ist zu diskutieren, ob

die derzeit innerhalb der Religionspädagogik vorgeschlagenen religionsunterrichtlichen Koopera-

tionsmodelle mehr Akzeptanz fänden und welche Zustimmung oder auch Anfragen sie evozieren.

6.1 Das Einholen von Außenperspektiven auf den Religionsunterricht zeigt einerseits

eindrücklich, dass der Religionsunterricht nicht das einzige Fach ist, das angefragt ist

und andererseits, dass diese Anfragen teils auch in einer als kritisch einzuschätzenden

Verwertbarkeitslogik stehen.

Michael Ritter markiert deutlich, dass es auch innerhalb des Deutschunterrichts,

der scheinbar »von der sicheren Bank« (235) aus argumentieren kann, Relevanzfragen,

Anfragen zur Plausibilität bestimmter Inhalte und Zugänge sowie faktische Margina-

lisierungen gibt. Er problematisiert dies hinsichtlich des literarästhetischen Lernens.

Hier zeigt sich, wie innerhalb eines Schulfachs eine Balance herzustellen ist zwischen

aktuellen Anforderungen, kulturellen Übereinkünften zu Bildungsgehalten, bildungs-

politischen Anforderungen, um nur einiges zu nennen. Zugleich wird deutlich, dass

der Diskurs darüber wichtig und unverzichtbar ist. In vergleichbarer Weise könnte

auch der Diskurs um den Religionsunterricht geführt werden. Eine Differenzierung

zwischen den Anteilen, die eher unstrittig sind (wie z.B. Religionskunde und z.T. auch

Schulseelsorge) und denen, die eher umstritten bzw. angefragt sind (Religion aus der

Binnenperspektive unter Einbeziehung der Religionsgemeinschaften), könnte helfen,

das Themenfeld zu sortieren und einen weiterführenden Diskurs zu initiieren.

6.2 Bei den umstrittenen Themen nimmt die Frage, ob der Religionsunterricht über

die staatliche Verantwortung hinaus auch von den Religionsgemeinschaften verantwor-

tet werden soll, eine besondere Position ein. Hier sind oft religionskritische Anfragen

grundsätzlicher Natur zu finden. Angefragt wird ebenfalls, dass der Religionsunterricht

nicht im Klassenverband stattfindet. So weist z.B. Tanja Sturm darauf hin, dass »ein

(bekenntnisgebundener) Fachunterricht imWiderspruch zu der Idee« stehe, dass »Dif-

ferenzen nicht Ausgangspunkt für Separation und/oder andere Formen der Benachtei-

ligung und Behinderung in Schule und Unterricht sein sollten« (228). Wichtig ist, dass

damit nicht in Frage gestellt wird, dass Religionen thematisiert werden, nicht zuletzt

auch um xenophobe Tendenzen zu bearbeiten. Allerdings ist das »kein Alleinstellungs-

merkmal von (bekenntnisgebundenem) Religionsunterricht« (229).

6.3 Vor diesem Hintergrund ergibt sich die Frage, ob ein staatlich getragener »Reli-

gionsunterricht« im Klassenverband weniger Plausibilisierungsstress freisetzen würde

bzw. ob ein solcher Unterricht mit Blick auf andere Aspekte kritisiert würde, die im

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 Michael Domsgen & Ulrike Witten

Endeffekt ebenfalls die weitergehende Marginalisierung eines religionsbezogenen Bil-

dungsangebots nach sich zöge.

6.4 Aus islamisch-theologischer Perspektive plädiert Serdar Kurnaz für die Positionali-

tät des Angebots, um Religion verstehen zu können. Und Dirk Evers weist darauf hin,

dass es einer »plurale(n) Positionalität« (73) bedürfe. Nur so könne der Religionsun-

terricht aus dem Oszillieren zwischen Fundamentalismus und Gleichgültigkeit befreit

werden. Welche Organisationsform dies umsetzen könnte und vor dem Hintergrund

der Religionsfreiheit zugleich für alle Schüler*innen verpflichtend gemacht werden

könnte, ist gegenwärtig weitgehend unklar.

6.5 Dass der Religionsunterricht auch immer zum Platzhalter für andere Diskurse wur-

de und wird, führt Theresa Weiß aus, wobei sie auch ausführt, wie die gängigen De-

batten um den Religionsunterricht aussehen. Zu fragen ist, ob ein neues Modell eine

ähnliche Platzhalter-Funktion einnehmen würde. Hinsichtlich der medialen Auseinan-

dersetzung ist interessant, dass der Hamburger Religionsunterricht für alle relativ viel

Aufmerksamkeit erlangt hat, also als »Problemlösung«medial zu funktionieren scheint,

obwohl auch dabei die Mitbeteiligung der Religionsgemeinschaften als nicht unproble-

matisch angesehen wird. Zugleich stellt Theresa Weiß aber auch das medial vertretene

Argument dar, dass Religionsunterricht eine eigene Perspektive ermöglicht, die durch

den Ethikunterricht nicht ersetzt werden könne.

Auch diese Sichtweise teilen nicht alle an diesem Buch Beteiligten. In pointierter

Ablehnung dem konfessionellen Religionsunterricht gegenüber argumentiert Markus

Tiedemann, sieht aber zugleich eine Religionskunde als Teil des schulischen Curricul-

ums an.

6.6 Juristisch wäre auszuloten, was auf der Grundlage der gegenwärtigen rechtlichen

Regelungen alles möglich ist. NeueWege weisen hier die bayerischen Entwicklungen in

Bezug auf einen islamischen »Religionsunterricht«,wie sie Heinrich deWall beschreibt.

Seiner Argumentation zufolge scheint es einen juristischen Spielraum für einen reli-

gionsbezogenen Unterricht zu geben, ohne Art. 7,3 GG abzuschaffen. Der in Bayern

nicht konfessionell angelegte Islamunterricht, der in einemWahlpflichtverhältnis zum

Ethikunterricht steht, könnte auch in anderen Ländern kopiert werden und sich dabei

als Angebot, das allgemein religionsbezogene Inhalte hat, an alle Schüler*innen rich-

ten und auf diese Weise schulisch Tatsachen schaffen. Markus Tiedemann favorisiert

deutschlandweit das Berliner Modell, wonach Ethik das Pflichtfach ist und Religion

ein freiwilliges zusätzliches Angebot darstellt. Noch ist der gesellschaftliche Druck in

dieser Richtung nicht vorhanden. Dementsprechend gibt es auch keine politischen Be-

strebungen, um es hier auf einen Konflikt ankommen zu lassen. Wie lange das noch

so bleiben wird, ist ungewiss. Heinrich de Wall fragt für den in Bayern rein staatlich

verantworteten »Islamischen Unterricht«, ob dieser nicht doch auch als »Religionsun-

terricht« wahrgenommen wird. In dieser Richtung zugespitzt ließe sich fragen, ob ein

ähnlich gelagertes Vorgehen nicht auch insgesamt für das Feld religiöser Bildung ein-

geschlagen werden könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 347

6.7 Deutlich ist schon jetzt, dass die gegenwärtigen rechtlichen Grundlagen durchaus

Spielraum für Weiterentwicklungen bieten. So steht Heinrich de Wall zufolge »von

Rechts wegen einem Religionsunterricht unterschiedlicher Religionsgemeinschaften

oder einem von mehreren Religionsgemeinschaften gemeinsam verantworteten Reli-

gionsunterricht nichts entgegen« (119). Bedingung dafür ist, dass »der Unterricht nur

an gemeinsame Bekenntnisgrundlagen gebunden bleibt« (ebd.).

6.8 Hier deutet sich ein Gestaltungsspielraum an. Bei seiner Auslotung sollte die Reli-

gionspädagogik aktiv mitwirken, wobei immer auch zu beachten ist, dass dieser Spiel-

raum nach den gegenwärtig geltenden Rechtsnormen nicht unendlich ist. Einen »mul-

tireligiösen Unterricht, bei dem die beteiligten Gemeinschaften selbst nicht von einer

grundlegenden Gemeinsamkeit in den zu verantwortenden Grundlagen ausgehen, son-

dern den Unterricht als multireligiöse Unterweisung zur Information der Schüler über

die jeweiligen Unterschiede verstehe« lässt sich Heinrich de Wall zufolge, »nicht als

Religionsunterricht i. S. v. Art. 7 Abs. 3 GG einstufen« (120).

6.9 Schaut man über die Lage in Deutschland hinaus, zeigen sich andere Schwerpunkt-

setzungen, insofern die Diskussionen in die Richtung eines staatlich verantworteten,

religionskundlichen Angebots gehen. Philip Barnes berichtet von Anfragen in England,

religionsbezogene Bildung eher in einem allgemeineren Fach aufzuheben. Für Kers-

tin von Brömssen ist die Partikularität der Religionsunterricht-Angebote wenig plau-

sibel. Zu fragen ist, ob ein Angebot wie in der Schweiz mehrheitsfähiger wäre. Wie

Stefanie Lorenzen ausführt, gäbe es dann ein religionskundliches Angebot (ERG) so-

wie einen konfessionellen Religionsunterricht. Religionspädagogisch wäre eine solche

Entwicklung zweischneidig: Zwar käme es zu einer gewissen Stärkung des Themas Re-

ligion in der Schule, insofern alte Kämpfe nicht mehr ausgefochten werden müssten.

Der Preis aber wäre durchaus hoch. Eine Nichtbeteiligung der Religionsgemeinschaf-

ten hätte wohl auch einen Wechsel der Bezugswissenschaften zur Folge. Nicht zu un-

terschätzen wäre vor allem die Schwächung der mit dem Religionsunterricht verbun-

denen Institutionalisierungen. Stefanie Stefanie zufolge zeige das Beispiel Schweiz,

»dass eine zunehmende ›Kulturalisierung‹ des schulischen Religionsunterrichts dazu

führen kann, dass der Theologie der Einfluss auf diesen Lernort entzogen wird. Die

[…] Öffnung für die allgemein-existenzielle Ebene von Sinnfragen birgt diese Gefahr

schleichender Distanzierung ebenfalls« (312). Sie plädiert für eine »Verbindung von re-

ligiös-konfessioneller Positionalität und allgemein-existenziellen Sinnfragen«, so dass

»die bildende Funktion religiöser Wahrheitsansprüche – und damit die Anbindung an

die Theologien – weiterhin plausibel bleibt« (ebd.).

6.10 Dem gemeinsamen Lernen können viele viel abgewinnen. So betonen Sebastian

Lutterbach und Andreas Beelmann die Chance des gemeinsamen Unterrichts im Sinne

der Radikalisierungsprävention. Ein Religionsunterricht, der »mono-religiöse Unter-

richtsansätze« überwindet, »besitzt das Potential für eine wirkungsvolle Radikalisie-

rungsprävention« (188).

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 Michael Domsgen & Ulrike Witten

6.11 Auch Gert Pickel problematisiert, dass das Wissen über andere Religionen in der

deutschen Gesellschaft gering sei. Das führe zu Unsicherheiten gegenüber den Gläu-

bigen sowie Vorurteilen. Er fordert, »die Auseinandersetzung mit anderen Religionen

und deren Mitgliedern auszubauen und erste Einblicke in andere ansässige Religions-

gemeinschaften und ihre Leben zu vermitteln« (155). Binnenperspektiven aus einer spe-

zifischen Religion heraus sind wichtig. Zugleich muss religionspädagogisch präziser

darüber nachgedacht werden, wie andere Religionen im Religionsunterricht nochmehr

Raum einnehmen können. Gegenwärtig bergen die Argumente für einen konfessionel-

len Religionsunterricht nach Gert Pickel das »Risiko« als »Rückzugsgefecht« wahrge-

nommen zu werden. Das dürfte »vor dem Hintergrund der kontextuellen Säkularisie-

rung und Pluralisierung kaum ein attraktives Modell für Schüler:innen aus anderen

Religionsgemeinschaften oder für konfessionslose Schüler:innen darstellen« (156). Eine

Möglichkeit, dem zu begegnen, könnte darin liegen, die »Öffnung selbstbewusst stär-

ker voranzutreiben«. Damit verbunden wäre eine Stärkung der sozialen Aspekte von

Religion, als Merkmal eines gegenwartsbezogenen Umgangs mit Mitgliedern anderer

Religionen undMenschen ohne größere Anschlussfähigkeit an Religiöses. ›Rückzugsge-

fechte‹ hinterlassen immer den Eindruck von Schwäche und des Klammerns an Rechte,

die man aufgrund von Umfeldentwicklungen sowieso verlieren wird. Dies sollte man

vielleicht für einen selbstbewussten Religionsunterricht vermeiden« (156). Dem ist re-

ligionspädagogisch vollauf zuzustimmen.

6.12 Wenn religionsbezogene Bildung im Plural mehr Raum erhält, gewinnt auch die

Religionswissenschaft als Bezugsdisziplin an Bedeutung. Udo Tworuschka problemati-

siert, dass – je nach Strömung der Religionswissenschaft – diese Rolle nicht unbedingt

annimmt. Hier wäre religionspädagogisch und theologisch nach Anschlüssen zu su-

chen, wobei dem Dialog über »Neutralität« und »Positionalität« eine besondere Rolle

zukäme. Damit könnte auch Udo Tworuschkas Plädoyer für die Praktische Religions-

wissenschaft als Partnerin der Religionspädagogik eingelöst werden. Zudem ist plau-

sibel, dass engagierte bzw. beteiligte Perspektiven besser einlösen können, was Gert

Pickel sowie Sebastian Lutterbach und Andreas Beelmann für das dialogische Lernen

mit und über alle Religionen formuliert haben.

6.13 Die Religionspädagogik sollte also stärker die Möglichkeiten eines Religionsunter-

richts im Klassenverband prüfen, vor allem in den Kontexten, in denen die religions-

soziologische Situation dies besonders nahelegt. Dabei sind Stärken und Schwächen

auszuloten und zu diskutieren.

7. Verbreitete Zerrbilder von Religionsunterricht sind als »Anforderungssituation« für eine Öffent-

liche Religionspädagogik zu nutzen.

7.1 Die Außenperspektiven auf den Religionsunterricht zeigen, dass teilweise mit Zerr-

bildern von Religion und Religionsunterricht operiert wird. Lisa Schwaiger und Otfried

Jarren sowie Theresa Weiß reflektieren, dass mediale Beiträge eher konfliktreiche As-

pekte fokussieren – zum einen, weil Streit mehr Aufmerksamkeit generiert, aber zum

anderen auch, weil damit stellvertretend auf dahinter stehende große Fragen »nach

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 349

liberalen Werten, der Außenpolitik und internationaler Beziehungen« (193) Bezug ge-

nommen wird. Die Aufmerksamkeit, die vor allem der Islamische Religionsunterricht

bekommt, liegt beispielsweise auch darin, dass er sich illustrativ eignet, um gesell-

schaftliche Konfliktlinien emotional zu thematisieren. Die Aufmerksamkeitslogik steht

also in der Gefahr, dass eher die Zerrbilder gezeichnet werden.

Weiterführend ist hier die Analyse vonTheresaWeiß. Sie verweist auf ein Ungleich-

gewicht zwischen öffentlicher Wahrnehmung von Religionsunterricht und fachintern

geführten Diskursen. Öffentlich sind zwei große Debatten prägend: Zum einen die Fra-

ge, ob die Sonderstellung des Religionsunterrichts weiterhin berechtigt ist (diese Anfra-

ge findet sich in vielen anderen Beiträgen). Zum anderen werden die mit dem Islami-

schen Religionsunterricht verbundenen Spannungen thematisiert. Dies wird religions-

pädagogisch wahr- und teilweise auch einfach hingenommen. Eine Problematisierung

erfolgt aber kaum. Das hängt nicht zuletzt damit zusammen, dass die dahinterste-

henden Fragen von Recht und Politik religionspädagogisch nicht zu den Kernthemen

gehören. Bei einer solchen Analyse von Öffentlichkeit ist immer auch die Frage von

Kerstin von Brömssen mit zu bedenken: »From a Swedish eye it would be interesting

to know who the strong actors in these debates are? In whose interest do they speak

and what are the arguments?« (323) Es braucht eine genauere Analyse der Debatten mit

ihren jeweiligen Interessenlagen und Motiven.

7.2 Der Religionsunterricht hat vor allem dann ein Kommunikationsproblem, wenn

nicht zwischen konfessionellem Religionsunterricht und Religions- bzw. Kirchenkritik

differenziert wird. Religionspädagogisch lohnt es sich, diese Zerrbilder, die z.B. auch

medial vertreten sind, wie Theresa Weiß darstellt als »Anforderungssituation« zu ver-

stehen für eine Religionspädagogik, die sich als Öffentliche Religionspädagogik ver-

steht.

7.3 Die Religionspädagogik sollte sich produktiver an derDebatte um ihr Fach beteiligen

und ihr Selbstverständnis klarer kommunizieren. Lisa Schwaiger und Otfried Jarren

fordern, dass der Religionsunterricht mehr Thema der Öffentlichkeit sein sollte. Dabei

ist die mediale Einseitigkeit der Bilder, die von Religion entstehen, sehr ernst zu neh-

men. Allerdings steht auch ihre Analyse im Horizont einer problematischen Setzung,

die nicht offengelegt und vor allem nicht diskutiert wird. Dass der »konfessionsgebun-

dene und vonVertreter_innen der kirchlichenOrganisationen durchgeführte Unterricht

[…] erwartbar keine Vermittlung der religiösenwie kirchlichen Vielfalt« (205) leistet, wie

Lisa Schwaiger und Otfried Jarren konstatieren, mag einleuchtend klingen, ist aber bei

weitem nicht so klar und eindeutig, wie es auf den ersten Blick scheinen mag. Aller-

dings zeigen diese medientheoretischen Überlegungen auch deutlich, wie schwierig es

ist, überhaupt medial bzw. öffentlich wahrgenommen und gehört zu werden, um den

Diskurs mitbestimmen zu können.

7.4 Neben den öffentlich vertretenen Bildern sollten aber auch die Bilder mit betrachtet

und kritisch reflektiert werden, die im fachdidaktischen Diskurs zu finden sind. Die

Positionen von Markus Tiedemann und Andreas Petrik fordern dazu auf, die darin zu

findenden religionskritischen Spuren präziser einzuordnen.Mit welchen Vorstellungen

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 Michael Domsgen & Ulrike Witten

von Religionen und Kirche wird hier operiert? Dass darin durchaus zu Recht proble-

matische Seiten angesprochen werden, ist zu würdigen. Dass darin aber auch Kämpfe

ausgetragen werden, die heutigen Ausformungen von Kirche und Religion nicht mehr

entsprechen, muss auch bedacht werden. Auch Kirche hat sich seit der Zeit der He-

xenverbrennung geändert, um es einmal plakativ zu formulieren. Den konfessionellen

Religionsunterricht nur als Relikt einer staatlichen Bevorzugung von Religionsgemein-

schaften zu sehen, verkürzt oder ignoriert letztlich die Frage, wie der weltanschaulich

neutrale Staat hinsichtlich der religiös-weltanschaulichen Bildung seiner Bürger*innen

agieren soll, ohne seine eigenen Setzungen zu übergehen.

8. Religionsunterricht muss sich zwar plausibilisieren, darf sich aber nicht verzwecken lassen.

8.1 Wie Schule insgesamt steht auch der Religionsunterricht vor der Herausforderung,

gesellschaftliche Erwartungshaltungenmit den individuellen Bildungsperspektiven der

einzelnen Schüler*innen ins Verhältnis zu setzen. Ein gesellschaftlich unter Plausibi-

lisierungsdruck stehender Religionsunterricht hat in besonderer Weise zu begründen,

was er leistet. Das ist durchaus in Ordnung. Zugleich besteht die Gefahr eines verzwe-

ckenden Zugriffs, wie es auch die Außenperspektiven benennen bzw. wie angesichts

von außen herangetragener Wünsche und Anforderungen zu problematisieren ist.

8.2 Selbstverständlich muss der Religionsunterricht seinen Beitrag zur Allgemeinbil-

dung ausweisen (Ursula Schumacher betont diesen Aspekt zu Recht). Allerdings kann

der Religionsunterricht nicht darin aufgehen. Philip Barnes warnt davor, sich zu sehr

durch citizenship education vereinnahmen zu lassen. Michael Ritter problematisiert

den verzweckenden Zugriff im Deutschunterricht, der das literarische Lernen motiva-

tional und unter dem Aspekt der Lesefähigkeit engführe. Wiederum macht Gert Pickel

stark, dass die soziokulturelle Relevanz des Christentums im Religionsunterricht zur

Darstellung kommen soll.

8.3 Innerhalb der Religionspädagogik herrscht gegenüber dem häufig an den Religions-

unterricht herangetragenen Anspruch der Wertebildung deutliche Zurückhaltung. So

fasst Philip Barnes kritisch die Debatte in England zusammen, dass viele den Beitrag

der religiösen Bildung in der »moral and social education« (297) sähen. Es ist ein Pa-

radox, dass diese positive Erwartung wiederum religionspädagogisch eher als Verzwe-

ckung von Religion zurückgewiesen wird. Religionspädagogisch wäre eine Auseinan-

dersetzung mit solchen Erwartungen wie der Wertebildung durchaus geboten. Philip

Barnes Plädoyer – »religious education commends itself as the subject best suited to

considering and critically reviewing the complementary and competing moral visions

of different religions and secular worldviews« (288) – ist daher nur zu unterstreichen.

Es gilt, die Instrumentalisierung von Religion als Herausforderung problembewusst zu

reflektieren, umden schmalenGrat zwischen Rechtfertigung und Instrumentalisierung

begehen zu können.

Die in den Außenwahrnehmungen formulierten Wünsche, z.B. in Querschnittauf-

gaben, wie Bildung für nachhaltige Entwicklung, die ethischen Aspekte zur Sprache zu

bringen, sind nicht von der Hand zu weisen. In der Vermittlung von Außen- und In-

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 351

nenperspektiven, von Erwartungen und Selbstverständnis kann der Religionsunterricht

seine Aufgaben im Fächerverbund diskutieren und Lebensführungsfragen thematisie-

ren.

8.4 Ein weiterer Aspekt im gerade angesprochenen Themenfeld, der gesamtgesell-

schaftlich vor allem im Blick auf den Islamischen Religionsunterricht bedacht wird,

ist der der Extremismusprävention. Serdar Kurnaz reflektiert, dass die Einführung

des Islamischen Religionsunterrichts bzw. die damit ins Werk gesetzten islamisch-

theologischen Institute funktional unter den Aspekten von Deradikalisierung und

Integration nach dem 11. September 2001 gesehen wurden. Es war eben nicht die

muslimische community, die den Religionsunterricht forderte, sondern »die Einfüh-

rung wurde auch durch gemeingesellschaftliche Probleme und Sorgen bedingt« (100).

Sebastian Lutterbach und Andreas Beelmann geben hinsichtlich der Extremismus-

prävention wichtige Hinweise. Einerseits kommt der Schule insgesamt eine hohe

Bedeutung zu, weil sie innerhalb der Lebensphase, in der es zur Radikalisierung kom-

men kann, einen wesentlichen Sozialisationskontext darstellt. Andererseits kann auch

der Religionsunterricht selbst hier Grundlegendes leisten, indem er durch die Vermitt-

lung von vergleichendem Wissen über verschiedene Religionen die Fähigkeit fördert,

»radikale Argumentationen, Narrative und Motive zu erkennen, zu reflektieren und

abzulehnen« und durch Normdiskussionen dazu beiträgt, »dass Kinder, Jugendliche

und junge Erwachsene übergeordnete Moralvorstellungen und Werteorientierungen

(z.B. allgemeine Menschenrechte) aufbauen, die davor schützen Abwertungen und

Diskriminierung gegen andere Personen oder (religiöse) Gruppen zu legitimieren«

(186). Dabei geht es nicht nur um Informationen. Vielmehr sollte der Unterricht darauf

ausgelegt sein, »die intrinsische Motivation von Schüler:innen zu bestärken, selbst

nach übergeordneten Werthaltungen zu leben und sich stets auch für andere einzuset-

zen« (187). Hier tut sich ein Spannungsfeld auf, über das noch genauer nachzudenken

sein wird. In alledem bleibt aber die Herausforderung, das jetzt Dringliche und das

bleibend Wichtige (Dietrich Ritschl, von Dirk Evers zitiert (363)) immer wieder neu

ins Verhältnis zu setzen. Dabei wird auch die Balance zwischen nachvollziehbaren Be-

gründungsnotwendigkeiten und problematischen Verzweckungen offen anzusprechen

und auszutarieren sein.

9. Zentrale Prämissen aus demPlausibilisierungsdiskursmüssen empirisch stärker beleuchtet und

genauer überprüft werden.

9.1 In der Diskussion um den Religionsunterricht werden Argumentationen benutzt,

die bei weitem empirisch noch nicht alle erhellt sind. Eine zentrale Frage ist dabei,

inwiefern ein konfessioneller Religionsunterricht bildend ist, weil er Einblicke aus der

Binnenperspektive ermöglicht. ZurUntermauerung dieser religionspädagogisch oft be-

nutzten Argumentation ist empirisch allerdings wenig bekannt. Philip Barnes bringt es

mit der kurzen Frage »Does Religious Education Work?« (298) auf den Punkt.

9.2 Der Blick auf andere Länder verstärkt die gerade eröffnete Fragerichtung. So findet

sich in Schweden ein anderes Modell religiöser Bildung, das sich deutlich vom deut-

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352 Michael Domsgen & Ulrike Witten

schen Weg unterscheidet. Kerstin von Brömssen spricht hier von entgegengesetzten

Grundannahmen religiöser Bildung: »The (Swedish) model builds mainly on the philos-

ophy that if we learn about different religions, traditions, and worldviews from an early

age, we become more tolerant and less prejudiced. In many other countries, the philos-

ophy is that if you are brought up in your own tradition, you will become a confident

and self-aware citizen and, later in life, will find it easier to meet people with other reli-

gions and worldviews« (321).Wie die beiden von Kerstin von Brömssen referierten Posi-

tionen einzuschätzen und welche sozialisatorischen Erfahrungen und Lernwege damit

verbunden sind, wäre empirisch näher zu erforschen. Das betrifft auch den von ihr

thematisierten Gegensatz zwischen einer inhaltlichen Unbestimmtheit sowie einer in-

haltlichen Überfrachtung des Fachs sowie »having difficulties in finding its core identity

and common rationale« (319). Sie benennt aber auch den Befund, dass Othering bei den

religiös weniger sprachfähigen Schüler*innen ein Problem sei.

9.3 Für die (weitere) empirische Erforschung von Religionsunterricht relevant und wei-

terführend wäre auch die von Tanja Sturm eingebrachte wissenssoziologisch-praxeolo-

gische Perspektive.Damit könnte die Frage,wie genau Binnenperspektiven eingebracht

werden, was sie interaktional bewirken usw. neu fokussiert werden. Tanja Sturms Plä-

doyer, dass praxeologische Forschung nach der Tiefenstruktur frage und wie z.B. schu-

lisch Unterschiede konstruiert werden, wäre eine lohnenswerte Forschungsfrage. Ein

Religionsunterricht, der sich bildungstheoretisch gesehen an alle Schüler*innen rich-

tet, der aber um die Heterogenität der Schülerschaft weiß, würde von einer praxis-

theoretischen Erforschung profitieren u.a. unter der Frage, wer im Religionsunterricht

benachteiligt wird, welche impliziten Normen vorherrschen, die an Schüler*innen an-

gelegt werden und wie sich das interaktional auswirkt. Mit Tanja Sturms Worten ist zu

fragen:Welche »organisationsspezifischen Erwartungen, die in unterrichtlichen Praxen

von den sozialen Akteur:innen aufgerufenwerden« legt der Religionsunterricht an? Und

welche »expliziten und impliziten Normen bzw. Normalitätserwartungen« werden an

die Lernenden gestellt und inwiefern führt dies zu »unterrichtlichen Degradierungen«

(225)?

9.4 Auch die von Tanja Sturm aufgeworfene Frage, welche Leistungsdifferenzen Schü-

ler*innen zugeschrieben werden, wäre eine lohnenswerte Forschungsfrage – gerade

auch unter dem Anspruch, dass der Religionsunterricht in der Schule alternative Räu-

me bietet (wie es z.B. bei Cordula Schremmer anklingt), was jedoch empirisch zu prü-

fen wäre. Auch weist Tanja Sturm nachdrücklich darauf hin, dass differenztheoretische

Schulpädagogik Differenzen »nicht allein als Ausdruck gesellschaftlicher Differenzkon-

struktionen betrachtet, sondern auch die spezifisch schulischen bzw. unterrichtlichen

Ausprägungen in den Blick nimmt« (227). Wie sich die gesellschaftlichen Differenz-

konstruktionen, die religionspädagogisch vorgenommen werden – z.B. anhand der re-

ligiösen Sozialisation – zu Differenzkonstruktionen im Religionsunterricht verhalten,

ist empirisch noch nicht erforscht.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 353

10. Wenn es um die Zukunftsfähigkeit religiöser Bildung geht, ist auch zu fragen, von welchen

Ängsten, Befürchtungen und Besitzstandwahrungen sich die Religionspädagogik leiten lässt und

wozu das führt.

10.1 Der Diskurs um einen zukunftsfähigen Religionsunterricht und damit verbunden

um das bestmögliche Religionsunterrichtsmodell wird nicht nur inhaltlich-sachorien-

tiert geführt, sondern auch vor dem Hintergrund der damit gesetzten Konsequenzen.

Inhaltliche Schwerpunktsetzungen sind strukturell nicht unschuldig. Sie bewirken im-

mer auch etwas. Allerdings werden die dabei im Hintergrund stehenden Fragen häufig

nicht offengelegt sowie die damit verbundenen Sorgen ins Bewusstsein gebracht. Hier

bräuchte es mehr Transparenz, damit die Themen, um die es eigentlich geht, nicht in

Stellvertreterdiskursen Ausdruck finden.

10.2 Um zu vermeiden, dass das Ringen um einen zukunftsfähigen Religionsunterricht

als »Rückzugsgefecht« (Gert Pickel) erscheint, ist es sinnvoll, die eben skizzierten As-

pekte herauszuarbeiten und zu unterscheiden. Dazu helfen die Reflexionen von außen

weiter, denn sie zeigen, dass die Plausibilitätsprobleme verschiedene Bereiche umfas-

sen. Auch der Literaturunterricht muss sich plausibilisieren lassen, um nur ein Beispiel

zu nennen. Ebenso sind Neueinrichtungen Anfragen ausgesetzt. So zeigen sich zwi-

schen der Einführung des Religionsunterrichts in den 1990er Jahren in den neuen Bun-

desländern und dem Islamischen Religionsunterricht interessante Parallelen hinsicht-

lich einer unklaren Erwartungshaltung in der Verhältnisbestimmung von gemeindli-

chem und schulischem Lernen. Diese Thematik ist auch mit Blick auf den Religionsun-

terricht anderer Konfessionen und Religionen offensiv durchzubuchstabieren.

11. Die religionspädagogisch zentrale Einsicht zur Kontexualität jeglicherTheoriebildung und Pra-

xisausformung wird missverstanden, wenn Ausnahmesituationen konstruiert werden, die von den

vermeintlichen Normalitäten abweichen. ImWissen um regionale Besonderheiten und spezifische

Kontexte sind Verständigungen zu den anstehenden »groben Linien« möglich, wenn in der Trans-

parenz des »Standortbezugs« nach Chancen und Grenzen religionspädagogischer Entscheidungen

gesucht wird. Auf diese Weise können gesellschaftliche Megatrends und notwendige Regionalisie-

rung produktiv aufeinander bezogen werden.

11.1 An den Außenperspektiven lässt sich auf methodologischer Ebene ein weiterfüh-

rendes und vertieftes Verständnis von Kontextualität gewinnen. So legt beispielsweise

Kerstin von Brömssen ihr »Swedish Eye« (327) problembewusst offen und stellt damit

transparent ihre Standortgebundenheit dar. Was bei ihr unmittelbar erhellend zu Tage

tritt, gilt letztlich für alle, die sich am Diskurs über den Religionsunterricht beteiligen.

Alle agieren von bestimmten Standpunkten aus, die allerdings in der Regel nicht trans-

parent gemacht werden. Das führt nicht selten dazu, dass sich die eigene Positiona-

lität über vermeintlich objektive inhaltliche Aspekte Sichtbarkeit verschafft, allerdings

ohne dies bewusst zu markieren. Dann werden Inhalte als feststehende Sachverhal-

te traktiert, ohne deren kontextuelle Einbettung offenzulegen. Methodologisch ist es

unverzichtbar, die eigene Standortgebundenheit zu erkennen, sie als Teil der eigenen

Kontextualität zu reflektieren und demensprechend transparent zu machen.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 Michael Domsgen & Ulrike Witten

11.2 Vom Grundsatz her klar, von der konkreten Ausgestaltung jedoch oft nur ansatz-

weise durchdekliniert ist es, die Kontextualität religiöser Bildung zu reflektieren. Philip

Barnes markiert deutlich, dass religiöse Bildung zwangsläufig kontextuell ist und ver-

schiedenen historisch gewachsenen und juristisch verankerten »Ökonomien« folgt. Das

müsste im Fachdiskurs deutlicher markiert und analysiert werden.

11.3 Führt man sich die personelle und strukturelle Kontextualität (religions)pädagogi-

schen Nachdenkens vor Augen, ist völlig klar, dass es keine Universallösung für anste-

hende Herausforderungen geben wird. Zugleich darf dies nicht dazu führen, in grund-

legenden Perspektivbeschreibungen permanent durch kontextuelle Vorbehalte ausge-

bremst zu werden. Wenn beispielsweise Sebastian Lutterbach und Andreas Beelmann

vor dem Hintergrund der Kontakthypothese die Notwendigkeit des dialogischen An-

satzes darstellen, wäre zu bedenken, dass die jeweilige Umsetzung schwierig ist, weil

die Ausgangsbedingungen für reale Begegnungen in Deutschland über die jeweiligen

Regionen hinweg nicht zu gleichen Teilen gegeben sind. Das allerdings stellt nicht den

grundsätzlichen Anspruch dialogischen Lernens in Frage. Allerdings wird er regional

ganz unterschiedlich umzusetzen und auszugestalten sein. Was hier hinsichtlich des

dialogischen Lernens angedeutet wurde, gilt auch für andere Aspekte. Die religions-

pädagogische Herausforderung im Blick auf die Kontextualität besteht also darin, re-

gional zu agieren, ohne sich in einer Provinzialität zu verlieren. Dazu bedarf es einer

doppelten Denkbewegung. Zunächst sind gängige didaktische Annahmen auf ihre Kon-

textualität hin zu prüfen. Dabei kommt der Frage nach den darin sich manifestieren-

den Normalitätserwartungen eine besondere Bedeutung zu. Sodann geht es darum, in

bewusster Wahrnehmung und Aufnahme regionaler Differenzen nach konzeptionel-

len Leitperspektiven zu suchen, die sich nicht in allgemeinen Richtigkeiten verlieren,

sondern auch in differierenden Kontexten handlungsorientierend sein können. Auf die-

se Weise könnte das Prinzip »think global, act local« religionspädagogisch gewinnend

transformiert werden, ohne sich in Einzelwahrnehmungen verlieren zu müssen.

12. Die Praxis des Religionsunterrichts hat eigene Tatsachen geschaffen, die konzeptionell stärker

zu berücksichtigen sind. Einige dieser Entwicklungen sind aber auch zu problematisieren, v.a.

schulorganisatorische Rahmenbedingungen, die die Möglichkeit, am Religionsunterricht teilzu-

nehmen, beschränken und so den allgemeinbildenden Charakter des Religionsunterrichts unter-

laufen.

12.1 Neben den regionalen sind auch lokale Differenzen in der Stellung des Religions-

unterrichts zu berücksichtigen. Die unterschiedlichen Ausformungen lassen sich spek-

trumsartig auch in den hier versammelten Kommentaren aufzeigen.Während Cordula

Schremmer im Jerichower Land den schulischen Religionsunterricht als ein anerkann-

tes und willkommenes Fach darstellt, das auf Subjektorientierung abhebt, Kooperatio-

nen ermöglicht, das Schuljahr ritualisiert und strukturiert, beginnt Ursula Schumacher

ihren Beitrag mit Blick auf die als prekär wahrgenommenen Situation des katholischen

Religionsunterrichts im Raum Karlsruhe. Nicht nur in den klassischen Diasporagebie-

ten, sondern auch da, wo sich (noch) konfessionelle Mehrheiten in der Bevölkerung

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 355

insgesamt ergeben, zeigen sich markante Änderungen, die vor allem die religiöse So-

zialisation der Schüler*innen betreffen.

12.2 İnci Dirim und Paul Mecheril beginnen ihren Beitrag mit einer Interaktionsvignet-

te, die eindrücklich zeigt, wie Strukturen benachteiligend wirken. Ihr Beispiel verdeut-

licht, wie Organisationsformen einen systematischen Ausschluss vom Religionsunter-

richt und damit vom religiösen Bildungsangebot bewirken: Der Türkischunterricht und

der evangelische Religionsunterricht finden zeitgleich statt, was damit begründet wird,

dass es »keine evangelischen Türken gebe«. Der Religionsunterricht wird hier also von

vornherein nicht als Angebot für alle konzipiert, sondern nur für evangelische Schü-

ler*innen angeboten. İnci Dirim und Paul Mecheril problematisieren, »dass die Schul-

fächer nicht nur Sachgebiete repräsentieren, sondern immer auch von aus Zugehörig-

keitsordnungen resultierenden und diese bestätigenden Vorstellungen durchdrungen

sind« (161). »Die Schule stellt sowohl das freiwillige Sprachenangebot Türkisch als auch

den freiwilligen evangelischen Religionsunterricht Schüler/innen gemäß zugeschrie-

bener essentialistischer und naturalistischer Herkunftsvorstellung bereit« (161). Sowohl

die Zuordnung ist problematisch, als auch die Praxis. Es gibt Hinweise auf ähnlich ge-

lagerte Praktiken, wie z.B. das Einführen reiner Religions- oder Ethikklassen, was die

Religionsfreiheit einschränkt, weil einWechsel zwischen den Angeboten auf diese Wei-

se erheblich erschwert wird. Ein zukunftsfähiger Religionsunterricht muss sich als für

alle Interessierten offenes Angebot darstellen und darf nicht vorschnell schulorganisa-

torisch limitiert sein. Zugleich allerdings wird der Frage nach der schulorganisatori-

schen Umsetzbarkeit zukünftig deutlich mehr Gewicht beigemessen werden müssen

als bisher.

12.3 Dem lebendig geführten Diskurs um einen zukunftsfähigen Religionsunterricht

steht eine sich jeweils aufs Neue stabilisierende Praxis gegenüber, die zur Frage führt,

ob nicht – wie in England, so führt es Philip Barnes aus – ein Teil der Probleme »haus-

gemacht« ist, weil der tatsächlich erlebte Unterricht zu negativen Einstellungen ge-

genüber dem Fach führt. Hier wäre selbstkritisch zu fragen, inwiefern sich religionsdi-

daktische Forderungen nicht auch als Überforderungen für Religionslehrkräfte heraus-

stellen, insofern sie Problemlagen (zu schnell?) personalisieren und dabei strukturellen

Aspekten zu wenig Aufmerksamkeit schenken. Zu fragen ist ebenfalls, inwiefern mehr

handlungsorientierte Reflexionen erforderlich wären.Das Projekt »Does Religious Edu-

cation Work?« (Conroy et al. 2013) böte hier eine Reihe von Anregungen, auch für den

deutschen Kontext.

In alledem gilt: Während problematische Entwicklungen und überfordernde For-

derungen zu kritisieren sind, sind richtungsweisende Entwicklungen aus der Praxis

konzeptionell aufzugreifen, weiter zu bedenken und zu unterstützen.

13. Das Verhältnis von Ethik- und Religionsunterricht spielt eine wichtige Rolle für die Bestim-

mung des Religionsunterrichts, ist aber gegenwärtig noch zu wenig im Blick. Hier sind konzeptio-

nelle Klärungen notwendig, die von vornherein neuere fachdidaktische Entwicklungen wahr- und

ernstzunehmen haben.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356 Michael Domsgen & Ulrike Witten

13.1 Von den im vorliegenden Band eingeholten Außenperspektiven sticht die von Mar-

kus Tiedemann hervor. Er problematisiert von seinem Standpunkt her sehr klar, dass

aus der – wie er sie bezeichnet – »wissenschaftlichen Denkungsart« sowie »aus der his-

torischen Erfahrung eine grundlegende Skepsis gegenüber der Religion imAllgemeinen

und religiöser Unterweisung im Besonderen« resultiere. Er sieht Glauben als »private

Lebensmaxime« als akzeptabel an, schätzt sie aber »als Prinzip des Zusammenlebens«

als »gefährlich« (248) ein. Das Berliner Modell, das einen für alle Schüler*innen ver-

pflichtenden Ethikunterricht und freiwillig zusätzlich noch einen freiwilligen Religi-

onsunterricht vorsieht, scheint in dieser Logik das passendste für ein religiös-weltan-

schauliches heterogenes Land wie die Bundesrepublik zu sein.

Aus religionspädagogischer Perspektive stellen sich jedoch gravierende Anfragen an

die dahinterstehendenÜberlegungen. Es beginntmit der Einschätzung von Religion als

unaufgeklärtes unwissenschaftliches Fürwahrhalten und bezieht sich auch auf die ein-

seitige Sicht auf die sog. wissenschaftliche Denkungsart. Von dort her erhalten Markus

Tiedemanns Ausführungen eine neue Rahmung, ohne damit zugleich seine Anfragen

vom Tisch wischen zu wollen.

13.2 Bislang hat sich die Religionspädagogik zu sehr im Rahmen des Alternativfachmo-

dells auf sich selbst konzentriert und konzeptionell zu wenig den Dialog mit der Phi-

losophiedidaktik gesucht. Angezeigt wäre hier ein beiderseitiges Aufeinanderzugehen,

in dem transparent für eigene Perspektiven geworben, problematische Traditionen of-

fengelegt und deutlich gemacht wird, wofür man jeweils steht. Regional begegnen hier

ganz unterschiedliche Machtkonstellationen, so dass die Initiative zu einem solchen

Dialog letztlich von beiden Seiten ausgehen muss.

Aus religionspädagogischer Sicht wäre es sehr hilfreich, wenn die Philosophie- bzw.

Ethikdidaktik mehr Bereitschaft an den Tag legen würde, sich auf Differenzierungen

im Feld von Religion einzulassen. Zwar lässt sich Weltgeschichte mit gutem Recht auch

als Autonomiegeschichte von den christlichen Kirchen schreiben. Dabei ist aber zu be-

achten, dass die Kirchen heute nicht mehr diejenigen Sichtweisen vertreten, für die

Markus Tiedemann sie kritisiert. Die eigene Schuldgeschichte wird bei aller immer zu

konstatierenden Unzulänglichkeit fraglos eingestanden.

13.3 Interessant für die konzeptionellen Bestimmungen innerhalb der Fächergruppe

sind Thorid Rabes Ausführungen zur Naturwissenschaftsdidaktik. Sie problematisiert,

dass die Logik der einzelnen Fächer Biologie, Chemie und Physik durchaus angefragt ist

und diskutiert wird, ob es nicht eine integrative Naturwissenschaftsdidaktik bräuch-

te. Diese Perspektive hilft möglicherweise, die religionspädagogische Debatte um die

Fächergruppe ein wenig abzukühlen, weil es zeigt, dass auch andere Fächer Anfragen

ausgesetzt sind, über die berechtigterweise nachzudenken ist. Thorid Rabes Impulse

hinsichtlich der Qualifikation der Lehrkräfte sind anregend: »Kann ein Biologielehrer

(resp. Ethiklehrer) einen vergleichbar qualitätsvollen Unterricht zu physikalischenThe-

men (resp. Religion) anbieten wie die Physiklehrerin (resp. Religionslehrerin)?Wie wür-

de ein angemessenes Studiencurriculum aussehen, das auf das Integrationsfach fach-

lich solide vorbereitet, ohne eine Teildisziplin zu vernachlässigen? Und: wer soll/kann

das Fach studieren?« (273). Diese Fragen zum Verhältnis innerhalb der Fächergruppe

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 357

bildungsbezogen weiter zu diskutieren, wäre nicht nur lohnenswert, sondern auch per-

spektiveröffnend.

14. Der Religionsunterricht ist ein wichtiger Ort religiöser Bildung, aber bei weitem nicht der ein-

zige. Um Änderungen in der Profilierung religiöser Lernorte und Verschiebungen in ihrem Bezug

zueinander angemessen berücksichtigen zu können, stellt sich die Aufgabe einer religionspädago-

gischen Reflexion der systemischen Vernetzungen.

14.1 Aus Schweizer Perspektive bringt Stefanie Lorenzen eine weiter notwendige Re-

lationierung und Profilierung der Lernorte in die Diskussion ein. Ein von der Allge-

meinbildung für alle Schüler*innen aus denkender Religionsunterricht wird sich zu-

künftig noch stärker vom Lernort Gemeinde unterscheiden. Vorwürfen der »Missionie-

rung« oder überkommener Privilegien der Religionsgemeinschaften dürfte das etwas

den Wind aus den Segeln nehmen. Stefanie Lorenzens These, dass »Mündiges Christ-

sein« mehr denn je auf den Lernort Gemeinde angewiesen sein wird und es daher gilt,

»diesen auch von Seiten eher schulisch orientierter Religionspädagogik deutlicher als

bisher wahrzunehmen« (309), ist zuzustimmen. Interessant ist, dass Serdar Kurnaz

auch das Gegenüber der Lernorte Moscheeunterricht und Islamischer Religionsunter-

richt reflektiert, die unterschiedliche Zielstellungen haben, von den Eltern aber zum

Teil nicht als komplementäre, sondern als einander ersetzende Angebote gesehen wer-

den.

14.2 Für den Lernort Medien analysiert Susanne Vollberg, »wie Kinder und Jugend-

liche über die von ihnen genutzten Medien mit den Themen Religion und Glaube in

Berührung kommen« (171). Mit Blick auf den Religionsunterricht plädiert sie für eine

»Weiterentwicklung«, insofern er »die sich ständig wandelnde gesellschaftliche Medi-

ennutzung nicht nur berücksichtigt, sondern die verschiedenen medialen Plattformen

für die »Begegnung mit unterschiedlichen Wirklichkeitsebenen vertrauter, aber auch

fremder Positionen« (61) einbezieht. Die »mediale Begegnung mit demThemenfeld Re-

ligion und Religiosität [findet] sowohl in fiktionalen audiovisuellen Angeboten (Film,

Fernsehen,Computerspiel) als auch auf Social-Media-Plattformen (YouTube, Instagram

etc.) durchaus« (173) statt. Die Heranwachsenden brauchen ihrer Meinung nach »eine

religiöse Bildung, die sie unterstützt, der Auseinandersetzungmit (fremden) Glaubens-

bekundungen, kultischen Handlungen und religiösen Symbolen in den audiovisuellen

Medien offen und kritisch begegnen zu können« (ebd.).

14.3 Religionspädagogisch wird damit eine Diskussion neu aufgerufen, die in den ver-

gangenen Jahren unter verschiedenen Stichworten thematisiert wurde (Grethlein: Lern-

orttheorie; Domsgen: systemische Religionspädagogik). Leider ist es bisher über Pro-

blemanzeigen nicht wesentlich hinausgegangen. Die gegenwärtigen Entwicklungen im

Feld familialer Sozialisation und medialer Prägungen zeigen, wie wichtig die Weiter-

arbeit an diesen Themenfeld ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358 Michael Domsgen & Ulrike Witten

15. Didaktisch stellen sich Herausforderungen angesichts der steigenden religiös-weltanschauli-

chen Heterogenität der Schüler*innen, die konzeptionell im Blick, aber dringend weiter zu bear-

beiten sind.

15.1 Auch didaktische Reflexionen werden in den Außenperspektiven angestellt. Gert

Pickel empfiehlt dem Religionsunterricht, sich stärker auf ein säkulares Umfeld einzu-

stellen und von sinkenden Erfahrungen und Wissen über Religion auszugehen. Didak-

tisch sollte dem elementarisierend begegnet werden. Zudem wäre eine »Auseinander-

setzungmit Säkularität zu suchen« (153), ohne der Gefahr einer defizitären Einordnung

zu erliegen. Gert Pickel zufolge geht es darum, »das Bekenntnis des eigenen Glaubens

in einem säkularen Umfeld zu üben« (ebd.). Ob die hier verwendeten Begrifflichkeiten

eröffnend sind,wird religionspädagogisch genauer zu reflektieren sein. Von Bedeutung

ist allerdings, dass Gert Pickel hier letztlich Lebensführungsfragen ins Zentrum rückt

und sie explizit christlich profiliert. »Zusammengefasst sind die Beförderung eines re-

ligiösen Selbstvertrauens, die stärkere Öffnung für die soziale Seite des Religiösen, ei-

ne Offenheit gegenüber Konfessionslosen und die realitätsgerechte Wahrnehmung ei-

ner säkularer werdenden Umwelt die Aufgaben des zukünftigen Religionsunterrichtes.

Denn genau dieser begegnen sie, wenn sie den Klassenraum verlassen« (153).

15.2 Um Bildung in Sachen Religion zu ermöglichen, schlägt Dirk Evers eine Perspekti-

venverschränkung vor: »Abstrakt formuliert:Wie erscheint der jeweils andere inmeiner

Perspektive und ich in seiner und wie kann ich diese Differenz in meiner Perspektive

wieder verstehen?« (78) Positionen gibt es nie an sich. Man kann sie deshalb nicht ein-

fach kennenlernen. Angesichts »der verschwimmenden Grenzen zwischen demReligiö-

sen, dem Nicht-Religiösen und dem nicht einmal Nicht-Religiösen« kommt es letztlich

auf »angemessene Umgangsformen mit eigener und fremder Positionalität« an (78).

Das ist abstrakt nicht lehrbar, sondern muss eingeübt werden. Was es dafür braucht,

ist »ein Lernen in authentischer Begegnung mit unterschiedlicher Positionalität« (78).

Hier liegt der bleibende Gehalt dialogischer Ansätze. Es geht um das Einüben von Ver-

stehen.

16. Ein zukunftsfähiger Religionsunterricht stellt hohe Anforderungen an die Lehrkräfte.Ohne eine

grundlegende Revision des Curriculums des Theologiestudiums wird es kaum erreichbar sein, die

Lehrkräfte so auszubilden, dass sie die anstehenden Neuorientierungen verstehen, annehmen und

umsetzen können. Zu Gunsten weiterer beteiligter Wissenschaften muss wohl auf bislang übliche

Inhalte verzichtet werden. Das zu initiieren, wird von Wachstumsschmerzen begleitet sein.

16.1 Lehrkräfte im Religionsunterricht benötigen dialogische Kompetenzen. In diesen

Zusammenhang verweisen Sebastian Lutterbach und Andreas Beelmann darauf, dass

dafür »nicht nur ein umfassendes Wissen über Ansichten, Überzeugungen und Schrif-

ten verschiedenster Religionen, sondern auch Kenntnisse über die Verhältnisse und

Konflikte zwischen religiösen Gruppen« (187) vonnöten sind. »Darüber hinausmuss das

religionspädagogische Personal die Fähigkeit besitzen, den Dialog zwischen Jugendli-

chen zu moderieren, normative Konflikte vorwegzunehmen und ein Diskussionskli-

ma zu schaffen, dass sowohl distinkte Standpunkte ermöglicht als auch übergeordnete

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 359

Perspektiven vermittelt, denen alle Religionen verpflichtet sein sollten (z.B. allgemeine

Menschenrechte, Trennung Kirche und Staat). Weiterhin sind religiöse Überzeugun-

gen besonders durch die individuelle Biographie bedingt. Religionslehrer:innen müs-

sen sich somit auch der diversen Demographie und Sozialisation ihrer Schüler:innen

bewusst und in der Lage sein, diese dementsprechend sensibel in den religionspädago-

gischen Diskurs zu integrieren« (187f.).

16.2 Mit etwas anderen Worten aber grundsätzlich ähnlicher Stoßrichtung reflektiert

Gert Pickel über die Reform desTheologiestudiums, das »als reflexive Sicht auf die Welt

und andere Religionen umzusetzen« ist (156). »Hier muss man sich teilweise an die

eigene Nase fassen, junge Theolog:innen und Religionslehrer:innen nicht hinreichend

vorbereitet in die Praxis zu entlassen. Noch immer dominiert, wenn eine andere Re-

ligion als die christliche, oder manchmal sogar die eigene Konfession, in den Fokus

kommt, eine kurze Ansicht einzelner Teile der dortigen heiligen Schrift. So wichtig

dies ist, befähigt es junge Theolog:innen und Religionslehrer:innen noch nicht zu einer

Teilhabe an den gegenwärtigen interkulturellen, interreligiösen und gesellschaftlichen

Debatten. Dieses Wissen benötigt eine Rahmung der Entwicklung des Islam und sei-

ner Gegenwart im direkten persönlichenUmfeld. Einfach gesagt: Ohne Kenntnisse über

antimuslimischen Rassismus und muslimischen Antisemitismus, bleibt eine Beschäf-

tigung mit der Religionsgegenwart blutleer« (156).

16.3 Wenn Ursula Schumacher in Bezug auf Mirjam Schambeck von den Lehrkräften

»eine lebenssatte Theologie« einfordert, ist dem nur zuzustimmen. Zugleich stellt es

eine offene Frage dar,wo die Bildung dieser Fähigkeit ihrenOrt haben kann.Dass Ange-

bote der kirchlichen Studierendenbegleitung deutschlandweit ausgebaut werden, kann

als eine Reaktion auf diesen Aspekt gedeutet werden. Die Frage ist, wie solche Angebo-

te als aufsuchende Angebote gestaltet werden können – angesichts der Notwendigkeit

der Freiwilligkeit sowie der Unverfügbarkeit von lebenssatterTheologie, die nicht durch

machtförmige Aspekte, wie sie z.B. imKontext der Vokation gegebenwären, beschädigt

werden sollte.

17. Ein zukunftsfähiger Religionsunterricht wird eine Kompromisslösung sein (so wie auch die

jetzige Konstellation eine Kompromisslösung darstellt). Allerdings sollte ein solcher Kompromiss

nicht darin bestehen, es möglichst allen am Diskurs Beteiligten wenigstens ein bisschen Recht zu

machen. Vielmehr geht es darum, ein (religions-)pädagogisch verantwortetes Modell zu profilie-

ren, das elementare Grundlinien in transparenter Weise umsetzt. Dazu gehört auch, Liebgewon-

nenes und Vertrautes aufzugeben.

17.1 Kerstin von Brömssen berichtet, wie der schwedische Religionsunterricht versucht,

mannigfaltigen Anforderungen gerecht zu werden, was ihren Kollegen zu folgendem

Urteil bringt: »A Finnish RE colleague expressed that the Swedish RE subject is a ›horror

example‹ and stated that »It [the RE subject] is nothing. Not religion, not history, not

civics, it’s something in between all of them« (319). Ein Religionsunterricht, der lediglich

versucht, es allen recht zu machen, steht in der Gefahr der Konturlosigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360 Michael Domsgen & Ulrike Witten

17.2 Noch – so Gert Pickel – stellt der konfessionelle Religionsunterricht eine Sozialisa-

tionsinstanz dar. Während das religiöse Wissen sinkt, bleibt relativ lange ein Zugehö-

rigkeitsgefühl zur Religionsgemeinschaft bestehen. »Diese Zugehörigkeit wird durch

die Teilnahme an einem konfessionellen Religionsunterricht befördert« (151). Ob ein

überkonfessioneller Religionsunterricht dies leisten kann – oder soll – ist die Frage.

In der Suche nach Kompromissen sind solche Erwartungen zu diskutieren und mög-

licherweise auch preiszugeben. Die gegenwärtige Diskussion um den Religionsunter-

richt krankt daran, dass diese Fragen nicht in der gebotenen Klarheit zur Sprache kom-

men. Nicht zuletzt kirchliche Verlautbarungen stehen in der Gefahr, beide Aspekte von

vornherein zusammenhalten zu wollen, ohne die damit verbundenen Konsequenzen

deutlich zu markieren. Soll das Modell eines konfessionellen Religionsunterrichts im

Horizont einer notwendigenHeterogenitätsfähigkeit auch zukünftig seine Kraft für die

Mehrheit der Schüler*innen entfalten können, werden sich die Religionsgemeinschaf-

ten noch stärker als bisher eine institutionelle Zurückhaltung auferlegenmüssen. Dann

allerdings muss auch der Religionsunterricht offensiver als bisher für sich zu werben.

17.3 Dass Kompromisse zwangsläufig zu suchen sind, liegt schon angesichts der vielfäl-

tigen Anforderungen, die die verschiedenen Beiträge formuliert haben, auf der Hand.

Es ist kaum möglich, allen Anforderungen gerecht zu werden und es ist auch nicht

unbedingt nötig, weil nicht alle Anforderungen sich in jedem Kontext gleichermaßen

stellen. Um der eigenen Klarheit willen und um überhaupt handlungsfähig zu bleiben,

sind Priorisierungen darüber erforderlich, welche Schritte zu einem zukunftsfähigen

Religionsunterricht zuerst zu gehen sind und welcheWege auch nicht mehr beschritten

werden sollen. Grundlegend zu fragen ist, an wen sich Religionsunterricht richtet und

für wen er konzipiert wird. Zugespitzt formuliert: Welche Rolle kommt in alledem der

religiösen Sozialisation zu? Wird sie – wie bisher weithin üblich – letztlich vorausge-

setzt (um dann im Unterricht festzustellen, dass die Schüler*innen diese Erwartungen

gar nichtmehr erfüllen) oder spielt sie als grundlegend profilierender Faktor keine Rolle

mehr?

18. Die Debatte um den Religionsunterricht im Plausibilisierungsstress kann als Chance begriffen

werden. Die Religionspädagogik ist damit herausgefordert, den Diskurs aktiv mitzugestalten und

voranzutreiben. Noch ist sie als Gesprächspartnerin gefragt und als Expertin mitbeteiligt.

18.1 Deutlich wurde, dass der Religionsunterricht unter Druck steht. Die Religionspäd-

agogik argumentiert daher nicht mehr uneingeschränkt aus der Position der Stärke

heraus. Allerdings liegen im Angefragtsein auch Chancen: Das Fach kann nicht als ge-

setzt gelten, sondern muss begründet werden und muss zeigen, dass es einlöst, was

versprochen wird. Es reicht nicht mehr, die Relevanz religiöser Bildung zu postulieren,

vielmehr hat sie sich im Vollzug zu erweisen. Damit wird der Blick in neuer Weise auf

die Praxis gelenkt. Zugleich ist die Religionspädagogik dazu herausgefordert, die Ver-

änderungsprozesse, die mit den Plausibilisierungsbemühungen einhergehen, aktiv mit

zu gestalten.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 361

18.2 Gert Pickel problematisiert, dass der Diskurs um den Religionsunterricht nicht als

Rückzugsgefecht wahrgenommen werden sollte. Ursula Schumacher argumentiert in

einer ähnlichen Richtung: Mitgestaltung ist essenziell, aber eben auch folgenreich. Die

»mit wachsender Intensität geführte Diskussion um neue Modelle des Religionsunter-

richts ist wichtig, zeugt sie doch von einem Bewusstsein für die Notwendigkeit einer

Adaptation des Religionsunterrichts an sich verändernde gesellschaftliche Gegebenhei-

ten. Zugleich ist sie schmerzhaft, denn sie impliziert die schwierige Entscheidung, ob

zur Wahrung bestehender Einfluss- und Wirkspielräume möglichst lange an den eta-

blierten Formen des Religionsunterrichts festgehalten werden soll – oder ob nicht –

selbst um den Preis einer (partiellen) Aufgabe bestehender Privilegien – eher ein Voran-

schreiten auf der Suche nach neuen Modellen geboten ist, um Gestaltungsspielräume

zu nutzen und aus einem rein reaktiven in ein proaktives Verhalten hineinzufinden«

(88).

18.3 Letztlich werden gegenwärtig viele Frage neu aufgerufen. Dass sie bereits früher

bearbeitet wurden, ist kein Argument gegen die erneute Diskussion darüber. Entschei-

dend ist, dass sich die Stellung von Religion in der Gesellschaft insgesamt geändert hat.

Das führt zu einer neuen Rahmung alter Fragen und fordert dazu heraus, zu neuen und

zum Teil eben auch zu anderen Antworten zu kommen, als es bisher der Fall war. Die

bisherigen Gewissheiten brechen weg, weil Neues auf den Plan tritt. Was gestern noch

als undenkbar galt, ist heute Realität geworden. Die Vergangenheit erhellt die Zukunft

nicht mehr, weil die bereits in der Gegenwart erkennbare Zukunft andere Prämissen

setzt.

19. Der Religionsunterricht an der öffentlichen Schule ist weiterzuentwickeln. Die interdisziplinä-

ren Anregungen markieren das nicht nur, sondern geben auch wichtige Anregungen dafür. Dabei

ist offensiv dafür zu werben, religiöse Bildung als ein Angebot für alle Schüler*innen zu ermögli-

chen, das inklusiv gestaltet wird.DieMöglichkeiten dafür sind bei weitemnoch nicht ausgeschöpft.

Um sie entwickeln und nutzen zu können, braucht es einen nüchternen Blick auf den Religionsun-

terricht, der angesichts des allgemein Plausiblen Chancen und Grenzen unterschiedlicher Realisie-

rungsmöglichkeiten auslotet und von dort her Vorschläge zur Weiterentwicklung im Sinne eines

zukunftsfähigen Religionsunterrichts machen kann.

19.1 Religionspädagogik hat sich angesichts gegenwärtiger Anfragen in neuer Weise

konzeptionell zu verständigen und empirisch basiert Auskunft darüber zu geben, was

der Religionsunterricht leistet. Auf dieser Grundlage ist handlungsorientiert zu reflek-

tieren, wie guter Religionsunterricht auszugestalten ist. Die vorliegenden Theorieent-

würfe sind daraufhin zu prüfen und ggf. neu zu justieren. Aus christlicher Perspektive

wären gegenwärtig Lebensführungsfragen in das Zentrum von Religionsunterricht zu

rücken, die Christsein als Lebensform thematisierend vor Augen führen und kritisch

unter die Lupe nehmen. Dabei wird es darauf ankommen, das Potenzial einer Lebens-

führung unter Inanspruchnahme des Christlichen zu verstehen, um sich dazu verhalten

zu können. An dieser Zielperspektive sind sowohl die Organisationsformen als auch die

didaktischen Modelle auszurichten. Zu diskutieren wäre, ob das auch aus der Perspek-

tive anderer Religionen plausibel erscheint.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362 Michael Domsgen & Ulrike Witten

19.2 Die Positionalität, die im konfessionellen Religionsunterricht Ausdruck findet, ist

vor demHintergrund religiöser und weltanschaulicher Heterogenität in ihren Chancen

und Grenzen neu auszuloten. Dabei werden Fragen nach der strukturellen Umsetzung

einer pluralen Positionalität ein neues Gewicht bekommen müssen, weil die gegenwär-

tigen Modelle mehrerer konfessioneller Religionsunterrichte in vielfacher Hinsicht an

ihre Grenzen stoßen. Religionspädagogik tut gut daran, ihre Einsichten zur Bedeutung

von Positionalität für das Verstehen von Religion offensiv zu vertreten. Zugleich sollte

sie in kreativer Weise neu darüber nachdenken, wie Positionalität so Gestalt gewinnen

kann, dass sowohl eine Vielzahl von Schüler*innen damit erreicht als auch eine Vielzahl

von Religionen darin eingeschlossen werden, so sie es denn wollen.

19.3 Dass der Religionsunterricht nicht die Aufgabe hat, Schüler*innen zu einem be-

stimmten Bekenntnis zu bewegen, wird religionspädagogisch breit vertreten. Oft wird

dies mit einer ebenso breit vertretenen Ablehnung einer Religionskunde verbunden.

Darüber sollte neu nachgedacht werden. Das Ziel, in einer Religion kundig zu wer-

den, könnte dabei eröffnend sein. Zu reflektieren wäre dann die Frage, welcher Vor-

aussetzungen es bedarf, um religionskundig werden zu können. Um Religion zu ver-

stehen, bedarf es unterschiedlicher Dimensionen. Religionsunterricht als Einübung in

die Kunst des Verstehens zu profilieren, wie Dirk Evers es formuliert, und dabei die

drei Verstehenshinsichten konstitutiv mit aufzunehmen, könnte dazu verhelfen, Re-

ligionskunde auch religionspädagogisch qualifiziert zu denken und zu gestalten. Das

»Verstehen der Differenziertheit und Verschränktheit von Verstehenshinsichten« zielt

eben auch auf die »theoretische und praktische Einübung von Toleranz, d.h. von Um-

gangsformen mit dem, was man eigentlich ablehnt oder an demman nicht teilhat oder

teilhabenmöchte, geradeweil es einemnicht gleichgültig ist, dasman aber doch aus gu-

tenGründen ertragen, akzeptieren odermöglicherweise sogar wertschätzen kann« (82).

19.4 Religionsunterricht inklusiv als Angebot für alle Schüler*innen zu denken, rückt

die Frage nach der Bedeutung religiöser Bildung neu in das Blickfeld. Von dort her

sind dann auch die Zielbestimmungen zu beschreiben. Zugleich hat sich ein inklusiv

gedachter Religionsunterricht im Horizont positiver Religionsfreiheit verstärkt mit der

Frage zu beschäftigen, wie religiöse Minderheiten in ihrem Recht auf Religionsaus-

übung ernst genommen und unterstützt werden können. Damit verbunden sind nicht

zuletzt auch Fragen nach den Inhalten des Religionsunterrichts. Ein inklusiv gedachter

Religionsunterricht braucht immer auch eine gesellschaftliche Verständigung über da-

bei zu setzende Schwerpunkte und – auch das ist transparent zu thematisieren – über

damit verbundene Abgrenzungen.

19.5 Der Religionsunterricht hat über die Jahrzehnte hinweg viele Aufgaben zugeschrie-

ben bekommen, die heute vor demHintergrund gegenwärtiger Entwicklungen neu jus-

tiert werden müssen. So ist danach zu fragen, wofür der Religionsunterricht für die

Heranwachsenden von Bedeutung ist oder es sein könnte. Nicht alles muss dabei neu

erfunden werden. Nicht alles muss aber auch weitergetragen werden. Hilfreich ist hier

eine Einsicht, die sich als cantus firmus durch alle Überlegungen zur Profilierung von

Schule zieht. Jegliche Form organisierter Bildung ist »Initiation, nicht Abschluß« (Oel-

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interdisziplinäre Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben 363

kers 1988: 592). Der Religionsunterricht kann und muss nicht alles, was für religiöse

Bildung richtig und wichtig ist, erfüllen. Er ist Ausdruck einer nie endenden Verstän-

digungsaufgabe zur Vermittlung des »jetzt Dringlichen und des bleibend Wichtigen«

(Dietrich Ritschl). Die Verständigung darüber muss transparent erfolgen in »interpre-

tativer Vermittlung« (Karl Ernst Nipkow) theologischer und humanwissenschaftlicher

Perspektiven. Die hier versammelten Beiträge zeigen, wie wichtig es ist, den Diskurs

darüber kontinuierlich zu führen und immer wieder neu zu justieren.

Literaturverzeichnis

Oelkers, Jürgen (1988): Öffentlichkeit und Bildung: Ein künftigesMißverhältnis?, in: ZfP

34, H 5, 579-599.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023 - am 14.02.2026, 19:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

