V Ausblick



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

‘am 14.02.2026, 19:09:56.



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende
Plausibilisierungsaufgaben fiir einen zukunftsfahigen
Religionsunterricht in der 6ffentlichen Schule

Ein Problemaufriss in Thesen und deren Erlauterungen

Michael Domsgen & Ulrike Witten

Schulische Bildung ist auf Offentlichkeit bezogen. Der Religionsunterricht als Teil die-
ses Bildungshandelns ist es auch. Staatlichem Handeln kommt bei alldem eine gewich-
tige Aufgabe zu. Aber Schule als 6ffentliche Aufgabe geht nicht einfach darin auf. Sie
ist »nicht identisch ... mit den Interessen und dem Handeln des Staates« (Oelkers 1988:
592). Schon deshalb ist es unerlisslich, das Nachdenken iiber Belange der Schule mog-
lichst breit aufzustellen und dabei unterschiedliche Perspektiven einzubeziehen und
fruchtbar zu machen. Nur so lassen sich Einseitigkeiten vermeiden.

Der Religionsunterricht bildet bei alledem keine Ausnahme. Die in diesem Band
versammelten Beitrige aus ganz verschiedenen Wissenschaftsgebieten und Praxisfel-
dern zeigen eindrucksvoll, welches Potenzial darin liegen kann, wenn fachdidaktische
Zuginge erweitert werden. Dann kommen Auflenperspektiven zur Sprache, die auf
Grund ihrer vielfiltigen Hintergriinde und Verortungen den Blick auf Fragen, Aspek-
te und Herausforderungen richten, die im fachdidaktischen Diskurs bisher kaum oder
gar nicht thematisiert wurden.

Komplexititserweiterungen bieten das Potenzial, Neuorientierungen zu ermdgli-
chen. Das ist allerdings in der Regel vor allem dann méglich, wenn es gelingt, die Fille
der aufgerufenen Herangehensweisen und darin formulierten Anfragen elementarisie-
rend zu biindeln und so in den Fachdiskurs einzuspeisen. Dass eine Weiterentwick-
lung des Religionsunterrichts notwendig ist, wird niemand ernsthaft bestreiten wollen.
Was fiir die Schule insgesamt gilt, gilt auch fiir jedes ihrer einzelnen Ficher. Zugleich
braucht es schultheoretische und fachspezifische Fokussierungen, die unterschiedliche
Perspektiven zusammenfiithren und auf diese Weise fruchtbar machen.

Innerhalb dieses Horizontes versuchen wir nun, die interdiszipliniren Impulse auf-
zunehmen und anstehende Plausibilisierungsaufgaben fiir den Religionsunterricht zu
beschreiben. Wir tun das in religionspidagogischer Absicht und im Wissen darum,
dass die unterschiedlich gelagerten Beitrige nicht ohne Reibungsverluste gebiindelt

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336

Michael Domsgen & Ulrike Witten

werden kénnen. Die Aufnahme bisher fachfremder Logiken steht immer in der Gefahr
einer Vereinnahmung. Sie kann verringert werden, wenn der Diskurs damit nicht ab-
geschlossen, sondern eréffnet und weitergefithrt wird. Genau darin liegt unsere Inten-
tion. Methodisch greifen wir deshalb auf das Instrument der Thesen zuriick. Wir ver-
dichten unsere Einschitzungen und Beobachtungen thetisch und erliutern anschlie-
Rend die darin gesetzten Impulse vor dem Hintergrund und unter Bezugnahme auf
die in diesem Band versammelten Perspektiven. Dabei gehen wir a majore ad minus
vor, beginnen also mit allgemeineren Fragen und spitzen sie dann immer mehr auf den
Religionsunterricht und dessen Gestaltung im Sinne seiner Zukunftsfihigkeit zu. Der
Begriff der Zukunftsfihigkeit markiert einerseits die Notwendigkeit einer Weiterent-
wicklung gegenwirtiger Formen von Religionsunterricht und andererseits die Kontex-
tualitt aller damit verbundener Reflexionen und Entscheidungen. Denn wer von der
Zukunft spricht, trifft letztlich Aussagen zur Gegenwart und das vor dem Hintergrund
einer bestimmten Vergangenheit.

1. In den Anfragen zum Religionsunterricht liegt eine nicht zu unterschitzende Chance. Dass die
Autorinnen und Autoren offen ihre Kritikpunkte dufSern, aber auch aus ihrer Perspektive Ideen fiir
die Weiterentwicklung religioser Bildungsangebote formulieven, zeigt, dass trotz kontrirer Mei-
nungen die Bereitschaft zum Austausch und Aufeinanderzugehen vorhanden ist. Damit sind gute
Voraussetzungen fiir ein wechselseitiges Verstehen gegeben.

1.1 Der Einladung, einen Beitrag zu verfassen, sind Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftler sowie Praktikerinnen und Praktiker aus der Schule sowie den Medien gefolgt
und haben auf fachlicher, gesellschaftlicher, schulischer, unterrichts- bzw. fachdidak-
tischer sowie international-vergleichender Ebene den Religionsunterricht in der Bun-
desrepublik Deutschland reflektiert. Damit ist angezeigt, auf welch vielfiltigen Feldern
und Ebenen sich eine Reflexion des Religionsunterrichts zu bewihren hat.

1.2 Die Vielfalt der Beitrige macht deutlich, dass es nicht einfach um eine Addition der
eingetragenen Fragen gehen kann, die dann religionsdidaktisch zu iibersetzen sind.
Zugleich zeigt bereits ein erster Uberblick, dass die interdiszipliniren Impulse ein gro-
3es Potenzial bieten fiir notwendige Plausibilisierungen. Letztlich geht es dabei zum
grofien Teil um ein Rechenschaftablegen, also eine kritisch-konstruktive Selbstverge-
wisserung. Auf diese Weise konnen Verinderungspotenziale fiir die Religionspidago-
gik als Ganze und den Religionsunterricht als wichtigen Teilbereich darin ausgelotet
werden.

2. Religionspidagogik versteht sich als eine interaktive Wissenschaftsdisziplin, die zwischen Theo-
logie und Humanwissenschaften agiert. Sie sucht den Dialog zwischen den Disziplinen. Dafiir
muss sie sich als mehrsprachig erweisen, um den Anforderungen und Anfragen aus ganz unter-
schiedlichen Bereichen gerecht werden zu kinnen.

2.1 Dem Charakter von Religionspidagogik als Verbundwissenschaft entsprechend sind
in diesem Sammelband eine Vielfalt von Beitrigen versammelt, die eine grofde Band-
breite aufweisen. Sie zu biindeln, ist herausfordernd, weil sie ganz unterschiedliche

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

Perspektiven und damit verbundene Zuginge einbringen. Diese Aufgabe stellt sich re-
ligionspiddagogisch durchgehend, ist also kein Spezifikum der hier versammelten Bei-
trage. Das darin liegende Potenzial gehort gleichsam zur religionspddagogischen DNA.
In diesem Band nehmen wir diese Grundrichtung nicht nur auf, sondern treiben sie
bewusst voran. Dadurch tritt die Herausforderung der Mehrsprachigkeit angesichts
unterschiedlicher wissenschaftlicher Logiken noch einmal stirker vor Augen.

2.2 Wichtig dabei ist, dass in und unter den verschiedenen perspektivischen Zugrif-
fen auf das Religionsthema dessen Komplexitit und Spezifik nicht verloren geht. Die
Problematik, die damit im Raum steht, ist auch in anderen Feldern zu beobachten: Je
weiter man entfernt ist von der Logik des jeweiligen Gegenstandes, desto besser scheint
er sich mit dem eigenen Zugriff bewiltigen zu lassen. Anders ausgedriickt: Je grofier
die Distanz, desto héher die Bereitschaft, Innenlogiken zu vernachlissigen und holz-
schnittartig zu operieren.

2.3 Der Religionsunterricht bezieht sich jedoch auf einen Gegenstand, der »nur im
Wechselspiel von Kenntnissen, Vollzugsformen und kritisch-konstruktiver Reflexion«
in seiner »Dynamik von Position und Irritation in Bezug auf eine unverfiigbare Gro-
Re« verstanden werden kann, wie Dirk Evers betont. Religion und Glauben im christli-
chen Sinne sind »als lebenslange Aufgaben und Ubungsformen zu begreifen, die von
»Dynamik und >Wachstumc« getrieben sein konnen und in verschiedenen Biographien,
in unterschiedlichen Lebenskontexten und Lebensaltern unterschiedliche Formen an-
nehmenc (80).} Wer sie wirklich verstehen will, muss verschiedene Momente von Ver-
stehen integrieren und »sich dadurch zum Verstehen selbst noch einmal verstehend
verhalten« (ebd.). Erhellend ist hier Dirk Evers Vorschlag zur Differenzierung dreier
Dimensionen des Verstehens. »Religion kann nicht kognitiv enggefithrt werden hin auf
ein desengagiertes Verstehen von etwas, was dann noch irgendwie subjektiv angeeignet
oder abgelehnt wird« (81). Vor diesem Hintergrund wire auch danach zu fragen, wel-
che Dimension in den jeweiligen Perspektivierungen zum Tragen kommen und welche
ausgeblendet werden.

3. Anfragen zur Plausibilisierung des Religionsunterrichts beziehen sich nur zum Teil auf den Re-
ligionsunterricht im engeren Sinne und sind daher auch nur teilweise religionspiadagogisch bear-
beitbar. Sie sollten aber als konstitutive Rahmenbedingungen fiir Fragen um Plausibilisierungen
und Bildungsziele des Religionsunterrichts ernstgenommen werden.

3.1 In den gesellschaftlichen Debatten ist der Religionsunterricht nicht selten Platzhal-
ter fir dahinterstehende bzw. daritberhinausgehende Fragen. Sehr deutlich tritt das in
der Medienanalyse von Theresa Weif3 hervor, kommt aber auch in anderen Beitrigen
zum Ausdruck. Der Religionsunterricht fungiert hier als Platzhalter fiir Diskurse, die
gar nicht primdr auf ihn bezogen sind oder gar von ihm beeinflusst werden kénnen.
Das gilt es zunichst einmal wahrzunehmen und einzuordnen. Erst in einem nichs-
ten Schritt wire zu analysieren, wie sich die gesellschaftlichen Verinderungen auf den

1 Alle Seitenangaben in Klammern beziehen sich auf diesen Band.

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

337


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338

Michael Domsgen & Ulrike Witten

Religionsunterricht auswirken, um davon ausgehend zu priifen, inwiefern dies religi-
onspidagogisch bearbeitbar ist.

3.2 Dass die Plausibilisierungsanfragen zum Religionsunterricht im Kontext gesell-
schaftlicher Verinderungen zu sehen sind, wird z.B. bei Lisa Schwaiger und Otfried
Jarren deutlich. Sikularisierung und Pluralisierung fithren zu gesellschaftlichen Ver-
inderungen, die einen Bedeutungsverlust der Kirchen nach sich ziehen. Eine Folge da-
von ist, dass der Religionsunterricht, der (medien-)offentlich als Privileg der Kirchen
und nicht als Erméglichung von Religionsfreiheit wahrgenommen wird, angefragt ist.
Systemtheoretisch gesehen sind dadurch allerdings Handlungsfelder adressiert, die re-
ligionspddagogisch unter dem Stichwort einer 6ffentlichen Religionspidagogik zwar
wahrgenommen, aber de facto kaum aktiv bespielt werden konnen. Als Konsequenz
kann gelten, dass der Religionsunterricht nie nur fiir sich, sondern im Kontext wahr-
zunehmen und zu gestalten ist. Letztlich ist immer die Offentlichkeit mit zu bedenken,
in der der Unterricht stattfindet.

3.3 Gert Pickel plidiert nachhaltig dafiir, dass sich der gesellschaftliche Wandel auch
inhaltlich im Religionsunterricht niederschlagen miisse, »will man nicht die Aussagen
vieler Jugendlicher in den Shell-Jugendstudien der letzten Jahre bestitigen: >die Kirche
hat keine Antworten auf die Fragen, die mich wirklich bewegenc .... »Miissen< deshalb,
weil eine Ignoranz dieser Themen im Religionsunterricht genauso wie ein Einfrieren
der Vermittlung von einer Religion auf einem Wissenskanon, die an der gesellschaft-
lichen Entwicklung vorbeigeht, die Bindung junger Menschen an diese Religion eher
untergraben als stirken diirfte« (149). Zudem problematisiert er zu Recht, dass das re-
ligiose Wissen, das im Religionsunterricht vorausgesetzt werden kann, kontinuierlich
sinkt, was ebenso multifaktorielle Ursachen hat.

3.4 Auch Dirk Evers plidiert dafiir, dass die sich wandelnden Rahmenbedingungen im
Religionsunterricht Niederschlag finden sollten. Er setzt den Schwerpunkt jedoch auf
das Aushalten der Ergebnisoffenheit von Bildung, indem er betont, dass die »Fraglich-
keit von >Religion« und Religionen iiberhaupt, die Frage nach der Relevanz ihrer Voll-
ziige und Erscheinungen und nach ihrem Sinn ... deshalb zum Unterricht in Religion
heute elementar so dazugehéren« miisse, »dass auch die Bildung einer dezidiert religi-
onskritischen und atheistischen Grundhaltung nicht an sich als Scheitern einer Bildung
in Sachen Religion angesehen werden muss« (78).

3.5 Etwas anders gelagert ist der Diskurs um den Islamischen Religionsunterricht, auf
den Serdar Kurnaz rekurriert. Auch hier zeigt sich, dass dessen Einrichtung und Ausge-
staltung von Faktoren bestimmt wurde, die letztlich auRerhalb der fachspezifischen Lo-
gik liegen. Zentral dafiir waren nicht religionspidagogische Griinde oder das Engage-
ment der Religionsgemeinschaft. Das wiederum erdffnet auch Freiriume hinsichtlich
der Theologizitit, die entlastend sind. Serdar Kurnaz spricht in diesem Zusammenhang
davon, »dass die Islamische Theologie einen wichtigen Beitrag fiir den Islamischen Re-
ligionsunterricht leisten kann, indem sie den Islamischen Religionsunterricht von der
Last, zwanghaft nach dem Islamischen zu fragen, befreit. Der islamische Religionsun-

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

terricht setzt sich ja nicht mit rein theologischen Inhalten aus, sondern stellt die Frage
nach der pidagogischen Aufarbeitung dieser, was im hochsten Maf} Interdisziplina-
ritat erfordert« (105) und die islamische Religionspddagogik als Verbundwissenschaft
charakterisiert.

3.6 Deutlich wird insgesamt, dass die dufleren Umstinde die Religionspidagogik und
den Religionsunterricht entscheidend mitprigen. Auch wenn Handlungsspielriume
auf den ersten Blick gering erscheinen, kénnen sie doch zentrale Aspekte aufrufen und
sollten genutzt werden.

4. Die interdisziplindren Kommentare zeigen Gegenwind, Zustimmung und Irritationen auf. Das
kann als Ausgangspunkt einer transdisziplindren Reflexion der Religionspidagogik sowie des Re-
ligionsunterrichts genutzt werden. Dabei zeigt sich, dass es im mehrsprachig gefiihrten Diskurs
zum Religionsunterricht durchaus zu Ubersetzungsschwierigkeiten kommen kann.

4.1 Die Positionierungen zum Angebot eines (konfessionellen) Religionsunterrichts zei-
gen eine grofRe Bandbreite auf. Sie bewegen sich zwischen freundlicher Zustimmung,
critical friends, Unverstindnis und harscher Kritik. Damit liefern sie in ihrer Offen-
heit gute Ausgangspunkte fiir eine konstruktiv-kritische Auseinandersetzung. Kriti-
sche Riickfragen fordern die Religionspiddagogik inhaltlich heraus, sie zeigen aber auch
an, wo es »Ubersetzungsschwierigkeiten« gibt, d.h. wo es der Religionspidagogik nicht
gelingt, ihre Perspektive verstindlich zu machen, wie beispielsweise in den Anfragen
von Andreas Petrik, Tanja Sturm und Markus Tiedemann deutlich wird.

4.2 Zielvorstellungen und Bilder, die die Religionspidagogik hinsichtlich des Religions-
unterrichts vertritt, und diejenigen Bilder und (unterstellten Ziele), die von auflen her-
angetragen werden, sind nicht deckungsgleich. Zunichst ist es gut, dass unterschied-
liche Wahrnehmungen formuliert werden. Scheinbar ist aber zumindest ein Kommu-
nikationsproblem festzustellen, wenn z.B. von Lisa Schwaiger und Otfried Jarren dem
konfessionellen Religionsunterricht unterstellt wird, er sei »hochgradig fokussiert und
damit begrenzt« (204). Er kénne und wolle »keine Vermittlung der religiésen wie kirch-
lichen Vielfalt leisten«. Dementsprechend fillt die Gesamtbeurteilung aus dieser Per-
spektive ginzlich anders aus als im Fachdiskurs selbst: »Wenn es darum geht, in dieser
wesentlichen Sozialisationsphase dem Ziel zu entsprechen, méglichst viel iiber unter-
schiedliche Religionen, Glaubensformen und Kirchen zu vermitteln, auch um fiir Ver-
stehen, Verstindnis und somit im Effekt zur Toleranz zu erziehen, so wird diesem Ziel
offenkundig nicht entsprochen« (205).

4.3 Auch in international vergleichender Perspektive wird deutlich, dass religionspad-
agogisch vorgetragene Argumente lingst nicht immer leicht nachvollziehbar sind. Kers-
tin von Brommsen zeigt das am Beispiel der staatlichen Verantwortung fiir das Schul-
wesen: »The state should therefore not be the only one responsible for organizing edu-
cation (Schreiner u.a.). This argument, is easy to have deep respect for. However, even
though having great expectations on education, I think these demands are too high to
put on education« (323).

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

339


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340

Michael Domsgen & Ulrike Witten

4.4 Wie stark Fremd- und Eigenwahrnehmung differieren, wird ebenfalls in Andreas
Petriks anregend provokativem Gedankenexperiment deutlich. Es wire zu einfach, die
hier zu findende Anfrage beispielsweise mit Hinweis auf die positive Religionsfreiheit
ins Leere laufen zu lassen. Einerseits ist die Aufklirung iiber religionsverfassungsrecht-
liche Intentionen hilfreich. Andererseits jedoch kann das keine Ruhebank sein. Ein Re-
ligionsunterricht fur das 21. Jahrhundert hat die in diesem Zusammenhang gesetzten
Anfragen auf- und ernstzunehmen, stehen sie doch fiir eine verbreitete Sicht auf den
Religionsunterricht und fehlende Plausibilititen u.a. von Rechtskonstruktionen, die zu-
dem verdnderbar sind und sicherlich auch verindert werden, so sich entsprechende
Mehrheiten dafiir organisieren lassen.

4.5 Zudem sind mit den politikdidaktischen Anfragen auch weiterfithrende Impulse fiir
den Religionsunterricht verbunden. So stellt die Kontakthypothese ein weiteres Argu-
ment fiir mehr Unterricht im Klassenverband dar. Das Kontroversititsgebot ist inner-
halb eines Binnenperspektiven einnehmenden Religionsunterrichts nicht aufgehoben.
Ebenso gibt das Prinzip der Interessenorientierung fiir den Religionsunterricht einen
wichtigen Impuls, um tiber die Synthese aus Positionalitit und Kontroversitit nachzu-
denken. In alledem ist mit Andreas Petrik zu fragen, ob vielleicht »gerade ein integrati-
ves Fach ... die Lust Jugendlicher, sich auf das Phinomen Religion einzulassen« erhéhen
wiirde, wenn also die Auseinandersetzung mit Religion »nicht mehr in kleinen, relativ
homogenen Gruppen behandelt wird« (265).

4.6 Wie wichtig diszipliniibergreifende Perspektiven sind, wird auch im Beitrag von
Inci Dirim und Paul Mecheril deutlich, die nachdriicklich fordern, dass Religion als
Deutungs- und Unterscheidungskategorie in den Blick genommen wird, die »in hege-
monialen Diskursen mit Bedeutung versehen wird« (163) und auch in die Schule hin-
einwirkt. Jegliche Formen von Begegnungspidagogiken miissen das strukturell mit-
bedenken. Auch alles Nachdenken iiber einen zukunftsfihigen Religionsunterricht hat
das zu beachten. Er bewegt sich unweigerlich im Feld »gesellschaftlich-diskursive(r) Be-
deutungsaushandlungen« und muss sich deshalb sehr genau vergegenwartigen, welche
»diskursiven und kontextspezifischen Relevanzsetzungen von Religion« (ebd.) damit
vorgenommen werden. Religionsunterricht in der Migrationsgesellschaft hat immer
auch die Aufgabe, »iiberkonfessionell das ausschliefende und gewaltférmige Potenzial
religiés codierter Unterscheidungen kritisch zu reflektieren« (167).

4.7 Die Binsenweisheit aus dem Feld interreligiosen Lernens, dass Schiiler*innen nicht
zu »Vertretern« ihrer Religion gemacht werden sollen, bekommt vor dem rassismus-
kritischen Hintergrund, den Inci Dirim und Paul Mecheril stark machen, noch einmal
neue Bedeutung. Denn, wenn »wir Religion (auch) als Deutungskategorie verstehen,
die mit spezifischen Formen der essentialisierenden Selbst- und Fremd-Adressierung
verbunden ist, die zugleich die Ungleichheit des Menschen in einem bestimmten gesell-
schaftlichen Kontext nicht nur nach sich zieht, sondern auch erklirt (weil die haben
eine andere Religion(), dann bedeutet Allgemeinbildung eben auch, um dieses Mus-
ter zu wissen, es historisieren zu kénnen, sein Machtpotenzial zu erkennen und auch

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

die eigene Involviertheit in die Plausibilitit dieser Unterscheidungsweise erkunden zu
kénnen« (166).

4.8 In dieser Hinsicht kommen auch aus anderer Richtung Anfragen. Ursula Schu-
macher problematisiert fiir den konfessionell-kooperativen Religionsunterricht, »dass
die konfessionelle Kooperation eine zu Lasten des Lebensweltbezugs gehende Neigung
zur Profilierung kontroverstheologischer Differenzen erzeugt« (87). Zwar stellt die Zu-
schreibung, evangelisch oder katholisch zu sein, im 21. Jahrhundert in Deutschland
kaum noch eine machtvolle Kategorie mehr dar, um Menschen zu unterscheiden, aber
dieser Befund lisst dennoch nachdriicklich fragen, wie dialogische Formate so gestaltet
werden konnen, dass sie Differenzen egalitir zur Sprache bringt. In Bezug auf jiidische
sowie muslimische Glaubige scheint das — so z.B. Gert Pickel problematisierend — bis-
lang noch nicht der Fall zu sein.

4.9 In epistemologischer Perspektive grundlegend und in hohem MafRe bedenkenswert,
ist die Erkenntnis, dass die verwendeten Begriffe in den verschiedenen Wissenschaf-
ten in ihrem Verstindnis teils erheblich differieren. Das gilt vor allem auch fir den
Subjektbegrift, der in Differenzpidagogiken — eher problematisierend — im Sinne der
Subjektivierung genutzt wird, und der sich religionspidagogisch - hier positiv konno-
tiert — eher als Zielperspektive findet. So problematisieren Inci Dirim und Paul Meche-
ril die Subjektivierung: »Die Untersuchung von Prozessen des Othering lisst spezifische
Kontexte und Prozesse der Subjektivierung deutlich werden, die Produkt der Institu-
tionalisierung des vermeintlich objektiven, hegemonialen Wissens iiber die Anderen in
einem politischen Machtzusammenhang sind. Vorsicht bei der Zuordnung von Men-
schen zu >ihrer« Religion ist eine zentrale Maxime der schulischen Auseinandersetzung
mit religiésen Inhalten in der Migrationsgesellschaft« (167).

4.10 Neben den kritischen Anfragen, die auf das gegenwirtige Konstrukt von Religi-
onsunterricht abzielen, gibt es aber auch Positionen, die dem Fach neutral oder positiv
gegeniiberstehen, jedoch gerade aus dieser Position heraus, kritische Kommentare ein-
tragen und wichtige Aspekte beleuchten. Beispielsweise Sebastian Lutterbach und An-
dreas Beelmann zeigen auf, was die Religionspidagogik durch eine fachiibergreifende
Perspektive zu gewinnen vermag. So ist das religionspidagogisch bislang nicht pro-
minent rezipierte psychologische Modell zur Extremismusprivention hochinteressant
und erinnert daran, dass diese Aspekte religionspidagogisch stirker mitzubedenken
sind, auch was Anteile von service learning als Beitrag zur Schulkultur sowie die Mog-
lichkeit, »authentischen Vertretern« zu begegnen angeht — nicht zuletzt auch Gruppie-
rungen, die sich selbst als nichtreligiés adressieren.

4.11 Udo Tworuschkas Verstindnis der Religionswissenschaft als engagierte Wissen-
schaft und seine Profilierung als Praktische Religionswissenschaft lisst eine so ver-
standene Religionswissenschaft zu einer wichtigen Partnerin der Religionspidagogik
werden. Zugleich wird dabei deutlich, dass damit wissenschaftstheoretische Neujus-
tierungen verbunden wiren. So wire beispielsweise das Diktum zu iiberdenken, allein
ein konfessioneller Religionsunterricht und eine entsprechend profilierte Religionspid-

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

341


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342

Michael Domsgen & Ulrike Witten

agogik als seine Bezugswissenschaft wiirde Binnenperspektiven und persénliches In-
volviertsein ermdglichen. Das gilt vor allem dann, wenn religionspddagogisch das Ge-
genbild (und teilweise auch Zerrbild) einer »neutralen Religionskunde« bemiiht wird,
um einen iibergreifenden - rein staatlich verantworteten - religionskundlichen Unter-
richt abzuwerten und damit aus dem Reigen bedenkenswerter Modelle von vornherein
auszuschlieflen. Dabei wire angesichts der in einigen Regionen Deutschlands deutlich
zu beobachteten Ausgangslage, dass die jetzt giiltigen rechtlichen Regelungen letzt-
lich einschrinkend darauf einwirken, dass alle Schiiler*innen ein qualifiziertes Angebot
in religionsbezogener Bildung erhalten, verstirkt dariiber nachzudenken. Die zentra-
le Frage konnte dabei sein, was es denn genau bedeute, in einer Religion kundig zu
sein. Ein solcher Zugang darf nicht von vornherein ausgeschlossen werden. Begrifflich
konnte man das als engagierte Religionskunde bezeichnen. Dabei geht es darum, dass
existenzielle Fragen nicht ausgeklammert, sondern bewusst hereingeholt werden. Auch
gilt es, Udo Tworuschkas Kritik an Engfithrungen interreligiésen Lernens, z.B. auf das
trialogische Lernen zwischen den abrahamitischen Religionen, zu bedenken. Jedoch
ist dies wiederum didaktisch zu reflektieren — gilt es doch, die Lebenswelt der Schii-
ler*innen zu beriicksichtigen, in der nicht alle Religionen gleichermafien prisent sind.
Auflerdem sind einem (idealerweise) zweistiindigem Schulfach, das maximal dreizehn
Jahre besucht werden kann, hinsichtlich der zu thematisierenden Inhalte Grenzen ge-
setzt.

4.12 Die internationale komparative Perspektive zeigt zudem auf, dass ein Vergleich
methodisch herausfordernd ist, weil die Kontexte so stark differieren. Dennoch ist es
erhellend, weil damit vor Augen gefiihrt wird, wie dhnlich gelagerte Herausforderungen
wahrgenommen werden, mit welchen Entwicklungen sie fiir die Gestaltung religioser
Bildung in den Zusammenhang gestellt werden und wie das alles eingeschitzt wird.
So dringt sich bei der Lektiire des Beitrags aus England teilweise der Eindruck auf,
man kénnte hier einen Blick in die Zukunft des deutschen Religionsunterrichts wer-
fen. Philip Barnes stellt dar, dass in England mit der steigenden Zahl von nichtreligis-
sen Schiiler*innen die Forderung einherging, den obligatorischen Religionsunterricht
abzuschaffen. Hier ist es moglich, von unter Umstinden auch problematischen Ent-
wicklungen aus anderen Kontexten zu lernen. Wird der Religionsunterricht allein als
ein Angebot wahrgenommen und profiliert, dass sich an religiés gebundene Lernende
richtet, verliert er zunehmend an Plausibilitit. Es reicht also nicht aus, den Religions-
unterricht bildungstheoretisch als ein sinnvolles Angebot fiir alle Lernenden abzusi-
chern, ohne es dann auch konzeptionell und handlungsorientiert einlésen zu kénnen.

4.13 Von der irritierenden Kraft der Reflexion spricht Dirk Evers auch aus systematisch-
theologischer Perspektive. Pragnant fasst er zusammen: Die »Spannung von Selbstbil-
dung und Gebildetwerden lisst sich angesichts der wachsenden Ambiguisierung und
Pluralisierung des Religiosen in der Nachmoderne nur durch Formen pluraler Posi-
tionalitit in Bildungsprozessen bearbeiten. Das fithrt zu einem Verlust von Selbstver-
stindlichkeit, der jedoch theologisch auch als Gewinn angesehen werden kann« (10). Er
fithrt weiter aus: »Theologie insgesamt kann und darf deshalb nicht einfach nur der po-
sitionellen Selbstvergewisserung dienen, sondern muss auch Momente der Irritation,

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

der Dislozierung des eigenen Standpunktes und der bestindigen Neuorientierung um-
fassen« (74). Hier wird noch einmal deutlich, dass der Plausibilisierungsdruck nicht nur
als ein negativer Druck von auflen zu sehen ist, sondern durchaus auch als notwendige
und bereichernde Kraft der Irritation.

4.14 Eine Meta-Reflexion iiber Religionspadagogik im transdiszipliniren Diskurs, wie
religionspidagogisch Inter- bzw. Transdisziplinaritit gedacht und umgesetzt wird,
steht noch aus. In solche anstehenden Uberlegungen zur Transdisziplinaritit wire
auch einzubeziehen, dass Religionspidagogik als Verbundwissenschaft zwar in sich
interdisziplinire Beziige aufnimmt, diese aber nur teilweise in transdisziplinire Be-
ziige ein- bzw. riickspielt. Am ehesten geschieht dies noch in verwandten Kontexten,
wie innerhalb der theologischen Ficher, zwischen den Theologien oder innerhalb
pidagogischer oder didaktischer Kontexte, wenn es z.B. um Querschnittsthemen geht,
die fachdidaktisch bearbeitet werden. Die Ausstrahlung in andere Ficher ist dagegen
nur noch selten gegeben. Doch gerade angesichts gemeinsamer Herausforderungen ist
ein zu sehr in Fichergrenzen denkendes Vorgehen problematisch. So scheint innerhalb
der Logik von Bezugsdisziplinen naheliegend, dass Serdar Kurnaz aus islamisch-
theologischer Perspektive vor allem den islamischen Religionsunterricht bzw. einen
interreligidsen ausgerichteten Religionsunterricht reflektiert. Aber wire es nicht auch
zielfithrend, wenn islamische Theologie tiber den evangelischen Religionsunterricht
nachdenken wiirde? Fithlen sich die Theologien nur fiir »ihren« Religionsunterricht
zustindig? Wie sihe eine wechselseitige Bezugnahme aus? Wire dann eher die Reli-
gionswissenschaft als Bezugswissenschaft zustindig? Wire nicht z.B. die Forderung
nach Dialogkonzepten aus der islamischen Religionspidagogik auch fiir die christliche
Religionspiadagogik weiterfithrend?

4.15 Die im Band jeweils durchsichtig gemachte Positionalitit der Beitrige wire fiir
eine transdisziplinire Reflexion konstitutiv: Innerhalb der Klirungen zur Transdiszi-
plinaritit wire die Offenlegung des eigenen Standpunkts und aller damit verbundenen
Perspektiven und Primissen unverzichtbar und grundlegend.

5. Zum innerhalb der Religionspdadagogik etablierten Modell von Allgemeinbildung, das hinsicht-
lich der jetzt geltenden Ficherstruktur und der Logik der Fachdidaktiken sehr gut anschlussfihig
ist, und dem fiir die Legitimierung des Religionsunterrichts eine zentrale Funktion zukommt, gibt
es ganz unterschiedliche und eben auch kontroverse Positionen. Sie sollten religionspidagogisch
genauer diskutiert werden.

5.1 Innerhalb der Religionspidagogik ist das Allgemeinbildungsmodell von Jirgen
Baumert weit verbreitet, weil es den konfessionellen Religionsunterricht im Ficher-
kanon der Schule zu plausibilisieren vermag. Dabei wird dieses Modell in der Regel
in dem Bewusstsein genutzt, dass dazu ein weitgehender fachdidaktischer Konsens
besteht. Dass die anderen Ficher sich kaum oder gar nicht darauf nicht beziehen,
zeigt an, dass dieser Konsens nicht einfach vorausgesetzt werden kann. Wo religions-
pidagogisch gemeinsame Weltzuginge gesehen und Fichergruppen erdacht werden,
zeigt sich philosophiedidaktisch nicht nur Zustimmung. Markus Tiedemann sieht die

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

343


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34k

Michael Domsgen & Ulrike Witten

religiése Sphire mit der philosophischen als unvereinbar an, wenn er »das Kernge-
schift ethischer Urteilskraft in der Fihigkeit zur intersubjektiven und interkulturellen
Rechtfertigung« festmacht, »und genau dieses Ringen um eine intelligible Perspektive«
fiir ihn »mit religidsen Pramissen inkompatibel« ist.

5.2 Schon hier wird deutlich, wie sich Aufien- und Innenperspektive deutlich voneinan-
der unterscheiden. Das betrifft nicht nur das Verstindnis von Religion, sondern auch
das Konzept von Allgemeinbildung. Thorid Rabes Plidoyer, dass die unterschiedlichen
Weltzugange sich aneinander schirfen und dass erst aneinander die Spezifik der Per-
spektive wahrnehmbar und erfahrbar wird, gilt daher sowohl fiir den konkreten Un-
terricht als auch fiir die Auseinandersetzung zwischen den Fachdidaktiken. Auch Inci
Dirim und Paul Mecheril beziehen sich in ihrer Forderung, Menschen nicht ihrer Reli-
gion zuzuordnen auf das Konzept von Allgemeinbildung.

5.3 Michael Ritter zieht interessante bildungsbezogene Parallelen zwischen dem
Religions- und Literaturunterricht, wobei er im Anschluss daran auch wieder
fiur die Unterscheidung plidiert. Der Wandel »hin zu einer eher philosophisch-
weltanschaulich-identititsstiftenden Reflexionsfolie« verschiebt den Religionsunter-
richt seiner Meinung nach »in eben jenen Bereich, der im Literaturunterricht mit
den oben genannten lesebezogenen Bildungsnormen ... als Gegenstand kultureller
Bildung im Spannungsfeld von Individuierung und Enkulturation umrissen wurde.
Hier wiren die ... bereits angedeuteten gegenstandsbezogenen Uberschneidungen nun
um bildungstheoretische Orientierungen zu erginzen, die zu einem gemeinsamen
Bildungsfeld einer kulturellen Identititsbildung zusammengedacht werden konnten«
(243). Daraus resultiert ein neues Nachdenken iiber ein gemeinsames Aufgabenfeld, in
dem die »einzelnen Ficher nicht aufgehen sollten, das aber stirker, als das bisher durch
die ficheriibergreifende Didaktik forciert wird, kulturelle Bildung als gemeinsames
Handlungsfeld thematisieren und sinnstiftend-identititsbildend zuginglich machen
sollte« (ebd.). Dabei wiren ganz unterschiedliche Ausformungen denkbar. Auf alle
Fille zeigt sich hier, wie zentral die Frage nach dem Bildungsverstindnis von Schule
insgesamt ist.

Das wird auch von Schumacher unterstrichen. Sie beschreibt eine Befassung mit
den Bildungszielen des Religionsunterrichts »als Achsenfrage fir die beiden derzeit
wohl brennendsten Aspekte«, die sie einerseits im »immer dringlicheren Legitimati-
onsdiskurs« verortet und andererseits in der »Frage nach der Bewertung verschiede-
ner Modelle« (86) des Religionsunterrichts. Bei alledem spielen die anzustrebenden Bil-
dungsziele eine zentrale Rolle. Dariiber sind immer wieder neue Verstindigungen zu
erzielen, wie Kerstin von Bromssen anmerkt: »However, I think it is necessary to have a
broad and critical discussion on the educational aims of the subject for the future, both
in Sweden, in Germany, and in many more educational contexts« (323).

5.4 Den Religionsunterricht bildungstheoretisch zu begriinden und zu reflektieren, ist
als wichtige Aufgabe zu markieren. Die hier versammelten Aufenperspektiven zeigen
deutlich, dass dabei immer wieder neue Schwerpunkte zu bedenken sind. Die jeweilige
fachspezifische Plausibilisierungslogik ist immer wieder neu zu durchdenken. Dabei ist

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

in der Auseinandersetzung mit anderen Fachlogiken sowohl fiir die eigene Perspektive
als auch fir das Einverstindnis mit anderen Fachlogiken zu werben. Beide Schwer-
punktsetzungen sind in ihren jeweiligen Wechselwirkungen neu aufeinander zu bezie-
hen.

6. Auch wenn die Beitrige offen Kritik formulieren, ist weitgehend unstrittig, dass religionsbezo-
gene Bildung Teil der schulischen Bildung ist. Fraglich ist jedoch, in welcher Form dies geschehen
sollte. Die hier versammelten AufSenperspektiven sind beim religionspiadagogischen Nachdenken
iiber eine Weiterentwicklung von Religionsunterricht zu bedenken. Konkret ist zu diskutieren, ob
die derzeit innerhalb der Religionspidagogik vorgeschlagenen religionsunterrichtlichen Koopera-
tionsmodelle mehr Akzeptanz finden und welche Zustimmung oder auch Anfragen sie evozieren.

6.1 Das Einholen von Auflenperspektiven auf den Religionsunterricht zeigt einerseits
eindriicklich, dass der Religionsunterricht nicht das einzige Fach ist, das angefragt ist
und andererseits, dass diese Anfragen teils auch in einer als kritisch einzuschitzenden
Verwertbarkeitslogik stehen.

Michael Ritter markiert deutlich, dass es auch innerhalb des Deutschunterrichts,
der scheinbar »von der sicheren Bank« (235) aus argumentieren kann, Relevanzfragen,
Anfragen zur Plausibilitit bestimmter Inhalte und Zuginge sowie faktische Margina-
lisierungen gibt. Er problematisiert dies hinsichtlich des literaristhetischen Lernens.
Hier zeigt sich, wie innerhalb eines Schulfachs eine Balance herzustellen ist zwischen
aktuellen Anforderungen, kulturellen Ubereinkiinften zu Bildungsgehalten, bildungs-
politischen Anforderungen, um nur einiges zu nennen. Zugleich wird deutlich, dass
der Diskurs dariiber wichtig und unverzichtbar ist. In vergleichbarer Weise konnte
auch der Diskurs um den Religionsunterricht gefithrt werden. Eine Differenzierung
zwischen den Anteilen, die eher unstrittig sind (wie z.B. Religionskunde und z.T. auch
Schulseelsorge) und denen, die eher umstritten bzw. angefragt sind (Religion aus der
Binnenperspektive unter Einbeziehung der Religionsgemeinschaften), konnte helfen,
das Themenfeld zu sortieren und einen weiterfithrenden Diskurs zu initiieren.

6.2 Bei den umstrittenen Themen nimmt die Frage, ob der Religionsunterricht iiber
die staatliche Verantwortung hinaus auch von den Religionsgemeinschaften verantwor-
tet werden soll, eine besondere Position ein. Hier sind oft religionskritische Anfragen
grundsitzlicher Natur zu finden. Angefragt wird ebenfalls, dass der Religionsunterricht
nicht im Klassenverband stattfindet. So weist z.B. Tanja Sturm darauf hin, dass »ein
(bekenntnisgebundener) Fachunterricht im Widerspruch zu der Idee« stehe, dass »Dif-
ferenzen nicht Ausgangspunkt fiir Separation und/oder andere Formen der Benachtei-
ligung und Behinderung in Schule und Unterricht sein sollten« (228). Wichtig ist, dass
damit nicht in Frage gestellt wird, dass Religionen thematisiert werden, nicht zuletzt
auch um xenophobe Tendenzen zu bearbeiten. Allerdings ist das »kein Alleinstellungs-
merkmal von (bekenntnisgebundenem) Religionsunterricht« (229).

6.3 Vor diesem Hintergrund ergibt sich die Frage, ob ein staatlich getragener »Reli-
gionsunterricht« im Klassenverband weniger Plausibilisierungsstress freisetzen wiirde
bzw. ob ein solcher Unterricht mit Blick auf andere Aspekte kritisiert wiirde, die im

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

345


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346

Michael Domsgen & Ulrike Witten

Endeffekt ebenfalls die weitergehende Marginalisierung eines religionsbezogenen Bil-
dungsangebots nach sich zoge.

6.4 Aus islamisch-theologischer Perspektive plidiert Serdar Kurnaz fiir die Positionali-
tit des Angebots, um Religion verstehen zu konnen. Und Dirk Evers weist darauf hin,
dass es einer »plurale(n) Positionalitit« (73) bediirfe. Nur so konne der Religionsun-
terricht aus dem Oszillieren zwischen Fundamentalismus und Gleichgiiltigkeit befreit
werden. Welche Organisationsform dies umsetzen kénnte und vor dem Hintergrund
der Religionsfreiheit zugleich fir alle Schiiler*innen verpflichtend gemacht werden
konnte, ist gegenwirtig weitgehend unklar.

6.5 Dass der Religionsunterricht auch immer zum Platzhalter fiir andere Diskurse wur-
de und wird, fithrt Theresa Weif? aus, wobei sie auch ausfithrt, wie die gingigen De-
batten um den Religionsunterricht aussehen. Zu fragen ist, ob ein neues Modell eine
ahnliche Platzhalter-Funktion einnehmen wiirde. Hinsichtlich der medialen Auseinan-
dersetzung ist interessant, dass der Hamburger Religionsunterricht fiir alle relativ viel
Aufmerksamkeit erlangt hat, also als »Problemlésung« medial zu funktionieren scheint,
obwohl auch dabei die Mitbeteiligung der Religionsgemeinschaften als nicht unproble-
matisch angesehen wird. Zugleich stellt Theresa Weif3 aber auch das medial vertretene
Argument dar, dass Religionsunterricht eine eigene Perspektive ermdglicht, die durch
den Ethikunterricht nicht ersetzt werden konne.

Auch diese Sichtweise teilen nicht alle an diesem Buch Beteiligten. In pointierter
Ablehnung dem konfessionellen Religionsunterricht gegeniiber argumentiert Markus
Tiedemann, sieht aber zugleich eine Religionskunde als Teil des schulischen Curricul-
ums an.

6.6 Juristisch wire auszuloten, was auf der Grundlage der gegenwirtigen rechtlichen
Regelungen alles moglich ist. Neue Wege weisen hier die bayerischen Entwicklungen in
Bezug auf einen islamischen »Religionsunterricht«, wie sie Heinrich de Wall beschreibt.
Seiner Argumentation zufolge scheint es einen juristischen Spielraum fiir einen reli-
gionsbezogenen Unterricht zu geben, ohne Art. 7,3 GG abzuschaffen. Der in Bayern
nicht konfessionell angelegte Islamunterricht, der in einem Wahlpflichtverhiltnis zum
Ethikunterricht steht, konnte auch in anderen Lindern kopiert werden und sich dabei
als Angebot, das allgemein religionsbezogene Inhalte hat, an alle Schiller*innen rich-
ten und auf diese Weise schulisch Tatsachen schaffen. Markus Tiedemann favorisiert
deutschlandweit das Berliner Modell, wonach Ethik das Pflichtfach ist und Religion
ein freiwilliges zusitzliches Angebot darstellt. Noch ist der gesellschaftliche Druck in
dieser Richtung nicht vorhanden. Dementsprechend gibt es auch keine politischen Be-
strebungen, um es hier auf einen Konflikt ankommen zu lassen. Wie lange das noch
so bleiben wird, ist ungewiss. Heinrich de Wall fragt fiir den in Bayern rein staatlich
verantworteten »Islamischen Unterricht«, ob dieser nicht doch auch als »Religionsun-
terricht« wahrgenommen wird. In dieser Richtung zugespitzt lief3e sich fragen, ob ein
dhnlich gelagertes Vorgehen nicht auch insgesamt fiir das Feld religioser Bildung ein-
geschlagen werden konnte.

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

6.7 Deutlich ist schon jetzt, dass die gegenwirtigen rechtlichen Grundlagen durchaus
Spielraum fir Weiterentwicklungen bieten. So steht Heinrich de Wall zufolge »von
Rechts wegen einem Religionsunterricht unterschiedlicher Religionsgemeinschaften
oder einem von mehreren Religionsgemeinschaften gemeinsam verantworteten Reli-
gionsunterricht nichts entgegen« (119). Bedingung dafiir ist, dass »der Unterricht nur
an gemeinsame Bekenntnisgrundlagen gebunden bleibt« (ebd.).

6.8 Hier deutet sich ein Gestaltungsspielraum an. Bei seiner Auslotung sollte die Reli-
gionspidagogik aktiv mitwirken, wobei immer auch zu beachten ist, dass dieser Spiel-
raum nach den gegenwirtig geltenden Rechtsnormen nicht unendlich ist. Einen »mul-
tireligiésen Unterricht, bei dem die beteiligten Gemeinschaften selbst nicht von einer
grundlegenden Gemeinsamkeit in den zu verantwortenden Grundlagen ausgehen, son-
dern den Unterricht als multireligiése Unterweisung zur Information der Schiiler iiber
die jeweiligen Unterschiede verstehe« lisst sich Heinrich de Wall zufolge, »nicht als
Religionsunterricht i. S. v. Art. 7 Abs. 3 GG einstufen« (120).

6.9 Schaut man iiber die Lage in Deutschland hinaus, zeigen sich andere Schwerpunkt-
setzungen, insofern die Diskussionen in die Richtung eines staatlich verantworteten,
religionskundlichen Angebots gehen. Philip Barnes berichtet von Anfragen in England,
religionsbezogene Bildung eher in einem allgemeineren Fach aufzuheben. Fir Kers-
tin von Brémssen ist die Partikularitit der Religionsunterricht-Angebote wenig plau-
sibel. Zu fragen ist, ob ein Angebot wie in der Schweiz mehrheitsfihiger wire. Wie
Stefanie Lorenzen ausfithrt, gibe es dann ein religionskundliches Angebot (ERG) so-
wie einen konfessionellen Religionsunterricht. Religionspidagogisch wire eine solche
Entwicklung zweischneidig: Zwar kime es zu einer gewissen Stirkung des Themas Re-
ligion in der Schule, insofern alte Kimpfe nicht mehr ausgefochten werden missten.
Der Preis aber wire durchaus hoch. Eine Nichtbeteiligung der Religionsgemeinschaf-
ten hitte wohl auch einen Wechsel der Bezugswissenschaften zur Folge. Nicht zu un-
terschitzen wire vor allem die Schwichung der mit dem Religionsunterricht verbun-
denen Institutionalisierungen. Stefanie Stefanie zufolge zeige das Beispiel Schweiz,
»dass eine zunehmende >Kulturalisierung« des schulischen Religionsunterrichts dazu
fithren kann, dass der Theologie der Einfluss auf diesen Lernort entzogen wird. Die
[..] Offnung fiir die allgemein-existenzielle Ebene von Sinnfragen birgt diese Gefahr
schleichender Distanzierung ebenfalls« (312). Sie plidiert fiir eine »Verbindung von re-
ligiés-konfessioneller Positionalitit und allgemein-existenziellen Sinnfragen«, so dass
»die bildende Funktion religiéser Wahrheitsanspriiche — und damit die Anbindung an
die Theologien — weiterhin plausibel bleibt« (ebd.).

6.10 Dem gemeinsamen Lernen konnen viele viel abgewinnen. So betonen Sebastian
Lutterbach und Andreas Beelmann die Chance des gemeinsamen Unterrichts im Sinne
der Radikalisierungsprivention. Ein Religionsunterricht, der »mono-religiése Unter-
richtsansitze« itberwindet, »besitzt das Potential fir eine wirkungsvolle Radikalisie-
rungspravention« (188).

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

347


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348

Michael Domsgen & Ulrike Witten

6.11 Auch Gert Pickel problematisiert, dass das Wissen iiber andere Religionen in der
deutschen Gesellschaft gering sei. Das fithre zu Unsicherheiten gegeniiber den Gliu-
bigen sowie Vorurteilen. Er fordert, »die Auseinandersetzung mit anderen Religionen
und deren Mitgliedern auszubauen und erste Einblicke in andere ansissige Religions-
gemeinschaften und ihre Leben zu vermitteln« (155). Binnenperspektiven aus einer spe-
zifischen Religion heraus sind wichtig. Zugleich muss religionspidagogisch priziser
dariiber nachgedacht werden, wie andere Religionen im Religionsunterricht noch mehr
Raum einnehmen konnen. Gegenwirtig bergen die Argumente fiir einen konfessionel-
len Religionsunterricht nach Gert Pickel das »Risiko« als »Riickzugsgefecht« wahrge-
nommen zu werden. Das diirfte »vor dem Hintergrund der kontextuellen Sikularisie-
rung und Pluralisierung kaum ein attraktives Modell fiir Schiller:innen aus anderen
Religionsgemeinschaften oder fiir konfessionslose Schiiler:innen darstellen« (156). Eine
Méglichkeit, dem zu begegnen, kénnte darin liegen, die »Offnung selbstbewusst stir-
ker voranzutreiben«. Damit verbunden wire eine Stirkung der sozialen Aspekte von
Religion, als Merkmal eines gegenwartsbezogenen Umgangs mit Mitgliedern anderer
Religionen und Menschen ohne grofiere Anschlussfihigkeit an Religioses. >Riickzugsge-
fechte< hinterlassen immer den Eindruck von Schwiche und des Klammerns an Rechte,
die man aufgrund von Umfeldentwicklungen sowieso verlieren wird. Dies sollte man
vielleicht fiir einen selbstbewussten Religionsunterricht vermeiden« (156). Dem ist re-
ligionspiddagogisch vollauf zuzustimmen.

6.12 Wenn religionsbezogene Bildung im Plural mehr Raum erhilt, gewinnt auch die
Religionswissenschaft als Bezugsdisziplin an Bedeutung. Udo Tworuschka problemati-
siert, dass — je nach Stromung der Religionswissenschaft — diese Rolle nicht unbedingt
annimmt. Hier wire religionspidagogisch und theologisch nach Anschliissen zu su-
chen, wobei dem Dialog tiber »Neutralitit« und »Positionalitit« eine besondere Rolle
zukime. Damit konnte auch Udo Tworuschkas Plidoyer fir die Praktische Religions-
wissenschaft als Partnerin der Religionspidagogik eingelst werden. Zudem ist plau-
sibel, dass engagierte bzw. beteiligte Perspektiven besser einlésen konnen, was Gert
Pickel sowie Sebastian Lutterbach und Andreas Beelmann fir das dialogische Lernen
mit und iiber alle Religionen formuliert haben.

6.13 Die Religionspadagogik sollte also stirker die Moglichkeiten eines Religionsunter-
richts im Klassenverband priifen, vor allem in den Kontexten, in denen die religions-
soziologische Situation dies besonders nahelegt. Dabei sind Stirken und Schwichen
auszuloten und zu diskutieren.

7. Verbreitete Zerrbilder von Religionsunterricht sind als »Anforderungssituation« fiir eine Offent-
liche Religionspidagogik zu nutzen.

7.1 Die Auflenperspektiven auf den Religionsunterricht zeigen, dass teilweise mit Zerr-
bildern von Religion und Religionsunterricht operiert wird. Lisa Schwaiger und Otfried
Jarren sowie Theresa WeiR reflektieren, dass mediale Beitrige eher konfliktreiche As-
pekte fokussieren — zum einen, weil Streit mehr Aufmerksamkeit generiert, aber zum
anderen auch, weil damit stellvertretend auf dahinter stehende grofle Fragen »nach

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

liberalen Werten, der Auflenpolitik und internationaler Beziehungen« (193) Bezug ge-
nommen wird. Die Aufmerksambkeit, die vor allem der Islamische Religionsunterricht
bekommt, liegt beispielsweise auch darin, dass er sich illustrativ eignet, um gesell-
schaftliche Konfliktlinien emotional zu thematisieren. Die Aufmerksamkeitslogik steht
also in der Gefahr, dass eher die Zerrbilder gezeichnet werden.

Weiterfithrend ist hier die Analyse von Theresa Weif}. Sie verweist auf ein Ungleich-
gewicht zwischen 6ffentlicher Wahrnehmung von Religionsunterricht und fachintern
gefithrten Diskursen. Offentlich sind zwei grofRe Debatten prigend: Zum einen die Fra-
ge, ob die Sonderstellung des Religionsunterrichts weiterhin berechtigt ist (diese Anfra-
ge findet sich in vielen anderen Beitrigen). Zum anderen werden die mit dem Islami-
schen Religionsunterricht verbundenen Spannungen thematisiert. Dies wird religions-
padagogisch wahr- und teilweise auch einfach hingenommen. Eine Problematisierung
erfolgt aber kaum. Das hingt nicht zuletzt damit zusammen, dass die dahinterste-
henden Fragen von Recht und Politik religionspidagogisch nicht zu den Kernthemen
gehoéren. Bei einer solchen Analyse von Offentlichkeit ist immer auch die Frage von
Kerstin von Bromssen mit zu bedenken: »From a Swedish eye it would be interesting
to know who the strong actors in these debates are? In whose interest do they speak
and what are the arguments?« (323) Es braucht eine genauere Analyse der Debatten mit
ihren jeweiligen Interessenlagen und Motiven.

7.2 Der Religionsunterricht hat vor allem dann ein Kommunikationsproblem, wenn
nicht zwischen konfessionellem Religionsunterricht und Religions- bzw. Kirchenkritik
differenziert wird. Religionspadagogisch lohnt es sich, diese Zerrbilder, die z.B. auch
medial vertreten sind, wie Theresa Weif} darstellt als »Anforderungssituation« zu ver-
stehen fiir eine Religionspidagogik, die sich als Offentliche Religionspidagogik ver-
steht.

7.3 Die Religionspadagogik sollte sich produktiver an der Debatte um ihr Fach beteiligen
und ihr Selbstverstindnis klarer kommunizieren. Lisa Schwaiger und Otfried Jarren
fordern, dass der Religionsunterricht mehr Thema der Offentlichkeit sein sollte. Dabei
ist die mediale Einseitigkeit der Bilder, die von Religion entstehen, sehr ernst zu neh-
men. Allerdings steht auch ihre Analyse im Horizont einer problematischen Setzung,
die nicht offengelegt und vor allem nicht diskutiert wird. Dass der »konfessionsgebun-
dene und von Vertreter_innen der kirchlichen Organisationen durchgefithrte Unterricht
[...] erwartbar keine Vermittlung der religiosen wie kirchlichen Vielfalt« (205) leistet, wie
Lisa Schwaiger und Otfried Jarren konstatieren, mag einleuchtend klingen, ist aber bei
weitem nicht so klar und eindeutig, wie es auf den ersten Blick scheinen mag. Aller-
dings zeigen diese medientheoretischen Uberlegungen auch deutlich, wie schwierig es
ist, iberhaupt medial bzw. 6ffentlich wahrgenommen und gehért zu werden, um den
Diskurs mitbestimmen zu kénnen.

7.4 Neben den offentlich vertretenen Bildern sollten aber auch die Bilder mit betrachtet
und kritisch reflektiert werden, die im fachdidaktischen Diskurs zu finden sind. Die
Positionen von Markus Tiedemann und Andreas Petrik fordern dazu auf, die darin zu
findenden religionskritischen Spuren praziser einzuordnen. Mit welchen Vorstellungen

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

349


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350

Michael Domsgen & Ulrike Witten

von Religionen und Kirche wird hier operiert? Dass darin durchaus zu Recht proble-
matische Seiten angesprochen werden, ist zu wiirdigen. Dass darin aber auch Kimpfe
ausgetragen werden, die heutigen Ausformungen von Kirche und Religion nicht mehr
entsprechen, muss auch bedacht werden. Auch Kirche hat sich seit der Zeit der He-
xenverbrennung geindert, um es einmal plakativ zu formulieren. Den konfessionellen
Religionsunterricht nur als Relikt einer staatlichen Bevorzugung von Religionsgemein-
schaften zu sehen, verkiirzt oder ignoriert letztlich die Frage, wie der weltanschaulich
neutrale Staat hinsichtlich der religiés-weltanschaulichen Bildung seiner Biirger*innen
agieren soll, ohne seine eigenen Setzungen zu iibergehen.

8. Religionsunterricht muss sich zwar plausibilisieren, darf sich aber nicht verzwecken lassen.

8.1 Wie Schule insgesamt steht auch der Religionsunterricht vor der Herausforderung,
gesellschaftliche Erwartungshaltungen mit den individuellen Bildungsperspektiven der
einzelnen Schiiler*innen ins Verhiltnis zu setzen. Ein gesellschaftlich unter Plausibi-
lisierungsdruck stehender Religionsunterricht hat in besonderer Weise zu begriinden,
was er leistet. Das ist durchaus in Ordnung. Zugleich besteht die Gefahr eines verzwe-
ckenden Zugriffs, wie es auch die Aufienperspektiven benennen bzw. wie angesichts
von aufen herangetragener Wiinsche und Anforderungen zu problematisieren ist.

8.2 Selbstverstindlich muss der Religionsunterricht seinen Beitrag zur Allgemeinbil-
dung ausweisen (Ursula Schumacher betont diesen Aspekt zu Recht). Allerdings kann
der Religionsunterricht nicht darin aufgehen. Philip Barnes warnt davor, sich zu sehr
durch citizenship education vereinnahmen zu lassen. Michael Ritter problematisiert
den verzweckenden Zugriff im Deutschunterricht, der das literarische Lernen motiva-
tional und unter dem Aspekt der Lesefihigkeit engfithre. Wiederum macht Gert Pickel
stark, dass die soziokulturelle Relevanz des Christentums im Religionsunterricht zur
Darstellung kommen soll.

8.3 Innerhalb der Religionspiddagogik herrscht gegeniiber dem hiufig an den Religions-
unterricht herangetragenen Anspruch der Wertebildung deutliche Zuriickhaltung. So
fasst Philip Barnes kritisch die Debatte in England zusammen, dass viele den Beitrag
der religiésen Bildung in der »moral and social education« (297) sihen. Es ist ein Pa-
radox, dass diese positive Erwartung wiederum religionspidagogisch eher als Verzwe-
ckung von Religion zuriickgewiesen wird. Religionspidagogisch wire eine Auseinan-
dersetzung mit solchen Erwartungen wie der Wertebildung durchaus geboten. Philip
Barnes Plidoyer — »religious education commends itself as the subject best suited to
considering and critically reviewing the complementary and competing moral visions
of different religions and secular worldviews« (288) — ist daher nur zu unterstreichen.
Es gilt, die Instrumentalisierung von Religion als Herausforderung problembewusst zu
reflektieren, um den schmalen Grat zwischen Rechtfertigung und Instrumentalisierung
begehen zu kénnen.

Die in den Auflenwahrnehmungen formulierten Wiinsche, z.B. in Querschnittauf-
gaben, wie Bildung fiir nachhaltige Entwicklung, die ethischen Aspekte zur Sprache zu
bringen, sind nicht von der Hand zu weisen. In der Vermittlung von Auflen- und In-

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

nenperspektiven, von Erwartungen und Selbstverstindnis kann der Religionsunterricht
seine Aufgaben im Ficherverbund diskutieren und Lebensfithrungsfragen thematisie-
ren.

8.4 Ein weiterer Aspekt im gerade angesprochenen Themenfeld, der gesamtgesell-
schaftlich vor allem im Blick auf den Islamischen Religionsunterricht bedacht wird,
ist der der Extremismusprivention. Serdar Kurnaz reflektiert, dass die Einfithrung
des Islamischen Religionsunterrichts bzw. die damit ins Werk gesetzten islamisch-
theologischen Institute funktional unter den Aspekten von Deradikalisierung und
Integration nach dem 11. September 2001 gesehen wurden. Es war eben nicht die
muslimische community, die den Religionsunterricht forderte, sondern »die Einfiih-
rung wurde auch durch gemeingesellschaftliche Probleme und Sorgen bedingt« (100).
Sebastian Lutterbach und Andreas Beelmann geben hinsichtlich der Extremismus-
pravention wichtige Hinweise. Einerseits kommt der Schule insgesamt eine hohe
Bedeutung zu, weil sie innerhalb der Lebensphase, in der es zur Radikalisierung kom-
men kann, einen wesentlichen Sozialisationskontext darstellt. Andererseits kann auch
der Religionsunterricht selbst hier Grundlegendes leisten, indem er durch die Vermitt-
lung von vergleichendem Wissen iiber verschiedene Religionen die Fihigkeit fordert,
»radikale Argumentationen, Narrative und Motive zu erkennen, zu reflektieren und
abzulehnen« und durch Normdiskussionen dazu beitrigt, »dass Kinder, Jugendliche
und junge Erwachsene iibergeordnete Moralvorstellungen und Werteorientierungen
(z.B. allgemeine Menschenrechte) aufbauen, die davor schiitzen Abwertungen und
Diskriminierung gegen andere Personen oder (religidse) Gruppen zu legitimieren«
(186). Dabei geht es nicht nur um Informationen. Vielmehr sollte der Unterricht darauf
ausgelegt sein, »die intrinsische Motivation von Schiiler:innen zu bestirken, selbst
nach ibergeordneten Werthaltungen zu leben und sich stets auch fiir andere einzuset-
zen« (187). Hier tut sich ein Spannungsfeld auf, iiber das noch genauer nachzudenken
sein wird. In alledem bleibt aber die Herausforderung, das jetzt Dringliche und das
bleibend Wichtige (Dietrich Ritschl, von Dirk Evers zitiert (363)) immer wieder neu
ins Verhiltnis zu setzen. Dabei wird auch die Balance zwischen nachvollziehbaren Be-
gritndungsnotwendigkeiten und problematischen Verzweckungen offen anzusprechen
und auszutarieren sein.

9. Zentrale Primissen aus dem Plausibilisierungsdiskurs miissen empirisch stirker beleuchtet und
genauer iiberpriift werden.

9.1 In der Diskussion um den Religionsunterricht werden Argumentationen benutzt,
die bei weitem empirisch noch nicht alle erhellt sind. Eine zentrale Frage ist dabei,
inwiefern ein konfessioneller Religionsunterricht bildend ist, weil er Einblicke aus der
Binnenperspektive erméglicht. Zur Untermauerung dieser religionspidagogisch oft be-
nutzten Argumentation ist empirisch allerdings wenig bekannt. Philip Barnes bringt es
mit der kurzen Frage »Does Religious Education Work?« (298) auf den Punkt.

9.2 Der Blick auf andere Linder verstirkt die gerade eréffnete Fragerichtung. So findet
sich in Schweden ein anderes Modell religioser Bildung, das sich deutlich vom deut-

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

351


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352

Michael Domsgen & Ulrike Witten

schen Weg unterscheidet. Kerstin von Brémssen spricht hier von entgegengesetzten
Grundannahmen religiéser Bildung: »The (Swedish) model builds mainly on the philos-
ophy that if we learn about different religions, traditions, and worldviews from an early
age, we become more tolerant and less prejudiced. In many other countries, the philos-
ophy is that if you are brought up in your own tradition, you will become a confident
and self-aware citizen and, later in life, will find it easier to meet people with other reli-
gions and worldviews« (321). Wie die beiden von Kerstin von Brémssen referierten Posi-
tionen einzuschitzen und welche sozialisatorischen Erfahrungen und Lernwege damit
verbunden sind, wire empirisch niher zu erforschen. Das betrifft auch den von ihr
thematisierten Gegensatz zwischen einer inhaltlichen Unbestimmtheit sowie einer in-
haltlichen Uberfrachtung des Fachs sowie »having difficulties in finding its core identity
and common rationale« (319). Sie benennt aber auch den Befund, dass Othering bei den
religiés weniger sprachfihigen Schiiler*innen ein Problem sei.

9.3 Fir die (weitere) empirische Erforschung von Religionsunterricht relevant und wei-
terfithrend wire auch die von Tanja Sturm eingebrachte wissenssoziologisch-praxeolo-
gische Perspektive. Damit konnte die Frage, wie genau Binnenperspektiven eingebracht
werden, was sie interaktional bewirken usw. neu fokussiert werden. Tanja Sturms Pli-
doyer, dass praxeologische Forschung nach der Tiefenstruktur frage und wie z.B. schu-
lisch Unterschiede konstruiert werden, wire eine lohnenswerte Forschungsfrage. Ein
Religionsunterricht, der sich bildungstheoretisch gesehen an alle Schiiler*innen rich-
tet, der aber um die Heterogenitit der Schiilerschaft weif3, wiirde von einer praxis-
theoretischen Erforschung profitieren u.a. unter der Frage, wer im Religionsunterricht
benachteiligt wird, welche impliziten Normen vorherrschen, die an Schiiler*innen an-
gelegt werden und wie sich das interaktional auswirkt. Mit Tanja Sturms Worten ist zu
fragen: Welche »organisationsspezifischen Erwartungen, die in unterrichtlichen Praxen
von den sozialen Akteur:innen aufgerufen werden« legt der Religionsunterricht an? Und
welche »expliziten und impliziten Normen bzw. Normalititserwartungen« werden an
die Lernenden gestellt und inwiefern fithrt dies zu »unterrichtlichen Degradierungenc
(225)?

9.4 Auch die von Tanja Sturm aufgeworfene Frage, welche Leistungsdifferenzen Schii-
ler*innen zugeschrieben werden, wire eine lohnenswerte Forschungsfrage — gerade
auch unter dem Anspruch, dass der Religionsunterricht in der Schule alternative Riu-
me bietet (wie es z.B. bei Cordula Schremmer anklingt), was jedoch empirisch zu prii-
fen wire. Auch weist Tanja Sturm nachdriicklich darauf hin, dass differenztheoretische
Schulpidagogik Differenzen »nicht allein als Ausdruck gesellschaftlicher Differenzkon-
struktionen betrachtet, sondern auch die spezifisch schulischen bzw. unterrichtlichen
Ausprigungen in den Blick nimmt« (227). Wie sich die gesellschaftlichen Differenz-
konstruktionen, die religionspidagogisch vorgenommen werden - z.B. anhand der re-
ligiésen Sozialisation — zu Differenzkonstruktionen im Religionsunterricht verhalten,
ist empirisch noch nicht erforscht.

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

10. Wenn es um die Zukunfisfihigkeit religioser Bildung geht, ist auch zu fragen, von welchen
Angsten, Befiirchtungen und Besitzstandwahrungen sich die Religionspddagogik leiten lisst und
wozu das fiihrt.

10.1 Der Diskurs um einen zukunftsfihigen Religionsunterricht und damit verbunden
um das bestmogliche Religionsunterrichtsmodell wird nicht nur inhaltlich-sachorien-
tiert gefithrt, sondern auch vor dem Hintergrund der damit gesetzten Konsequenzen.
Inhaltliche Schwerpunktsetzungen sind strukturell nicht unschuldig. Sie bewirken im-
mer auch etwas. Allerdings werden die dabei im Hintergrund stehenden Fragen hiufig
nicht offengelegt sowie die damit verbundenen Sorgen ins Bewusstsein gebracht. Hier
briuchte es mehr Transparenz, damit die Themen, um die es eigentlich geht, nicht in
Stellvertreterdiskursen Ausdruck finden.

10.2 Um zu vermeiden, dass das Ringen um einen zukunftsfihigen Religionsunterricht
als »Riickzugsgefecht« (Gert Pickel) erscheint, ist es sinnvoll, die eben skizzierten As-
pekte herauszuarbeiten und zu unterscheiden. Dazu helfen die Reflexionen von aulen
weiter, denn sie zeigen, dass die Plausibilititsprobleme verschiedene Bereiche umfas-
sen. Auch der Literaturunterricht muss sich plausibilisieren lassen, um nur ein Beispiel
zu nennen. Ebenso sind Neueinrichtungen Anfragen ausgesetzt. So zeigen sich zwi-
schen der Einfithrung des Religionsunterrichts in den 1990er Jahren in den neuen Bun-
deslindern und dem Islamischen Religionsunterricht interessante Parallelen hinsicht-
lich einer unklaren Erwartungshaltung in der Verhiltnisbestimmung von gemeindli-
chem und schulischem Lernen. Diese Thematik ist auch mit Blick auf den Religionsun-
terricht anderer Konfessionen und Religionen offensiv durchzubuchstabieren.

11. Diereligionspdadagogisch zentrale Einsicht zur Kontexualitit jeglicher Theoriebildung und Pra-
xisausformung wird missverstanden, wenn Ausnahmesituationen konstruiert werden, die von den
vermeintlichen Normalititen abweichen. Im Wissen um regionale Besonderheiten und spezifische
Kontexte sind Verstindigungen zu den anstehenden »groben Linien« maglich, wenn in der Trans-
parenz des »Standortbezugs« nach Chancen und Grenzen religionspidagogischer Entscheidungen
gesucht wird. Auf diese Weise konnen gesellschaftliche Megatrends und notwendige Regionalisie-
rung produktiv aufeinander bezogen werden.

11.1 An den Aufenperspektiven lisst sich auf methodologischer Ebene ein weiterfith-
rendes und vertieftes Verstindnis von Kontextualitit gewinnen. So legt beispielsweise
Kerstin von Bromssen ihr »Swedish Eye« (327) problembewusst offen und stellt damit
transparent ihre Standortgebundenheit dar. Was bei ihr unmittelbar erhellend zu Tage
tritt, gilt letztlich fur alle, die sich am Diskurs iiber den Religionsunterricht beteiligen.
Alle agieren von bestimmten Standpunkten aus, die allerdings in der Regel nicht trans-
parent gemacht werden. Das fithrt nicht selten dazu, dass sich die eigene Positiona-
litdt tiber vermeintlich objektive inhaltliche Aspekte Sichtbarkeit verschafft, allerdings
ohne dies bewusst zu markieren. Dann werden Inhalte als feststehende Sachverhal-
te traktiert, ohne deren kontextuelle Einbettung offenzulegen. Methodologisch ist es
unverzichtbar, die eigene Standortgebundenheit zu erkennen, sie als Teil der eigenen
Kontextualitit zu reflektieren und demensprechend transparent zu machen.

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

353


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354

Michael Domsgen & Ulrike Witten

11.2 Vom Grundsatz her klar, von der konkreten Ausgestaltung jedoch oft nur ansatz-
weise durchdekliniert ist es, die Kontextualitit religiéser Bildung zu reflektieren. Philip
Barnes markiert deutlich, dass religiése Bildung zwangsliufig kontextuell ist und ver-
schiedenen historisch gewachsenen und juristisch verankerten »Okonomien« folgt. Das
miisste im Fachdiskurs deutlicher markiert und analysiert werden.

11.3 Fithrt man sich die personelle und strukturelle Kontextualitit (religions)pidagogi-
schen Nachdenkens vor Augen, ist vollig klar, dass es keine Universallgsung fir anste-
hende Herausforderungen geben wird. Zugleich darf dies nicht dazu fihren, in grund-
legenden Perspektivbeschreibungen permanent durch kontextuelle Vorbehalte ausge-
bremst zu werden. Wenn beispielsweise Sebastian Lutterbach und Andreas Beelmann
vor dem Hintergrund der Kontakthypothese die Notwendigkeit des dialogischen An-
satzes darstellen, wire zu bedenken, dass die jeweilige Umsetzung schwierig ist, weil
die Ausgangsbedingungen fiir reale Begegnungen in Deutschland tiber die jeweiligen
Regionen hinweg nicht zu gleichen Teilen gegeben sind. Das allerdings stellt nicht den
grundsitzlichen Anspruch dialogischen Lernens in Frage. Allerdings wird er regional
ganz unterschiedlich umzusetzen und auszugestalten sein. Was hier hinsichtlich des
dialogischen Lernens angedeutet wurde, gilt auch fiir andere Aspekte. Die religions-
pidagogische Herausforderung im Blick auf die Kontextualitit besteht also darin, re-
gional zu agieren, ohne sich in einer Provinzialitit zu verlieren. Dazu bedarf es einer
doppelten Denkbewegung. Zunichst sind gingige didaktische Annahmen auf ihre Kon-
textualitdt hin zu priifen. Dabei kommt der Frage nach den darin sich manifestieren-
den Normalititserwartungen eine besondere Bedeutung zu. Sodann geht es darum, in
bewusster Wahrnehmung und Aufnahme regionaler Differenzen nach konzeptionel-
len Leitperspektiven zu suchen, die sich nicht in allgemeinen Richtigkeiten verlieren,
sondern auch in differierenden Kontexten handlungsorientierend sein konnen. Auf die-
se Weise konnte das Prinzip »think global, act local« religionspadagogisch gewinnend
transformiert werden, ohne sich in Einzelwahrnehmungen verlieren zu miissen.

12. Die Praxis des Religionsunterrichts hat eigene Tatsachen geschaffen, die konzeptionell stirker
zu beriicksichtigen sind. Einige dieser Entwicklungen sind aber auch zu problematisieren, v.a.
schulorganisatorische Rahmenbedingungen, die die Moglichkeit, am Religionsunterricht teilzu-
nehmen, beschrinken und so den allgemeinbildenden Charakter des Religionsunterrichts unter-
laufen.

12.1 Neben den regionalen sind auch lokale Differenzen in der Stellung des Religions-
unterrichts zu beriicksichtigen. Die unterschiedlichen Ausformungen lassen sich spek-
trumsartig auch in den hier versammelten Kommentaren aufzeigen. Wahrend Cordula
Schremmer im Jerichower Land den schulischen Religionsunterricht als ein anerkann-
tes und willkommenes Fach darstellt, das auf Subjektorientierung abhebt, Kooperatio-
nen ermoglicht, das Schuljahr ritualisiert und strukturiert, beginnt Ursula Schumacher
ihren Beitrag mit Blick auf die als prekir wahrgenommenen Situation des katholischen
Religionsunterrichts im Raum Karlsruhe. Nicht nur in den klassischen Diasporagebie-
ten, sondern auch da, wo sich (noch) konfessionelle Mehrheiten in der Bevélkerung

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

insgesamt ergeben, zeigen sich markante Anderungen, die vor allem die religidse So-
zialisation der Schiiler*innen betreffen.

12.2 Inci Dirim und Paul Mecheril beginnen ihren Beitrag mit einer Interaktionsvignet-
te, die eindriicklich zeigt, wie Strukturen benachteiligend wirken. Ihr Beispiel verdeut-
licht, wie Organisationsformen einen systematischen Ausschluss vom Religionsunter-
richt und damit vom religiésen Bildungsangebot bewirken: Der Tiirkischunterricht und
der evangelische Religionsunterricht finden zeitgleich statt, was damit begriindet wird,
dass es »keine evangelischen Tiirken gebe«. Der Religionsunterricht wird hier also von
vornherein nicht als Angebot fiir alle konzipiert, sondern nur fiir evangelische Schii-
ler*innen angeboten. inci Dirim und Paul Mecheril problematisieren, »dass die Schul-
facher nicht nur Sachgebiete reprisentieren, sondern immer auch von aus Zugehorig-
keitsordnungen resultierenden und diese bestitigenden Vorstellungen durchdrungen
sind« (161). »Die Schule stellt sowohl das freiwillige Sprachenangebot Tiirkisch als auch
den freiwilligen evangelischen Religionsunterricht Schiiler/innen gemif} zugeschrie-
bener essentialistischer und naturalistischer Herkunftsvorstellung bereit« (161). Sowohl
die Zuordnung ist problematisch, als auch die Praxis. Es gibt Hinweise auf dhnlich ge-
lagerte Praktiken, wie z.B. das Einfiihren reiner Religions- oder Ethikklassen, was die
Religionsfreiheit einschrinkt, weil ein Wechsel zwischen den Angeboten auf diese Wei-
se erheblich erschwert wird. Ein zukunftsfihiger Religionsunterricht muss sich als fir
alle Interessierten offenes Angebot darstellen und darf nicht vorschnell schulorganisa-
torisch limitiert sein. Zugleich allerdings wird der Frage nach der schulorganisatori-
schen Umsetzbarkeit zukiinftig deutlich mehr Gewicht beigemessen werden miissen
als bisher.

12.3 Dem lebendig gefithrten Diskurs um einen zukunftsfihigen Religionsunterricht
steht eine sich jeweils aufs Neue stabilisierende Praxis gegeniiber, die zur Frage fiihrt,
ob nicht — wie in England, so fithrt es Philip Barnes aus — ein Teil der Probleme »haus-
gemacht« ist, weil der tatsichlich erlebte Unterricht zu negativen Einstellungen ge-
geniiber dem Fach fithrt. Hier wire selbstkritisch zu fragen, inwiefern sich religionsdi-
daktische Forderungen nicht auch als Uberforderungen fiir Religionslehrkrifte heraus-
stellen, insofern sie Problemlagen (zu schnell?) personalisieren und dabei strukturellen
Aspekten zu wenig Aufmerksambkeit schenken. Zu fragen ist ebenfalls, inwiefern mehr
handlungsorientierte Reflexionen erforderlich wiren. Das Projekt »Does Religious Edu-
cation Work?« (Conroy et al. 2013) bote hier eine Reihe von Anregungen, auch fiir den
deutschen Kontext.

In alledem gilt: Wihrend problematische Entwicklungen und tiberfordernde For-
derungen zu kritisieren sind, sind richtungsweisende Entwicklungen aus der Praxis
konzeptionell aufzugreifen, weiter zu bedenken und zu unterstiitzen.

13. Das Verhiltnis von Ethik- und Religionsunterricht spielt eine wichtige Rolle fiir die Bestim-
muny des Religionsunterrichts, ist aber gegenwdrtig noch zu wenig im Blick. Hier sind konzeptio-
nelle Klarungen notwendig, die von vornherein neuere fachdidaktische Entwicklungen wahr- und
ernstzunehmen haben.

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

355


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356

Michael Domsgen & Ulrike Witten

13.1 Von den im vorliegenden Band eingeholten Auflenperspektiven sticht die von Mar-
kus Tiedemann hervor. Er problematisiert von seinem Standpunkt her sehr klar, dass
aus der — wie er sie bezeichnet - »wissenschaftlichen Denkungsart« sowie »aus der his-
torischen Erfahrung eine grundlegende Skepsis gegeniiber der Religion im Allgemeinen
und religiéser Unterweisung im Besonderen« resultiere. Er sieht Glauben als »private
Lebensmaxime« als akzeptabel an, schitzt sie aber »als Prinzip des Zusammenlebens«
als »gefihrlich« (248) ein. Das Berliner Modell, das einen fiir alle Schiiler*innen ver-
pflichtenden Ethikunterricht und freiwillig zusitzlich noch einen freiwilligen Religi-
onsunterricht vorsieht, scheint in dieser Logik das passendste fiir ein religios-weltan-
schauliches heterogenes Land wie die Bundesrepublik zu sein.

Aus religionspidagogischer Perspektive stellen sich jedoch gravierende Anfragen an
die dahinterstehenden Uberlegungen. Es beginnt mit der Einschitzung von Religion als
unaufgeklirtes unwissenschaftliches Fiirwahrhalten und bezieht sich auch auf die ein-
seitige Sicht auf die sog. wissenschaftliche Denkungsart. Von dort her erhalten Markus
Tiedemanns Ausfithrungen eine neue Rahmung, ohne damit zugleich seine Anfragen
vom Tisch wischen zu wollen.

13.2 Bislang hat sich die Religionspadagogik zu sehr im Rahmen des Alternativfachmo-
dells auf sich selbst konzentriert und konzeptionell zu wenig den Dialog mit der Phi-
losophiedidaktik gesucht. Angezeigt wire hier ein beiderseitiges Aufeinanderzugehen,
in dem transparent fiir eigene Perspektiven geworben, problematische Traditionen of-
fengelegt und deutlich gemacht wird, wofiir man jeweils steht. Regional begegnen hier
ganz unterschiedliche Machtkonstellationen, so dass die Initiative zu einem solchen
Dialog letztlich von beiden Seiten ausgehen muss.

Aus religionspidagogischer Sicht wire es sehr hilfreich, wenn die Philosophie- bzw.
Ethikdidaktik mehr Bereitschaft an den Tag legen wiirde, sich auf Differenzierungen
im Feld von Religion einzulassen. Zwar lisst sich Weltgeschichte mit gutem Recht auch
als Autonomiegeschichte von den christlichen Kirchen schreiben. Dabei ist aber zu be-
achten, dass die Kirchen heute nicht mehr diejenigen Sichtweisen vertreten, fiir die
Markus Tiedemann sie kritisiert. Die eigene Schuldgeschichte wird bei aller immer zu
konstatierenden Unzulinglichkeit fraglos eingestanden.

13.3 Interessant fiir die konzeptionellen Bestimmungen innerhalb der Fichergruppe
sind Thorid Rabes Ausfithrungen zur Naturwissenschaftsdidaktik. Sie problematisiert,
dass die Logik der einzelnen Ficher Biologie, Chemie und Physik durchaus angefragt ist
und diskutiert wird, ob es nicht eine integrative Naturwissenschaftsdidaktik brauch-
te. Diese Perspektive hilft moglicherweise, die religionspidagogische Debatte um die
Fichergruppe ein wenig abzukiihlen, weil es zeigt, dass auch andere Ficher Anfragen
ausgesetzt sind, tiber die berechtigterweise nachzudenken ist. Thorid Rabes Impulse
hinsichtlich der Qualifikation der Lehrkrifte sind anregend: »Kann ein Biologielehrer
(resp. Ethiklehrer) einen vergleichbar qualititsvollen Unterricht zu physikalischen The-
men (resp. Religion) anbieten wie die Physiklehrerin (resp. Religionslehrerin)? Wie wiir-
de ein angemessenes Studiencurriculum aussehen, das auf das Integrationsfach fach-
lich solide vorbereitet, ohne eine Teildisziplin zu vernachlissigen? Und: wer soll/kann
das Fach studieren?« (273). Diese Fragen zum Verhiltnis innerhalb der Fichergruppe

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

bildungsbezogen weiter zu diskutieren, wire nicht nur lohnenswert, sondern auch per-
spektiveroffnend.

14. Der Religionsunterricht ist ein wichtiger Ort religidser Bildung, aber bei weitem nicht der ein-
zige. Um Anderungen in der Profilierung religioser Lernorte und Verschiebungen in ihrem Bezug
zueinander angemessen beriicksichtigen zu konnen, stellt sich die Aufgabe einer religionspidago-
gischen Reflexion der systemischen Vernetzungen.

14.1 Aus Schweizer Perspektive bringt Stefanie Lorenzen eine weiter notwendige Re-
lationierung und Profilierung der Lernorte in die Diskussion ein. Ein von der Allge-
meinbildung fir alle Schiller*innen aus denkender Religionsunterricht wird sich zu-
kinftig noch stirker vom Lernort Gemeinde unterscheiden. Vorwiirfen der »Missionie-
rung« oder iiberkommener Privilegien der Religionsgemeinschaften diirfte das etwas
den Wind aus den Segeln nehmen. Stefanie Lorenzens These, dass »Miindiges Christ-
sein« mehr denn je auf den Lernort Gemeinde angewiesen sein wird und es daher gilt,
»diesen auch von Seiten eher schulisch orientierter Religionspidagogik deutlicher als
bisher wahrzunehmen« (309), ist zuzustimmen. Interessant ist, dass Serdar Kurnaz
auch das Gegeniiber der Lernorte Moscheeunterricht und Islamischer Religionsunter-
richt reflektiert, die unterschiedliche Zielstellungen haben, von den Eltern aber zum
Teil nicht als komplementire, sondern als einander ersetzende Angebote gesehen wer-
den.

14.2 Fiir den Lernort Medien analysiert Susanne Vollberg, »wie Kinder und Jugend-
liche tiber die von ihnen genutzten Medien mit den Themen Religion und Glaube in
Berithrung kommenc« (171). Mit Blick auf den Religionsunterricht plidiert sie fiir eine
»Weiterentwicklung, insofern er »die sich stindig wandelnde gesellschaftliche Medi-
ennutzung nicht nur beriicksichtigt, sondern die verschiedenen medialen Plattformen
fiir die »Begegnung mit unterschiedlichen Wirklichkeitsebenen vertrauter, aber auch
fremder Positionen« (61) einbezieht. Die »mediale Begegnung mit dem Themenfeld Re-
ligion und Religiositit [findet] sowohl in fiktionalen audiovisuellen Angeboten (Film,
Fernsehen, Computerspiel) als auch auf Social-Media-Plattformen (YouTube, Instagram
etc.) durchaus« (173) statt. Die Heranwachsenden brauchen ihrer Meinung nach »eine
religiose Bildung, die sie unterstiitzt, der Auseinandersetzung mit (fremden) Glaubens-
bekundungen, kultischen Handlungen und religiésen Symbolen in den audiovisuellen
Medien offen und kritisch begegnen zu kénnen« (ebd.).

14.3 Religionspidagogisch wird damit eine Diskussion neu aufgerufen, die in den ver-
gangenen Jahren unter verschiedenen Stichworten thematisiert wurde (Grethlein: Lern-
orttheorie; Domsgen: systemische Religionspidagogik). Leider ist es bisher tiber Pro-
blemanzeigen nicht wesentlich hinausgegangen. Die gegenwirtigen Entwicklungen im
Feld familialer Sozialisation und medialer Prigungen zeigen, wie wichtig die Weiter-
arbeit an diesen Themenfeld ist.

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

357


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358

Michael Domsgen & Ulrike Witten

15. Didaktisch stellen sich Herausforderungen angesichts der steigenden religivs-weltanschauli-
chen Heterogenitit der Schiiler“innen, die konzeptionell im Blick, aber dringend weiter zu bear-
beiten sind.

15.1 Auch didaktische Reflexionen werden in den Aufienperspektiven angestellt. Gert
Pickel empfiehlt dem Religionsunterricht, sich stirker auf ein sikulares Umfeld einzu-
stellen und von sinkenden Erfahrungen und Wissen iiber Religion auszugehen. Didak-
tisch sollte dem elementarisierend begegnet werden. Zudem wire eine »Auseinander-
setzung mit Sikularitit zu suchen« (153), ohne der Gefahr einer defizitiren Einordnung
zu erliegen. Gert Pickel zufolge geht es darum, »das Bekenntnis des eigenen Glaubens
in einem sikularen Umfeld zu itben« (ebd.). Ob die hier verwendeten Begrifflichkeiten
er6ffnend sind, wird religionspadagogisch genauer zu reflektieren sein. Von Bedeutung
ist allerdings, dass Gert Pickel hier letztlich Lebensfithrungsfragen ins Zentrum riickt
und sie explizit christlich profiliert. »Zusammengefasst sind die Beférderung eines re-
ligiésen Selbstvertrauens, die stirkere Offnung fiir die soziale Seite des Religiésen, ei-
ne Offenheit gegeniiber Konfessionslosen und die realititsgerechte Wahrnehmung ei-
ner sikularer werdenden Umwelt die Aufgaben des zukiinftigen Religionsunterrichtes.
Denn genau dieser begegnen sie, wenn sie den Klassenraum verlassen« (153).

15.2 Um Bildung in Sachen Religion zu erméglichen, schligt Dirk Evers eine Perspekti-
venverschrinkung vor: »Abstrakt formuliert: Wie erscheint der jeweils andere in meiner
Perspektive und ich in seiner und wie kann ich diese Differenz in meiner Perspektive
wieder verstehen?« (78) Positionen gibt es nie an sich. Man kann sie deshalb nicht ein-
fach kennenlernen. Angesichts »der verschwimmenden Grenzen zwischen dem Religio-
sen, dem Nicht-Religiésen und dem nicht einmal Nicht-Religiésen« kommt es letztlich
auf »angemessene Umgangsformen mit eigener und fremder Positionalitit« an (78).
Das ist abstrakt nicht lehrbar, sondern muss eingeiibt werden. Was es dafiir braucht,
ist »ein Lernen in authentischer Begegnung mit unterschiedlicher Positionalitit« (78).
Hier liegt der bleibende Gehalt dialogischer Ansitze. Es geht um das Einiiben von Ver-
stehen.

16. Ein zukunftsfihiger Religionsunterricht stellt hohe Anforderungen an die Lehrkrifte. Ohne eine
grundlegende Revision des Curriculums des Theologiestudiums wird es kaum erreichbar sein, die
Lehrkrifte so auszubilden, dass sie die anstehenden Neuorientierungen verstehen, annehmen und
umsetzen konnen. Zu Gunsten weiterer beteiligter Wissenschaften muss wohl auf bislang iibliche
Inhalte verzichtet werden. Das zu initiieren, wird von Wachstumsschmerzen begleitet sein.

16.1 Lehrkrifte im Religionsunterricht benétigen dialogische Kompetenzen. In diesen
Zusammenhang verweisen Sebastian Lutterbach und Andreas Beelmann darauf, dass
dafiir »nicht nur ein umfassendes Wissen iiber Ansichten, Uberzeugungen und Schrif-
ten verschiedenster Religionen, sondern auch Kenntnisse iiber die Verhiltnisse und
Konflikte zwischen religiésen Gruppen« (187) vonnéten sind. »Dariiber hinaus muss das
religionspadagogische Personal die Fihigkeit besitzen, den Dialog zwischen Jugendli-
chen zu moderieren, normative Konflikte vorwegzunehmen und ein Diskussionskli-
ma zu schaffen, dass sowohl distinkte Standpunkte erméglicht als auch tibergeordnete

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

Perspektiven vermittelt, denen alle Religionen verpflichtet sein sollten (z.B. allgemeine
Menschenrechte, Trennung Kirche und Staat). Weiterhin sind religiése Uberzeugun-
gen besonders durch die individuelle Biographie bedingt. Religionslehrer:innen miis-
sen sich somit auch der diversen Demographie und Sozialisation ihrer Schiiler:innen
bewusst und in der Lage sein, diese dementsprechend sensibel in den religionspidago-
gischen Diskurs zu integrieren« (187f.).

16.2 Mit etwas anderen Worten aber grundsitzlich dhnlicher Stofdrichtung reflektiert
Gert Pickel iiber die Reform des Theologiestudiums, das »als reflexive Sicht auf die Welt
und andere Religionen umzusetzenc ist (156). »Hier muss man sich teilweise an die
eigene Nase fassen, junge Theolog:innen und Religionslehrer:innen nicht hinreichend
vorbereitet in die Praxis zu entlassen. Noch immer dominiert, wenn eine andere Re-
ligion als die christliche, oder manchmal sogar die eigene Konfession, in den Fokus
kommyt, eine kurze Ansicht einzelner Teile der dortigen heiligen Schrift. So wichtig
dies ist, befihigt es junge Theolog:innen und Religionslehrer:innen noch nicht zu einer
Teilhabe an den gegenwirtigen interkulturellen, interreligiosen und gesellschaftlichen
Debatten. Dieses Wissen benétigt eine Rahmung der Entwicklung des Islam und sei-
ner Gegenwart im direkten personlichen Umfeld. Einfach gesagt: Ohne Kenntnisse iitber
antimuslimischen Rassismus und muslimischen Antisemitismus, bleibt eine Beschif-
tigung mit der Religionsgegenwart blutleer« (156).

16.3 Wenn Ursula Schumacher in Bezug auf Mirjam Schambeck von den Lehrkriften
»eine lebenssatte Theologie« einfordert, ist dem nur zuzustimmen. Zugleich stellt es
eine offene Frage dar, wo die Bildung dieser Fihigkeit ihren Ort haben kann. Dass Ange-
bote der kirchlichen Studierendenbegleitung deutschlandweit ausgebaut werden, kann
als eine Reaktion auf diesen Aspekt gedeutet werden. Die Frage ist, wie solche Angebo-
te als aufsuchende Angebote gestaltet werden konnen - angesichts der Notwendigkeit
der Freiwilligkeit sowie der Unverfiigbarkeit von lebenssatter Theologie, die nicht durch
machtférmige Aspekte, wie sie z.B. im Kontext der Vokation gegeben wiren, beschidigt
werden sollte.

17. Ein zukunftsfihiger Religionsunterricht wird eine Kompromisslosung sein (so wie auch die
jetzige Konstellation eine Kompromisslisung darstellt). Allerdings sollte ein solcher Kompromiss
nicht darin bestehen, es moglichst allen am Diskurs Beteiligten wenigstens ein bisschen Recht zu
machen. Vielmehr geht es darum, ein (religions-)padagogisch verantwortetes Modell zu profilie-
ren, das elementare Grundlinien in transparenter Weise umsetzt. Dazu gehdrt auch, Liebgewon-
nenes und Vertrautes aufzugeben.

17.1 Kerstin von Brémssen berichtet, wie der schwedische Religionsunterricht versucht,
mannigfaltigen Anforderungen gerecht zu werden, was ihren Kollegen zu folgendem
Urteil bringt: »A Finnish RE colleague expressed that the Swedish RE subject is a shorror
example< and stated that »It [the RE subject] is nothing. Not religion, not history, not
civics, it’s something in between all of them« (319). Ein Religionsunterricht, der lediglich
versucht, es allen recht zu machen, steht in der Gefahr der Konturlosigkeit.

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

359


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360

Michael Domsgen & Ulrike Witten

17.2 Noch — so Gert Pickel - stellt der konfessionelle Religionsunterricht eine Sozialisa-
tionsinstanz dar. Wihrend das religiose Wissen sinkt, bleibt relativ lange ein Zugeho-
rigkeitsgefithl zur Religionsgemeinschaft bestehen. »Diese Zugehorigkeit wird durch
die Teilnahme an einem konfessionellen Religionsunterricht beférdert« (151). Ob ein
iiberkonfessioneller Religionsunterricht dies leisten kann — oder soll - ist die Frage.
In der Suche nach Kompromissen sind solche Erwartungen zu diskutieren und mog-
licherweise auch preiszugeben. Die gegenwirtige Diskussion um den Religionsunter-
richt krankt daran, dass diese Fragen nicht in der gebotenen Klarheit zur Sprache kom-
men. Nicht zuletzt kirchliche Verlautbarungen stehen in der Gefahr, beide Aspekte von
vornherein zusammenhalten zu wollen, ohne die damit verbundenen Konsequenzen
deutlich zu markieren. Soll das Modell eines konfessionellen Religionsunterrichts im
Horizont einer notwendigen Heterogenitatsfihigkeit auch zukiinftig seine Kraft fiir die
Mehrheit der Schiller*innen entfalten konnen, werden sich die Religionsgemeinschaf-
ten noch stirker als bisher eine institutionelle Zuriickhaltung auferlegen miissen. Dann
allerdings muss auch der Religionsunterricht offensiver als bisher fir sich zu werben.

17.3 Dass Kompromisse zwangsliufig zu suchen sind, liegt schon angesichts der vielfil-
tigen Anforderungen, die die verschiedenen Beitrige formuliert haben, auf der Hand.
Es ist kaum moglich, allen Anforderungen gerecht zu werden und es ist auch nicht
unbedingt nétig, weil nicht alle Anforderungen sich in jedem Kontext gleichermaflen
stellen. Um der eigenen Klarheit willen und um tiberhaupt handlungsfihig zu bleiben,
sind Priorisierungen dariiber erforderlich, welche Schritte zu einem zukunftsfihigen
Religionsunterricht zuerst zu gehen sind und welche Wege auch nicht mehr beschritten
werden sollen. Grundlegend zu fragen ist, an wen sich Religionsunterricht richtet und
fiir wen er konzipiert wird. Zugespitzt formuliert: Welche Rolle kommt in alledem der
religiosen Sozialisation zu? Wird sie — wie bisher weithin iblich - letztlich vorausge-
setzt (um dann im Unterricht festzustellen, dass die Schiller*innen diese Erwartungen
gar nicht mehr erfiillen) oder spielt sie als grundlegend profilierender Faktor keine Rolle
mehr?

18. Die Debatte um den Religionsunterricht im Plausibilisierungsstress kann als Chance begriffen
werden. Die Religionspidagogik ist damit herausgefordert, den Diskurs aktiv mitzugestalten und
voranzutreiben. Noch ist sie als Gesprichspartnerin gefragt und als Expertin mitbeteiligt.

18.1 Deutlich wurde, dass der Religionsunterricht unter Druck steht. Die Religionspad-
agogik argumentiert daher nicht mehr uneingeschrinkt aus der Position der Stirke
heraus. Allerdings liegen im Angefragtsein auch Chancen: Das Fach kann nicht als ge-
setzt gelten, sondern muss begriindet werden und muss zeigen, dass es einlost, was
versprochen wird. Es reicht nicht mehr, die Relevanz religiéser Bildung zu postulieren,
vielmehr hat sie sich im Vollzug zu erweisen. Damit wird der Blick in neuer Weise auf
die Praxis gelenkt. Zugleich ist die Religionspiadagogik dazu herausgefordert, die Ver-
anderungsprozesse, die mit den Plausibilisierungsbemithungen einhergehen, aktiv mit
zu gestalten.

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

18.2 Gert Pickel problematisiert, dass der Diskurs um den Religionsunterricht nicht als
Riickzugsgefecht wahrgenommen werden sollte. Ursula Schumacher argumentiert in
einer dhnlichen Richtung: Mitgestaltung ist essenziell, aber eben auch folgenreich. Die
»mit wachsender Intensitit gefithrte Diskussion um neue Modelle des Religionsunter-
richts ist wichtig, zeugt sie doch von einem Bewusstsein fiir die Notwendigkeit einer
Adaptation des Religionsunterrichts an sich verindernde gesellschaftliche Gegebenhei-
ten. Zugleich ist sie schmerzhaft, denn sie impliziert die schwierige Entscheidung, ob
zur Wahrung bestehender Einfluss- und Wirkspielriume moglichst lange an den eta-
blierten Formen des Religionsunterrichts festgehalten werden soll - oder ob nicht —
selbst um den Preis einer (partiellen) Aufgabe bestehender Privilegien — eher ein Voran-
schreiten auf der Suche nach neuen Modellen geboten ist, um Gestaltungsspielriume
zu nutzen und aus einem rein reaktiven in ein proaktives Verhalten hineinzufindenc
(88).

18.3 Letztlich werden gegenwirtig viele Frage neu aufgerufen. Dass sie bereits frither
bearbeitet wurden, ist kein Argument gegen die erneute Diskussion dariiber. Entschei-
dend ist, dass sich die Stellung von Religion in der Gesellschaft insgesamt geindert hat.
Das fithrt zu einer neuen Rahmung alter Fragen und fordert dazu heraus, zu neuen und
zum Teil eben auch zu anderen Antworten zu kommen, als es bisher der Fall war. Die
bisherigen Gewissheiten brechen weg, weil Neues auf den Plan tritt. Was gestern noch
als undenkbar galt, ist heute Realitit geworden. Die Vergangenheit erhellt die Zukunft
nicht mehr, weil die bereits in der Gegenwart erkennbare Zukunft andere Primissen
setzt.

19. Der Religionsunterricht an der iffentlichen Schule ist weiterzuentwickeln. Die interdisziplind-
ren Anregungen markieren das nicht nur, sondern geben auch wichtige Anregungen dafiir. Dabei
ist offensiv dafiir zu werben, religiése Bildung als ein Angebot fiir alle Schiiler*innen zu ermagli-
chen, das inklusiv gestaltet wird. Die Moglichkeiten dafiir sind bei weitem noch nicht ausgeschopft.
Um sie entwickeln und nutzen zu kinnen, braucht es einen niichternen Blick auf den Religionsun-
terricht, der angesichts des allgemein Plausiblen Chancen und Grenzen unterschiedlicher Realisie-
rungsmaoglichkeiten auslotet und von dort her Vorschlige zur Weiterentwicklung im Sinne eines
zukunftsfihigen Religionsunterrichts machen kann.

19.1 Religionspidagogik hat sich angesichts gegenwirtiger Anfragen in neuer Weise
konzeptionell zu verstindigen und empirisch basiert Auskunft dariiber zu geben, was
der Religionsunterricht leistet. Auf dieser Grundlage ist handlungsorientiert zu reflek-
tieren, wie guter Religionsunterricht auszugestalten ist. Die vorliegenden Theorieent-
wiirfe sind daraufhin zu priifen und ggf. neu zu justieren. Aus christlicher Perspektive
wiren gegenwirtig Lebensfihrungsfragen in das Zentrum von Religionsunterricht zu
riicken, die Christsein als Lebensform thematisierend vor Augen fithren und kritisch
unter die Lupe nehmen. Dabei wird es darauf ankommen, das Potenzial einer Lebens-
fithrung unter Inanspruchnahme des Christlichen zu verstehen, um sich dazu verhalten
zu konnen. An dieser Zielperspektive sind sowohl die Organisationsformen als auch die
didaktischen Modelle auszurichten. Zu diskutieren wire, ob das auch aus der Perspek-
tive anderer Religionen plausibel erscheint.

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

361


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362

Michael Domsgen & Ulrike Witten

19.2 Die Positionalitit, die im konfessionellen Religionsunterricht Ausdruck findet, ist
vor dem Hintergrund religiéser und weltanschaulicher Heterogenitit in ithren Chancen
und Grenzen neu auszuloten. Dabei werden Fragen nach der strukturellen Umsetzung
einer pluralen Positionalitit ein neues Gewicht bekommen miissen, weil die gegenwir-
tigen Modelle mehrerer konfessioneller Religionsunterrichte in vielfacher Hinsicht an
ihre Grenzen stof3en. Religionspidagogik tut gut daran, ihre Einsichten zur Bedeutung
von Positionalitit fiir das Verstehen von Religion offensiv zu vertreten. Zugleich sollte
sie in kreativer Weise neu dariiber nachdenken, wie Positionalitit so Gestalt gewinnen
kann, dass sowohl eine Vielzahl von Schiiler*innen damit erreicht als auch eine Vielzahl
von Religionen darin eingeschlossen werden, so sie es denn wollen.

19.3 Dass der Religionsunterricht nicht die Aufgabe hat, Schiiller*innen zu einem be-
stimmten Bekenntnis zu bewegen, wird religionspidagogisch breit vertreten. Oft wird
dies mit einer ebenso breit vertretenen Ablehnung einer Religionskunde verbunden.
Dariiber sollte neu nachgedacht werden. Das Ziel, in einer Religion kundig zu wer-
den, kénnte dabei erdffnend sein. Zu reflektieren wire dann die Frage, welcher Vor-
aussetzungen es bedarf, um religionskundig werden zu koénnen. Um Religion zu ver-
stehen, bedarf es unterschiedlicher Dimensionen. Religionsunterricht als Einitbung in
die Kunst des Verstehens zu profilieren, wie Dirk Evers es formuliert, und dabei die
drei Verstehenshinsichten konstitutiv mit aufzunehmen, kénnte dazu verhelfen, Re-
ligionskunde auch religionspadagogisch qualifiziert zu denken und zu gestalten. Das
»Verstehen der Differenziertheit und Verschrinktheit von Verstehenshinsichten« zielt
eben auch auf die »theoretische und praktische Eintibung von Toleranz, d.h. von Um-
gangsformen mit dem, was man eigentlich ablehnt oder an dem man nicht teilhat oder
teilhaben mochte, gerade weil es einem nicht gleichgiiltig ist, das man aber doch aus gu-
ten Griinden ertragen, akzeptieren oder moglicherweise sogar wertschitzen kann« (82).

19.4 Religionsunterricht inklusiv als Angebot fiir alle Schiller*innen zu denken, riickt
die Frage nach der Bedeutung religiéser Bildung neu in das Blickfeld. Von dort her
sind dann auch die Zielbestimmungen zu beschreiben. Zugleich hat sich ein inklusiv
gedachter Religionsunterricht im Horizont positiver Religionsfreiheit verstirkt mit der
Frage zu beschiftigen, wie religiose Minderheiten in ihrem Recht auf Religionsaus-
tibung ernst genommen und unterstittzt werden konnen. Damit verbunden sind nicht
zuletzt auch Fragen nach den Inhalten des Religionsunterrichts. Ein inklusiv gedachter
Religionsunterricht braucht immer auch eine gesellschaftliche Verstindigung iber da-
bei zu setzende Schwerpunkte und — auch das ist transparent zu thematisieren — iiber
damit verbundene Abgrenzungen.

19.5 Der Religionsunterricht hat tiber die Jahrzehnte hinweg viele Aufgaben zugeschrie-
ben bekommen, die heute vor dem Hintergrund gegenwirtiger Entwicklungen neu jus-
tiert werden miissen. So ist danach zu fragen, wofiir der Religionsunterricht fur die
Heranwachsenden von Bedeutung ist oder es sein konnte. Nicht alles muss dabei neu
erfunden werden. Nicht alles muss aber auch weitergetragen werden. Hilfreich ist hier
eine Einsicht, die sich als cantus firmus durch alle Uberlegungen zur Profilierung von
Schule zieht. Jegliche Form organisierter Bildung ist »Initiation, nicht Abschluf« (Oel-

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interdisziplinare Impulse und anstehende Plausibilisierungsaufgaben

kers 1988: 592). Der Religionsunterricht kann und muss nicht alles, was fiir religiose
Bildung richtig und wichtig ist, erfillen. Er ist Ausdruck einer nie endenden Verstin-
digungsaufgabe zur Vermittlung des »jetzt Dringlichen und des bleibend Wichtigen«
(Dietrich Ritschl). Die Verstindigung dariiber muss transparent erfolgen in »interpre-
tativer Vermittlung« (Karl Ernst Nipkow) theologischer und humanwissenschaftlicher
Perspektiven. Die hier versammelten Beitrage zeigen, wie wichtig es ist, den Diskurs
dariiber kontinuierlich zu fithren und immer wieder neu zu justieren.

Literaturverzeichnis

Oelkers, Jiirgen (1988): Offentlichkeit und Bildung: Ein kiinftiges Mifdverhiltnis?, in: ZfP
34, H 5, 579-599.

- am 14.02.2026, 19:09:56. Op

363


https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

‘am 14.02.2026, 19:09:56.



https://doi.org/10.14361/9783839457801-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

