
2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken

Einleitend wurde bereits darauf hingewiesen, dass es vor einer theologischen Ausein-

andersetzung zunächst einer Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken be-

darf. Zunächst geht es deshalb darum, sich gedanklich auf den radikalen Konstruk-

tivismus zuzubewegen. Kartierend werde ich im Folgenden in den radikalkonstrukti-

vistischen Diskurszusammenhang einführen.Dabei werden unterschiedliche Gesichts-

punkte aufgegriffen.Nach zwei kurzen Unterkapiteln zu Ansatzpunkt und Problemstellung

(Kap. 2.1) sowie zur Sprachproblematik (Kap. 2.2) wird ausführlicher auf das Denken

von vier Vertretern geschaut (Kap. 2.3). Anschließend werde ich mein Verständnis des

radikalen Konstruktivismus weiter profilieren (Kap. 2.4) und mit systemexternen wie

-internen Kritiken konfrontieren (Kap. 2.5). In Kap. 2.6 wird zudem eine kurze Lek-

türehilfe in Form einer Abgrenzung von verschiedenen anderen, im weitesten Sinne

philosophischen Labels angeboten. Ein Zwischenfazit fasst die wichtigsten Ergebnisse

zusammen (Kap. 2.7).

Die theologischen und religionsbezogenen Implikationen des radikalen Konstruk-

tivismus bleiben dabei – wie bereits erwähnt – weitgehend unberührt.

2.1 Ansatzpunkt und Problemstellung

Der radikale Konstruktivismus steht neben anderen Konstruktivismen für die Perspek-

tive der Konstruktion: »Konstruktivismus kann (in der simpelsten Definition) als eine

Theorie darüber verstanden werden, wie eine Instanz/ein Ort/eine Einheit X eine Wirklich-

keit Y odermehrereWirklichkeiten Y 1-YN hervorbringt (aufbaut, erzeugt, zusammensetzt).«
1

Die nähere Attribuierung der Konstruktivismen ergibt sich aus der Substitution der

1 Stefan Weber, Konstruktivismus und Non-Dualismus, Systemtheorie und Distinktionstheorie. In:

Systemtheorie und Konstruktivismus in der Kommunikationswissenschaft. Hg. v. Armin Scholl.

Konstanz 2002. S. 21-36, hier: S. 24. [=Weber, Konstruktivismus.] Mit dieser Definition arbeitet

auchBernhard Pörksen. Vgl. u.a. Bernhard Pörksen,Die Beobachtungdes Beobachters. Eine Erken-

ntnistheorie der Journalistik. Heidelberg 2015. S. 27. [= Pörksen, Beobachtung.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-005 - am 14.02.2026, 19:07:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Konstruktion von Verbindlichkeit

X- und Y-Werte.2 Als potentielle X-Werte nennt Weber verschiedene Aspiranten: »das

Gehirn, das Bewusstsein, die Wahrnehmung, das Ich, das Nervensystem, der Geist,

die Sprache, der Text, die Kultur, die Kommunikation, die Medien oder die gesam-

te Gesellschaft (Sozialität)«3. Auch weist Weber auf den »Beobachter« hin.4 Dabei ist es

durchaus möglich, verschiedene X-Größenmiteinander zu harmonisieren. Eine sozial-

konturierte X-Größe bezieht sich bspw. in keinem engeren Sinne auf die erkenntnis-

theoretische Frage nach der Beteiligung Einzelner an Wahrnehmung und Erkenntnis,

sondern konzentriert sich auf größere Systemtypen. Eine solche Denkfigur stellt et-

wa Niklas Luhmanns operativer Konstruktivismus dar. Während dieser Konstruktivismus

das X durch ein sozial zusammengesetztes System substituiert, bezieht sich der radikale

Konstruktivismus ausschließlich auf die Ebene des einzelnen erkennenden Systems. Jede

Wahrnehmung und Erkenntnis wird an die konstruktive Tätigkeit dieses Systems zu-

rückgebunden.5 Der radikale Konstruktivismus knüpft damit an eine geistesgeschicht-

lich brisante Frage an: »Wie kann Erkenntnis einen Gegenstand außerhalb ihrer selbst

feststellen? Genauer: Wie kann Erkenntnis etwas von ihr Unabhängiges erfassen, wenn

alles, was sie erfasst, bereits Erkenntnis voraussetzt und gar nicht unabhängig von ihr

durch sie erfassbar ist?«6 Radikalkonstruktivistischwird dieser Gedanke neu fokussiert.

Man interessiert sich hier für Prozesse, die sich selbst in Anspruch nehmen: Im Nach-

denken über das Denken wird gedacht, nur kognitiv lässt sich auf Kognition zugreifen,

in der Beschäftigung mit Theorie wird eineTheorie beansprucht, Sprache lässt sich nur

sprachlich thematisieren… Die Reihe ließe sich fortsetzen. Dem radikalen Konstrukti-

vismus geht es darum, Selbstbezüglichkeit insgesamt zum Thema zu machen.7 Er tut

dies, indem er radikal auf das jeweilige erkennende System zurückverweist. Jeder Pro-

zess dieses Systems bleibt an das System gebunden. Der Fokus liegt deshalb nicht auf

einem Subjekt, das eine von ihm unabhängige Welt beobachtet und ontologisch siche-

re Aussagen über diese machen kann, sondern auf einem System (≠ Subjekt8), das an

2 Anders formuliert: »Various strands of empirical insights and philosophical reflections have led

(and are still leading) to the formulations of a number of constructivisms.« Alexander Riegler, Con-

structivism. In: Paradigms in Theory Construction. Hg. v. Luciano L’Abate. New York 2012. S. 235-

256, hier: S. 237. [= Riegler, Constructivism.]

3 Weber, Konstruktivismus S. 24.

4 Vgl. ebd. S. 24.

5 D.h. auch, dass es keine Aussagen geben kann, die nicht vor dem Hintergrund dieser grundle-

genden Konstruktivität gelesen werden müssten. Exemplarisch wird dies vielleicht an den Kate-

gorien Raum und Zeit, die in radikalkonstruktivistischer Perspektive dem erkennenden System

nicht vor- sondern erkenntnistheoretisch nachgeordnet werden. Auch Raum und Zeit müssen von

einem*einer Beobachter*in bestimmt werden. Ihre Existenz kann, sofern diese Frage überhaupt

interessiert, nicht einfach als gegeben und subjektunabhängig bestimmt werden. Die kantische

Unterscheidung zwischen a priori und a posterioriwird in diesemVerständnis weitgehend hinfällig.

6 Bernhard Fresacher, Die Realität des Christlichen. Der Einfluss konstruktivistischer Epistemologi-

en in der Theologie. In: SaThZ 9 Heft 2 (2005). S. 194-211, hier: S. 201. [= Fresacher, Realität.]

7 Besonders spürbar wird das bei Heinz von Foerster und seiner Kybernetik zweiter Ordnung. Vgl.

Kap. 2.3.1.

8 Der radikale Konstruktivismus stellt dezidiert keine Subjektphilosophie dar, wie auch Armin Nas-

sehi klarstellt: »Eine solche Epistemologie bricht eindeutig mit dem Gedanken der Subjektphilo-

sophie, die durch transzendentale Begründungen von Ich-Bewußtsein eine vorgängige Koinzidenz

von Beobachterstandpunkten immer schon vorausgesetzt hat. Wird so argumentiert, geht letzt-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-005 - am 14.02.2026, 19:07:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken 23

seine eigenen Formen gebunden bleibt. Diskutiert wird deshalb nicht, was die Realität

ausmacht, sondern wie Konstruktion funktioniert. Es geht demnach um »eine Theo-

rie des Wissens […] und nicht eine Theorie des Seins«9. An Theorien des Seins, also

Ontologien, wird vor diesem Hintergrund die kritische Frage adressiert, wie sie ihren

eigenen Standpunkt aus der Festlegung vonWesenseigenschaften heraushalten wollen.

Aus dieser kritischen Anfrage resultiert wiederum kein Solipsismus – soviel wurde in

der Exposition (Kap. 1.1) bereits vorweggenommen. Stattdessen postuliert der radika-

le Konstruktivismus eine ontologische Neutralität. Über das Wesen der Dinge wird hier

schlicht keine Aussage gemacht, die nicht zumindest als beobachtungsabhängig aus-

gewiesen würde.

Dass die radikalkonstruktivistische »Theorie des Wissens« (s.o.) keineswegs ein-

heitlich ausfällt, machen die verschiedenen Zugänge deutlich, die im weiteren Verlauf

dieser Arbeit noch näher dargestellt werden. An dieser Stelle kann bereits vorwegge-

nommen werden, dass sich sowohl Ansätze finden, die aus naturwissenschaftlichen

Forschungssettings heraus radikalkonstruktivistisch argumentieren, als auch Ansätze,

die maßgeblich als philosophische Skepsis verstanden werden können.10 Deshalb ist

es auch schwierig, den radikalen Konstruktivismus definitorisch zu fassen. Es liegt

keine kanonische Definition vor. Einer der Hauptvertreter des radikalkonstruktivisti-

schen Denkens, der Kybernetiker Heinz von Foerster, meint dazu etwa: »Und was ist

gar ein ›radikaler Konstruktivist‹ im Unterschied zum einfachen oder nicht radikalen

Konstruktivisten? Kein Mensch kann zufriedenstellend beschreiben, worum es dabei

geht – aber der Ausdruck wird andauernd benutzt.«11 Klar ist die Unklarheit: »Con-

structivism is not a homogenous paradigm.«12

Bis dahin lassen sich dennoch zwei Merkmale des radikalen Konstruktivismus fest-

halten:

lich die empirische Individualität des Einzelbewußtseins verloren, weil es seine Subjektivität dann

einem transzendenten Grund verdankt, der es selbst nicht ist. Dagegen betont der Konstruktivis-

mus die Autonomie und operative Geschlossenheit jeder individuellen Konstruktion.« ArminNas-

sehi, Die Zeit der Gesellschaft. Auf demWeg zu einer soziologischen Theorie der Zeit. Wiesbaden
22008. S. 161.[= Nassehi, Zeit.]

9 Ernst von Glasersfeld, Konstruktion der Wirklichkeit und des Begriffs der Objektivität. In: Einfüh-

rung in denKonstruktivismus. (Schriften der Carl Friedrich von Siemens StiftungBd.5). Hg. v. Heinz

Gumin/ArminMohler. München 162016. S. 9-40, hier: S. 34. [= Glasersfeld, Konstruktion.] Das leitet

zur Bezeichnungsfrage über: »DieRadikalität dieses Ansatzes besteht darin, daß er ein Verständnis

von Wissen etabliert, das ohne Ontologie und damit ohne die Idee der repräsentatio [sic!] im klas-

sischen Sinne auskommen möchte.« Hans Rudi Fischer, Abschied von der Hinterwelt? Zur Einfüh-

rung in den Radikalen Konstruktivismus. In: DieWirklichkeit des Konstruktivismus. Zur Auseinan-

dersetzung umein neues Paradigma.Hg. v. Hans Rudi Fischer. Heidelberg 1995. S. 11-34, hier: S. 20.

Gerade darin erkennt Gadenne den Grund dafür, warum der radikale Konstruktivismus kein Para-

digma im Sinne Thomas Kuhns werden konnte: Vgl. Volker Gadenne, Why Radical Constructivism

Has not Become a Paradigm. In: Constructivist Foundations 6 Heft 1 (2010). S. 77-83. [= Gadenne,

Paradigm.]

10 Vgl. dazu v.a. Kap. 2.4.

11 Heinz von Foerster, Der Anfang von Himmel und Erde hat keinen Namen. Eine Selbsterschaffung

in 7 Tagen. Hg. v. Albert Müller/Karl H. Müller. Wien 1997. S. 211. [= Foerster, Anfang.]

12 Riegler, Constructivism S. 237.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-005 - am 14.02.2026, 19:07:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Konstruktion von Verbindlichkeit

1.Wahrnehmung undWissen sind als konstruiert aufzufassen. DiemenschlicheWahr-

nehmung bildet dieWelt nicht als ihre Repräsentation ab, sondern erschafft, bzw. kon-

struiert sie.

2. jeglicheWahrnehmung derWelt ist abhängig von ihremBeobachter (subjektabhän-

gig), d.h. eine Erfahrung kann immer nur im Zusammenhang mit seinem Beobachter

entstehen.13

Hinzu tritt ein dritter Aspekt, der sich als Konsequenz aus dem ersten Satz ergibt und

als besonders wichtig erweist. Wenn nämlich schlichtweg alles konstruiert ist, dann

gilt dies sowohl für das Erleben des eigenen Standpunktes als auch für diese Aussage

selbst.14 Der radikale Konstruktivismus bezieht die Zirkularität damit auf sich selbst.

Er wendet die Rede von der Konstruktionalität auf sich an und relativiert somit sei-

ne eigenen Geltungsansprüche. Mit welchem Geltungsanspruch nämlich kann die De-

konstruktion von Geltungsansprüchen überhaupt vorgetragen werden? Dem radikalen

Konstruktivismus ist deshalb nicht nur eine entscheidende Selbstreferentialität einge-

schrieben, sie wird sogar zur Paradoxie, wenn die Frage nach dem radikalkonstruk-

tivistischen Geltungsanspruch einbezogen wird. Im Ergebnis liest sich das wie folgt:

»wenn der Konstruktivismus absolut wahr ist, dann ist er falsch«15. Aus dieser para-

doxalen Grundstruktur wurde dem radikalen Konstruktivismus häufig ein Vorwurf ge-

macht. Eine solche Paradoxie markiere letztlich das Eingeständnis der logischen Un-

zulänglichkeit des radikalen Konstruktivismus.16 Auch wenn diese Kritik den radika-

len Konstruktivismus nicht einfach erledigen kann, weist sie doch auf einen wichtigen

Punkt hin. Er stellt – selbst zirkulär – in seiner Fokussierung solcher Phänomene die

Logik insgesamt infrage, zumindest in ihrer klassischen, zweiwertigen Gestalt. Dem

Prinzip des Nichtwiderspruchs und dem damit zusammenhängenden Satz vom ausge-

schlossenen Dritten (tertium non datur), der neben den Kategorien von wahr und falsch

nichts zulässt, wird so ein Bruch zugefügt.17 Im Rekurs auf die Überlegungen George

13 Elisabeth Stachura, Der neurobiologische Konstruktivismus. Wie lassen sich neue Erkenntnisse

der Hirnforschung in den konstruktivistischen Diskurs eingliedern und welche Konsequenzen er-

geben sich daraus für dasmenschliche Selbstverständnis? URL: https://media.suub.uni-bremen.de

/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf (abgerufen am: 17.06.2021). S. 12. [= Stachura, Hirnforschung.]

Der*Die Beobachter*in ließe sich – zum jetzigen Stand dieser Untersuchung – mit all den poten-

tiellen X-Werten ersetzen, die auf das einzelne erkennende System abzielen.

14 Das liest sich dann bspw. wie folgt: »[S]o wie wir ein Modell einer Welt konstruieren, es externali-

sieren und es von da an so behandeln, als wäre seine Existenz unabhängig von dem, was wir tun,

so konstruieren wir auch ein Modell der Entität, die wir unser Ich nennen.« Ernst von Glasersfeld,

Radikaler Konstruktivismus. Ideen, Ergebnisse, Probleme. Übers. v. Wolfram Karl Köck. Frankfurt

a.M. 1996. S. 203. [= Glasersfeld, Ideen.] Eine solche Reflexion auf das X der Konstruktion kommt

dabei immer im Nachhinein, bleibt aber prozessgebunden: »So the beginning of a system has al-

ways begun.« Armin Nassehi, What Exists between Realism and Constructivism? In: Constructivist

Foundations 8 Heft 1 (2012). S. 14-15, hier: S. 15.

15 Pörksen, Beobachtung S. 21.

16 Vgl. Kap. 2.5.

17 Dies gilt freilich vor dem Hintergrund bestimmter Annahmen. Das Bivalenzprinzip, das die Zwei-

wertigkeit der Logik festlegt, lässt sich samt seiner Bedingungen etwa wie folgt wiedergeben: »Je-

de nicht-mangelhafte Darstellung dessen, wie sich die Dinge in der Welt verhalten, muss entwe-

der richtig oder unrichtig sein, wahr oder falsch. Einige Sätze, wie Fragen und Befehle, sind nicht

https://doi.org/10.14361/9783839462171-005 - am 14.02.2026, 19:07:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839462171-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf
https://media.suub.uni-bremen.de/bitstream/elib/74/1/00101850-1.pdf


2. Einführung in das radikalkonstruktivistische Denken 25

Spencer-Browns wird die Unzulänglichkeit einer starren binären Logik angezweifelt.18

Paradoxien, in radikalkonstruktivistischer Lesart strukturell mit Selbstreferenz verbun-

den19, werden innerhalb der radikalkonstruktivistischen Fokussierung auf die Tätigkeit

des jeweiligen Systems am Erkenntnisprozess ins Zentrum der Auseinandersetzungen

gerückt und zum Formalprinzip erhoben.20 Der radikale Konstruktivismus spielt dem-

nach stets mit seiner Aufhebung bzw. Selbstauflösung: »Importantly, this is not to say

that RC is ›more true‹ than other philosophies. To claim that something is more true

than something else means to neglect a basic principle of RC, namely the self-applica-

bility of its findings.«21 Die alleinige Unterscheidung zwischenWahrheit und Falschheit

wird in dieser Linienführung fragil, zum Zielpunkt radikalkonstruktivistischer Überle-

gungen taugt sie kaum. Die Entwicklung eines anderen Kriteriums, wie sie innerhalb

dieses dynamischenDiskurszusammenhangs verschiedentlich vorgenommenwird, soll

an anderer Stelle dieser Untersuchung behandelt werden, sie würde diese knappe Ein-

leitung sprengen. Diskutiert wird damit letztlich der Titel dieser Untersuchung: die

Konstruktion von Verbindlichkeit.

2.2 Ein unerhörtes Sprachproblem:
Wie sprechen vom radikalen Konstruktivismus?

DieHinweise auf die Paradoxalität des radikalen Konstruktivismus führen zu der Frage,

wie über diesen überhaupt gesprochen werden kann. Jede Rede vom Konstruktivismus

ist der stetigen Gefahr ausgesetzt, die Dynamik radikalkonstruktivistischen Denkens

zu verstetigen.22Wie lässt sich ein Zweifel an der Ontologie des Realismus mit den Ge-

dazu geschaffen, die Welt darzustellen, es stellt sich also nicht die Frage, ob sie diese richtig oder

unrichtig darstellen. Anderen Sätzen, auch wenn sie dazu geschaffen sind, die Welt darzustellen,

gelingt es aufgrund eines semantischen Mangels nicht, überhaupt als Darstellungen zu gelten,

richtig oder unrichtig.« Richard Mark Sainsbury, Paradoxien. Übers. v. Vincent C. Müller/Volker

Ellerbeck. Stuttgart 42010. S. 245. [= Sainsbury, Paradoxien.] Schon zu diesem frühen Punkt der

Untersuchung dürfte deutlich werden, dass gerade Sainsburys Prämisse, Aussagen ginge es um

die Darstellung der Welt, radikalkonstruktivistische Anfragen evoziert. Im weiteren Gang dieser

Untersuchung werden die Differenzen, die sich hier bereits abzeichnen, deutlicher hervortreten.

18 In der Regel werden dabei Bezüge auf das entsprechende Hauptwerk gesetzt: George Spencer-

Brown, Laws of Form. Ashland 91994. Für Einleitungen und Zusammenfassungen vgl. Tatjana

Schönwälder-Kuntze/Katrin Wille/Thomas Hölscher, George Spencer Brown. Eine Einführung in

die »Laws of Form«. Wiesbaden 22009; Felix Lau, Die Form der Paradoxie. Eine Einführung in die

Mathematik und Philosophie der »Laws of Form« von George Spencer Brown. Heidelberg 42012;

Peter Fuchs/Franz Hoegl, Die Schrift der Form. Peter Fuchs und Franz Hoegl über George Spencer-

Browns Laws of Form. In: Schlüsselwerke des Konstruktivismus. Hg. v. Bernhard Pörksen. Wiesba-

den 2011. S. 175-207. Für eine theologische Auseinandersetzung vgl. v.a. Brieden, Paradoxien.

19 Vgl. Foerster, Anfang S. 194.

20 Ein Formalprinzip insofern, als eine Selbstanwendung der Aussagen auf die eigene Form notwen-

dig wird.

21 Riegler, Constructivism S. 246.

22 Um nur ein Beispiel zu nennen: In Maturanas und Varelas Baum der Erkenntniswerden erkenntnis-

und wahrheitskritische Überlegungen teils im Stile unumstößlicher Wahrheiten formuliert. Zu

Beginn des Buches stellen die Autoren ihren relativistischen Ansatz heraus: »Wir neigen dazu, in

https://doi.org/10.14361/9783839462171-005 - am 14.02.2026, 19:07:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

