
248 Rezensionen

Anthropos  111.2016

principios análogos (112). El autor precisa, además, que 
estas formas de componer el mundo bien pueden desple-
garse bajo formas muy similares en contextos históricos 
y ecológicos muy diferentes (197). Los colectivos no se-
rían, pues, mundos cerrados ni estarían prisioneros de de-
terminados modos de identificación, sino que, hasta cierto 
punto, serían permeables (303).

La última parte del libro, titulada “El mundo contem-
poráneo a la luz de la antropología”, está dedicada, sobre 
todo, a casos como los de aquellos movimientos indíge-
nas que hoy protestan contra proyectos mineros, aducien-
do el peligro de perecimiento de una entidad no humana 
(un lago, una montaña, un río, una gruta o una manantial) 
que es concebida como miembro de su colectivo (324). 
Descola – quien dedicaría a estos problemas sus últimos 
años en el Collège de France – aprovecha, entonces, para 
revisar ciertos conceptos asociados a estos conflictos, so-
bre todo en la región andina. Por un lado, está el frecuen-
temente aludido concepto de Sumak Kawsay, que, aunque 
suele ser descrito como una filosofía supuestamente an-
cestral, enraizada en las cosmologías quechua y aymara, 
no sería sino un “sincretismo” producto de la complici-
dad intelectual entre líderes indígenas y militantes, sean 
latinoamericanos, europeos o norteamericanos (335). Por 
otro lado, encontramos el término de “no humano”, que 
Descola confiesa usar a falta de uno mejor que permita 
evitar el concepto de naturaleza. ¿Cómo se definen es-
tos “no humanos”?: “je pense qu’il importe de mesurer 
la dimension critique de ces non-humains. Et quand je 
parle de ‘non-humains critiques’, je ne pense pas seule-
ment aux animaux d’élevage, aux tigres … mais à cette 
foule d’entités qui sont en interactions constantes avec 
nous, depusis le CO2 jusqu’aux glaciers en passant par les 
virus. Au fond, c’est une façon de parler du destin com-
mun des choses et des hommes dans un monde où leur 
partage n’a plus de sens” (281). Finalmente, el libro abor-
da la propuesta de una antropología simétrica. Es decir, 
la exigencia de introducir los no humanos en la escena 
de la vida social, no como un recurso o como un medio 
exterior (297), sino como sujetos políticos que actúan en 
sus propios colectivos (348). Se trata, pues, de un llama-
do a concebir la política de una forma diferente (346), a 
delinear una antropología política descentrada (350): “une 
… voie suggestive en ce qu’elle renoue les liens long-
temps distendus entre humains et non-humains quant aux 
formes de souveraineté qu’il exercent chacun sur eux- 
mêmes” (55).

En suma, estamos, pues, frente a una publicación que 
no solo incumbe a los seguidores u oponentes de las pro-
puestas del influyente antropólogo francés, o del mundo 
de los etnólogos franceses contemporáneos al mismo. En 
realidad, este libro bien puede nutrir a todos los interesa-
dos en los problemas abordados hoy por la antropología, 
tanto en lo que respecta al replanteamiento de sus temas 
más clásicos como a los que corresponden a los nuevos 
dilemas que enfrenta en el mundo actual.

Juan Javier Rivera Andía

Descola, Philippe, et Tim Ingold: Être au monde. 
Quelle expérience commune? Lyon: Presses universi-
taires de Lyon, 2014. 77 pp. ISBN 978-2-7297-0887-0. 
Prix: € 10.00

Este pequeño y denso libro es el testimonio de un de-
bate, sostenido en Francia, a fines del 2013, entre Tim 
Ingold y Philippe Descola. En su introducción, M. Lus-
sault señala que, a pesar de pertenecer a la misma ge-
neración, ambos autores son, al mismo tiempo, bastante 
distintos y han instaurado “son propre régime de parole, 
d’ecriture et d’iconographie” (11). Así, Lussault compara, 
por un lado, la “cohérence remarquable” (14) de la obra de 
Descola con la de pensadores de la talla de Lévi-Strauss o 
Humboldt, y por otro lado, los argumentos de Ingold con 
un procedimiento realizado “par sauts et gambades” (11). 
Aunque la introducción también anota que si Descola pre-
fiere hablar de ontologías – y de esquemas o integrado-
res –, Ingold se interesa más bien en ontogenias y en seres 
en proceso de generación (74); no se llega a presentar del 
todo lo que es quizá el aspecto más interesante del libro. 
Nos referimos al marcado desacuerdo entre los puntos de 
vista de ambos antropólogos – que Ingold, por ejemplo, 
describe como el seguimiento de “trayectorias opuestas” 
(33) – acerca de cuestiones fundamentales de su discipli-
na, en general, y entre las valoraciones dispares que hacen 
de la antropología estructural, en particular.

Este desacuerdo aparece, de hecho, desde el inicio del 
debate, en torno a los dualismos. Así, Ingold rechaza ta-
jantemente el dualismo entre organismo y persona social, 
y declara su ambición de reformar o reconstruir la ciencia 
partiendo de la premisa de que siempre estamos involu-
crados en el mundo que intentamos conocer. Su propues-
ta, añade, cobraría la forma de una “biología relacional 
… compatible con lo que sabemos de los seres humanos 
en tanto que animales sociales” (36). Se trata, pues, una 
vez más, de construir un puente entre una antropología 
social y una biología del desarrollo que nos permita con-
cebir el medioambiente, no como algo que está fuera o 
delante de uno, sino como una zona de interpenetración 
dentro de la cual nuestras vidas y las de los otros se entre-
mezclan en un conjunto homogéneo (19). Este entrelaza-
miento tiene, además, una evidente dimensión temporal: 
“Il s’agit d’un processus historique. En me concentrant sur 
l’étude de ce processus, je me suis davantage intéressé à 
distinguer les ontogénies (c’est-à-dire les différents che-
mins de développement) que les ontologies … J’essaie 
de ne plus penser en termes d’animisme … mais plutôt 
en termes de processus animiques (ou non-animiques) en 
development … je ne considère pas les humains comme 
des êtres humains … mais comme des êtres en devenir 
… car nous ne cessons jamais de nous construire, ni de 
contribuer à construire les autres êtres de la même ma-
nière que les autres êtres nous construisent. Il s’agit d’un 
processus ininterrompu” (37 s.). En este contexto, Ingold 
hace referencia al concepto de “composición del mundo”, 
que define como “un processus continuel … un perpétuel 
développement … composer le monde n’est pas représen-
ter la vie telle qu’elle préexisterait, mais faire advenir la 
vie telle qu’elle se développe” (38).

Ahora bien, este concepto es también definido por 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-248


Rezensionen

Anthropos  111.2016

249

Descola; en su caso, a propósito de su rechazo del dua-
lismo entre naturaleza y cultura, que carecería de equiva-
lente en otros pueblos y ofrecería no solo una imagen de-
forme del modo en que estos se conciben, sino también, 
precisamente, de las maneras en que estos compondrían 
el mundo (29): “Composer un monde ce n’est pas se faire 
une représentation d’un monde déjà présent dont il y au-
rait autant de visions … que de cultures … Composer un 
monde, c’est une façon de percevoir, d’actualiser, de dé-
tecter (ou non) les qualités de notre environnement et les 
relations qui s’y créent” (29 s.).

Aquí puede, pues, notarse cómo ambas definiciones, 
aunque similares en sus aspectos generales, tienen énfa-
sis muy contrastados. Si Descola ve en la composición de 
los mundos, unas formas de percibir, actualizar y detectar 
ciertas cualidades; Ingold piensa más bien en una cons-
trucción, un desarrollo, una suerte de provocación del de-
sarrollo de la vida. Si en el primer caso, entonces, la etno-
grafía parece ser aquella que nos permitiría aproximarnos 
a estos diversos modos de composición del mundo; en el 
segundo, una cuestión filosófica tal solo podría ser susci-
tada por la “educación” a la que, para Ingold, nos somete 
la observación participante que cambia la forma en que 
percibimos el mundo y nos transforma (34).

Esta disparidad tiene ecos a lo largo de todo el debate 
(dedicadas a las ontologías, el análisis estructural, la com-
paración y el pluralismo cultural en antropología). Así, 
Descola afirma que si Ingold se interesa en “una reflexión 
sobre la vida, lo viviente, sobre los procesos en devenir” 
(43), él en cambio se concentraría en una ontología que 
podría considerarse “histórica” sólo en el sentido de pro-
cesos del conocimiento y de acciones “ya realizados”. Es 
decir, en el sentido de aquello que, debido a la “educa-
ción” de la que habla Ingold, termina siendo “la solidifi-
cation, l’actualisation, l’objectivation de ces schèmes dans 
des institutions … la stabilisation des compositions des 
mondes dans des dispositifs dont la puissance et la durée 
persistent audelà de l’existence individuelle” (44). Por su 
parte, Ingold afirma no estar seguro de saber qué es verda-
deramente una institución. Admite que ella es una forma 
de organización que se administra a sí misma, pero recuer-
da que aparece en el curso de un proceso de desarrollo que 
existía antes que ella y que continuará después de ella, y 
que no es posible pretender que las estructuras existen an-
tes que los procesos que han permitido su aparición (48).

Descola agrega que si bien los seres humanos no reac-
cionan de manera homogénea – como insiste Ingold, para 
quien tampoco existe algo que pueda considerarse como 
una desviación (deviance) (52) –, ciertas reacciones son 
el efecto de dispositivos de encuadre que son interioriza-
dos y que revelan una manera colectiva de diferir (51). 
Aparecen, así, tendencias que sólo se vuelven manifiestas 
cuando las cosas son contrastadas (puesto que, de hecho, 
un fenómeno no tendría una existencia en sí, no existiría 
más que en comparación con otros fenómenos). En cam-
bio, sigue Descola, lo que interesa a Ingold no es el con-
traste de los fenómenos sino la forma en que aquellos se 
producen, sus procesos de desarrollo (50).

En cierto punto del debate, Ingold deja entrever una 
crítica bastante radical de las posiciones adoptadas por 

Descola. Por un lado, encuentra lo que considera un pro-
blema típico del relativismo: “l’observateur n’y occupe 
aucune place, il n’est nulle part, il ne reconnaît comme 
sienne aucune ontologie … il affirme être lui-même un 
pluraliste ontologique. On dirait qu’il observe le monde 
depuis une sorte de paradis ontologique dont nous serions 
tous exclus, nous qui sommes emprisonnés par nos philo-
sophies de l’être respectives … depuis sa position d’obser-
vateur transcendantale, il pourrait affirmer qu’il y a ainsi 
différentes manières de composer un monde unique. Mais 
cette posture transcendantale est en fait l’un des fonde-
ments de ce qu’il appelle l’ontologie naturaliste … quoi 
qu’il en dise, il adopte comme point neutre une certaine 
ontologie: le naturalisme” (54). Un proyecto comparati-
vo que considerase, por un lado, a los pueblos del mundo 
como ejemplos de la diversidad de modos de pensamien-
to, pero que, por otro lado, sitúe al antropólogo como un 
espectador emancipado, libre de ir y venir a su antojo por 
el campo de la diversidad humana; no podría dejar de ser 
profundamente asimétrico. Así, pues, para Ingold, la si-
metría de la ontología comparativa que propone Descola, 
reposaría, en realidad, sobre la asimetría de sus funda-
mentos académicos. Ingold va todavía un poco más lejos 
y afirma que, en cambio, la asimetría de una ontogenia 
comparativa (asimétrica porque no puede seguir más que 
un camino a la vez), reposaría, de hecho, sobre una toma 
de consciencia auténticamente simétrica – resaltada una y 
otra vez por Ingold – de que muchos caminos son siempre 
posibles (74). Pero Ingold no solo detecta un naturalismo 
encubierto de pluralismo ontológico, sino que además la 
homologación de aquel con el proyecto científico malin-
terpretaría el mismo. Para que el naturalismo occidental 
pueda ser puesto en práctica necesitaría de nuestro com-
promiso poético, en tanto que seres humanos, con el mun-
do que habitamos (54); pues toda ciencia reposa sobre la 
observación, y toda observación es indisociable de una 
participación en los fenómenos que se estudian.

Por su parte, Descola agrega que si bien sería inge-
nuo pensar que, como antropólogos, podemos escapar a 
nuestra posición en el seno de la ontología naturalista, es 
posible que la ciencia pueda prosperar en el seno de otros 
contextos ontológicos (56 s.). Sea como fuere, el antro-
pólogo francés matiza, además, que la totalización que 
se busca por medio del análisis estructural resulta de una 
operación siempre inacabada, pues depende de las múl-
tiples propiedades que las gentes detectan o no en los fe-
nómenos (68 s.).

Ingold retoma su crítica aduciendo que una totaliza-
ción sería el “opuesto exacto” del holismo al que aspira 
la antropología, que debería más bien mostrar cómo cada 
instante de la vida social contiene todo un legado de rela-
ciones del cual no es sino un producto transitorio. Insiste 
en que solamente puede hablarse de sistemas en curso de 
elaboración. Sostiene que tenemos demasiada tendencia a 
pensar que las personas con las que trabajamos disponen 
de concepciones del ser y del devenir, es decir, de ontolo-
gías plenamente formadas, definitivas (73). Al ocuparnos, 
como antropólogos, de la diferencia, no deberíamos, pues, 
suponer que su estudio implica un proyecto comparativo 
según el cual el mundo sería considerado a priori como 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-248


250 Rezensionen

Anthropos  111.2016

intrínsecamente “diverso”, es decir, como constituido de 
entidades contrastadas cuyas significaciones estarían fi-
jadas de una vez por todas. La diversidad, agrega, no es 
sino una de las muchas formas que adopta la diferencia, 
una que implica un mundo previamente dividido en ele-
mentos – sociedades, instituciones o culturas – contras-
tados. En cambio, la diferencia no dependería necesaria-
mente de tal o cual propiedad inherente a las cosas, y bien 
podría derivarse simplemente del lugar que estas ocupan 
respectivamente en un campo dado de interrelaciones. En 
suma, para Ingold, la significación es una cuestión de po-
sición, y no necesariamente de una suerte de contraste 
estructural (55 s.).

Finalmente, en la conclusión, dedicada a la cuestión de 
los conflictos sociales contemporáneos, Descola recuer-
da cómo los conflictos que hoy oponen poblaciones loca-
les, por un lado, y estados o multinacionales, por el otro, 
revelan divergencias de interpretación ontológica funda-
mentales con respecto a aquello de lo que el mundo está 
hecho y a aquello por lo cual tiene valor. En América La-
tina, estas reivindicaciones vendrían de formas de colec-
tividad que no se corresponden con “sociedades” o, por 
lo menos, tendrían detrás conjuntos de humanos y de no 
humanos que contradicen nuestros hábitos de disociar na-
turaleza y sociedad. Para los europeos confrontados a la 
cuestión del antropoceno, añade Descola, estos dispositi-
vos de representación conjunta de intereses de humanos y 
de no humanos son portadores de esperanza, pues estimu-
larían nuestra creatividad política. La posición de Ingold 
al respecto es que la salida a la catástrofe mundial a la que 
parece habernos conducido la era moderna no podrá ser 
elaborada sino por nosotros mismos y por medio del diá-
logo. La antropología no consistiría, de hecho, nada más 
ni nada menos que en transformar la vida humana misma 
en una conversación (75).

En suma, no se puede, pues, sino celebrar la publica-
ción de este debate entre estos dos antropólogos de re-
nombre hoy; pues se trata de un debate que, más allá de 
lo que nos ilumina sobre las propuestas de cada uno de 
ellos, nos permite sobre todo repensar las bases mismas 
de nuestra disciplina y sus posibles desarrollos.

Juan Javier Rivera Andía

Etges, Andreas, Viola König, Rainer Hatoum, and 
Tina Brüderlin (eds.): Northwest Coast Representations. 
New Perspectives on History, Art, and Encounters. Berlin: 
Dietrich Reimer Verlag, 2015. 219 pp. ISBN 978-3-496-
02858-1. Price: € 49.00

Curators have always grappled with exhibiting cultur-
al material in ways that reflect the communities of origin. 
What “reflect” means, and who gets to decide if that par-
ticular reflection is appropriate has changed greatly over 
the past century. Consultation, collaboration, and shared 
curatorial authority are now the ethical expectation, or at 
least aspiration, for museums in North America, and re-
lationships with communities are expected, if not always 
successfully enacted. The relationships that have grown 
between Native American and First Nations communi-
ties and museums, in large part due to NAGPRA in the 

U.S. and the Task Force on Museums and First People as 
well as the Treaty process in Canada, are often lacking 
in Europe. This is due to geographical distance and an 
absence of international regulations that might engender 
greater communication between European museums and 
the communities whose cultural material they hold. This 
lack of relationships with people, does not signal a lack 
of interest in these collections – in fact, there is a long-
standing fascination with Native American ethnographic 
material in Europe, and especially in Germany.

Museums on the West Coast regularly work with First 
Nations communities in their exhibits. The Museum of 
Anthropology (MOA) at the University of British Colum-
bia has a strong record of curatorial practices reflecting 
personal relationships between curators and artists as well 
as exhibits that share curatorial authority with First Na-
tions artists, curators, and elders. MOA curator of Con-
temporary Visual Arts Karen Duffek specifically invited 
a critical review of her exhibit, “Border Zones,” which 
featured “community voices, ritual, sculpture and me-
dia on a shared terrain” of the ethnology museum (148). 
Duffek engages with compelling questions raised by La-
kota performance artist and UBC professor Dana Clax-
ton on whether anthropology museums can ever shed the 
stigma of the ethnographic gaze. This openness to critique 
moves museums to ever more responsive and reflective 
practices and can be seen as well in MOA curator of the 
Pacific Northwest Jennifer Kramer’s planning process for 
an exhibit on the life and work of Kwakwa̱ka̱’wakw artist 
Doug Cranmer. Kramer balanced family memory and pri-
orities with an art historical overview of Cranmer’s aes-
thetic oeuvre in an exhibit that would be on view in both 
urban anthropological museums and at the cultural cen-
ters in the artist’s home territory. Also in the region, the 
Royal British Columbia Museum has developed a formal-
ized relationship with First Nations through the Treaty 
Process in B.C. This process “is one of those points of in-
tersection where cultural values, understanding of proper 
world order and concepts such as the meaning of progress 
and the nature of authority from two different but inter-
connected societies both meet and diverge” (125). Mar-
tha Black, Ethnology curator at the RBCM, discusses the 
real-world impacts of this process on museum cataloging 
and storage where resulting changes seek to clarify ambi-
guities imposed on collections through stylistic or anthro-
pological analyses rather than collection location, issues 
that “in the past were troublesome oddities of anthropo-
logical classification, [which] now have serious ramifica-
tions in light of legal transfers” (141).

Black’s essay, like the others in this volume, was writ-
ten for a 2011 conference hosted by the Ethnological 
Museum in Berlin as part of their planning for the new 
Humboldt-Forum. Led by Viola König, director of the 
museum, curator Peter Bolz and three other scholars (Rai-
ner Hatoum, Tina Brüderlin, and Andreas Etges), the re-
search planning project was entitled “One History – Two 
Perspectives. Culturally Specific Modes of Representa-
tion of the ‘Exotic’ Other at the Pacific Northwest Coast.” 
Issues signaled by the naming of the conference arise al-
most immediately in the volume, which presents essays 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-248

