248

principios andlogos (112). El autor precisa, ademads, que
estas formas de componer el mundo bien pueden desple-
garse bajo formas muy similares en contextos histdricos
y ecoldgicos muy diferentes (197). Los colectivos no se-
rian, pues, mundos cerrados ni estarian prisioneros de de-
terminados modos de identificacidn, sino que, hasta cierto
punto, serfan permeables (303).

La dltima parte del libro, titulada “El mundo contem-
poréneo a la luz de la antropologia”, estd dedicada, sobre
todo, a casos como los de aquellos movimientos indige-
nas que hoy protestan contra proyectos mineros, aducien-
do el peligro de perecimiento de una entidad no humana
(un lago, una montafia, un rio, una gruta o una manantial)
que es concebida como miembro de su colectivo (324).
Descola — quien dedicaria a estos problemas sus tltimos
afios en el Collége de France — aprovecha, entonces, para
revisar ciertos conceptos asociados a estos conflictos, so-
bre todo en la regién andina. Por un lado, esta el frecuen-
temente aludido concepto de Sumak Kawsay, que, aunque
suele ser descrito como una filosofia supuestamente an-
cestral, enraizada en las cosmologias quechua y aymara,
no seria sino un “sincretismo” producto de la complici-
dad intelectual entre lideres indigenas y militantes, sean
latinoamericanos, europeos o norteamericanos (335). Por
otro lado, encontramos el término de “no humano”, que
Descola confiesa usar a falta de uno mejor que permita
evitar el concepto de naturaleza. ;Como se definen es-
tos “no humanos”?: “je pense qu’il importe de mesurer
la dimension critique de ces non-humains. Et quand je
parle de ‘non-humains critiques’, je ne pense pas seule-
ment aux animaux d’élevage, aux tigres ... mais a cette
foule d’entités qui sont en interactions constantes avec
nous, depusis le CO, jusqu’aux glaciers en passant par les
virus. Au fond, c’est une facon de parler du destin com-
mun des choses et des hommes dans un monde ou leur
partage n’a plus de sens” (281). Finalmente, el libro abor-
da la propuesta de una antropologia simétrica. Es decir,
la exigencia de introducir los no humanos en la escena
de la vida social, no como un recurso o como un medio
exterior (297), sino como sujetos politicos que actian en
sus propios colectivos (348). Se trata, pues, de un llama-
do a concebir la politica de una forma diferente (346), a
delinear una antropologia politica descentrada (350): “une

. voie suggestive en ce qu’elle renoue les liens long-
temps distendus entre humains et non-humains quant aux
formes de souveraineté qu’il exercent chacun sur eux-
mémes” (55).

En suma, estamos, pues, frente a una publicacién que
no solo incumbe a los seguidores u oponentes de las pro-
puestas del influyente antrop6logo francés, o del mundo
de los etndlogos franceses contemporaneos al mismo. En
realidad, este libro bien puede nutrir a todos los interesa-
dos en los problemas abordados hoy por la antropologia,
tanto en lo que respecta al replanteamiento de sus temas
mads cldsicos como a los que corresponden a los nuevos
dilemas que enfrenta en el mundo actual.

Juan Javier Rivera Andia

Rezensionen

Descola, Philippe, et Tim Ingold: Etre au monde.
Quelle expérience commune? Lyon: Presses universi-
taires de Lyon, 2014. 77 pp. ISBN 978-2-7297-0887-0.
Prix: € 10.00

Este pequefio y denso libro es el testimonio de un de-
bate, sostenido en Francia, a fines del 2013, entre Tim
Ingold y Philippe Descola. En su introduccién, M. Lus-
sault sefiala que, a pesar de pertenecer a la misma ge-
neracién, ambos autores son, al mismo tiempo, bastante
distintos y han instaurado “son propre régime de parole,
d’ecriture et d’iconographie” (11). Asi, Lussault compara,
por un lado, la “cohérence remarquable” (14) de la obra de
Descola con la de pensadores de la talla de Lévi-Strauss o
Humboldt, y por otro lado, los argumentos de Ingold con
un procedimiento realizado “par sauts et gambades” (11).
Aunque la introduccién también anota que si Descola pre-
fiere hablar de ontologias — y de esquemas o integrado-
res —, Ingold se interesa mds bien en ontogenias y en seres
en proceso de generacion (74); no se llega a presentar del
todo lo que es quizd el aspecto mds interesante del libro.
Nos referimos al marcado desacuerdo entre los puntos de
vista de ambos antrop6logos — que Ingold, por ejemplo,
describe como el seguimiento de “trayectorias opuestas”
(33) — acerca de cuestiones fundamentales de su discipli-
na, en general, y entre las valoraciones dispares que hacen
de la antropologia estructural, en particular.

Este desacuerdo aparece, de hecho, desde el inicio del
debate, en torno a los dualismos. Asi, Ingold rechaza ta-
jantemente el dualismo entre organismo y persona social,
y declara su ambicion de reformar o reconstruir la ciencia
partiendo de la premisa de que siempre estamos involu-
crados en el mundo que intentamos conocer. Su propues-
ta, aflade, cobrarfa la forma de una “biologia relacional
... compatible con lo que sabemos de los seres humanos
en tanto que animales sociales” (36). Se trata, pues, una
vez mds, de construir un puente entre una antropologia
social y una biologia del desarrollo que nos permita con-
cebir el medioambiente, no como algo que estd fuera o
delante de uno, sino como una zona de interpenetracion
dentro de la cual nuestras vidas y las de los otros se entre-
mezclan en un conjunto homogéneo (19). Este entrelaza-
miento tiene, ademds, una evidente dimensién temporal:
“Il s’agit d’un processus historique. En me concentrant sur
I’étude de ce processus, je me suis davantage intéressé a
distinguer les ontogénies (c’est-a-dire les différents che-
mins de développement) que les ontologies ... J'essaie
de ne plus penser en termes d’animisme ... mais plutot
en termes de processus animiques (ou non-animiques) en
development ... je ne consideére pas les humains comme
des étres humains ... mais comme des &tres en devenir
... car nous ne cessons jamais de nous construire, ni de
contribuer a construire les autres étres de la méme ma-
niere que les autres étres nous construisent. Il s’agit d’un
processus ininterrompu” (37s.). En este contexto, Ingold
hace referencia al concepto de “composicién del mundo”,
que define como “un processus continuel ... un perpétuel
développement ... composer le monde n’est pas représen-
ter la vie telle qu’elle préexisterait, mais faire advenir la
vie telle qu’elle se développe” (38).

Ahora bien, este concepto es también definido por

Anthropos 111.2016

22.01.2026, 08:41:30. ©
fr oder

Erlaubnis Ist

Inhalts.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-248

Rezensionen

Descola; en su caso, a propdsito de su rechazo del dua-
lismo entre naturaleza y cultura, que careceria de equiva-
lente en otros pueblos y ofrecerfa no solo una imagen de-
forme del modo en que estos se conciben, sino también,
precisamente, de las maneras en que estos compondrian
el mundo (29): “Composer un monde ce n’est pas se faire
une représentation d’'un monde déja présent dont il y au-
rait autant de visions ... que de cultures ... Composer un
monde, c’est une facon de percevoir, d’actualiser, de dé-
tecter (ou non) les qualités de notre environnement et les
relations qui s’y créent” (29s.).

Aqui puede, pues, notarse como ambas definiciones,
aunque similares en sus aspectos generales, tienen énfa-
sis muy contrastados. Si Descola ve en la composicion de
los mundos, unas formas de percibir, actualizar y detectar
ciertas cualidades; Ingold piensa mds bien en una cons-
truccién, un desarrollo, una suerte de provocacion del de-
sarrollo de la vida. Si en el primer caso, entonces, la etno-
graffa parece ser aquella que nos permitiria aproximarnos
a estos diversos modos de composicion del mundo; en el
segundo, una cuestion filoséfica tal solo podria ser susci-
tada por la “educacion” a la que, para Ingold, nos somete
la observacion participante que cambia la forma en que
percibimos el mundo y nos transforma (34).

Esta disparidad tiene ecos a lo largo de todo el debate
(dedicadas a las ontologias, el andlisis estructural, la com-
paracion y el pluralismo cultural en antropologia). Ast,
Descola afirma que si Ingold se interesa en “una reflexion
sobre la vida, lo viviente, sobre los procesos en devenir”
(43), él en cambio se concentraria en una ontologia que
podria considerarse “histdrica” s6lo en el sentido de pro-
cesos del conocimiento y de acciones “ya realizados”. Es
decir, en el sentido de aquello que, debido a la “educa-
cién” de la que habla Ingold, termina siendo “la solidifi-
cation, 'actualisation, I'objectivation de ces schemes dans
des institutions ... la stabilisation des compositions des
mondes dans des dispositifs dont la puissance et la durée
persistent audela de I’existence individuelle” (44). Por su
parte, Ingold afirma no estar seguro de saber qué es verda-
deramente una institucion. Admite que ella es una forma
de organizacion que se administra a si misma, pero recuer-
da que aparece en el curso de un proceso de desarrollo que
existia antes que ella y que continuard después de ella, y
que no es posible pretender que las estructuras existen an-
tes que los procesos que han permitido su aparicion (48).

Descola agrega que si bien los seres humanos no reac-
cionan de manera homogénea — como insiste Ingold, para
quien tampoco existe algo que pueda considerarse como
una desviacion (deviance) (52) —, ciertas reacciones son
el efecto de dispositivos de encuadre que son interioriza-
dos y que revelan una manera colectiva de diferir (51).
Aparecen, asfi, tendencias que sé6lo se vuelven manifiestas
cuando las cosas son contrastadas (puesto que, de hecho,
un fendmeno no tendria una existencia en si, no existiria
mas que en comparacion con otros fenémenos). En cam-
bio, sigue Descola, lo que interesa a Ingold no es el con-
traste de los fendmenos sino la forma en que aquellos se
producen, sus procesos de desarrollo (50).

En cierto punto del debate, Ingold deja entrever una
critica bastante radical de las posiciones adoptadas por

Anthropos 111.2016

249

Descola. Por un lado, encuentra lo que considera un pro-
blema tipico del relativismo: “l’observateur n’y occupe
aucune place, il n’est nulle part, il ne reconnait comme
sienne aucune ontologie ... il affirme étre lui-m&me un
pluraliste ontologique. On dirait qu’il observe le monde
depuis une sorte de paradis ontologique dont nous serions
tous exclus, nous qui sommes emprisonnés par nos philo-
sophies de I’étre respectives ... depuis sa position d’obser-
vateur transcendantale, il pourrait affirmer qu’il y a ainsi
différentes maniéres de composer un monde unique. Mais
cette posture transcendantale est en fait I'un des fonde-
ments de ce qu’il appelle 'ontologie naturaliste ... quoi
qu’il en dise, il adopte comme point neutre une certaine
ontologie: le naturalisme” (54). Un proyecto comparati-
vo que considerase, por un lado, a los pueblos del mundo
como ejemplos de la diversidad de modos de pensamien-
to, pero que, por otro lado, sitde al antropélogo como un
espectador emancipado, libre de ir y venir a su antojo por
el campo de la diversidad humana; no podria dejar de ser
profundamente asimétrico. Asi, pues, para Ingold, la si-
metria de la ontologia comparativa que propone Descola,
reposaria, en realidad, sobre la asimetria de sus funda-
mentos académicos. Ingold va todavia un poco mads lejos
y afirma que, en cambio, la asimetria de una ontogenia
comparativa (asimétrica porque no puede seguir mas que
un camino a la vez), reposaria, de hecho, sobre una toma
de consciencia auténticamente simétrica — resaltada una y
otra vez por Ingold — de que muchos caminos son siempre
posibles (74). Pero Ingold no solo detecta un naturalismo
encubierto de pluralismo ontoldgico, sino que ademds la
homologacién de aquel con el proyecto cientifico malin-
terpretaria el mismo. Para que el naturalismo occidental
pueda ser puesto en practica necesitaria de nuestro com-
promiso poético, en tanto que seres humanos, con el mun-
do que habitamos (54); pues toda ciencia reposa sobre la
observacion, y toda observacion es indisociable de una
participacion en los fendmenos que se estudian.

Por su parte, Descola agrega que si bien seria inge-
nuo pensar que, como antrop6logos, podemos escapar a
nuestra posicion en el seno de la ontologia naturalista, es
posible que la ciencia pueda prosperar en el seno de otros
contextos ontoldgicos (565s.). Sea como fuere, el antro-
pologo francés matiza, ademads, que la totalizacién que
se busca por medio del andlisis estructural resulta de una
operacion siempre inacabada, pues depende de las mul-
tiples propiedades que las gentes detectan o no en los fe-
nomenos (68s.).

Ingold retoma su critica aduciendo que una totaliza-
cion seria el “opuesto exacto” del holismo al que aspira
la antropologia, que deberia mds bien mostrar cémo cada
instante de la vida social contiene todo un legado de rela-
ciones del cual no es sino un producto transitorio. Insiste
en que solamente puede hablarse de sistemas en curso de
elaboracion. Sostiene que tenemos demasiada tendencia a
pensar que las personas con las que trabajamos disponen
de concepciones del ser y del devenir, es decir, de ontolo-
gfas plenamente formadas, definitivas (73). Al ocuparnos,
como antropdlogos, de la diferencia, no deberfamos, pues,
suponer que su estudio implica un proyecto comparativo
segun el cual el mundo seria considerado a priori como

22.01.2026, 08:41:30. © Inhalt.
fr oder

Erlaubnis Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-248

250

intrinsecamente “diverso”, es decir, como constituido de
entidades contrastadas cuyas significaciones estarian fi-
jadas de una vez por todas. La diversidad, agrega, no es
sino una de las muchas formas que adopta la diferencia,
una que implica un mundo previamente dividido en ele-
mentos — sociedades, instituciones o culturas — contras-
tados. En cambio, la diferencia no dependeria necesaria-
mente de tal o cual propiedad inherente a las cosas, y bien
podria derivarse simplemente del lugar que estas ocupan
respectivamente en un campo dado de interrelaciones. En
suma, para Ingold, la significacion es una cuestion de po-
sicién, y no necesariamente de una suerte de contraste
estructural (555.).

Finalmente, en la conclusion, dedicada a la cuestion de
los conflictos sociales contemporaneos, Descola recuer-
da cémo los conflictos que hoy oponen poblaciones loca-
les, por un lado, y estados o multinacionales, por el otro,
revelan divergencias de interpretacién ontoldgica funda-
mentales con respecto a aquello de lo que el mundo esta
hecho y a aquello por lo cual tiene valor. En América La-
tina, estas reivindicaciones vendrian de formas de colec-
tividad que no se corresponden con “sociedades” o, por
lo menos, tendrian detrds conjuntos de humanos y de no
humanos que contradicen nuestros hibitos de disociar na-
turaleza y sociedad. Para los europeos confrontados a la
cuestion del antropoceno, afade Descola, estos dispositi-
vos de representacion conjunta de intereses de humanos y
de no humanos son portadores de esperanza, pues estimu-
larfan nuestra creatividad politica. La posicién de Ingold
al respecto es que la salida a la catdstrofe mundial a la que
parece habernos conducido la era moderna no podra ser
elaborada sino por nosotros mismos y por medio del dia-
logo. La antropologia no consistirfa, de hecho, nada mas
ni nada menos que en transformar la vida humana misma
en una conversacion (75).

En suma, no se puede, pues, sino celebrar la publica-
cion de este debate entre estos dos antrop6logos de re-
nombre hoy; pues se trata de un debate que, mas alld de
lo que nos ilumina sobre las propuestas de cada uno de
ellos, nos permite sobre todo repensar las bases mismas
de nuestra disciplina y sus posibles desarrollos.

Juan Javier Rivera Andia

Etges, Andreas, Viola Konig, Rainer Hatoum, and
Tina Briiderlin (eds.): Northwest Coast Representations.
New Perspectives on History, Art, and Encounters. Berlin:
Dietrich Reimer Verlag, 2015. 219 pp. ISBN 978-3-496-
02858-1. Price: € 49.00

Curators have always grappled with exhibiting cultur-
al material in ways that reflect the communities of origin.
What “reflect” means, and who gets to decide if that par-
ticular reflection is appropriate has changed greatly over
the past century. Consultation, collaboration, and shared
curatorial authority are now the ethical expectation, or at
least aspiration, for museums in North America, and re-
lationships with communities are expected, if not always
successfully enacted. The relationships that have grown
between Native American and First Nations communi-
ties and museums, in large part due to NAGPRA in the

Rezensionen

U.S. and the Task Force on Museums and First People as
well as the Treaty process in Canada, are often lacking
in Europe. This is due to geographical distance and an
absence of international regulations that might engender
greater communication between European museums and
the communities whose cultural material they hold. This
lack of relationships with people, does not signal a lack
of interest in these collections — in fact, there is a long-
standing fascination with Native American ethnographic
material in Europe, and especially in Germany.

Museums on the West Coast regularly work with First
Nations communities in their exhibits. The Museum of
Anthropology (MOA) at the University of British Colum-
bia has a strong record of curatorial practices reflecting
personal relationships between curators and artists as well
as exhibits that share curatorial authority with First Na-
tions artists, curators, and elders. MOA curator of Con-
temporary Visual Arts Karen Duffek specifically invited
a critical review of her exhibit, “Border Zones,” which
featured “community voices, ritual, sculpture and me-
dia on a shared terrain” of the ethnology museum (148).
Duffek engages with compelling questions raised by La-
kota performance artist and UBC professor Dana Clax-
ton on whether anthropology museums can ever shed the
stigma of the ethnographic gaze. This openness to critique
moves museums to ever more responsive and reflective
practices and can be seen as well in MOA curator of the
Pacific Northwest Jennifer Kramer’s planning process for
an exhibit on the life and work of Kwakwaka’wakw artist
Doug Cranmer. Kramer balanced family memory and pri-
orities with an art historical overview of Cranmer’s aes-
thetic oeuvre in an exhibit that would be on view in both
urban anthropological museums and at the cultural cen-
ters in the artist’s home territory. Also in the region, the
Royal British Columbia Museum has developed a formal-
ized relationship with First Nations through the Treaty
Process in B.C. This process “is one of those points of in-
tersection where cultural values, understanding of proper
world order and concepts such as the meaning of progress
and the nature of authority from two different but inter-
connected societies both meet and diverge” (125). Mar-
tha Black, Ethnology curator at the RBCM, discusses the
real-world impacts of this process on museum cataloging
and storage where resulting changes seek to clarify ambi-
guities imposed on collections through stylistic or anthro-
pological analyses rather than collection location, issues
that “in the past were troublesome oddities of anthropo-
logical classification, [which] now have serious ramifica-
tions in light of legal transfers” (141).

Black’s essay, like the others in this volume, was writ-
ten for a 2011 conference hosted by the Ethnological
Museum in Berlin as part of their planning for the new
Humboldt-Forum. Led by Viola Konig, director of the
museum, curator Peter Bolz and three other scholars (Rai-
ner Hatoum, Tina Briiderlin, and Andreas Etges), the re-
search planning project was entitled “One History — Two
Perspectives. Culturally Specific Modes of Representa-
tion of the ‘Exotic’ Other at the Pacific Northwest Coast.”
Issues signaled by the naming of the conference arise al-
most immediately in the volume, which presents essays

Anthropos 111.2016

22.01.2026, 08:41:30. ©
fr oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-248

