Vorwort

1. Einfiihrung

Dieses Buch war urspriinglich als Einfithrung in die Ethik geplant. Der vor-
liegende Text stellt nun aber zugegebenermafien eher das Gegenteil dieses
Vorhabens dar. Mit einem gewissen Augenzwinkern liefe sich nimlich sagen,
dass er weniger in die Ethik einfithren mochte, als vielmehr aus ihr heraus.
Von dem, was sich jetzt wie eine moralische Unverschimtheit anhért, soll im
Folgenden aber gezeigt werden, dass es gerade ein unbedingtes Element der
Ethik selbst bildet. Das Vorhaben ist namlich ein dialektisches, und zwar in-
sofern das Hinausfithren aus der Ethik wieder zur Ethik zuriickfithrt. Wie
gestaltet sich nun dieses Programm im Einzelnen?

Die vorliegende Studie widmet sich der Kritik der ethischen Institution. Da-
bei wird die grundsitzliche These vertreten, dass auch der ethische Diskurs
der Logik der Institutionalisierung nicht widerstehen kann. Anders gesagt,
gerade dort, wo in jene Wissenschaft, die wir Ethik nennen, eingefithrt wird,
findet zugleich eine institutionelle Unterweisung statt, die allerdings selbst
oftmals gar nicht oder in zu geringem Mafle thematisiert oder kritisiert
wird. Auf einer anderen Abstraktionsebene gilt dasselbe auch fiir elaborierte
Diskurse auf hohem akademischem Niveau. Es muss daher im metaethi-
schen Sinne gefragt werden, ob und wie die Ethik unter dem Aspekt der
Institutionalisierung nicht nur universale ethische Aussagen produzieren,
sondern selbst dem ihr inhirenten Anspruch des Universalismus gerecht
werden kann.

Um eine klare Vorstellung des Problemkomplexes zu gewinnen, muss da-
her neben dem Begrift der Ethik auch derjenige der Institution und damit
auch das Phinomen der Institutionalisierung expliziert werden. Institutio-
nalisierung im Allgemeinen gehort wesentlich zum menschlichen Sein, insofern
dieses faktisch soziales Sein ist, das seinerseits auf einer irgendwie gearteten

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

Ethik beruht bzw. auf eine ethische Reflexion angewiesen ist. Wenn der In-
stitutionalisierung im vorangehenden Satz somit Universalitit und Notwen-
digkeit attestiert wird, muss aber im Nachsatz sogleich festgehalten werden,
dass damit nicht gesagt ist, dass auch jede besondere Form der Institutio-
nalisierung automatisch dem Wesen dessen, was man lapidar als menschli-
ches Sein bezeichnen mag, entspricht. So ist es durchaus moglich, dass eine
sittliche Institution (wie beispielsweise der Staat) sich der eigenen Form der
Institutionalisierung gar nicht bewusst ist, weil deren wesentlicher Charak-
ter hinter den automatisierten Prozeduren eines als geschlossen angesehenen
(Rechts- und Verwaltungs-)Systems leicht zu verschwinden droht. Vor diesem
Hintergrund widmet sich Kapitel I der Analyse jenes Zusammenhangs von
Ethik und Institution, wobei der Aspekt des psychosozialen Seins mensch-
licher Subjektivitit und der damit verbundene Prozess der Subjektwerdung
eine entscheidende Rolle spielt.

Die Ergebnisse des ersten Kapitels fithren uns allerdings die Notwendig-
keit einer Revision des landliufigen Ethikbegriffs vor Augen. Der erste Schritt
dieser (Re-)Justierung erfolgt in Kapitel II, und zwar durch den Rekurs auf
die praktische Philosophie Immanuel Kants. Es gilt dabei, dem unsiglichen
Trend der Einfuhrungsliteratur in die Ethik (sprich: der institutionell-ethi-
schen Einfithrungsliteratur) zu widerstehen, die Kant schlicht als Theoreti-
ker der sogenannten Pflichtethik darzustellen pflegt, wobei diese — als Modell
betrachtet — neben Tugendethik und Utilitarismus platziert wird, ganz so,
als lieRRe sich die kantische Theorie auf das Niveau jener ethischen Theori-
en reduzieren. Einer solchen Konzeption wird hier ausdriicklich widerspro-
chen. Stattdessen soll auf die unhintergehbare Erkenntnis Kants hingewie-
sen werden, die sich hinter dem Begrift des kategorischen Imperativs verbirgt.
Es wird zu zeigen sein, dass Kants Einsicht die unbedingte — zweifellos: be-
dingungslose — Grundlage eines jeden ethischen Denkens bildet, das Ver-
niinftigkeit und Universalitit fiir sich beanspruchen kann. Wo nimlich die
beiden letztgenannten Begriffe ins Spiel kommen, da kann weder bestimm-
ten Institutionen, noch individueller Intuition oder Befindlichkeit die letzte
Entscheidungsgewalt zugestanden werden, denn Verniinftigkeit und Univer-
salitit werden allein in einem strengen Verfahren vor dem »Gerichtshof der
Vernunft« (vgl. KrV, B 779/A 751) ausgehandelt.

Die Explikation des kantischen Ansatzes bleibt selbst allerdings nicht
ohne Kritik. Der Formalismusvorwurf, der bereits frith und besonders durch
GW.F. Hegel an Kants Theorie der Moral herangetragen wurde, wird uns
in Kapitel III schrittweise zum hegelschen Begrift der Sittlichkeit fiithren.

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Zweck und Ziel dieses Kapitels ist es dann, zu veranschaulichen, inwieweit
der Riickgriff auf Hegels Moralphilosophie ein Denken ermdglicht, in dem
Ethik und Institutionalisierung in einem freiheitlichen Prozedere aufge-
hoben sind. Nicht zuletzt sind es gerade die hegelsche Dialektik und das
spekulative Denken, wodurch der ideellen oder gar ideologischen Verklirung
der bestimmten Institution vorgebeugt werden kann.!

Bleibt die Frage, welche Rolle der im Untertitel genannte Tod Gottes dabei
spielt. Dies sei durch einen kurzen Vorgriff angedeutet: Die Analyse in Ka-
pitel I wird zeigen, dass die Frage der Institution im engen Zusammenhang
mit der Frage nach den familialen Strukturen der Verwandtschaft steht. Da-
bei ist es vornehmlich der Begriff des Vaters, der hierbei eine entscheidende,
aber alles andere als unproblematische Rolle spielt. Die Funktion des Vaterbe-
griffs bildet einen referenziellen Knotenpunkt der Institution. Denn es ist die
Vaterfunktion, die den faktischen familialen Rahmen transzendiert (und sie
tut dies, wie wir sehen werden, notwendigerweise), um sich schlieflich auf
psychosozialer, institutioneller und ethischer Ebene sowohl im patriarchalen
Bewusstsein als auch in der Explikation des Gottesbegriffs niederzuschlagen
und zu entfalten. Kapitel II und III widmen sich insofern zugleich der De-
konstruktion jener Funktion, was schlieflich auch in einer Neubestimmung
des Begriffs von der politischen Theologie resultieren wird.

AbschliefRend noch ein Hinweis zur Methode, der sich besonders an die
akademischen und philosophisch geschulten Leser*innen richtet: Die Unter-
teilung des Buchs in drei Kapitel, von denen sich gerade das Letzte mit He-
gel auseinandersetzt, mag wie ein vom Verfasser intendierter dialektischer
Streich wirken. Das ist zumindest >dramaturgisch< betrachtet auch nicht ganz
von der Hand zu weisen. Aber es sei gesagt, dass sich hinter dieser Einteilung
kein platter Hegelianismus verbirgt. Dass hier ein Hegel-Kapitel auf ein Kant-
Kapitel folgt, hat zunichst einmal historische Griinde, dann aber vor allem
systematische, nimlich insofern wir gemeinsam mit Hegel die bedeutende
moralphilosophische Erkenntnis Kants wiederentdecken und weiterdenken

1 »In Wirklichkeit ist die Dialektik eine Denkmethode oder vielmehr eine zusammen-
hiangende Folge intelligibler Methoden, welche es gestattet, gewisse starre Vorstel-
lungen aufzulésen und gegen herrschende Ideologien die Praxis geltend zu machen.«
(Brecht 2005d, 140) Mit den Worten Hegels: »Das spekulative Denken besteht nur darin,
daf? das Denken den Widerspruch und in ihm sich selbst festhilt, nicht aber, daf$ es,
wie es dem Vorstellen geht, von ihm beherrscht und durch ihn sich seine Bestimmun-
gen nur in andere oder in nichts auflésen lafst.« (WL II, 76)

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

wollen, und zwar vor allem in der Hinsicht, dass uns wiederum Hegels Ein-
sicht dabei helfen wird, mit Kant iiber Kant hinauszugehen. So werden wir im
Verlauf des zweiten Kapitels feststellen, dass die faktische Giiltigkeit des Sit-
tengesetzes in Form des kategorischen Imperativs iiber die traditionell zwei-
wertigen substanzontologischen Primissen aristotelischer Prigung hinaus-
weist, was Kant selbst aber entgeht. Jener Sachverhalt hingt dabei mit der
einfachen Tatsache zusammen, dass die Form des Sittengesetzes nicht oh-
ne Subjektivitit ist. Auf transzendentalphilosophischer Ebene bedeutet dies
aber, dass sich die Vernunft hier als Bewusstsein von sich selbst (also als Sub-
jekt) entpuppt. Wir kénnen den Sachverhalt in seinem formalen Zusammen-
hang verkiirzt etwa so darstellen: Wenn Kants Kritik der reinen Vernunft eine
Kritik der praktischen Vernunft erforderlich macht, so hingt dies mit der Tat-
sache zusammen, dass die reine Vernunft sich in ihrer (Selbst-)Kritik immer
schon als reine praktische Vernunft erweist. Als reine praktische Vernunft aber
ist die Vernunft Reflexion der Reflexion-in-sich und Reflexion-in-sich-und-
anderes, d.h. sie ist die bewusste Reflexion auf sich selbst, insofern sie sich
selbst zu ihrem Objekt macht und sich zugleich (genauer gesagt: faktisch) als
mit diesem Objekt identisch begreift. In dieser Tatsache wirkt sie, die sich
selbst setzt, einerseits als der Grund der abstrakten seins- bzw. — kantisch
gesprochen - verstandeslogischen Reflexionsbestimmungen (Sein - Nichts,
Denken/Subjekt — Objekt) und stellt daher andererseits als Bewusstsein bzw.
als Denken, das sich selbst denkt, einen Uberschuss im Verhiltnis zu dem dar,
was mit den Reflexionsbestimmungen ihrem Sinn nach eigentlich gemeint
ist. Insofern kénnen wir — mit einem Begriff Gotthard Guinthers gesprochen
- von >zwei Thematiken des Denkens« sprechen: Zum einen wire da die The-
matik, in der die Vernunft sich als gesetzt und daher auch als Quelle des (Sit-
ten-)Gesetzes (Kant spricht von der »Rechtsquelle«) erkennt, zum anderen
die Thematik, in der die Vernunft sich als setzend begreift (Kant spricht vom
»Faktum der Vernunft«). Im Register der ersten Thematik erweist sie sich als
die duflere Form des Sinns der durch sie gesetzten Reflexionsbestimmungen
innerhalb der klassischen (Seins-)Logik, im Register der zweiten Thematik
aber als innere Form des Sinns dieses Sinns.

Nun zeigt sich bereits anhand dieser duflerst gerafften Darstellung, dass
hier eigentlich eine dedizierte formallogische Erliuterung der zwei Thema-
tiken des Denkens vorausgeschickt werden miisste. Dies wiirde uns aber zu
einem enormen Umweg zwingen, der zudem innerhalb einer Studie zum Be-
griff der Ethik nur mehr die Form des Exkurses annehmen konnte, weshalb
wir die Verantwortung an dieser Stelle weiterreichen mit einem Verweis auf

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Giinthers Grundziige einer neuen Theorie des Denkens in Hegels Logik (vgl. Giinther
1978).

Fir unser Vorhaben wihlen wir nun aber einen anderen Weg, der sei-
nerseits durchaus auch Spuren der hegelschen Methode aufweist: So ist der
sinnanalytische Diskurs des Begriffs der Sittlichkeit aus reiner Vernunft hier
zugleich als Darstellung und Kritik zu verstehen.” Dies dufRert sich besonders
dahingehend, dass wir es uns erlauben, in der Darstellung der kantischen
Theorie direkt die ihr inhirenten (transzendental-)logischen Implikationen
ernst zu nehmen und anzuwenden, wodurch die Darstellung aber zugleich
die Form der Kritik im Lichte der Nachfolger Kants (mit besonderem Fokus
auf Hegel) annimmt. Wenn wir dann aber von dieser relecture fortschreiten
zur Darstellung des hegelschen Sittlichkeitsbegriffs, so wird auch diese im
Lichte jener zugleich als eine Kritik daherkommen. Es ist unsere Hoffnung,
auf diese Weise eine plastische Darstellung der Ethik Hegels zu liefern, ohne
dass dies auf Kosten der logischen und dialektischen Aspekte seines Den-
kens geht. Insofern stehen wir hier auch fiir eine Lesart Hegels, die seine
Geschichtsphilosophie von der Ethik her begreift und sich von einer teleologi-
schen Geistmetaphysik, die sich der klassischen Grundannahme der Identitit
von Denken (Idee) und Sein (Geschichte) verpflichtet weif3, distanziert. An-
ders ausgedriickt: Uns geht es darum, eine praktisch-philosophische Bresche
fir ein Hegelverstindnis zu schlagen, das es uns ermoglicht, einen kreati-
ven, kontingenten Freiheitsbegriff in Hegels Metaphysik auszumachen, der
iiber denjenigen einer gewesenen, notwendigen Freiheit, wie sie sich in der
Geschichte (Phinomenologie) des Geistes zeigt, hinausgeht. Es versteht sich,
dass es sich hierbei um einen tastenden Versuch handelt, der zu diesem Zeit-
punkt insbesondere aus methodischen Griinden noch stark der hegelschen
Terminologie verpflichtet ist.

2. Das Werkzeug: Symbolisches, Imaginares und Reales

Bevor wir uns der Kritik der ethischen Institution widmen, sind einige ter-
minologische Vorbemerkungen zu machen. Denn zum Zwecke der Plastizitit
dieser Studie wihlen wir ein spezifisches Vokabular, dessen Herkunft und
Bedeutung einer Erliuterung bedarf. Die Explikation der drei Begriffe Sym-
bolisches, Imagindres und Reales, die hier zur Anwendung kommen, ist nicht

2 Zur hegelschen Methodologie von Darstellung und Kritik vgl. Theunissen 1980, 13-19.

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

zuletzt auch aus dem Grund unumginglich, weil ihr spezifischer Gebrauch
im vorliegenden Text gleichzeitig als methodische Vorbemerkung zu verste-
hen ist. Die Entscheidung fiir dieses spezielle Organon ist formaler Natur und
steht doch gleichzeitig im direkten inhaltlichen Zusammenhang mit dem For-
schungsobjekt, das wir die ethische Institution nennen. Wo nimlich die Rede
von Institution ist, finden sich drei irreduzible Elemente: Erstens zeichnet sich
die Institution durch eine mehr oder weniger offensichtliche Struktur aus, die
auch als Ordnung oder System bezeichnet werden kann. Diese Struktur ihrer-
seits induziert zweitens ein intragenerisches Geftige — auf (inter-)subjektiver,
aber auch auf technischer Ebene —, wodurch das Element der Macht ins Spiel
kommt.? Einhergehend mit diesen beiden Aspekten geht dann drittens das
Element der Verdringung, nimlich dann, wenn ein menschliches Subjekt in-
nerhalb der institutionellen Ordnung lebt und webt.* Es versteht sich dabei,
dass ein menschliches Subjekt nicht auflerhalb des institutionellen Rahmens
existieren kann, was aber gleichzeitig bedeutet, dass das Subjekt selbst als
Angelpunkt der drei Elemente wirkt und dadurch dafiir sorgt, dass sich »der
Kreis schlief3t«.> Anders ausgedriickt: Das Subjekt ist deshalb sub-iacitur, weil
es das institutionalisierte Subjekt ist; die Institution ist deshalb Institution,
weil sie die Subjektivation® des Subjekts bedingt.

Diese — durchaus stipulative — Definition der Institution wird in Kapi-
tel I genauer untersucht und erliutert. Fiir den Augenblick soll es uns genii-
gen, festzustellen, dass die drei Begriffe Struktur, Macht und Verdringung mit
denen des Symbolischen, des Imaginiren und des Realen korrespondieren, die

3 Das metaphorische Bild von dens>Hebeln der Macht<, an denen eine Person sitzen kann,
fangt sehr gut sowohl den intersubjektiven als auch den technischen Aspekt der insti-
tutionellen Machtformen ein.

4 Was ich hier als institutionelle Ordnung bezeichne, entspricht daher —wie wir im Fol-
genden sehen werden —der»signifikanten Ordnung«im Sinne der lacanschen Theorie
vom Subjekt (vgl. Zupanci¢ 2020, 90-126, bes. 105.119.122-124).

5 Bildlich gesprochen lésst sich das Verhiltnis der drei Begriffe als borromaischer Kno-
ten verstehen, bei dem die drei Elemente deshalb zusammenhalten, weil ein viertes
Element, das Subjekt, ihren Zusammenhalt garantiert. Wiirde das Subjekt entfernt,
fielen die drei anderen Elemente auseinander. (Theoretisch kdnnte auch eines der an-
deren Elemente entfernt werden und einen Zusammenbruch hervorrufen. Wir wer-
de aber im Laufe der Untersuchung sehen, dass dies praktisch nicht moéglich oder im
hochsten Mae unwahrscheinlich ist.) Was mit der>Entfernung des Subjekts< gemeint
ist, wird sich im weiteren Verlauf klaren. Siehe insbesondere Kapitel I, Anm. 89.

6 Zum Begriff der Subjektivation im Sinne der Subjektwerdung unter dem Aspekt der
Macht vgl. Butler 2001.

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Jacques Lacan als »grundlegendes Klassifikationssystem« bzw. fundamentale
»Register« identifiziert, durch die sich die »Ordnung« des psychischen und
sozialen Lebens des Menschen ausdriicken l4sst (vgl. Evans 2017b, 195). Die-
se drei Begriffe bilden somit unser Werkzeug. Wenn also im Folgenden vom
Symbolischen, Imaginiren und Realen - auch in adjektivischer Form - die
Rede ist, so erfolgt dies ausnahmslos in dieser Lesart. Um daher ein explizites
Verstindnis jener Begriffstrias voraussetzen zu kénnen, wollen wir sie etwas
genauer betrachten:

Beginnen wir mit dem Begriff des Symbolischen. Zunichst lisst sich ganz
grundsitzlich festhalten: »die Strukturen der Gesellschaft sind symbolisch«
(Lacan 2016d, 154). Damit ist gemeint, dass eine menschliche Gesellschaft,
um als solche zu bestehen, notwendigerweise auf kodifizierte Austauschver-
fahren zuriickgreifen muss (vgl. auch Lévi-Strauss 1977¢; Mauss 1990). Der
Tausch - von Informationen, Giitern oder sonstigem — bedingt und befolgt zu-
gleich die Regeln, Gesetze und Konventionen, wodurch die Gesellschaft als
solche Bestand hat und funktioniert. Wire dies nicht der Fall, wiirden die so-
zialen Bande zerbrechen. Im und durch den Tausch also werden die symbo-
lischen Strukturen der Gesellschaft eingeldst, bestitigt, gegebenenfalls auch
variiert. Der Tausch selbst basiert aber auf der Kommunikation, denn schlief3-
lich sind auch Gesetze, Regeln und die generellen Strukturen in einer Gesell-
schaft nicht ohne das Element der Sprache vorstellbar. Die menschliche Gesell-
schaft ist demnach sprachlich strukturiert. Es ist dieses sprachliche Moment
des menschlichen Seins, wodurch sich zugleich ein fundamentaler Bruch mit
dem Natiirlichen zeigt. Ein Bild mag dies veranschaulichen: Ein Mensch, der
einen Fisch essen mochte, bendtigt entweder Geld oder einen Angelschein —
ein Reiher benotigt keines von beiden. Das Beispiel soll Folgendes verdeutli-
chen: Die Strukturen der menschlichen Gesellschaft mégen zwar organisch
und wie aus einem Guss wirken, sind es aber nicht. Sie bewegen sich im Re-
gister des Symbolischen,” das aufgrund seiner sprachlichen Verfassung hoch-
elaborierte Formen der Institutionalisierung hervorbringen kann.

Und dennoch stellt sich die Frage, warum die symbolische Ordnung der
Gesellschaft uns so oft als irreduzibel erscheint und in Einzelfillen sogar als

7 »Wenn man definieren soll, in welchem Augenblick der Mensch menschlich wird, so
kann man sagen, daf$ es in dem Augenblick ist, wo er, wenn auch noch so wenig, in die
symbolische Beziehung eintritt.« (Lacan 2015b, 201)

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce

15


https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

snatiirlich« angesehen wird.® Hier gilt es, das Imagindre zu explizieren. Mit
dem Imaginiren ist dabei nicht einfach eine illusorische Vorstellung gemeint,
indem wir uns z.B. einbilden, kulturelle Konstrukte seien letztlich Deriva-
te der Natur oder - im religiésen Register — gottgewollt und in der Schép-
fung selbst schon angelegt. Das Imaginire bezeichnet vielmehr die Bedin-
gung der Moglichkeit dessen, dass ein denkendes Wesen auf eine Vorstel-
lung tibergeordneter/grundlegender Einheit zuriickgreifen kann. Diese Idee
der Einheit hingt mit dem psychologischen Phinomen zusammen, das man
als Spiegelstadium (vgl. Lacan 2016c; Evans 2017c) bezeichnet. Das Spiegelsta-
dium bezeichnet die Entwicklungsphase des Kleinkinds zwischen dem sechs-
ten und achtzehnten Lebensmonat. Es ist die Phase, in der das Kind eine Ich-
Vorstellung entwickelt, die wiederum das Fundament des Einheitsgedankens
bildet. Das Phinomen gestaltet sich wie folgt: Das Kleinkind zeigt sich in
jener Phase dazu fihig, sich selbst in seinem Gegeniiber zu erkennen, was
sich am auffilligsten in seiner Begeisterung fiir das eigene Spiegelbild zeigt
(aber nicht auf das eigene Bild beschrinkt ist). Es erkennt sich selbst im an-
deren (der es selbst ist bzw. mit dem es sich identifiziert).’ Dieses Erkennen
geht einher mit der Vorstellung von Einheit im Sinne der Ganzheit. In seinem
Selbstbild antizipiert(!) das Kind sich selbst als integrierte Person. Vor allem
aber erscheinen ihm die eigentlich unkoordinierten Bewegungen seines Kor-
pers als seine eigenen Bewegungen. Der >zerstiickelte Korper«wird im Bild als
ganzer und koordinierter Kérper erfahren (bleibt aber als Urangst unbewusst
erhalten). »[..][Dler blofRe Anblick der vollstindigen Form des menschlichen
Korpers verschafft dem Subjekt eine imaginire Beherrschung seines Korpers,
die gegeniiber der realen Beherrschung verfritht ist.« (Lacan 2015b, 105) In
der Wahrnehmung des Spiegelbilds findet daher eine (imagindre, nicht reale)
Selbstermichtigung statt (»ideale Herrschaft« [ebd., 191]), weshalb die Erfah-
rung auch von Jubel und der Liebkosung des Spiegelbilds begleitet wird. Es
versteht sich, dass diese Selbstliebe, der Narzissmus, auf einem Phantasma
beruht, denn nicht einmal als erwachsene Person wird das Kind jemals diese

8 Man denke nur an die Narrative der konomischen Ideologen, die eine >Natiirlichkeit«
bzw.>Naturgesetzlichkeit< der Marktmechanismen postulieren.

9 Lacan greift hier auf Arthur Rimbauds >Formel< »Je est un autre« zurtick. Wer mit Un-
verstandnis auf diesen scheinbar (lyrisch-)poetischen Aspekt der psychoanalytischen
Theorie blickt, sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass dem beschriebenen Phi-
nomen epistemologische Faktizitit zukommt, die zudem logisch koharent beschreib-
bar ist. Vgl. hierzu etwa die Darstellung bei Giinther 1976b, bes. 61-63.68.

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

antizipierte (All-)Macht tiber sich selbst (oder andere) erlangen kénnen, was
sich — psychoanalytisch — in der Bahnung des Unbewussten zeigt.

Doch nur weil jene Macht nicht real ist, heifft das noch lange nicht, dass
sie nicht im Register des Imaginiren fortbesteht, denn die urspriingliche Re-
flexion ist »die wesentliche Dimension des Menschlichen, die sein ganzes
Phantasieleben strukturiert« (ebd., 105). »Der Kern des >Ich< besteht aus dem
Gefiihl der Allmacht und der Allwissenheit, welches ein unausléschlicher Rest
der Kindheitsphantasmen bleibt. Dieses Gefiihl projizieren die Menschen an-
fangs nach aufien, auf die Gotter; spiter auf die grofen Manner; und hier ist
der Ursprung jeder Form von Macht und Herrschaft.« (Lipowatz 1998, 58) Bis
zuletzt wird der Mensch vom Einheitsgedanken und der imaginiren Vorstel-
lung des schinen Ganzen dominiert. Da die (urspriingliche) Vorstellung der
Einheit aber als der andere, der ich selbst bin, erscheint, ist auch das Imagi-
nire immer ein »Bild der Polaritit, oder der Fillle ohne Mangel, des Ganzen,
das das Eine ist« (ebd., 61). Dies ist nicht zuletzt auch der Grund dafiir, dass
gerade hochkomplexe Machtstrukturen oftmals in »personalen Kategorienc
gedacht werden (vgl. Mausfeld 2018c, 148; Mausfeld 2018d, 157f.; Hein-Kircher
2007, bes. 27f.30f.). Gerade das Korperbild spielt hierbei eine entscheidende
Rolle (vgl. Widmer 2006), wenn sich in ihm zum Beispiel die Vorstellung der
politischen Macht manifestiert. Man denke nur an den plakativen Gebrauch
des Begriffs vom >Volkskérper« in seiner Verwendung durch die Nationalso-
zialisten. Subtiler noch, aber umso nachhaltiger, gestaltet sich dahingegen
die vom Imaginiren getragene (primir westliche Form der) Institutionali-
sierung der politischen Macht in jener Genealogie, die vom corpus Christi zur
Kirche, der Una sancta, als unum corpus mysticum cuius caput Christus bzw. corpus
politicum fithrt (vgl. Wolin 2016, 119f.; Foucault 2017d, bes. 247f.) (hierzu mehr
in Kapitel 1.2 und 1.3). Es versteht sich also, dass das Imaginire durchaus
symbolisiert werden kann. Und nicht nur das, die Projektion bzw. Ubertra-
gung des urspriinglichen Einheits- und Machtphantasmas findet nicht auf
der Ebene einer imaginiren Zweierbeziehung statt, sondern allein im Regis-
ter des Symbolischen: »Die Ubertragung enthilt Einwirkungen, Projektionen
imagindrer Artikulation, aber sie situiert sich vollstindig in der symbolischen
Beziehung.« (Lacan 2015b, 291)

Das Imaginire geht unbedingt mit dem Symbolischen einher wie auch
das Faktum der Symbolisierung ohne eine imaginire Referenz undenkbar
wire. Thr Verhiltnis ist mutual dependent. Dieses Verhiltnis muss aber noch
erweitert werden um die Dimension des Realen. Der Begriff des Realen, wie
wir ihn im Folgenden in Anschluss an Lacan verstehen, bezeichnet nicht ein-

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

fach nur >die Wirklichkeit« (schlieflich sind ja auch das Symbolische und das
Imaginire wirk-sam [vgl. ebd., 151f.]). Gar nichts zu tun hat er mit dem Rea-
lismus der Platoniker oder Scholastiker, deren Realititsbegriff vielmehr mit
dem, was wir als Imaginires bezeichnet haben, korrespondieren wiirde. Im
hier vorliegenden Zusammenhang betrachten wir das Reale eher als das Ge-
genteil des Imaginiren und des Symbolischen — womit nicht gesagt ist, dass
es unabhingig von diesen wire. Auf eine Formel gebracht: »[D]as Reale oder
das, was als solches wahrgenommen wird, ist das, was der Symbolisierung
absolut widersteht.« (Ebd., 89) Das Reale bezeichnet mehr eine Kluft in der
durch die Sprache geprigten Welt des Menschen. »Das ganze Problem ist von
nun an das der Fuge zwischen dem Symbolischen und dem Imaginiren in der
Konstitution des Realen.« (Ebd., 98)

Mit dem Eintritt in die Sprache tritt das Menschenkind in eine
(vor-)strukturierte Welt ein, in der es selbst bereits einen Platz hat, den
es nicht selbst wihlen konnte. Sein In-der-Welt-Sein ist etwas Voraus-
Gesetztes. »Der Mensch wird im Voraus gesprochen, er findet Eingang ins
instituierte Leben.« (Legendre 2011, 33) Der Eintritt in die Sprache und die
symbolische Ordnung markiert den Eintritt ins Sein und die Ek-sistenz des
Subjekts. Dieser Eintritt ist aber bedingt durch die Herausbildung eines
Ich-Bewusstseins. Die Teilnahme an der symbolischen Ordnung setzt die
Reflexionsfihigkeit und damit das Selbstbewusstsein voraus, indem dieses
die Bedingung fiir jene liefert. Das Subjekt existiert nur im symbolischen
Raum. Der Eintritt aber ist letztlich traumatischer Natur (was sich in der
Spaltung zwischen dem Bewusstsein und dem Unbewussten manifestiert).
Wer einmal ins Bewusstsein eingetreten ist, ist dem >blanken Realititsge-
fihl entrissen worden. Wihrend der Siugling noch in der unstrukturierten
Wirklichkeit, dem »reinen Sein« (um es mit einem Wort Hegels zu sagen),
lebt, in der (noch) keine begrifflichen Differenzen vorherrschen, in der die
Begriffe der Identitit und Nichtidentitit materialiter und ohne Rest aus-
tauschbar sind, bleibt das damit verbundene Realititsgefiihl als solches dem
subjektiven Bewusstsein weitestgehend verwehrt. Es kann lediglich einen
punktuellen, ereignishaften Zugang zu ihm erlangen, etwa im hdchsten
Schmerz oder im héchsten GeniefRen (das sich selbst schon wieder auf der
Grenze zum Schmerz bewegt). Aber auch hier gilt: Nur weil sich diese blanke
Realitit nicht symbolisieren lisst, heifdt das noch lange nicht, dass sie nicht
wirklich ist. Es verbleibt etwas, das dem Sein, dem symbolischen Raum
widersteht — das Reale. Und es dufert sich als Schnitt im Symbolischen (vgl.

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Lacan, 509-528).%° Als Verdringtes, das aber immer wiederkehrt, >kriimmt
es den symbolischen Raum«.™ In dieser Hinsicht ist das Register des Realen
einerseits unbedingt an das des Symbolischen und das des Imaginiren
gebunden, indem es als solches mit der Subjektwerdung bzw. der Institutio-
nalisierung auftritt. Andererseits aber hat es die Tendenz, die symbolische
Ordnung zu unterminieren. »Das Reale ist gerade nicht das Sein, sondern
dessen inhirente Sackgasse.« (Zupanéi¢ 2020, 45> Wo es als Bedingung
des unbewussten Begehrens und des Triebs wirkt, unterliuft es die insti-
tutionelle Normativitit und kann nur durch bewusste Gegenmafinahmen
gebindigt werden — und manchmal nicht einmal das.”® Wo eine symbolische
Ordnung eingesetzt wird und sich vom Imaginiren getragen weif3, da gibt es
auch immer das Element des Realen, das auf die Kontingenz jener Ordnung

10 Auch das Phinomen des Realen ldsst sich im Register der Logik prazise verorten. Inso-
fern die Logik des Symbolischen derjenigen der zweiwertigen Logik der aristotelisch
gepragten Tradition entspricht, begegnet das Reale genau an dem Punkt, wo diese Tra-
dition durch Kant, Fichte, Schelling und Hegel eine radikale Kritik erfahrt, d.h. in dem
Augenblick, wo diese zeigten, dass die bis dahin unbeanstandete These der Aquiva-
lenz von Denken und Sein vor dem Deutungshintergrund des Seinsprimats gar nicht
alles ist. Wenn nun aber die Explikation des Denkens in den Fokus gerit, erfolgt dies
notgedrungen als Reflexion des Denkens auf sich selbst. Die Analyse dieses Selbstver-
héltnisses bringt nun folgendes Problem ans Licht: Reflektiert das Denken im Register
der traditionellen Zweiwertigkeit auf sich, so versucht es, auf sich selbst als Sein zu re-
flektieren. »Dasjenige aber, mit dem das Sein tibereinstimmen soll, ndmlich das Den-
ken bleibt ein unbekanntes X, weil sich das Denken [..] v6llig aufen, von sich selbst
fort auf das Andere richtet. Das Denken hat sich auf der ersten Stufe sozusagen selbst
vergessen, denn es geht ganz in dem Auflen auf. Die Frage der Ubereinstimmung von
Denken und Sein kann also gar nicht beantwortet werden, weil (ber das, womit das
Sein eine Gleichheit bilden soll, nichts gewufRt wird.« (Glinther1978,147) »Diese Selbst-
Vergessenheit ist die logische Grundsituation, die in der zweiwertigen Aristotelischen
Logik beschrieben wird, in der sich Positives und Negatives unvermittelt gegeniiber-
stehen.« (Glinther 1991, 48) Was Giinther hier als »X« und »Selbst-Vergessenheit« be-
zeichnet, gibt uns den Hinweis auf das, was wir mit Lacan das Reale nennen.

11 Diese Metapher stammt von Slavoj Zizek.

12 »Alles Sein ist symbolisch, auer dass es das Reale gibt. Es>gibt« das Reale, das Reale
>ist¢, aber dieses Reale ist kein Sein. [...] Es existiert nur als der inhdrente Widerspruch
des (symbolischen) Seins.« (Ebd., 88) »Das sprechende Wesen ist die reale Existenz
einer ontologischen Sackgasse.« (Ebd., 188)

13 Ein niederschwelliges, aber unverkennbares Beispiel hierfiir wire etwa die Erektion
des Penis, die selbst eine rigide (Sexual-)Moral nicht zu unterbinden weif. Ein Sachver-
halt, der auch einen der einflussreichsten Kirchenvater, namlich Augustinus, umtrieb
(vgl. Augustinus 2004, 63-67).

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce

19


https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Kritik der ethischen Institution

verweist. Anders gesagt, wo eine bewusste Institutionalisierung stattfindet
(sei es diejenige eines Subjekts oder einer ganzen Gesellschaft), da erfolgt
neben einem traumatischen Bruch auch die Verdringung des Unsagbaren/
Unsiglichen (im Falle des Subjekts wire dies die — mit Freud gesprochen —
spolymorphe Perversion« des Kleinkindes, im Falle der Gesellschaft wire es
jene >Un-Ordnungs, auf die etwa der relative und damit diffuse Begriff der
»Barbarei< hindeutet).

Aber was heifdt es fiir die Institutionalisierung, wenn sie selbst gerade
durch jenen Bruch zur Welt kommt? Was heifdt es fiir ihre intrinsischen
Machtstrukturen, die ihr durch das Imaginire zugesichert werden, wenn
da noch das Reale ist, das den symbolischen Strukturen widersteht? Diesen
Fragen wollen wir im weiteren Verlauf nachgehen. In jedem Fall zeigt sich,
dass das Reale eine Position jenseits der geltenden Strukturen, Normen
und Gesetze bezeichnet. Es bleibt also zu fragen, wie wir uns die ethische
Institution unter dem Aspekt des Realen vorzustellen haben. Wir wollen
uns dieser Frage annihern, indem wir zunichst den Begriff der Ethik etwas
genauer beleuchten.

3. Was heiBt hier Ethik?

Um sich dem Begriff >Ethik< anzunihern, empfiehlt es sich in jedem Fall, die
Etymologie zu bemithen und nach seiner Herkunft und Bedeutung im alt-
griechischen Sprachgebrauch zu fragen (vgl. Funke/Reiner 1972). Denn die-
ser erste Schritt wird uns sogleich auf ein fundamentales Problem der Ethik
als Diskurs der Moral aufmerksam machen. Aber eins nach dem anderen.
Schauen wir uns zunichst einmal an, was sich eigentlich hinter der Vokabel
verbirgt:

Tatsichlich bietet uns das Altgriechische zwei Begriffe an, von denen sich
der bekannte Term >Ethik« herleiten lisst. Da wire zunichst der A0, wo-
mit der >Wohnort, die >Wohnung« und der sgewohnte Aufenthalt¢, kurz der
Wohnraum im engeren Sinne bezeichnet wird. Die Verbindung zum heuti-
gen Gebrauch des Begriffs Ethik wird dann aber etwas deutlicher, wenn der
Term fB0G auch die abstrakteren Bedeutungen wie >Gewohnheits, >Sitte« und
sBrauch« transportiert, die offensichtlich auf die Spezifitit sozialer Normen
anspielen. Um so interessanter ist es, dass sich dann auch noch der >Cha-
rakter< unter die Bedeutungen von fB0¢ mischt, wodurch dem vornehmlich
sozialen Bedeutungsspektrum noch der Aspekt der Individualitit beigesellt

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

wird."* Dass der Begriff Ethik diese Doppeldeutigkeit enthilt, erscheint dabei
alles andere als iiberraschend, denn wofiir steht denn die Ethik, wenn nicht
fir die Vermittlung von sozialen bzw. gemeinschaftlichen und individuellen
Interessen? Durch die Betrachtung des zweiten altgriechischen Terms wird
die Komplexitit der Angelegenheit aber noch einmal erhéht.

Der Begriff >Ethik< geht nimlich ebenso auf den Term €00¢ zuriick, der
neben >Gewohnbheit< auch soviel wie >Gewohnung« bedeutet. Dass diese bei-
den Bedeutungen ausgesprochen dhnlich sind, ist nicht von der Hand zu
weisen. Und dennoch bedeuten sie nicht dasselbe. Denn wihrend der Be-
griff Gewohnbheit auf eine bereits bestehende Form z.B. des gesellschaftli-
chen Zusammenlebens hindeutet, impliziert die Gewdhnung offensichtlich
einen Prozess, bei dem sich Einzelpersonen oder auch Gemeinschaften ei-
ne bestimmte Gewohnheit aneignen. Dieser prozessuale Charakter des £€60¢
tritt dann noch einmal deutlicher zutage, wenn man beachtet, dass neben sei-
ner Substantivform auch ein analoges Verb existiert, nimlich €B8iCgwv, was
soviel heifdt wie »sich an etwas gew6hnen< oder — in F.D.E. Schleiermachers
Ubersetzung (vgl. Platon 1985, 469b) — >sich etwas zur Sitte machenc.

Auch ohne philologische Ausbildung kann man erkennen, dass Gewoh-
nung offensichtlich voraussetzt, dass das, woran sich gewohnt wird oder wer-
den soll, eben nicht zur aktuellen Gewohnheit gehort. Sich etwas zur Gewohn-
heit zu machen bedeutet nimlich auch, sich etwas zur Gewohnheit zu machen.
Mit anderen Worten, der Mensch hat nicht nur Teil an diesem Prozess der
Gewohnung, sondern hat auch Einfluss auf ihn. Der Begriff Ethik umfasst
somit nicht nur die Anzeige eines Zustands (das Sammelsurium an aktuellen
bzw. aktualisierten Gewohnheiten), sondern auch den Aspekt des produkti-
ven Handelns jenseits der Gewohnheit (der Ubergang von einer bestimmten
Sitte zu einer anderen).”

Diese Erkenntnis ist alles andere als eine Kleinigkeit und verschwindet
viel zu leicht hinter der Fassade wissenschaftlicher Nomenklatur. Zwei irre-
fithrende Differenzierungen miissen hier hervorgehoben werden: (1) Gerade

14  Besonders deutlich wird dies bei Aristoteles, der in seiner Nikomachischen Ethik die
grundlegende Unterscheidung zwischen Verstandestugenden (dianoetischen Tugen-
den) und Charaktertugenden (ethischen Tugenden) vornimmt.

15 Wilfried Harle (2018, 8) schlagt vor, £€0ilelv mit »tun« zu ibersetzen. Diese sehr freie
Ubersetzung hebt zwar dem aktivischen Charakter des £80¢ hervor, lisst aber seinen
transitiven Charakter unterbelichtet, auf den es uns hier ankommt.

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce

2


https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Kritik der ethischen Institution

Lehrwerke zur Ethik unterscheiden in diesem Zusammenhang zumeist zwi-
schen einer >deskriptiven Ethik< und einer snormativen Ethik<. Erstgenannte
stellt dabei diejenige Wissenschaftsform dar, die sich mit den sittlichen Phi-
nomenen auseinandersetzt, wobei sie diese beschreibt und analysiert; Letzt-
genannte hingegen wird als diejenige Wissenschaft verstanden, die hand-
lungsleitende Gebote ausspricht, die im Kontext ethischer Debatten als re-
gulativer Impetus wirken sollen. (2) Eine dhnliche Unterscheidung spiegelt
auch die methodische Unterscheidung der Terme Ethik und Moral wieder —
eine Trennung, die auf Cicero zuriickgeht und sich bis heute hilt. Cicero ging
es dabei eigentlich darum, die lateinische Sprache durch die Ubersetzung der
griechischen Termini zu bereichern. Dabei stellt er selbst zunichst die Aqui-
valenz der Begriffe mores und RO0G heraus, schligt aber vor, den »Teil der
Philosophie«, der sich »mit den mores« auseinandersetzt und »gewdhnlich die
Bezeichnung de moribus« tragt, »moralis zu nennen [nominare moralem]« (Ci-
cero 2015, 6f.; vgl. ebd., 73). Diese philosophia moralis im Sinne Ciceros ist folg-
lich dem, was heutzutage als Ethik bezeichnet wird, gerade dquivalent, denn
die moderne Minimaldefinition der Ethik lautet wie folgt: >Ethik ist die wis-
senschaftlich-theoretische Reflexion des RB0¢/der Sitten.« Die analoge For-
mulierung wiirde demnach folgenden Wortlaut haben: >Die Moralphilosophie
ist die wissenschaftlich-theoretische Reflexion der mores/der Sitten.® Trotz-
dem lasst sich eine gewisse Begriffsverwirrung innerhalb moderner Ethiken
nicht von der Hand weisen. Hiufig wird dabei aus methodischen Griinden
eine Unterscheidung der Begriffe vorgenommen. Wihrend Ethik dabei als
»Reflexionstheorie der Moral verstanden wird, wird ihrerseits die Moral als
Sammelbegriff fiir Sitten, Briuche und Gewohnheiten hinsichtlich ihrer in-
hirenten Unterscheidungsvorginge von richtig/falsch, erlaubt/verboten und
gut/bose betrachtet.'” Hierbei handelt es sich aber — und das sei deutlich ge-
sagt — nur um eine nachgeordnete Differenzierung im Sinne des individuellen
Stils der jeweiligen Ethiker*innen, nicht aber um fundamentale Unterschei-
dungen auf begrifflicher Ebene.

16 Man konnte auch einen Werktitel von Christian Wolff bemiihen: »Philosophia Moralis
sive Ethica«.

17 Vgl.z.B. Leonhardt 2019, 4f,, der sich Luhmann 1989b anschlieRt. Vgl. auch Harle 2018,
10; Kortner 2008, 35f. Dieselbe Unterscheidung der hier angefiihrten theologischen
Ethiker findet sich natiirlich auch auf Seiten der Philosophie: vgl. z.B. Hibner 2018,
Kap. 1; Pieper 2017, 24.

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Es mag nun so erscheinen, dass mit dieser differenzierenden Definition
doch alles Notige abgedeckt ist: Zum einen hat man die Frage nach der Wirklich-
keit der Sitten integriert, wo es um die tatsichlich, hier und jetzt vorherrschen-
den Sitten geht. Mit anderen Worten, man hat etwas Handfestes, einen >em-
pirisch-objektiven« Fall, mit dem man nun arbeiten kann. Zum anderen hat
man die Frage nach dem verniinftigen ethischen Ideal ebenfalls aufgenommen, von
dem her jene Sitten im Falle eines Falles nach >objektiv-rationalen« Kriterien
befragt und herausgefordert werden kénnen. Doch der Schein trigt, denn
ein wichtiger Punkt bleibt hier unberiicksichtigt, und zwar das Ineinander-
Aufgehen beider Aspekte im ethischen Handeln im Sinne des €8{Celv. Damit
ist nichts anderes als der reale ethische Akt gemeint.

Anders gesagt, die moderne Standarddefinition der Ethik steht vor dem
Problem, dass sie sich lediglich auf ein Ist und ein Soll ausrichtet und dar-
iiber den tatsichlichen (realen) ethischen Akt vergisst. Drastisch ausgedriickt
lsst sich sagen, dass ein solcher moralphilosophischer und -theologischer
Formalismus allein eine Ethik zeitigt, deren Anwendungsfeld durchweg jen-
seitig bleibt. Als deskriptive Wissenschaft observiert sie das, was ist, von einer
Position jenseits dessen, was ist, d.h. von der »idealen Beobachterperspektive«
aus. Als Produzentin ethisch-normativer Reflexionen und Imperative schafft
sie ein theoretisches Jenseits dessen, was ist.® Diese ethische Ratio steht so-
mit ginzlich jenseits von AB0¢ und £€60¢.

Was die moderne Ethik als Wissenschaft betrifft, haben wir es daher, me-
taphorisch gesprochen, mit einer Art Leib-Seele-Dualismus zu tun. Das We-
sen der Ethik besteht nach dieser Auffassung darin, vermeintlich ideale Dis-
kurse zu bilden - sei es hinsichtlich der deskriptiven oder normativen Di-
mension —, die vom Corpus realer Sittlichkeit durch spezifische Formen wis-
senschaftlicher und institutioneller Methodologie geschieden sind. Die Ethik
wird so reduziert auf einen abstrakten Diskurs, indem sie in die Logik ei-
nes (meta-)wissenschaftlichen Referenzfeldes eingespannt wird. Zudem be-
schrankt sich ihr Zustindigkeitsbereich dadurch lediglich auf die anerkann-

18  Harle verschleiert diesen Punkt, indem er die Ethik nicht nur als »theoretische Refle-
xion des Ethos bzw. der Moral« versteht, sondern den Begriff »auch fir das Reflexions-
produkt, das dabei entsteht, z.B. in Form eines solchen Buches« nutzt (Harle 2018, 10).
Ein »Reflexionsprodukt«ist aber nicht notwendigerweise ein realer ethischer Akt. Be-
sonders dann nicht, wenn das Reflexionsprodukt als solches (der Gedanke, die Studie
usw.) nur eine andere Form angenommen hat und nun z.B. auch als Buch vorliegt. Es
ist daher nétig, den ethischen Akt genau zu bestimmen.

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce

23


https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Kritik der ethischen Institution

ten institutionellen Formen (Schulen, Universititen, Gerichte, Ethikrite etc.),
d.h. auf den Aspekt der Reflexion, wihrend der ethische Akt und die Sittlich-
keit jenseits dieser anerkannten Institutionen verbleiben — und damit auch
jenseits der von diesen gezogenen Legitimationsgrenzen.

Es gilt daher, im Folgenden niher auf das Problem dieser Institutionali-
sierung der Ethik einzugehen und es beispielhaft darzustellen und zu ana-
lysieren. Zuvor mochten wir aber noch eine Definition des Ethikbegriffs an-
bieten, die gleichzeitig als Arbeitshypothese fungieren soll. Wenn Ethik, defi-
niert als Reflexion des 00, als unzureichende Bestimmung anzusehen ist,
da ihr Anwendungsfeld nicht auf den Bereich der Theorie beschrinkt wer-
den darf, dann bietet sich stattdessen folgende Definition an, die neben dem
theoretischen Aspekt auch dem der Praxis gerecht wird: Ethik ist das Selbstbe-
wusstsein der Sittlichkeit, wobei der Begriff Sittlichkeit die Vermittlung des sittlichen
Zustands und des sittlichen Wandels umfasst.

https://dol.org/10.14361/9783839462110-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

