
Vorwort

1. Einführung

Dieses Buch war ursprünglich als Einführung in die Ethik geplant. Der vor-

liegende Text stellt nun aber zugegebenermaßen eher das Gegenteil dieses

Vorhabens dar.Mit einem gewissen Augenzwinkern ließe sich nämlich sagen,

dass er weniger in die Ethik einführen möchte, als vielmehr aus ihr heraus.

Von dem, was sich jetzt wie eine moralische Unverschämtheit anhört, soll im

Folgenden aber gezeigt werden, dass es gerade ein unbedingtes Element der

Ethik selbst bildet. Das Vorhaben ist nämlich ein dialektisches, und zwar in-

sofern das Hinausführen aus der Ethik wieder zur Ethik zurückführt. Wie

gestaltet sich nun dieses Programm im Einzelnen?

Die vorliegende Studie widmet sich der Kritik der ethischen Institution. Da-

bei wird die grundsätzliche These vertreten, dass auch der ethische Diskurs

der Logik der Institutionalisierung nicht widerstehen kann. Anders gesagt,

gerade dort, wo in jene Wissenschaft, die wir Ethik nennen, eingeführt wird,

findet zugleich eine institutionelle Unterweisung statt, die allerdings selbst

oftmals gar nicht oder in zu geringem Maße thematisiert oder kritisiert

wird. Auf einer anderen Abstraktionsebene gilt dasselbe auch für elaborierte

Diskurse auf hohem akademischem Niveau. Es muss daher im metaethi-

schen Sinne gefragt werden, ob und wie die Ethik unter dem Aspekt der

Institutionalisierung nicht nur universale ethische Aussagen produzieren,

sondern selbst dem ihr inhärenten Anspruch des Universalismus gerecht

werden kann.

Um eine klare Vorstellung des Problemkomplexes zu gewinnen, muss da-

her neben dem Begriff der Ethik auch derjenige der Institution und damit

auch das Phänomen der Institutionalisierung expliziert werden. Institutio-

nalisierung im Allgemeinen gehört wesentlich zummenschlichen Sein, insofern

dieses faktisch soziales Sein ist, das seinerseits auf einer irgendwie gearteten

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Kritik der ethischen Institution

Ethik beruht bzw. auf eine ethische Reflexion angewiesen ist. Wenn der In-

stitutionalisierung im vorangehenden Satz somit Universalität und Notwen-

digkeit attestiert wird, muss aber im Nachsatz sogleich festgehalten werden,

dass damit nicht gesagt ist, dass auch jede besondere Form der Institutio-

nalisierung automatisch dem Wesen dessen, was man lapidar als menschli-

ches Sein bezeichnen mag, entspricht. So ist es durchaus möglich, dass eine

sittliche Institution (wie beispielsweise der Staat) sich der eigenen Form der

Institutionalisierung gar nicht bewusst ist, weil deren wesentlicher Charak-

ter hinter den automatisierten Prozeduren eines als geschlossen angesehenen

(Rechts- und Verwaltungs-)Systems leicht zu verschwinden droht. Vor diesem

Hintergrund widmet sich Kapitel I der Analyse jenes Zusammenhangs von

Ethik und Institution, wobei der Aspekt des psychosozialen Seins mensch-

licher Subjektivität und der damit verbundene Prozess der Subjektwerdung

eine entscheidende Rolle spielt.

Die Ergebnisse des ersten Kapitels führen uns allerdings die Notwendig-

keit einer Revision des landläufigen Ethikbegriffs vor Augen.Der erste Schritt

dieser (Re-)Justierung erfolgt in Kapitel II, und zwar durch den Rekurs auf

die praktische Philosophie Immanuel Kants. Es gilt dabei, dem unsäglichen

Trend der Einführungsliteratur in die Ethik (sprich: der institutionell-ethi-

schen Einführungsliteratur) zu widerstehen, die Kant schlicht als Theoreti-

ker der sogenannten Pflichtethik darzustellen pflegt, wobei diese – als Modell

betrachtet – neben Tugendethik und Utilitarismus platziert wird, ganz so,

als ließe sich die kantische Theorie auf das Niveau jener ethischen Theori-

en reduzieren. Einer solchen Konzeption wird hier ausdrücklich widerspro-

chen. Stattdessen soll auf die unhintergehbare Erkenntnis Kants hingewie-

sen werden, die sich hinter dem Begriff des kategorischen Imperativs verbirgt.

Es wird zu zeigen sein, dass Kants Einsicht die unbedingte – zweifellos: be-

dingungslose – Grundlage eines jeden ethischen Denkens bildet, das Ver-

nünftigkeit und Universalität für sich beanspruchen kann. Wo nämlich die

beiden letztgenannten Begriffe ins Spiel kommen, da kann weder bestimm-

ten Institutionen, noch individueller Intuition oder Befindlichkeit die letzte

Entscheidungsgewalt zugestanden werden, denn Vernünftigkeit und Univer-

salität werden allein in einem strengen Verfahren vor dem »Gerichtshof der

Vernunft« (vgl. KrV, B 779/A 751) ausgehandelt.

Die Explikation des kantischen Ansatzes bleibt selbst allerdings nicht

ohne Kritik. Der Formalismusvorwurf, der bereits früh und besonders durch

G.W.F. Hegel an Kants Theorie der Moral herangetragen wurde, wird uns

in Kapitel III schrittweise zum hegelschen Begriff der Sittlichkeit führen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 11

Zweck und Ziel dieses Kapitels ist es dann, zu veranschaulichen, inwieweit

der Rückgriff auf Hegels Moralphilosophie ein Denken ermöglicht, in dem

Ethik und Institutionalisierung in einem freiheitlichen Prozedere aufge-

hoben sind. Nicht zuletzt sind es gerade die hegelsche Dialektik und das

spekulative Denken, wodurch der ideellen oder gar ideologischen Verklärung

der bestimmten Institution vorgebeugt werden kann.1

Bleibt die Frage, welche Rolle der im Untertitel genannte Tod Gottes dabei

spielt. Dies sei durch einen kurzen Vorgriff angedeutet: Die Analyse in Ka-

pitel I wird zeigen, dass die Frage der Institution im engen Zusammenhang

mit der Frage nach den familialen Strukturen der Verwandtschaft steht. Da-

bei ist es vornehmlich der Begriff des Vaters, der hierbei eine entscheidende,

aber alles andere als unproblematische Rolle spielt. Die Funktion des Vaterbe-

griffs bildet einen referenziellen Knotenpunkt der Institution. Denn es ist die

Vaterfunktion, die den faktischen familialen Rahmen transzendiert (und sie

tut dies, wie wir sehen werden, notwendigerweise), um sich schließlich auf

psychosozialer, institutioneller und ethischer Ebene sowohl im patriarchalen

Bewusstsein als auch in der Explikation des Gottesbegriffs niederzuschlagen

und zu entfalten. Kapitel II und III widmen sich insofern zugleich der De-

konstruktion jener Funktion, was schließlich auch in einer Neubestimmung

des Begriffs von der politischen Theologie resultieren wird.

Abschließend noch ein Hinweis zur Methode, der sich besonders an die

akademischen und philosophisch geschulten Leser*innen richtet: Die Unter-

teilung des Buchs in drei Kapitel, von denen sich gerade das Letzte mit He-

gel auseinandersetzt, mag wie ein vom Verfasser intendierter dialektischer

Streich wirken.Das ist zumindest ›dramaturgisch‹ betrachtet auch nicht ganz

von der Hand zu weisen. Aber es sei gesagt, dass sich hinter dieser Einteilung

kein platter Hegelianismus verbirgt. Dass hier einHegel-Kapitel auf ein Kant-

Kapitel folgt, hat zunächst einmal historische Gründe, dann aber vor allem

systematische, nämlich insofern wir gemeinsam mit Hegel die bedeutende

moralphilosophische Erkenntnis Kants wiederentdecken und weiterdenken

1 »In Wirklichkeit ist die Dialektik eine Denkmethode oder vielmehr eine zusammen-

hängende Folge intelligibler Methoden, welche es gestattet, gewisse starre Vorstel-

lungen aufzulösen und gegen herrschende Ideologien die Praxis geltend zu machen.«

(Brecht 2005d, 140)Mit denWortenHegels: »Das spekulative Denken besteht nur darin,

daß das Denken den Widerspruch und in ihm sich selbst festhält, nicht aber, daß es,

wie es dem Vorstellen geht, von ihm beherrscht und durch ihn sich seine Bestimmun-

gen nur in andere oder in nichts auflösen läßt.« (WL II, 76)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Kritik der ethischen Institution

wollen, und zwar vor allem in der Hinsicht, dass uns wiederum Hegels Ein-

sicht dabei helfen wird,mit Kant über Kant hinauszugehen. So werden wir im

Verlauf des zweiten Kapitels feststellen, dass die faktische Gültigkeit des Sit-

tengesetzes in Form des kategorischen Imperativs über die traditionell zwei-

wertigen substanzontologischen Prämissen aristotelischer Prägung hinaus-

weist, was Kant selbst aber entgeht. Jener Sachverhalt hängt dabei mit der

einfachen Tatsache zusammen, dass die Form des Sittengesetzes nicht oh-

ne Subjektivität ist. Auf transzendentalphilosophischer Ebene bedeutet dies

aber, dass sich die Vernunft hier als Bewusstsein von sich selbst (also als Sub-

jekt) entpuppt. Wir können den Sachverhalt in seinem formalen Zusammen-

hang verkürzt etwa so darstellen: Wenn Kants Kritik der reinen Vernunft eine

Kritik der praktischen Vernunft erforderlich macht, so hängt dies mit der Tat-

sache zusammen, dass die reine Vernunft sich in ihrer (Selbst-)Kritik immer

schon als reine praktische Vernunft erweist. Als reine praktische Vernunft aber

ist die Vernunft Reflexion der Reflexion-in-sich und Reflexion-in-sich-und-

anderes, d.h. sie ist die bewusste Reflexion auf sich selbst, insofern sie sich

selbst zu ihrem Objekt macht und sich zugleich (genauer gesagt: faktisch) als

mit diesem Objekt identisch begreift. In dieser Tatsache wirkt sie, die sich

selbst setzt, einerseits als der Grund der abstrakten seins- bzw. – kantisch

gesprochen – verstandeslogischen Reflexionsbestimmungen (Sein – Nichts,

Denken/Subjekt – Objekt) und stellt daher andererseits als Bewusstsein bzw.

als Denken, das sich selbst denkt, einen Überschuss imVerhältnis zu dem dar,

was mit den Reflexionsbestimmungen ihrem Sinn nach eigentlich gemeint

ist. Insofern können wir – mit einem Begriff Gotthard Günthers gesprochen

– von ›zwei Thematiken des Denkens‹ sprechen: Zum einen wäre da die The-

matik, in der die Vernunft sich als gesetzt und daher auch als Quelle des (Sit-

ten-)Gesetzes (Kant spricht von der »Rechtsquelle«) erkennt, zum anderen

die Thematik, in der die Vernunft sich als setzend begreift (Kant spricht vom

»Faktum der Vernunft«). Im Register der ersten Thematik erweist sie sich als

die äußere Form des Sinns der durch sie gesetzten Reflexionsbestimmungen

innerhalb der klassischen (Seins-)Logik, im Register der zweiten Thematik

aber als innere Form des Sinns dieses Sinns.

Nun zeigt sich bereits anhand dieser äußerst gerafften Darstellung, dass

hier eigentlich eine dedizierte formallogische Erläuterung der zwei Thema-

tiken des Denkens vorausgeschickt werden müsste. Dies würde uns aber zu

einem enormen Umweg zwingen, der zudem innerhalb einer Studie zum Be-

griff der Ethik nur mehr die Form des Exkurses annehmen könnte, weshalb

wir die Verantwortung an dieser Stelle weiterreichen mit einem Verweis auf

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 13

Günthers Grundzüge einer neuenTheorie des Denkens in Hegels Logik (vgl. Günther

1978).

Für unser Vorhaben wählen wir nun aber einen anderen Weg, der sei-

nerseits durchaus auch Spuren der hegelschen Methode aufweist: So ist der

sinnanalytische Diskurs des Begriffs der Sittlichkeit aus reiner Vernunft hier

zugleich als Darstellung und Kritik zu verstehen.2 Dies äußert sich besonders

dahingehend, dass wir es uns erlauben, in der Darstellung der kantischen

Theorie direkt die ihr inhärenten (transzendental-)logischen Implikationen

ernst zu nehmen und anzuwenden, wodurch die Darstellung aber zugleich

die Form der Kritik im Lichte der Nachfolger Kants (mit besonderem Fokus

auf Hegel) annimmt. Wenn wir dann aber von dieser relecture fortschreiten

zur Darstellung des hegelschen Sittlichkeitsbegriffs, so wird auch diese im

Lichte jener zugleich als eine Kritik daherkommen. Es ist unsere Hoffnung,

auf diese Weise eine plastische Darstellung der Ethik Hegels zu liefern, ohne

dass dies auf Kosten der logischen und dialektischen Aspekte seines Den-

kens geht. Insofern stehen wir hier auch für eine Lesart Hegels, die seine

Geschichtsphilosophie von der Ethik her begreift und sich von einer teleologi-

schen Geistmetaphysik, die sich der klassischen Grundannahme der Identität

von Denken (Idee) und Sein (Geschichte) verpflichtet weiß, distanziert. An-

ders ausgedrückt: Uns geht es darum, eine praktisch-philosophische Bresche

für ein Hegelverständnis zu schlagen, das es uns ermöglicht, einen kreati-

ven, kontingenten Freiheitsbegriff in Hegels Metaphysik auszumachen, der

über denjenigen einer gewesenen, notwendigen Freiheit, wie sie sich in der

Geschichte (Phänomenologie) des Geistes zeigt, hinausgeht. Es versteht sich,

dass es sich hierbei um einen tastenden Versuch handelt, der zu diesem Zeit-

punkt insbesondere aus methodischen Gründen noch stark der hegelschen

Terminologie verpflichtet ist.

2. Das Werkzeug: Symbolisches, Imaginäres und Reales

Bevor wir uns der Kritik der ethischen Institution widmen, sind einige ter-

minologische Vorbemerkungen zu machen. Denn zum Zwecke der Plastizität

dieser Studie wählen wir ein spezifisches Vokabular, dessen Herkunft und

Bedeutung einer Erläuterung bedarf. Die Explikation der drei Begriffe Sym-

bolisches, Imaginäres und Reales, die hier zur Anwendung kommen, ist nicht

2 Zur hegelschen Methodologie von Darstellung und Kritik vgl. Theunissen 1980, 13-19.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Kritik der ethischen Institution

zuletzt auch aus dem Grund unumgänglich, weil ihr spezifischer Gebrauch

im vorliegenden Text gleichzeitig als methodische Vorbemerkung zu verste-

hen ist. Die Entscheidung für dieses spezielle Organon ist formaler Natur und

steht doch gleichzeitig im direkten inhaltlichen Zusammenhang mit dem For-

schungsobjekt, das wir die ethische Institution nennen. Wo nämlich die Rede

von Institution ist, finden sich drei irreduzible Elemente: Erstens zeichnet sich

die Institution durch eine mehr oder weniger offensichtliche Struktur aus, die

auch als Ordnung oder System bezeichnet werden kann.Diese Struktur ihrer-

seits induziert zweitens ein intragenerisches Gefüge – auf (inter-)subjektiver,

aber auch auf technischer Ebene –, wodurch das Element derMacht ins Spiel

kommt.3 Einhergehend mit diesen beiden Aspekten geht dann drittens das

Element der Verdrängung, nämlich dann, wenn ein menschliches Subjekt in-

nerhalb der institutionellen Ordnung lebt und webt.4 Es versteht sich dabei,

dass ein menschliches Subjekt nicht außerhalb des institutionellen Rahmens

existieren kann, was aber gleichzeitig bedeutet, dass das Subjekt selbst als

Angelpunkt der drei Elemente wirkt und dadurch dafür sorgt, dass sich ›der

Kreis schließt‹.5 Anders ausgedrückt: Das Subjekt ist deshalb sub-iacitur, weil

es das institutionalisierte Subjekt ist; die Institution ist deshalb Institution,

weil sie die Subjektivation6 des Subjekts bedingt.

Diese – durchaus stipulative – Definition der Institution wird in Kapi-

tel I genauer untersucht und erläutert. Für den Augenblick soll es uns genü-

gen, festzustellen, dass die drei Begriffe Struktur,Macht und Verdrängung mit

denen des Symbolischen, des Imaginären und des Realen korrespondieren, die

3 DasmetaphorischeBild vonden ›Hebeln derMacht‹, an denen einePerson sitzen kann,

fängt sehr gut sowohl den intersubjektiven als auch den technischen Aspekt der insti-

tutionellen Machtformen ein.

4 Was ich hier als institutionelle Ordnung bezeichne, entspricht daher – wie wir im Fol-

genden sehen werden – der »signifikanten Ordnung« im Sinne der lacanschen Theorie

vom Subjekt (vgl. Zupančič 2020, 90-126, bes. 105.119.122-124).

5 Bildlich gesprochen lässt sich das Verhältnis der drei Begriffe als borromäischer Kno-

ten verstehen, bei dem die drei Elemente deshalb zusammenhalten, weil ein viertes

Element, das Subjekt, ihren Zusammenhalt garantiert. Würde das Subjekt entfernt,

fielen die drei anderen Elemente auseinander. (Theoretisch könnte auch eines der an-

deren Elemente entfernt werden und einen Zusammenbruch hervorrufen. Wir wer-

de aber im Laufe der Untersuchung sehen, dass dies praktisch nicht möglich oder im

höchstenMaße unwahrscheinlich ist.) Wasmit der ›Entfernung des Subjekts‹ gemeint

ist, wird sich im weiteren Verlauf klären. Siehe insbesondere Kapitel III, Anm. 89.

6 Zum Begriff der Subjektivation im Sinne der Subjektwerdung unter dem Aspekt der

Macht vgl. Butler 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 15

Jacques Lacan als »grundlegendes Klassifikationssystem« bzw. fundamentale

»Register« identifiziert, durch die sich die »Ordnung« des psychischen und

sozialen Lebens des Menschen ausdrücken lässt (vgl. Evans 2017b, 195). Die-

se drei Begriffe bilden somit unser Werkzeug. Wenn also im Folgenden vom

Symbolischen, Imaginären und Realen – auch in adjektivischer Form – die

Rede ist, so erfolgt dies ausnahmslos in dieser Lesart. Um daher ein explizites

Verständnis jener Begriffstrias voraussetzen zu können, wollen wir sie etwas

genauer betrachten:

Beginnen wir mit dem Begriff des Symbolischen. Zunächst lässt sich ganz

grundsätzlich festhalten: »die Strukturen der Gesellschaft sind symbolisch«

(Lacan 2016d, 154). Damit ist gemeint, dass eine menschliche Gesellschaft,

um als solche zu bestehen, notwendigerweise auf kodifizierte Austauschver-

fahren zurückgreifen muss (vgl. auch Lévi-Strauss 1977c; Mauss 1990). Der

Tausch – von Informationen, Gütern oder sonstigem – bedingt und befolgt zu-

gleich die Regeln, Gesetze und Konventionen, wodurch die Gesellschaft als

solche Bestand hat und funktioniert. Wäre dies nicht der Fall, würden die so-

zialen Bande zerbrechen. Im und durch den Tausch also werden die symbo-

lischen Strukturen der Gesellschaft eingelöst, bestätigt, gegebenenfalls auch

variiert.Der Tausch selbst basiert aber auf der Kommunikation, denn schließ-

lich sind auch Gesetze, Regeln und die generellen Strukturen in einer Gesell-

schaft nicht ohne das Element der Sprache vorstellbar.Diemenschliche Gesell-

schaft ist demnach sprachlich strukturiert. Es ist dieses sprachliche Moment

des menschlichen Seins, wodurch sich zugleich ein fundamentaler Bruch mit

dem Natürlichen zeigt. Ein Bild mag dies veranschaulichen: Ein Mensch, der

einen Fisch essen möchte, benötigt entweder Geld oder einen Angelschein –

ein Reiher benötigt keines von beiden. Das Beispiel soll Folgendes verdeutli-

chen: Die Strukturen der menschlichen Gesellschaft mögen zwar organisch

und wie aus einem Guss wirken, sind es aber nicht. Sie bewegen sich im Re-

gister des Symbolischen,7 das aufgrund seiner sprachlichen Verfassung hoch-

elaborierte Formen der Institutionalisierung hervorbringen kann.

Und dennoch stellt sich die Frage, warum die symbolische Ordnung der

Gesellschaft uns so oft als irreduzibel erscheint und in Einzelfällen sogar als

7 »Wenn man definieren soll, in welchem Augenblick der Mensch menschlich wird, so

kannman sagen, daß es in dem Augenblick ist, wo er, wenn auch noch so wenig, in die

symbolische Beziehung eintritt.« (Lacan 2015b, 201)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Kritik der ethischen Institution

›natürlich‹ angesehen wird.8 Hier gilt es, das Imaginäre zu explizieren. Mit

dem Imaginären ist dabei nicht einfach eine illusorische Vorstellung gemeint,

indem wir uns z.B. einbilden, kulturelle Konstrukte seien letztlich Deriva-

te der Natur oder – im religiösen Register – gottgewollt und in der Schöp-

fung selbst schon angelegt. Das Imaginäre bezeichnet vielmehr die Bedin-

gung der Möglichkeit dessen, dass ein denkendes Wesen auf eine Vorstel-

lung übergeordneter/grundlegender Einheit zurückgreifen kann. Diese Idee

der Einheit hängt mit dem psychologischen Phänomen zusammen, das man

als Spiegelstadium (vgl. Lacan 2016c; Evans 2017c) bezeichnet. Das Spiegelsta-

dium bezeichnet die Entwicklungsphase des Kleinkinds zwischen dem sechs-

ten und achtzehnten Lebensmonat. Es ist die Phase, in der das Kind eine Ich-

Vorstellung entwickelt, die wiederum das Fundament des Einheitsgedankens

bildet. Das Phänomen gestaltet sich wie folgt: Das Kleinkind zeigt sich in

jener Phase dazu fähig, sich selbst in seinem Gegenüber zu erkennen, was

sich am auffälligsten in seiner Begeisterung für das eigene Spiegelbild zeigt

(aber nicht auf das eigene Bild beschränkt ist). Es erkennt sich selbst im an-

deren (der es selbst ist bzw. mit dem es sich identifiziert).9 Dieses Erkennen

geht einher mit der Vorstellung von Einheit im Sinne der Ganzheit. In seinem

Selbstbild antizipiert(!) das Kind sich selbst als integrierte Person. Vor allem

aber erscheinen ihm die eigentlich unkoordinierten Bewegungen seines Kör-

pers als seine eigenen Bewegungen.Der ›zerstückelte Körper‹ wird im Bild als

ganzer und koordinierter Körper erfahren (bleibt aber als Urangst unbewusst

erhalten). »[…][D]er bloße Anblick der vollständigen Form des menschlichen

Körpers verschafft dem Subjekt eine imaginäre Beherrschung seines Körpers,

die gegenüber der realen Beherrschung verfrüht ist.« (Lacan 2015b, 105) In

der Wahrnehmung des Spiegelbilds findet daher eine (imaginäre, nicht reale)

Selbstermächtigung statt (»ideale Herrschaft« [ebd., 191]), weshalb die Erfah-

rung auch von Jubel und der Liebkosung des Spiegelbilds begleitet wird. Es

versteht sich, dass diese Selbstliebe, der Narzissmus, auf einem Phantasma

beruht, denn nicht einmal als erwachsene Person wird das Kind jemals diese

8 Man denke nur an die Narrative der ökonomischen Ideologen, die eine ›Natürlichkeit‹

bzw. ›Naturgesetzlichkeit‹ der Marktmechanismen postulieren.

9 Lacan greift hier auf Arthur Rimbauds ›Formel‹ »Je est un autre« zurück. Wer mit Un-

verständnis auf diesen scheinbar (lyrisch-)poetischen Aspekt der psychoanalytischen

Theorie blickt, sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass dem beschriebenen Phä-

nomen epistemologische Faktizität zukommt, die zudem logisch kohärent beschreib-

bar ist. Vgl. hierzu etwa die Darstellung bei Günther 1976b, bes. 61-63.68.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 17

antizipierte (All-)Macht über sich selbst (oder andere) erlangen können, was

sich – psychoanalytisch – in der Bahnung des Unbewussten zeigt.

Doch nur weil jene Macht nicht real ist, heißt das noch lange nicht, dass

sie nicht im Register des Imaginären fortbesteht, denn die ursprüngliche Re-

flexion ist »die wesentliche Dimension des Menschlichen, die sein ganzes

Phantasieleben strukturiert« (ebd., 105). »Der Kern des ›Ich‹ besteht aus dem

Gefühl der Allmacht und der Allwissenheit, welches ein unauslöschlicher Rest

der Kindheitsphantasmen bleibt. Dieses Gefühl projizieren die Menschen an-

fangs nach außen, auf die Götter; später auf die großen Männer; und hier ist

der Ursprung jeder Form von Macht und Herrschaft.« (Lipowatz 1998, 58) Bis

zuletzt wird der Mensch vom Einheitsgedanken und der imaginären Vorstel-

lung des schönen Ganzen dominiert. Da die (ursprüngliche) Vorstellung der

Einheit aber als der andere, der ich selbst bin, erscheint, ist auch das Imagi-

näre immer ein »Bild der Polarität, oder der Fülle ohne Mangel, des Ganzen,

das das Eine ist« (ebd., 61). Dies ist nicht zuletzt auch der Grund dafür, dass

gerade hochkomplexe Machtstrukturen oftmals in »personalen Kategorien«

gedacht werden (vgl.Mausfeld 2018c, 148; Mausfeld 2018d, 157f.; Hein-Kircher

2007, bes. 27f.30f.). Gerade das Körperbild spielt hierbei eine entscheidende

Rolle (vgl. Widmer 2006), wenn sich in ihm zum Beispiel die Vorstellung der

politischen Macht manifestiert. Man denke nur an den plakativen Gebrauch

des Begriffs vom ›Volkskörper‹ in seiner Verwendung durch die Nationalso-

zialisten. Subtiler noch, aber umso nachhaltiger, gestaltet sich dahingegen

die vom Imaginären getragene (primär westliche Form der) Institutionali-

sierung der politischen Macht in jener Genealogie, die vom corpus Christi zur

Kirche, der Una sancta, als unum corpusmysticum cuius caput Christus bzw. corpus

politicum führt (vgl. Wolin 2016, 119f.; Foucault 2017d, bes. 247f.) (hierzu mehr

in Kapitel I.2 und I.3). Es versteht sich also, dass das Imaginäre durchaus

symbolisiert werden kann. Und nicht nur das, die Projektion bzw. Übertra-

gung des ursprünglichen Einheits- und Machtphantasmas findet nicht auf

der Ebene einer imaginären Zweierbeziehung statt, sondern allein im Regis-

ter des Symbolischen: »Die Übertragung enthält Einwirkungen, Projektionen

imaginärer Artikulation, aber sie situiert sich vollständig in der symbolischen

Beziehung.« (Lacan 2015b, 291)

Das Imaginäre geht unbedingt mit dem Symbolischen einher wie auch

das Faktum der Symbolisierung ohne eine imaginäre Referenz undenkbar

wäre. Ihr Verhältnis ist mutual dependent. Dieses Verhältnis muss aber noch

erweitert werden um die Dimension des Realen. Der Begriff des Realen, wie

wir ihn im Folgenden in Anschluss an Lacan verstehen, bezeichnet nicht ein-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Kritik der ethischen Institution

fach nur ›die Wirklichkeit‹ (schließlich sind ja auch das Symbolische und das

Imaginäre wirk-sam [vgl. ebd., 151f.]). Gar nichts zu tun hat er mit dem Rea-

lismus der Platoniker oder Scholastiker, deren Realitätsbegriff vielmehr mit

dem, was wir als Imaginäres bezeichnet haben, korrespondieren würde. Im

hier vorliegenden Zusammenhang betrachten wir das Reale eher als das Ge-

genteil des Imaginären und des Symbolischen – womit nicht gesagt ist, dass

es unabhängig von diesen wäre. Auf eine Formel gebracht: »[D]as Reale oder

das, was als solches wahrgenommen wird, ist das, was der Symbolisierung

absolut widersteht.« (Ebd., 89) Das Reale bezeichnet mehr eine Kluft in der

durch die Sprache geprägtenWelt des Menschen. »Das ganze Problem ist von

nun an das der Fuge zwischen dem Symbolischen und dem Imaginären in der

Konstitution des Realen.« (Ebd., 98)

Mit dem Eintritt in die Sprache tritt das Menschenkind in eine

(vor-)strukturierte Welt ein, in der es selbst bereits einen Platz hat, den

es nicht selbst wählen konnte. Sein In-der-Welt-Sein ist etwas Voraus-

Gesetztes. »Der Mensch wird im Voraus gesprochen, er findet Eingang ins

instituierte Leben.« (Legendre 2011, 33) Der Eintritt in die Sprache und die

symbolische Ordnung markiert den Eintritt ins Sein und die Ek-sistenz des

Subjekts. Dieser Eintritt ist aber bedingt durch die Herausbildung eines

Ich-Bewusstseins. Die Teilnahme an der symbolischen Ordnung setzt die

Reflexionsfähigkeit und damit das Selbstbewusstsein voraus, indem dieses

die Bedingung für jene liefert. Das Subjekt existiert nur im symbolischen

Raum. Der Eintritt aber ist letztlich traumatischer Natur (was sich in der

Spaltung zwischen dem Bewusstsein und dem Unbewussten manifestiert).

Wer einmal ins Bewusstsein eingetreten ist, ist dem ›blanken Realitätsge-

fühl‹ entrissen worden. Während der Säugling noch in der unstrukturierten

Wirklichkeit, dem »reinen Sein« (um es mit einem Wort Hegels zu sagen),

lebt, in der (noch) keine begrifflichen Differenzen vorherrschen, in der die

Begriffe der Identität und Nichtidentität materialiter und ohne Rest aus-

tauschbar sind, bleibt das damit verbundene Realitätsgefühl als solches dem

subjektiven Bewusstsein weitestgehend verwehrt. Es kann lediglich einen

punktuellen, ereignishaften Zugang zu ihm erlangen, etwa im höchsten

Schmerz oder im höchsten Genießen (das sich selbst schon wieder auf der

Grenze zum Schmerz bewegt). Aber auch hier gilt: Nur weil sich diese blanke

Realität nicht symbolisieren lässt, heißt das noch lange nicht, dass sie nicht

wirklich ist. Es verbleibt etwas, das dem Sein, dem symbolischen Raum

widersteht – das Reale. Und es äußert sich als Schnitt im Symbolischen (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 19

Lacan, 509-528).10 Als Verdrängtes, das aber immer wiederkehrt, ›krümmt

es den symbolischen Raum‹.11 In dieser Hinsicht ist das Register des Realen

einerseits unbedingt an das des Symbolischen und das des Imaginären

gebunden, indem es als solches mit der Subjektwerdung bzw. der Institutio-

nalisierung auftritt. Andererseits aber hat es die Tendenz, die symbolische

Ordnung zu unterminieren. »Das Reale ist gerade nicht das Sein, sondern

dessen inhärente Sackgasse.« (Zupančič 2020, 45)12 Wo es als Bedingung

des unbewussten Begehrens und des Triebs wirkt, unterläuft es die insti-

tutionelle Normativität und kann nur durch bewusste Gegenmaßnahmen

gebändigt werden – und manchmal nicht einmal das.13 Wo eine symbolische

Ordnung eingesetzt wird und sich vom Imaginären getragen weiß, da gibt es

auch immer das Element des Realen, das auf die Kontingenz jener Ordnung

10 Auch das Phänomen des Realen lässt sich im Register der Logik präzise verorten. Inso-

fern die Logik des Symbolischen derjenigen der zweiwertigen Logik der aristotelisch

geprägten Tradition entspricht, begegnet das Reale genau an demPunkt, wo diese Tra-

dition durch Kant, Fichte, Schelling und Hegel eine radikale Kritik erfährt, d.h. in dem

Augenblick, wo diese zeigten, dass die bis dahin unbeanstandete These der Äquiva-

lenz von Denken und Sein vor dem Deutungshintergrund des Seinsprimats gar nicht

alles ist. Wenn nun aber die Explikation des Denkens in den Fokus gerät, erfolgt dies

notgedrungen als Reflexion des Denkens auf sich selbst. Die Analyse dieses Selbstver-

hältnisses bringt nun folgendes Problem ans Licht: Reflektiert das Denken im Register

der traditionellen Zweiwertigkeit auf sich, so versucht es, auf sich selbst als Sein zu re-

flektieren. »Dasjenige aber, mit dem das Sein übereinstimmen soll, nämlich das Den-

ken bleibt ein unbekanntes X, weil sich das Denken […] völlig außen, von sich selbst

fort auf das Andere richtet. Das Denken hat sich auf der ersten Stufe sozusagen selbst

vergessen, denn es geht ganz in dem Außen auf. Die Frage der Übereinstimmung von

Denken und Sein kann also gar nicht beantwortet werden, weil über das, womit das

Sein eineGleichheit bilden soll, nichts gewußtwird.« (Günther 1978, 147) »Diese Selbst-

Vergessenheit ist die logische Grundsituation, die in der zweiwertigen Aristotelischen

Logik beschrieben wird, in der sich Positives und Negatives unvermittelt gegenüber-

stehen.« (Günther 1991, 48) Was Günther hier als »X« und »Selbst-Vergessenheit« be-

zeichnet, gibt uns den Hinweis auf das, was wir mit Lacan das Reale nennen.

11 Diese Metapher stammt von Slavoj Žižek.

12 »Alles Sein ist symbolisch, außer dass es das Reale gibt. Es ›gibt‹ das Reale, das Reale

›ist‹, aber dieses Reale ist kein Sein. […] Es existiert nur als der inhärente Widerspruch

des (symbolischen) Seins.« (Ebd., 88) »Das sprechende Wesen ist die reale Existenz

einer ontologischen Sackgasse.« (Ebd., 188)

13 Ein niederschwelliges, aber unverkennbares Beispiel hierfür wäre etwa die Erektion

des Penis, die selbst eine rigide (Sexual-)Moral nicht zu unterbindenweiß. Ein Sachver-

halt, der auch einen der einflussreichsten Kirchenväter, nämlich Augustinus, umtrieb

(vgl. Augustinus 2004, 63-67).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Kritik der ethischen Institution

verweist. Anders gesagt, wo eine bewusste Institutionalisierung stattfindet

(sei es diejenige eines Subjekts oder einer ganzen Gesellschaft), da erfolgt

neben einem traumatischen Bruch auch die Verdrängung des Unsagbaren/

Unsäglichen (im Falle des Subjekts wäre dies die – mit Freud gesprochen –

›polymorphe Perversion‹ des Kleinkindes, im Falle der Gesellschaft wäre es

jene ›Un-Ordnung‹, auf die etwa der relative und damit diffuse Begriff der

›Barbarei‹ hindeutet).

Aber was heißt es für die Institutionalisierung, wenn sie selbst gerade

durch jenen Bruch zur Welt kommt? Was heißt es für ihre intrinsischen

Machtstrukturen, die ihr durch das Imaginäre zugesichert werden, wenn

da noch das Reale ist, das den symbolischen Strukturen widersteht? Diesen

Fragen wollen wir im weiteren Verlauf nachgehen. In jedem Fall zeigt sich,

dass das Reale eine Position jenseits der geltenden Strukturen, Normen

und Gesetze bezeichnet. Es bleibt also zu fragen, wie wir uns die ethische

Institution unter dem Aspekt des Realen vorzustellen haben. Wir wollen

uns dieser Frage annähern, indem wir zunächst den Begriff der Ethik etwas

genauer beleuchten.

3. Was heißt hier Ethik?

Um sich dem Begriff ›Ethik‹ anzunähern, empfiehlt es sich in jedem Fall, die

Etymologie zu bemühen und nach seiner Herkunft und Bedeutung im alt-

griechischen Sprachgebrauch zu fragen (vgl. Funke/Reiner 1972). Denn die-

ser erste Schritt wird uns sogleich auf ein fundamentales Problem der Ethik

als Diskurs der Moral aufmerksam machen. Aber eins nach dem anderen.

Schauen wir uns zunächst einmal an, was sich eigentlich hinter der Vokabel

verbirgt:

Tatsächlich bietet uns das Altgriechische zwei Begriffe an, von denen sich

der bekannte Term ›Ethik‹ herleiten lässt. Da wäre zunächst der ἦθος, wo-

mit der ›Wohnort‹, die ›Wohnung‹ und der ›gewohnte Aufenthalt‹, kurz der

Wohnraum im engeren Sinne bezeichnet wird. Die Verbindung zum heuti-

gen Gebrauch des Begriffs Ethik wird dann aber etwas deutlicher, wenn der

Term ἦθος auch die abstrakteren Bedeutungen wie ›Gewohnheit‹, ›Sitte‹ und

›Brauch‹ transportiert, die offensichtlich auf die Spezifität sozialer Normen

anspielen. Um so interessanter ist es, dass sich dann auch noch der ›Cha-

rakter‹ unter die Bedeutungen von ἦθος mischt, wodurch dem vornehmlich

sozialen Bedeutungsspektrum noch der Aspekt der Individualität beigesellt

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 21

wird.14 Dass der Begriff Ethik diese Doppeldeutigkeit enthält, erscheint dabei

alles andere als überraschend, denn wofür steht denn die Ethik, wenn nicht

für die Vermittlung von sozialen bzw. gemeinschaftlichen und individuellen

Interessen? Durch die Betrachtung des zweiten altgriechischen Terms wird

die Komplexität der Angelegenheit aber noch einmal erhöht.

Der Begriff ›Ethik‹ geht nämlich ebenso auf den Term ἔθος zurück, der

neben ›Gewohnheit‹ auch soviel wie ›Gewöhnung‹ bedeutet. Dass diese bei-

den Bedeutungen ausgesprochen ähnlich sind, ist nicht von der Hand zu

weisen. Und dennoch bedeuten sie nicht dasselbe. Denn während der Be-

griff Gewohnheit auf eine bereits bestehende Form z.B. des gesellschaftli-

chen Zusammenlebens hindeutet, impliziert die Gewöhnung offensichtlich

einen Prozess, bei dem sich Einzelpersonen oder auch Gemeinschaften ei-

ne bestimmte Gewohnheit aneignen. Dieser prozessuale Charakter des ἔθος

tritt dann noch einmal deutlicher zutage, wennman beachtet, dass neben sei-

ner Substantivform auch ein analoges Verb existiert, nämlich ἐθίζειν, was

soviel heißt wie ›sich an etwas gewöhnen‹ oder – in F.D.E. Schleiermachers

Übersetzung (vgl. Platon 1985, 469b) – ›sich etwas zur Sitte machen‹.

Auch ohne philologische Ausbildung kann man erkennen, dass Gewöh-

nung offensichtlich voraussetzt, dass das, woran sich gewöhnt wird oder wer-

den soll, eben nicht zur aktuellen Gewohnheit gehört. Sich etwas zur Gewohn-

heit zumachen bedeutet nämlich auch, sich etwas zur Gewohnheit zumachen.

Mit anderen Worten, der Mensch hat nicht nur Teil an diesem Prozess der

Gewöhnung, sondern hat auch Einfluss auf ihn. Der Begriff Ethik umfasst

somit nicht nur die Anzeige eines Zustands (das Sammelsurium an aktuellen

bzw. aktualisierten Gewohnheiten), sondern auch den Aspekt des produkti-

ven Handelns jenseits der Gewohnheit (der Übergang von einer bestimmten

Sitte zu einer anderen).15

Diese Erkenntnis ist alles andere als eine Kleinigkeit und verschwindet

viel zu leicht hinter der Fassade wissenschaftlicher Nomenklatur. Zwei irre-

führende Differenzierungen müssen hier hervorgehoben werden: (1) Gerade

14 Besonders deutlich wird dies bei Aristoteles, der in seiner Nikomachischen Ethik die

grundlegende Unterscheidung zwischen Verstandestugenden (dianoetischen Tugen-

den) und Charaktertugenden (ethischen Tugenden) vornimmt.

15 Wilfried Härle (2018, 8) schlägt vor, ἐθίζειν mit »tun« zu übersetzen. Diese sehr freie

Übersetzung hebt zwar dem aktivischen Charakter des ἔθος hervor, lässt aber seinen

transitiven Charakter unterbelichtet, auf den es uns hier ankommt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Kritik der ethischen Institution

Lehrwerke zur Ethik unterscheiden in diesem Zusammenhang zumeist zwi-

schen einer ›deskriptiven Ethik‹ und einer ›normativen Ethik‹. Erstgenannte

stellt dabei diejenige Wissenschaftsform dar, die sich mit den sittlichen Phä-

nomenen auseinandersetzt, wobei sie diese beschreibt und analysiert; Letzt-

genannte hingegen wird als diejenige Wissenschaft verstanden, die hand-

lungsleitende Gebote ausspricht, die im Kontext ethischer Debatten als re-

gulativer Impetus wirken sollen. (2) Eine ähnliche Unterscheidung spiegelt

auch die methodische Unterscheidung der Terme Ethik und Moral wieder –

eine Trennung, die auf Cicero zurückgeht und sich bis heute hält. Cicero ging

es dabei eigentlich darum, die lateinische Sprache durch die Übersetzung der

griechischen Termini zu bereichern. Dabei stellt er selbst zunächst die Äqui-

valenz der Begriffe mores und ἦθος heraus, schlägt aber vor, den »Teil der

Philosophie«, der sich »mit denmores« auseinandersetzt und »gewöhnlich die

Bezeichnung de moribus« trägt, »moralis zu nennen [nominare moralem]« (Ci-

cero 2015, 6f.; vgl. ebd., 73). Diese philosophia moralis im Sinne Ciceros ist folg-

lich dem, was heutzutage als Ethik bezeichnet wird, gerade äquivalent, denn

die moderne Minimaldefinition der Ethik lautet wie folgt: ›Ethik ist die wis-

senschaftlich-theoretische Reflexion des ἦθος/der Sitten.‹ Die analoge For-

mulierung würde demnach folgendenWortlaut haben: ›Die Moralphilosophie

ist die wissenschaftlich-theoretische Reflexion der mores/der Sitten.‹16 Trotz-

dem lässt sich eine gewisse Begriffsverwirrung innerhalb moderner Ethiken

nicht von der Hand weisen. Häufig wird dabei aus methodischen Gründen

eine Unterscheidung der Begriffe vorgenommen. Während Ethik dabei als

›Reflexionstheorie der Moral‹ verstanden wird, wird ihrerseits die Moral als

Sammelbegriff für Sitten, Bräuche und Gewohnheiten hinsichtlich ihrer in-

härenten Unterscheidungsvorgänge von richtig/falsch, erlaubt/verboten und

gut/böse betrachtet.17 Hierbei handelt es sich aber – und das sei deutlich ge-

sagt –nur umeine nachgeordneteDifferenzierung imSinne des individuellen

Stils der jeweiligen Ethiker*innen, nicht aber um fundamentale Unterschei-

dungen auf begrifflicher Ebene.

16 Man könnte auch einenWerktitel von ChristianWolff bemühen: »Philosophia Moralis

sive Ethica«.

17 Vgl. z.B. Leonhardt 2019, 4f., der sich Luhmann 1989b anschließt. Vgl. auch Härle 2018,

10; Körtner 2008, 35f. Dieselbe Unterscheidung der hier angeführten theologischen

Ethiker findet sich natürlich auch auf Seiten der Philosophie: vgl. z.B. Hübner 2018,

Kap. 1; Pieper 2017, 24.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 23

Es mag nun so erscheinen, dass mit dieser differenzierenden Definition

doch alles Nötige abgedeckt ist: Zum einen hatman die Frage nach derWirklich-

keit der Sitten integriert, wo es um die tatsächlich, hier und jetzt vorherrschen-

den Sitten geht. Mit anderen Worten, man hat etwas Handfestes, einen ›em-

pirisch-objektiven‹ Fall, mit dem man nun arbeiten kann. Zum anderen hat

man die Frage nach demvernünftigen ethischen Ideal ebenfalls aufgenommen, von

dem her jene Sitten im Falle eines Falles nach ›objektiv-rationalen‹ Kriterien

befragt und herausgefordert werden können. Doch der Schein trügt, denn

ein wichtiger Punkt bleibt hier unberücksichtigt, und zwar das Ineinander-

Aufgehen beider Aspekte im ethischen Handeln im Sinne des ἐθίζειν. Damit

ist nichts anderes als der reale ethische Akt gemeint.

Anders gesagt, die moderne Standarddefinition der Ethik steht vor dem

Problem, dass sie sich lediglich auf ein Ist und ein Soll ausrichtet und dar-

über den tatsächlichen (realen) ethischen Akt vergisst. Drastisch ausgedrückt

lässt sich sagen, dass ein solcher moralphilosophischer und -theologischer

Formalismus allein eine Ethik zeitigt, deren Anwendungsfeld durchweg jen-

seitig bleibt. Als deskriptiveWissenschaft observiert sie das,was ist, von einer

Position jenseits dessen, was ist, d.h. von der ›idealen Beobachterperspektive‹

aus. Als Produzentin ethisch-normativer Reflexionen und Imperative schafft

sie ein theoretisches Jenseits dessen, was ist.18 Diese ethische Ratio steht so-

mit gänzlich jenseits von ἦθος und ἔθος.

Was die moderne Ethik als Wissenschaft betrifft, haben wir es daher, me-

taphorisch gesprochen, mit einer Art Leib-Seele-Dualismus zu tun. Das We-

sen der Ethik besteht nach dieser Auffassung darin, vermeintlich ideale Dis-

kurse zu bilden – sei es hinsichtlich der deskriptiven oder normativen Di-

mension –, die vom Corpus realer Sittlichkeit durch spezifische Formen wis-

senschaftlicher und institutioneller Methodologie geschieden sind. Die Ethik

wird so reduziert auf einen abstrakten Diskurs, indem sie in die Logik ei-

nes (meta-)wissenschaftlichen Referenzfeldes eingespannt wird. Zudem be-

schränkt sich ihr Zuständigkeitsbereich dadurch lediglich auf die anerkann-

18 Härle verschleiert diesen Punkt, indem er die Ethik nicht nur als »theoretische Refle-

xion des Ethos bzw. der Moral« versteht, sondern den Begriff »auch für das Reflexions-

produkt, das dabei entsteht, z.B. in Form eines solchen Buches« nutzt (Härle 2018, 10).

Ein »Reflexionsprodukt« ist aber nicht notwendigerweise ein realer ethischer Akt. Be-

sonders dann nicht, wenn das Reflexionsprodukt als solches (der Gedanke, die Studie

usw.) nur eine andere Form angenommen hat und nun z.B. auch als Buch vorliegt. Es

ist daher nötig, den ethischen Akt genau zu bestimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Kritik der ethischen Institution

ten institutionellen Formen (Schulen, Universitäten, Gerichte, Ethikräte etc.),

d.h. auf den Aspekt der Reflexion, während der ethische Akt und die Sittlich-

keit jenseits dieser anerkannten Institutionen verbleiben – und damit auch

jenseits der von diesen gezogenen Legitimationsgrenzen.

Es gilt daher, im Folgenden näher auf das Problem dieser Institutionali-

sierung der Ethik einzugehen und es beispielhaft darzustellen und zu ana-

lysieren. Zuvor möchten wir aber noch eine Definition des Ethikbegriffs an-

bieten, die gleichzeitig als Arbeitshypothese fungieren soll. Wenn Ethik, defi-

niert als Reflexion des ἦθος, als unzureichende Bestimmung anzusehen ist,

da ihr Anwendungsfeld nicht auf den Bereich der Theorie beschränkt wer-

den darf, dann bietet sich stattdessen folgende Definition an, die neben dem

theoretischen Aspekt auch dem der Praxis gerecht wird: Ethik ist das Selbstbe-

wusstsein der Sittlichkeit, wobei der Begriff Sittlichkeit die Vermittlung des sittlichen

Zustands und des sittlichen Wandels umfasst.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001 - am 14.02.2026, 09:53:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

