Notizen

»Noch niemals hat ein Musiker gebaut, wie jener Baumeister, der den Palazzo Pitti schuf?
Hier liegt ein Problem« (KSA13, § 14[61]). Wer die Piazza de Pitti nicht nur aus dem Lehr-
buch kennt, versteht sofort die Wirkung ihres Palazzos auf Nietzsche, der nicht aus Stei-
nen geschaffen scheint, sondern wie aus kriftigen, iiberdimensionierten und vergleichs-
weise unbearbeiteten Stiicken Natur, als die grandiose primitive Illusion eines resisten-
ten Felsens in der Brandung der Kultur (wie ein Stiick Werden, das noch dem Sein trotzt).
Wer den Palazzo Pitti von innen kennt, kann leicht das in klare Formeln der Proporti-
onslehre dargelegte stolze Weltbild des neuen Menschen der Renaissance nachvollzie-
hen (in der Zeit eines voriibergehend relativ heruntergedrosselten Christentums [Burck-
hardt: 500f.]). Gibt es noch ein solches Raumempfinden? Gibt es iiberhaupt noch Raum-
empfindungen? In welch buchstiblich nivellierten zweidimensionalen Seelen gehen wir
»hohere Menschen« spazieren. In der Tat, »der Stein ist mehr Stein als frither« (MA, 1, § 218).

Zum Ubermenschen: Kénnte man nicht mit Heidegger (Heidegger 1: 225f.) sagen,
der hohere Mensch itberwindet den Nihilismus nur unvollstindig, indem er die Kunst
an die Stelle der Wissenschaft setzt, an jene alte Stelle des von der Wissenschaft nur
scheinbar verdringten Gottes, des idealen Bereiches des Ubersinnlichen? Diesen den-
noch schon entscheidenden Schritt fiir ein Durchschreiten des westlichen Nihilismus
erginzt der Ubermensch dann mit der vollstindigen Uberwindung selbst noch der Me-
taphysik der Kunst, mit seiner Uberwindung des letzten Kiinstlers und Philosophen (»es
konnen ganze Generationen sein« [KSA7, § 19[36]], deren Aufgabe es war, »die Nothwen-
digkeit der Illusion, der Kunst und der das Leben beherrschenden Kunst« [KSA7, § 19[36]]
zu beweisen).

In der Kunst geht es niemals um Gefallen, sondern nur um Verstehen (Ortega 1), bzw.
es gefillt nur, wenn es auch verstanden wird (wenn es als Moglichkeit akzeptiert oder
Unmoglichkeit verworfen, aber wenn das grundsitzlich Fiktive daran verstanden ist).
Viele Kunstwerke beabsichtigen geradezu das Unverstindnis, d.h., das Unverstindnis
(der Massen) ist geradezu ein Kriterium des kiinstlerischen Wesens, eine Auszeichnung
des elitiren Charakters (Kunst als »distinction«).

Verinderung als Lebensbedingung, Denken als Kunst bedeutet schematisch das We-
sentliche einer zukiinftigen Moglichkeit darstellen. Das Schematische ist die entschiede-
ne Vertreibung alles Menschlichen aus der Kunst. Das Abstrahieren ist das Platzmachen

https://dol.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Nietzsches Architektur der Erkennenden

(die Bithne, die Agora) fiir das neue, potenziell mogliche Leben, das Heraustreiben des
Wesentlichen dieser neuen Lebensmoglichkeit (bzw. ihres Rahmens).

Architektur, die ganze Kultur, als Riickspiegel des menschlichen Wesens, seines
ungreifbaren mobilen denkerisch-entwerferischen Wesens. Eine den »kommenden Gott«
(Habermas 1:108) anrufende Kunst, keine historizierende Inszenierung fiir »blasierte
Zuschauer« (Habermas 1: 108), keine Konsum-Kunst.

Anhand der Fantasie >fithrt< der nicht-festgestellte Mensch sein zukiinftiges Leben.
Durch Denken (Fantasieren) und Handeln (Testen) erneuert er kontinuierlich den Fort-
lauf seiner Existenz.

Die Bedingung des Menschen ist nicht Wahrheit, d.h. Kenntnis der exakten Wirk-
lichkeit (Kenntnis ist nicht mit Wahrheit zu verwechseln), sondern Verinderung der
(Um-)Welt, das Schaffen einer menschlichen Welt. Die Zerstérung (und dies soll nicht
als Rechtfertigung missverstanden werden) ist in rein begrifflicher Sicht wenigstens
voriibergehend als seine Existenzbedingung anzuerkennen (Jahrtausende lang war
ja diese anpassende Zerstorung noch keine Selbstzerstérung). Angelehnt an Gehlen,
kann man Architektur zu allererst als die lebensdienliche Umarbeitung der Welt defi-
nieren, die >erste« Kunst (Gehlen: 36). Der Abbau und Umbau der (Um-)Welt ist schon
mit der primitiven Urhiitte besiegelt. Hier kann es nichts Organisches geben, sondern
nur eine Entbindung vom natiirlichen Milieu. Der Mensch ist nicht milieuangepasst
(festgestellt), sondern passt das Milieu an (fast jedes beliebige Milieu).

Menschwerdung ist bedingt durch die »Titigkeit der Weltverinderung« (Geh-
len: 138). Das bedeutet nicht die jihrliche Franzosische Revolution, sondern es bedeutet,
die mikrokosmische Plastizitit zu erhalten oder anders gesagt, es bedeutet die poten-
zielle Moglichkeit, zu jedem Zeitpunkt im Extremfall sich einen neuen Gott schaffen
zu konnen. Deshalb spricht Nietzsche vom Monotheismus als grofdtes Attentat auf das
Leben.

In uns spazieren — das ist eine Bauinspektion unseres plastischen Gehirns, eine
Inspektion seiner Weltoffenheit, mithin nichts Festgestelltes, Spezialisiertes, sich der
Wahrheit Niherndes (Gottliches), sondern etwas das ewige Werden Erkennendes; kein
Symbol der Hinterwelt, sondern eine Bithne des Lebens.

Was soll Architektur darstellen? Ronchamp zum Beispiel entspricht einer erstaun-
lichen Weltoffenheit des religiésen Auftragsgebers von Le Corbusier, und der damalige
sVerrat« von Le Corbusier an der Moderne war prinzipiell eher der Auftakt zum srichti-
gen« Weg (d.h. einem wieder auf weltlichem Niveau, anders als die hinterweltlerische
Moderne): die Weltoffenheit gegeniiber dem driftenden Werden.

Kann man die Welt ohne Wahrheit noch wahrnehmen (d.h. erkennen)? Besser jedoch:
Ist ein Erkennen der Welt unter dem Einfluss der Wahrheit iiberhaupt noch moglich?
»Eine Wahrnehmungstitigkeit ist ohne Einbildung nicht moglich« (Palagyi: 95).

Konzepte, seien es konkrete Fiktionen, sei es die unendliche Geschichte des Denkens:
Die Geschichte der architektonischen Konzepte kénnte als Fortsetzung der Philosophie
im tragischen Zeitalter der Griechen gedacht werden, als eine ausgesprochen illustrative
Fortsetzung Nietzsches griechischer, wieder vorsokratisch geprigter Kultur; einer Kul-
tur, die nicht mehr wie die Fliege davon triumt, durchs Glas zu kommen, oder so tut, als
wire sie schon jenseits, bzw. ganz fromm am Durchkommen arbeitet; einer Kultur, de-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. - [


https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Notizen

ren Besessenheit nicht mehr Homo Deus ist, sondern jener »primitivere« (Graeber 1), von
seinen eitlen und iiberheblichen Anspriichen befreite Homo Artifex bzw. conceptualis.

Das Denken steht in keiner Beziehung zur Wahrheit. Das ist natiirlich eine unerhorte
Behauptung, denn es steht traditionell sehr wohl in Beziehung zu ihr, da das Denken ja
gerade durch die Wahrheit eingeschrinke, oftmals sogar verhindert wird. Und auch wir
Entwerfer leiden noch an dieser frommen Beschrinktheit.

Zur Abstraktion: Die Kohirenz ist ein wichtiger Aspekt unseres intellektuellen An-
spruchs, und sie ist eben an die Gefithlswelt gebunden (sie ist also nicht nur abstrake).
Aber sie sollte keine Autoritit im Sinne einer hoherwertigen Wahrheit haben und Teile
des Ganzen oder Teilaspekte (»utilitas«, z.B. die Wohnbarkeit) kénnen niemals statthaft
diesem hoheren Ganzen geopfert werden. Dies passiert aber nicht selten in den Bewer-
tungen von Entwiirfen (Wettbewerbsjurys), die dann Opfer ihrer eigenen (formalen) Ko-
hirenz werden (»venustas«) und deren Entwicklung des Ofteren stehen bleibt, weil das
Wesentliche, die suggestive Kraft der (globalen) Idee, schon erreicht zu sein scheint. Jede
Suche nach einem ersten abstrakten Prinzip birgt das Risiko in sich, das Leben zu ersti-
cken (Deleuze 1: 68). Man darf sich deshalb nicht gegen die Abstraktion wenden, sondern
gegen das Absolute jeglichen Prinzips, gegen die wahre« Autoritit der Bilder.

Die Wiiste wichst: weh dem, der Wiisten birgt... (G: 533)

Selbstverstindlich war Nietzsche nicht der erste Anzweifler der Wahrheit. Solch Zweifel
und kritische Grundhaltung ist lediglich die Eintrittskarte zur Philosophie. Aber seine
Vorginger verzweifelten in der Regel an unserer Unfihigkeit, der wahrhaftige Freund
der Wahrheit zu werden, angesichts der etwas einseitigen Liebe (sie liebten die Wahr-
heit, aber nicht umgekehrt). So wurden die Verzweifler entweder zum Nostalgiker, Skep-
tiker, Zyniker oder/und Pessimisten und endeten nicht selten niedergesunken oder -ge-
schlagen vor dem Kreuz. Nietzsche stellte dagegen das Lebensverneinende und schlief3-
lich die Irrelevanz der Wahrheit in den Vordergrund und iiberwindet die nihilistische
Tendenz der klassischen Metaphysik durch die affirmative, aus dem Konzept des Wil-
lens zur Macht entwickelte Metaphysik der Kunst. Sein Evangelium predigte nicht vom
Erléser »am«Kreuz, sondern von der Erldsung vom«Kreuz. Denn weder der Glaube, noch
die Wahrheit befinden sich auf der hochsten Ebene des Denkens und sie stellen deshalb
auch keine Gegenpole menschlicher Gesinnung dar. Es gibt nur konzeptuelles Denken;
Wahrheit und Glaube sind lediglich zwei geringfiigig differenzierte Formen jener geis-
tigen Welt.

Das Wort >meta-< (der Metaphysik der Kunst) spielt ganz einfach auf diese hochste
Ebene an, auf der alles zusammenkommt: die Kunst der Kultur, die unserer geistigen
Arbeit, in Verbindung mit der Physiologie der Kunst. Wie schon mit Descola in Kapitel
23 erwihnt, soll damit der Dualismus von Kultur und Natur iiberwunden werden, von
Kunst und Wissenschaft, von Koérper und Geist, um die schaffende Kraft des werdenden
Lebens (Nietzsches Willen zur Macht als Kunst) in den Vordergrund zu stellen.

Architektur der Erkennenden = die gedachten Stadtstrukturen entsprechen der
Struktur unseres Denkens = in uns spazieren gehen: Unser planerisches Aufgabenfeld
geht mit dieser Einsicht weit tiber die von Simmel mit dem Aufsatz Die GrofSstidte und
das Geistesleben eingeleitete Stadtsoziologie hinaus. Wenn das Stadtleben das Geis-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. - [

337


https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Nietzsches Architektur der Erkennenden

tesleben anzusprechen hat bzw. greifbar in Beziehung zu setzen hat, dehnt sich das
raumplanerische Forschungsfeld (die Urbanistik) der Architekten weit iiber eine anzu-
strebende Synthese der (im allgemeinen noch nicht integrierten) Geisteswissenschaften
hinaus und fithrt uns zum (interdiszipliniren) Ermessen einer Integration der neu-
ropsychologischen und kognitiven Forschungs-Praxis (der Kognitionswissenschaft) in
die interdisziplinire Planung >unserer< neuen Lebensmoglichkeiten, der mdglichen
Rahmung des driftenden Lebens, unseres Werdens.

Der verlorene Raum oder die Raumdepression: »In der depressiven Lage konnen wir
keine Raumspannung aufbauen. Die duferen Attraktoren ziehen uns nicht mehr aus uns
heraus. Dann wird die Weite unmdglich. Ein nicht mehr expansionfihiger, psychischer
Punkt befindet sich irgendwo innerhalb einer ausgeleerten beliebigen Umgebung, die
man jetzt zurecht mit dem Allerweltswort Umwelt bezeichnen darf.« (Sloterdijk 3: 260)

Selbst wenn sich auch Venturi paradoxerweise noch auf Wahrheit beruft (Venturi,
1: 24) — als ob der letzte konsequente Schritt seiner Denkweise doch nicht denkbar wire
- und trotz aller zeitgemifen Stellungnahme bzw. ungeachtet des gezielt polemischen
Angriffs auf den orthodoxen Purismus der Moderne bleibt seine Schrift ein duf3erst zeit-
loses Buch, d.h. mit dem prinzipiell zu begriiRenden Untergang der postmodernen Ar-
chitektur verloren seine grundlegenden Themen nichts an Aktualitit.

Das erzihlende Moment findet sich in der jiingsten Architektur ebenso selten wie das
Element mit mehr als nur einer Funktion. Wird beim letzteren die Doppeldeutigkeit
iibel genommen, so scheitert das erzihlende Momentam Kult des»Weniger-ist-mehr«
der modernen orthodoxen Architektur. (Venturi 1: 59)

Die Verinderung des Alten als Bedingung des Denkens und Lebens bezieht sich nicht
unbedingt auf das Erhaltenswerte >an sich¢, sondern auf die Transformation selbst des
Banalen, das eben umgestaltet zum erzihlenden Element der (Stadt-)Geschichte wird;
d.h., es erzihlt mit der offensichtlichen Verinderung von Form >und« Funktion (am Bau
als Medium) die Geschichte »der Widerspriichlichkeit des Lebens selbst« (Venturi 1: 61).

Wenn fiir Leben und Raum nun die Beziehungen, Relationen oder Verbindungen im
Vordergrund stehen (die »Strukturkoppelung« der Zelle mit der Umwelt bei Maturana
und Varela [Matura/Varela: 110] oder des Innen mit dem Aufien und der Stadttopologie),
wenn das >relative« Offenstehen als Lebensbedingung gilt, kann es nur ein individuelles
und universelles ewiges Werden geben. Denn Beziehung heif3t Wechsel, Austausch, Ver-
inderung und fortwihrende gegenseitige Anpassung in einem stetig sich verindernden
Milieu (Leben heif3t kontinuierlich ein labiles Gleichgewicht schaffen miissen, ein labiles
Gleichgewicht zwischen »Thier und Engel« [GM: 336]).

Die grofRen Meister ahnten natiirlich, dass der Bruch niemals Verinderung bringt,
und nahmen selbst ihre oft kategorischen Worte nicht so ernst wie ihre Schiiler. Der Er-
finder des Purismus (Le Corbusier mit A. Ozenfant) war selbst schon sein grofier Uber-
winder.

Das Fusionieren von Kunst und Wissenschaft, so wie dies in der Architektur ganz na-
tirlich zu sein scheint: Baukunst und Bautechnik. Das Vor-Gestellte leitet die Arbeit der
Technik. Die Idee, das Kunst-Wollen, steht im alten Griechenland noch iiber der Technik
(Bloch: 835ff.). Das Kunst-Wollen war immer ein Entsprechen-Wollen eines utopisierten

https://dol.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Notizen

Raums (auf der Suche nach der absoluten Wahrheit). Die Idee der Wahrheit stimuliert,
aber leitet auch eine gewisse Variationsenge der Vorstellungskraft ein. Sie hat eine ein-
schrinkende Wirkung auf den Kunsttrieb, sie hemmt die Morgenréten. Einer kurzen
Geschichte des Denkens folgt eine kurze Baugeschichte. Die »vita contemplativa« wird
langsam von der »vita religiosa« abgelost. Das Pantheon als Gleichnis des Himmels war
noch eine Relativierung des Himmels, sein Bezug zum Menschen, seine Humanisierung
als Himmel des Diesseits, die die Ausgeglichenheit der Architektur deutet. Platon mit
seinen absoluten Korpern bereitet die Ablosung vom Leben vor. Mit den absoluten For-
men und Ideen wird der Ubergang zum Himmel des Jenseits des Christentums eingelei-
tet (bzw. ein altigyptisches Erbe des Todeskristalls importiert).

Miniatur der Welt: Architekt nicht Rivale Gottes, sondern Werkzeug des unfreien
Willens (Bloch: 834), des Willens zur Macht.

Zwei Pole von Formen/Symbolen der Wahrheitsfindung: Sei es die strikt-anorgani-
sche Ordnung beispielsweise des dgyptischen Todeskristalls der Pyramiden, oder die »ra-
dikal-organische Ordnung« (Bloch: 848) der Gotik oder des Barocks, immer geht es um eine
kiinstliche Ordnung (Architektur) der Dinge.

Zum Entwurfsprozess: Konzept und Idee versus Zeichensprache?

Architektur wird oft als Zeichen gedeutet, doch gibt es keine Zeichenlehre und -spra-
che. Wenngleich beispielsweise die Waage als Symbol oder Zeichen der Justiz gilt, wiirde
selbstverstindlich kein Architekt auf die Idee kommen, einen Justizpalast als Waage zu
konzipieren. Schon ein symmetrischer Grundriss witrde den meisten Architekten heu-
te als unbehaglich erscheinen. Ganz selbstverstindlich wirkt zwar Architektur immer
als Zeichen, aber wir sind eher versucht, jegliche (autoritire) Eindeutigkeit zu vermei-
den. Angestrebt wird eher eine Art offenes Kunstwerk zu schaffen und keine Symbole
darzustellen, sondern eher nicht austauschbare Funktionen zu thematisieren, wie z.B.
Haus als Fenster (OMA, Casa da Misica), als Fenster und Rahmen zur Welt, Haus als Weg
oder Platz (OMA, Jussieu): Geférdert werden soll, das >Wesens, die >Idee« eines Gebiu-
des einfach, spontan begreifen zu kénnen. Es ist das Schema Kants, das als Struktur
(als Architektonik) der ganzen Architektur fungiert. Architektur als umgesetztes Sche-
ma, das Schema bestimmt den Schein der Architektur. Und genau hier findet der grofRe
Sprung zur Stadt statt. Albertis Idee von der Stadt als grofies Haus funktioniert noch
bei den >urspriinglichen« Konzepten der Renaissance-Stidte. Auch Le Corbusier zwang
noch seine 3 Millionen Einwohner in ein klassisches Schema. Noch im 21. Jh. herrschen
polemische Diskussionen, ob man ganze Landesregionen in klar definierte topologische
Schemen zwingen kann, oder besser offene Prozesse initiiert (Deltametropool). Beim
Thema der Stadterneuerung (z.B. alter innerstadtischer Industriegebiete) wird der Wi-
derspruch von Bild und Erneuerungs-Prozess gar zu offensichtlich, die nach und nach
entstehende Dekontextualisierung durch das im Voraus definierte Gesamt-Bild (Diener,
Genf 2014). Hier liegen die adidquateren Strategien eher im Bereich des Setzens neu-
er Impulse, flexibler (Spiel-)Regeln, die dem Entstehungsprozess der offen gelassenen
Plastik der Stadt noch geniigend Spiel-Raum (fir Verinderungen der Bedingungen) las-
sen (Schwarz: Uberwindung des Planes...). Bild und Prozess verhalten sich wie Sein und
Werden. Denken-Entwerfen: Wie viel Sein dem Werden aufprigen? Eine Sache/Frage
der Dosis! Ab welcher Dosis fingt das Sein an, das Werden zu ersticken? Die Stadt als

https://dol.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. - [

339


https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

Nietzsches Architektur der Erkennenden

ewiges Werden! Als Provisorium! Architektur = Sein. Als Maschine?! (Ville Radieuse, un-
sere Seele, gingen wir wirklich in »uns« spazieren?)

Heidegger schreibt: »Einsichtige verstehen, dass Heraklit anders zu Platon, anders
zu Aristoteles, anders zu einem christlichen Kirchenschriftsteller, anders zu Hegel, an-
ders zu Nietzsche spricht. [...] Man sieht sich durch eine solche Vielfalt von dem Schreck-
gespenst des Relativismus bedroht und zwar notwendig« (Heidegger 5: 253). Diese Viel-
heitder Interpretationen lassen uns tatsichlich nicht zu einem klaren Schluss itber Hera-
klit kommen, sie schaffen vielmehr Klarheit itber das Denken. Das Schreckgespenst des
Relativismus ist einer der vielen Griinde zur Flucht in den >Absolutismusg, eine der fa-
belhaften Quellen des Willens zur Einheit. Die von Heidegger erwihnte Vielfalt ist selbst
relativ und erhoht sich natiirlich mit der Tiefe des Eindringens in die verschiedenen Tex-
te, um nicht zu sagen, mit der Detailforschung. Aber das fiir Heidegger unbehagliche
»historische Verrechnen der Auslegungen« (Heidegger 5: 253) bringt uns doch den néti-
gen Abstand des Verhaltensforschers. Denn Heraklit stand nicht allein dem damaligen
Griechenland gegeniiber und es herrschte im Gegensatz zur heutigen relativen philo-
sophischen Stille noch ein reger Verkehr an Lehren und damit auch ein entsprechend
gesunder vorsokratischer Doktrinen-Darwinismus.

Es geht im Uberlebenskampf niemals um Recht oder Unrecht, sondern immer
darum, wie sehr sich die jeweilige Lehre fiir das Leben interessiert. Und fiir das Leben
war Heraklit einfach zu dunkel, es war eine reine Frage der natiirlichen Selektion. Wer
traumt schon vom offenen, blitzgesteuerten Chaos, von Feuersbrunst, Weltbrand und
Weltbildung, wenn ein anderer das strahlende Licht des nach allen Seiten hin abge-
schlossen Seins verkiindet (Diels: 125). Parmenides war keine Bereicherung Heraklits,
sondern die Erlosung. Mit Parmenides als Erloser und, wenn auch nicht als Ausgangs-
punkt, so doch wenigstens als erstem Kristallisationspunkt des Seins ging das Werden
vorerst unter (denn »die Lehre vom Sein, vom Ding, von lauter festen Einheiten ist
hundert Mal leichter als die Lehre vom Werden, von der Entwicklung...« [KSA13, § 18[13]]).
Das »historische Verrechnen« des Verhaltensforschers wertet also Heraklit im Vergleich
zu Parmenides, interpretiert den einen Untergang in Bezug zum anderen Aufgang.
Die kulturelle Auslese der Umwelt und Nachwelt entscheidet iiber Gleichwertigkeit
oder Gegensitzlichkeit. Eine dhnliche Auslese und Gegensitzlichkeit finden wir zwei
Jahrtausende spiter. Der pessimistische Schopenhauer (1788-1860) dozierte im leeren
Horsaal erneut tiber den Willen des Werdens, wihrend der preufische Starphilosoph
Hegel (1770-1831) fiir das Gefolge seiner Entdeckung des Weltgeistes auf dem Gipfel des
Seins kein ausreichend grofRes Auditorium fand.

Der ewigen Wiederkunft entsprechen die »selektiven Interaktionen« als ewiger Pro-
zess der Lebenserhaltung (Maturana/Varela: 110f.). Hier gibt es keinen historischen De-
terminismus, keine logische Auswahl oder Auslese (natiirliche), d.h. aufgrund des natiir-
lich determinierten Kontextes kein Gesetz der Entwicklung, kein Gesetz des Werdens!
Die ewige Wiederkunft produziert nie Gleiches, sondern nur Differenz, sie garantiert
Differenz. Man muss sie zusammen mit dem Willen zur Macht denken, als das Pro-
zesshafte, das AnstofRen der Entwicklung, nicht als die determinierte Dimension dieses
ewigen Prozesses, dieses »Pulsieren allen Lebens« (Maturana/Varela : 112). Ein Prozess
der Perturbation! Das Prinzip der Evolution ist die Vielheit (nicht die Einheit der Arten),
das Immer-mehr aus dem Wenigen (Maturana/Varela: 114f.), dem >geringen< Ursprung.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Notizen

Hier, fiir die Evolutionsgeschichte, muss man das Schema des Baumes (den Stamm-
baum) einmal ausnahmsweise verteidigen, gegen die Einheit. Der Abfall vom (idealen)
Ursprung Platons nennt sich ganz einfach das Leben, das Leben als Verinderung! (Und
neben der Tendenz der Artenvielfalt der Natur gab es auch in der Evolutionsgeschichte
der Kultur diese Tendenz zur Vielfalt, d.h., in der Geschichte der Menschheit fand zwar
eine [sphirologische] Raum-Globalisierung statt [durch in erster Linie technische Fort-
schritte], aber gleichzeitig auch eine ausgeprigte Lokalisierung der Kulturen. Auch hier
ging die relativ globale Einheit zur lokalen Vielheit iiber [Graeber 1: 140ff.]. Das Einheits-
denken entstand namentlich erst mit der griechischen Moderne und natiirlich mit dem
Christentum.)

Schafft eine Variante (des Lebens, eines Lebewesens) keine Koppelung mit ihrem Mi-
lieu, d.h. keine gegenseitige Verinderung, kein gemeinsames Werden, bedeutet dies ein
Absterben der Variante (die sogenannte Auslese). Der Prozess der Evolution ist kein Fort-
schritt, sondern nur ein ewiges Anpassen, ohne Ziel, aufler jenes der einfachen Erhal-
tung des Lebens; hier gibt es kein Besser, kein Schlechter, nur effizienteres Anpassen.
Diese Kriterien sind nur jene des aulenstehenden allzumenschlichen Beobachters und
haben nichts mit den Griinden der natiirlichen Selektion zu tun. Evolution und Kunst
gehdren zusammen (Maturana/Varela: 127ff.). Bei Lebewesen existiert kein Determinis-
mus im Sinne einer Voraussagbarkeit anhand von etablierten Gesetzen (wir erliegen kei-
nen Gesetzen, sondern Schaffen sie, und dieses Schaffen von Gesetzen macht uns nicht
zu Gottern, sondern zu Kiinstlern). Die Perturbation durch das Milieu ist nichts Nega-
tives, sondern lebensnotwendig. Im Gegensatz zu Platons Ansicht ist Abfall Erhaltung!
Aber Plastizitit ist aktiv zu steuern (itber die Selektion der ewigen Wiederkunft); es gibt
keinen Idealzustand in der Natur (Idealstadt = Friedhof).

Je mehr Diversitit, desto stabiler das System (je einheitlicher die Komponenten, des-
tounstabiler das Ganze [Maturana/Varela: 216f.]). Richten wir eine heikle Lektion an Pla-
ton (oder beispielsweise auch an jene republikanischen Verfechter der sogenannten >In-
tegrationspolitik« Frankreichs und viele andere Tendenzen einer geschlossenen Gesell-
schaft): Je weiter wir uns von der Idee eines Urbildes (Ursprung, Ideal etc.) befinden,
desto grofRer ist auch das Potenzial einer >stabilen< (méglichen) Kultur. Je einheitlicher
(gleichgeschalteter) eine Gesellschaft ist (je mehr sie mit dem Begriff der Wahrheit ope-
riert), desto niher steht sie den >sozialen Insekten<. Der Staat Platons entspricht in der
Tat einem >Organismus«. Auf der anderen Seite der Skala steht die menschliche (manch-
mal allzumenschliche) offene Gesellschaft. Nochmals: Alles Vereinfachen, Abstrahieren,
Simplifizieren (unsere bewusste Existenz) kann nur kiinstlerisch gerechtfertigt werden.
Denken ist Entwerfen. Auch Platon dachte nur.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. - [

341


https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

