
Notizen

»Nochniemalshat einMusikergebaut,wie jenerBaumeister,derdenPalazzoPitti schuf?

Hier liegt ein Problem« (KSA13, § 14[61]).Wer die Piazza de’ Pitti nicht nur aus demLehr-

buch kennt, versteht sofort dieWirkung ihres Palazzos aufNietzsche, der nicht aus Stei-

nengeschaffen scheint, sondernwie auskräftigen,überdimensioniertenundvergleichs-

weise unbearbeiteten Stücken Natur, als die grandiose primitive Illusion eines resisten-

tenFelsens inderBrandungderKultur (wie einStückWerden,dasnochdemSein trotzt).

Wer den Palazzo Pitti von innen kennt, kann leicht das in klare Formeln der Proporti-

onslehre dargelegte stolze Weltbild des neuen Menschen der Renaissance nachvollzie-

hen (in der Zeit eines vorübergehend relativ heruntergedrosseltenChristentums [Burck-

hardt: 500f.]). Gibt es noch ein solches Raumempfinden? Gibt es überhaupt noch Raum-

empfindungen? In welch buchstäblich nivellierten zweidimensionalen Seelen gehen wir

»höhereMenschen« spazieren. In der Tat, »der Stein istmehr Stein als früher« (MA, I, § 218).

Zum Übermenschen: Könnte man nicht mit Heidegger (Heidegger 1: 225f.) sagen,

der höhere Mensch überwindet den Nihilismus nur unvollständig, indem er die Kunst

an die Stelle der Wissenschaft setzt, an jene alte Stelle des von der Wissenschaft nur

scheinbar verdrängten Gottes, des idealen Bereiches des Übersinnlichen? Diesen den-

noch schon entscheidenden Schritt für ein Durchschreiten des westlichen Nihilismus

ergänzt der Übermensch dann mit der vollständigen Überwindung selbst noch der Me-

taphysik der Kunst,mit seiner Überwindung des letzten Künstlers und Philosophen (»es

können ganze Generationen sein« [KSA7, § 19[36]], deren Aufgabe es war, »die Nothwen-

digkeit der Illusion,derKunstundderdas LebenbeherrschendenKunst« [KSA7,§ 19[36]]

zu beweisen).

In derKunst geht es niemals umGefallen, sondernnur umVerstehen (Ortega 1), bzw.

es gefällt nur, wenn es auch verstanden wird (wenn es als Möglichkeit akzeptiert oder

Unmöglichkeit verworfen, aber wenn das grundsätzlich Fiktive daran verstanden ist).

Viele Kunstwerke beabsichtigen geradezu das Unverständnis, d.h., das Unverständnis

(der Massen) ist geradezu ein Kriterium des künstlerischenWesens, eine Auszeichnung

des elitären Charakters (Kunst als »distinction«).

Veränderung als Lebensbedingung,Denken als Kunst bedeutet schematisch dasWe-

sentlicheeiner zukünftigenMöglichkeitdarstellen.DasSchematische istdie entschiede-

ne Vertreibung allesMenschlichen aus der Kunst. Das Abstrahieren ist das Platzmachen

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Nietzsches Architektur der Erkennenden

(die Bühne, die Agora) für das neue, potenziell mögliche Leben, das Heraustreiben des

Wesentlichen dieser neuen Lebensmöglichkeit (bzw. ihres Rahmens).

Architektur, die ganze Kultur, als Rückspiegel des menschlichen Wesens, seines

ungreifbarenmobilen denkerisch-entwerferischenWesens. Eine den »kommendenGott«

(Habermas 1: 108) anrufende Kunst, keine historizierende Inszenierung für »blasierte

Zuschauer« (Habermas 1: 108), keine Konsum-Kunst.

Anhand der Fantasie ›führt‹ der nicht-festgestellte Mensch sein zukünftiges Leben.

Durch Denken (Fantasieren) und Handeln (Testen) erneuert er kontinuierlich den Fort-

lauf seiner Existenz.

Die Bedingung des Menschen ist nicht Wahrheit, d.h. Kenntnis der exakten Wirk-

lichkeit (Kenntnis ist nicht mit Wahrheit zu verwechseln), sondern Veränderung der

(Um-)Welt, das Schaffen einer menschlichen Welt. Die Zerstörung (und dies soll nicht

als Rechtfertigung missverstanden werden) ist in rein begrifflicher Sicht wenigstens

vorübergehend als seine Existenzbedingung anzuerkennen (Jahrtausende lang war

ja diese anpassende Zerstörung noch keine Selbstzerstörung). Angelehnt an Gehlen,

kann man Architektur zu allererst als die lebensdienliche Umarbeitung der Welt defi-

nieren, die ›erste‹ Kunst (Gehlen: 36). Der Abbau und Umbau der (Um-)Welt ist schon

mit der primitiven Urhütte besiegelt. Hier kann es nichts Organisches geben, sondern

nur eine Entbindung vom natürlichen Milieu. Der Mensch ist nicht milieuangepasst

(festgestellt), sondern passt das Milieu an (fast jedes beliebige Milieu).

Menschwerdung ist bedingt durch die »Tätigkeit der Weltveränderung« (Geh-

len: 138).Das bedeutet nicht die jährliche Französische Revolution, sondern es bedeutet,

die mikrokosmische Plastizität zu erhalten oder anders gesagt, es bedeutet die poten-

zielle Möglichkeit, zu jedem Zeitpunkt im Extremfall sich einen neuen Gott schaffen

zu können. Deshalb spricht Nietzsche vom Monotheismus als größtes Attentat auf das

Leben.

In uns spazieren – das ist eine Bauinspektion unseres plastischen Gehirns, eine

Inspektion seiner Weltoffenheit, mithin nichts Festgestelltes, Spezialisiertes, sich der

Wahrheit Näherndes (Göttliches), sondern etwas das ewige Werden Erkennendes; kein

Symbol der Hinterwelt, sondern eine Bühne des Lebens.

Was soll Architektur darstellen? Ronchamp zum Beispiel entspricht einer erstaun-

lichen Weltoffenheit des religiösen Auftragsgebers von Le Corbusier, und der damalige

›Verrat‹ von Le Corbusier an der Moderne war prinzipiell eher der Auftakt zum ›richti-

gen‹ Weg (d.h. einem wieder auf weltlichem Niveau, anders als die hinterweltlerische

Moderne): dieWeltoffenheit gegenüber dem driftendenWerden.

KannmandieWelt ohneWahrheitnochwahrnehmen (d.h.erkennen)?Besser jedoch:

Ist ein Erkennen der Welt unter dem Einfluss der Wahrheit überhaupt noch möglich?

»EineWahrnehmungstätigkeit ist ohne Einbildung nicht möglich« (Palágyi: 95).

Konzepte, seieneskonkreteFiktionen,sei esdieunendlicheGeschichtedesDenkens:

Die Geschichte der architektonischen Konzepte könnte als Fortsetzung der Philosophie

im tragischenZeitalter derGriechen gedachtwerden, als eine ausgesprochen illustrative

Fortsetzung Nietzsches griechischer, wieder vorsokratisch geprägter Kultur; einer Kul-

tur, die nichtmehr wie die Fliege davon träumt, durchs Glas zu kommen, oder so tut, als

wäre sie schon jenseits, bzw. ganz fromm am Durchkommen arbeitet; einer Kultur, de-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Notizen 337

renBesessenheit nichtmehrHomoDeus ist, sondern jener »primitivere« (Graeber 1), von

seinen eitlen und überheblichen Ansprüchen befreite Homo Artifex bzw. conceptualis.

DasDenken steht inkeinerBeziehungzurWahrheit.Das ist natürlich eineunerhörte

Behauptung, denn es steht traditionell sehr wohl in Beziehung zu ihr, da das Denken ja

gerade durch dieWahrheit eingeschränkt, oftmals sogar verhindert wird. Und auch wir

Entwerfer leiden noch an dieser frommen Beschränktheit.

Zur Abstraktion: Die Kohärenz ist ein wichtiger Aspekt unseres intellektuellen An-

spruchs, und sie ist eben an die Gefühlswelt gebunden (sie ist also nicht nur abstrakt).

Aber sie sollte keine Autorität im Sinne einer höherwertigen Wahrheit haben und Teile

des Ganzen oder Teilaspekte (»utilitas«, z.B. dieWohnbarkeit) können niemals statthaft

diesem höheren Ganzen geopfert werden. Dies passiert aber nicht selten in den Bewer-

tungen von Entwürfen (Wettbewerbsjurys), die dannOpfer ihrer eigenen (formalen) Ko-

härenz werden (»venustas«) und deren Entwicklung des Öfteren stehen bleibt, weil das

Wesentliche,die suggestiveKraft der (globalen) Idee, schon erreicht zu sein scheint. Jede

Suche nach einem ersten abstrakten Prinzip birgt das Risiko in sich, das Leben zu ersti-

cken (Deleuze 1: 68).Mandarf sich deshalb nicht gegendie Abstraktionwenden, sondern

gegen das Absolute jeglichen Prinzips, gegen die ›wahre‹ Autorität der Bilder.

Die Wüste wächst: weh dem, der Wüsten birgt… (G: 533)

Selbstverständlich war Nietzsche nicht der erste Anzweifler derWahrheit. Solch Zweifel

und kritische Grundhaltung ist lediglich die Eintrittskarte zur Philosophie. Aber seine

Vorgänger verzweifelten in der Regel an unserer Unfähigkeit, der wahrhaftige Freund

der Wahrheit zu werden, angesichts der etwas einseitigen Liebe (sie liebten die Wahr-

heit, abernicht umgekehrt).SowurdendieVerzweifler entweder zumNostalgiker,Skep-

tiker, Zyniker oder/und Pessimisten und endeten nicht selten niedergesunken oder -ge-

schlagen vor demKreuz.Nietzsche stellte dagegen das Lebensverneinende und schließ-

lich die Irrelevanz der Wahrheit in den Vordergrund und überwindet die nihilistische

Tendenz der klassischen Metaphysik durch die affirmative, aus dem Konzept des Wil-

lens zur Macht entwickelte Metaphysik der Kunst. Sein Evangelium predigte nicht vom

Erlöser ›am‹Kreuz, sondern vonderErlösung ›vom‹Kreuz.DennwederderGlaube,noch

dieWahrheit befinden sich auf der höchsten Ebene des Denkens und sie stellen deshalb

auch keine Gegenpole menschlicher Gesinnung dar. Es gibt nur konzeptuelles Denken;

Wahrheit und Glaube sind lediglich zwei geringfügig differenzierte Formen jener geis-

tigenWelt.

Das Wort ›meta-‹ (der Metaphysik der Kunst) spielt ganz einfach auf diese höchste

Ebene an, auf der alles zusammenkommt: die Kunst der Kultur, die unserer geistigen

Arbeit, in Verbindung mit der Physiologie der Kunst. Wie schon mit Descola in Kapitel

23 erwähnt, soll damit der Dualismus von Kultur und Natur überwunden werden, von

Kunst undWissenschaft, von Körper und Geist, um die schaffende Kraft des werdenden

Lebens (NietzschesWillen zur Macht als Kunst) in den Vordergrund zu stellen.

Architektur der Erkennenden = die gedachten Stadtstrukturen entsprechen der

Struktur unseres Denkens = in uns spazieren gehen: Unser planerisches Aufgabenfeld

geht mit dieser Einsicht weit über die von Simmel mit dem Aufsatz Die Großstädte und

das Geistesleben eingeleitete Stadtsoziologie hinaus. Wenn das Stadtleben das Geis-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Nietzsches Architektur der Erkennenden

tesleben anzusprechen hat bzw. greifbar in Beziehung zu setzen hat, dehnt sich das

raumplanerische Forschungsfeld (die Urbanistik) der Architekten weit über eine anzu-

strebende Synthese der (im allgemeinen noch nicht integrierten) Geisteswissenschaften

hinaus und führt uns zum (interdisziplinären) Ermessen einer Integration der neu-

ropsychologischen und kognitiven Forschungs-Praxis (der Kognitionswissenschaft) in

die interdisziplinäre Planung ›unserer‹ neuen Lebensmöglichkeiten, der möglichen

Rahmung des driftenden Lebens, unseresWerdens.

Der verlorene Raumoder die Raumdepression: »In der depressiven Lage könnenwir

keineRaumspannungaufbauen.Die äußerenAttraktorenziehenunsnichtmehr ausuns

heraus. Dann wird die Weite unmöglich. Ein nicht mehr expansionfähiger, psychischer

Punkt befindet sich irgendwo innerhalb einer ausgeleerten beliebigen Umgebung, die

man jetzt zurecht mit dem Allerweltswort Umwelt bezeichnen darf.« (Sloterdijk 3: 260)

Selbst wenn sich auch Venturi paradoxerweise noch auf Wahrheit beruft (Venturi,

1: 24) – als ob der letzte konsequente Schritt seiner Denkweise doch nicht denkbar wäre

– und trotz aller zeitgemäßen Stellungnahme bzw. ungeachtet des gezielt polemischen

Angriffs auf den orthodoxen Purismus derModerne bleibt seine Schrift ein äußerst zeit-

loses Buch, d.h. mit dem prinzipiell zu begrüßenden Untergang der postmodernen Ar-

chitektur verloren seine grundlegendenThemen nichts an Aktualität.

Das erzählende Moment findet sich in der jüngsten Architektur ebenso selten wie das

Element mit mehr als nur einer Funktion. Wird beim letzteren die Doppeldeutigkeit

übel genommen, so scheitert das erzählendeMoment amKult des »Weniger-ist-mehr«

der modernen orthodoxen Architektur. (Venturi 1: 59)

Die Veränderung des Alten als Bedingung des Denkens und Lebens bezieht sich nicht

unbedingt auf das Erhaltenswerte ›an sich‹, sondern auf die Transformation selbst des

Banalen, das eben umgestaltet zum erzählenden Element der (Stadt-)Geschichte wird;

d.h., es erzählt mit der offensichtlichen Veränderung von Form ›und‹ Funktion (am Bau

als Medium) die Geschichte »derWidersprüchlichkeit des Lebens selbst« (Venturi 1: 61).

Wenn für Leben und Raumnun die Beziehungen, Relationen oder Verbindungen im

Vordergrund stehen (die »Strukturkoppelung« der Zelle mit der Umwelt bei Maturana

und Varela [Matura/Varela: 110] oder des Innenmit demAußen und der Stadttopologie),

wenn das ›relative‹ Offenstehen als Lebensbedingung gilt, kann es nur ein individuelles

und universelles ewigesWerden geben.DennBeziehung heißtWechsel, Austausch,Ver-

änderung und fortwährende gegenseitige Anpassung in einem stetig sich verändernden

Milieu (Leben heißt kontinuierlich ein labiles Gleichgewicht schaffenmüssen, ein labiles

Gleichgewicht zwischen »Thier und Engel« [GM: 336]).

Die großen Meister ahnten natürlich, dass der Bruch niemals Veränderung bringt,

und nahmen selbst ihre oft kategorischenWorte nicht so ernst wie ihre Schüler. Der Er-

finder des Purismus (Le Corbusier mit A. Ozenfant) war selbst schon sein großer Über-

winder.

Das Fusionieren vonKunst undWissenschaft, sowie dies in derArchitektur ganzna-

türlich zu sein scheint: Baukunst und Bautechnik.Das Vor-Gestellte leitet die Arbeit der

Technik.Die Idee, das Kunst-Wollen, steht im altenGriechenland noch über der Technik

(Bloch: 835ff.).Das Kunst-Wollenwar immer ein Entsprechen-Wollen eines utopisierten

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Notizen 339

Raums (auf der Suche nach der absoluten Wahrheit). Die Idee der Wahrheit stimuliert,

aber leitet auch eine gewisse Variationsenge der Vorstellungskraft ein. Sie hat eine ein-

schränkende Wirkung auf den Kunsttrieb, sie hemmt die Morgenröten. Einer kurzen

Geschichte des Denkens folgt eine kurze Baugeschichte. Die »vita contemplativa« wird

langsam von der »vita religiosa« abgelöst. Das Pantheon als Gleichnis des Himmels war

noch eine Relativierung desHimmels, sein Bezug zumMenschen, seineHumanisierung

als Himmel des Diesseits, die die Ausgeglichenheit der Architektur deutet. Platon mit

seinen absoluten Körpern bereitet die Ablösung vom Leben vor. Mit den absoluten For-

men und Ideenwird derÜbergang zumHimmel des Jenseits des Christentums eingelei-

tet (bzw. ein altägyptisches Erbe des Todeskristalls importiert).

Miniatur der Welt: Architekt nicht Rivale Gottes, sondern Werkzeug des unfreien

Willens (Bloch: 834), desWillens zur Macht.

Zwei Pole von Formen/Symbolen der Wahrheitsfindung: Sei es die strikt-anorgani-

scheOrdnungbeispielsweisedes ägyptischenTodeskristalls derPyramiden,oderdie »ra-

dikal-organischeOrdnung« (Bloch: 848) derGotik oder des Barocks, immer geht es umeine

künstliche Ordnung (Architektur) der Dinge.

Zum Entwurfsprozess: Konzept und Idee versus Zeichensprache?

Architekturwird oft als Zeichen gedeutet, doch gibt es keineZeichenlehre und -spra-

che.Wenngleich beispielsweise dieWaage als Symbol oder Zeichen der Justiz gilt,würde

selbstverständlich kein Architekt auf die Idee kommen, einen Justizpalast als Waage zu

konzipieren. Schon ein symmetrischer Grundriss würde den meisten Architekten heu-

te als unbehaglich erscheinen. Ganz selbstverständlich wirkt zwar Architektur immer

als Zeichen, aber wir sind eher versucht, jegliche (autoritäre) Eindeutigkeit zu vermei-

den. Angestrebt wird eher eine Art offenes Kunstwerk zu schaffen und keine Symbole

darzustellen, sondern eher nicht austauschbare Funktionen zu thematisieren, wie z.B.

Haus als Fenster (OMA,Casa daMúsica), als Fenster und Rahmen zurWelt, Haus alsWeg

oder Platz (OMA, Jussieu): Gefördert werden soll, das ›Wesens‹, die ›Idee‹ eines Gebäu-

des einfach, spontan begreifen zu können. Es ist das Schema Kants, das als Struktur

(als Architektonik) der ganzen Architektur fungiert. Architektur als umgesetztes Sche-

ma, das Schema bestimmt den Schein der Architektur. Und genau hier findet der große

Sprung zur Stadt statt. Albertis Idee von der Stadt als großes Haus funktioniert noch

bei den ›ursprünglichen‹ Konzepten der Renaissance-Städte. Auch Le Corbusier zwang

noch seine 3 Millionen Einwohner in ein klassisches Schema. Noch im 21. Jh. herrschen

polemischeDiskussionen, obman ganze Landesregionen in klar definierte topologische

Schemen zwängen kann, oder besser offene Prozesse initiiert (Deltametropool). Beim

Thema der Stadterneuerung (z.B. alter innerstädtischer Industriegebiete) wird der Wi-

derspruch von Bild und Erneuerungs-Prozess gar zu offensichtlich, die nach und nach

entstehendeDekontextualisierungdurch das imVoraus definierteGesamt-Bild (Diener,

Genf 2014). Hier liegen die adäquateren Strategien eher im Bereich des Setzens neu-

er Impulse, flexibler (Spiel-)Regeln, die dem Entstehungsprozess der offen gelassenen

Plastik der Stadt noch genügend Spiel-Raum (für Veränderungen der Bedingungen) las-

sen (Schwarz: Überwindung des Planes...). Bild und Prozess verhalten sich wie Sein und

Werden. Denken-Entwerfen: Wie viel Sein dem Werden aufprägen? Eine Sache/Frage

der Dosis! Ab welcher Dosis fängt das Sein an, das Werden zu ersticken? Die Stadt als

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Nietzsches Architektur der Erkennenden

ewigesWerden! Als Provisorium! Architektur = Sein. AlsMaschine?! (Ville Radieuse, un-

sere Seele, gingen wir wirklich in »uns« spazieren?)

Heidegger schreibt: »Einsichtige verstehen, dass Heraklit anders zu Platon, anders

zu Aristoteles, anders zu einem christlichen Kirchenschriftsteller, anders zu Hegel, an-

ders zuNietzsche spricht. […]Man sieht sich durch eine solche Vielfalt von demSchreck-

gespenst des Relativismus bedroht und zwar notwendig« (Heidegger 5: 253). Diese Viel-

heitder Interpretationen lassenuns tatsächlichnicht zueinemklarenSchlussüberHera-

klit kommen, sie schaffen vielmehr Klarheit über das Denken. Das Schreckgespenst des

Relativismus ist einer der vielen Gründe zur Flucht in den ›Absolutismus‹, eine der fa-

belhaftenQuellen desWillens zur Einheit.Die vonHeidegger erwähnte Vielfalt ist selbst

relativ und erhöht sich natürlichmit der Tiefe des Eindringens in die verschiedenen Tex-

te, um nicht zu sagen, mit der Detailforschung. Aber das für Heidegger unbehagliche

»historische Verrechnen der Auslegungen« (Heidegger 5: 253) bringt uns doch den nöti-

gen Abstand des Verhaltensforschers. Denn Heraklit stand nicht allein dem damaligen

Griechenland gegenüber und es herrschte im Gegensatz zur heutigen relativen philo-

sophischen Stille noch ein reger Verkehr an Lehren und damit auch ein entsprechend

gesunder vorsokratischer Doktrinen-Darwinismus.

Es geht im Überlebenskampf niemals um Recht oder Unrecht, sondern immer

darum, wie sehr sich die jeweilige Lehre für das Leben interessiert. Und für das Leben

war Heraklit einfach zu dunkel, es war eine reine Frage der natürlichen Selektion. Wer

träumt schon vom offenen, blitzgesteuerten Chaos, von Feuersbrunst, Weltbrand und

Weltbildung, wenn ein anderer das strahlende Licht des nach allen Seiten hin abge-

schlossen Seins verkündet (Diels: 125). Parmenides war keine Bereicherung Heraklits,

sondern die Erlösung. Mit Parmenides als Erlöser und, wenn auch nicht als Ausgangs-

punkt, so doch wenigstens als erstem Kristallisationspunkt des Seins ging das Werden

vorerst unter (denn »die Lehre vom Sein, vom Ding, von lauter festen Einheiten ist

hundert Mal leichter als die Lehre vomWerden, von der Entwicklung…« [KSA13, § 18[13]]).

Das »historische Verrechnen« des Verhaltensforschers wertet also Heraklit im Vergleich

zu Parmenides, interpretiert den einen Untergang in Bezug zum anderen Aufgang.

Die kulturelle Auslese der Umwelt und Nachwelt entscheidet über Gleichwertigkeit

oder Gegensätzlichkeit. Eine ähnliche Auslese und Gegensätzlichkeit finden wir zwei

Jahrtausende später. Der pessimistische Schopenhauer (1788–1860) dozierte im leeren

Hörsaal erneut über den Willen des Werdens, während der preußische Starphilosoph

Hegel (1770–1831) für das Gefolge seiner Entdeckung desWeltgeistes auf demGipfel des

Seins kein ausreichend großes Auditorium fand.

Der ewigenWiederkunft entsprechen die »selektiven Interaktionen« als ewiger Pro-

zess der Lebenserhaltung (Maturana/Varela: 110f.). Hier gibt es keinen historischen De-

terminismus,keine logischeAuswahl oder Auslese (natürliche), d.h. aufgrunddes natür-

lich determinierten Kontextes kein Gesetz der Entwicklung, kein Gesetz des Werdens!

Die ewige Wiederkunft produziert nie Gleiches, sondern nur Differenz, sie garantiert

Differenz. Man muss sie zusammen mit dem Willen zur Macht denken, als das Pro-

zesshafte, das Anstoßen der Entwicklung, nicht als die determinierte Dimension dieses

ewigen Prozesses, dieses »Pulsieren allen Lebens« (Maturana/Varela : 112). Ein Prozess

der Perturbation! Das Prinzip der Evolution ist die Vielheit (nicht die Einheit der Arten),

das Immer-mehr aus demWenigen (Maturana/Varela: 114f.), dem ›geringen‹ Ursprung.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Notizen 341

Hier, für die Evolutionsgeschichte, muss man das Schema des Baumes (den Stamm-

baum) einmal ausnahmsweise verteidigen, gegen die Einheit. Der Abfall vom (idealen)

Ursprung Platons nennt sich ganz einfach das Leben, das Leben als Veränderung! (Und

neben der Tendenz der Artenvielfalt der Natur gab es auch in der Evolutionsgeschichte

der Kultur diese Tendenz zur Vielfalt, d.h., in der Geschichte der Menschheit fand zwar

eine [sphärologische] Raum-Globalisierung statt [durch in erster Linie technische Fort-

schritte], aber gleichzeitig auch eine ausgeprägte Lokalisierung der Kulturen. Auch hier

ging die relativ globale Einheit zur lokalen Vielheit über [Graeber 1: 140ff.].Das Einheits-

denken entstand namentlich erst mit der griechischen Moderne und natürlich mit dem

Christentum.)

Schafft eine Variante (des Lebens, eines Lebewesens) keineKoppelungmit ihremMi-

lieu, d.h. keine gegenseitige Veränderung, kein gemeinsamesWerden, bedeutet dies ein

AbsterbenderVariante (die sogenannteAuslese).Der Prozess derEvolution ist kein Fort-

schritt, sondern nur ein ewiges Anpassen, ohne Ziel, außer jenes der einfachen Erhal-

tung des Lebens; hier gibt es kein Besser, kein Schlechter, nur effizienteres Anpassen.

Diese Kriterien sind nur jene des außenstehenden allzumenschlichen Beobachters und

haben nichts mit den Gründen der natürlichen Selektion zu tun. Evolution und Kunst

gehören zusammen (Maturana/Varela: 127ff.). Bei Lebewesen existiert kein Determinis-

mus imSinne einer Voraussagbarkeit anhand von etabliertenGesetzen (wir erliegen kei-

nen Gesetzen, sondern Schaffen sie, und dieses Schaffen von Gesetzen macht uns nicht

zu Göttern, sondern zu Künstlern). Die Perturbation durch das Milieu ist nichts Nega-

tives, sondern lebensnotwendig. Im Gegensatz zu Platons Ansicht ist Abfall Erhaltung!

Aber Plastizität ist aktiv zu steuern (über die Selektion der ewigenWiederkunft); es gibt

keinen Idealzustand in der Natur (Idealstadt = Friedhof).

JemehrDiversität, desto stabiler das System (je einheitlicher dieKomponenten,des-

tounstabiler dasGanze [Maturana/Varela: 216f.]).Richtenwir eineheikle Lektion anPla-

ton (oder beispielsweise auch an jene republikanischen Verfechter der sogenannten ›In-

tegrationspolitik‹ Frankreichs und viele andere Tendenzen einer geschlossenen Gesell-

schaft): Je weiter wir uns von der Idee eines Urbildes (Ursprung, Ideal etc.) befinden,

desto größer ist auch das Potenzial einer ›stabilen‹ (möglichen) Kultur. Je einheitlicher

(gleichgeschalteter) eine Gesellschaft ist (je mehr sie mit dem Begriff derWahrheit ope-

riert), desto näher steht sie den ›sozialen Insekten‹. Der Staat Platons entspricht in der

Tat einem ›Organismus‹. Auf der anderen Seite der Skala steht diemenschliche (manch-

mal allzumenschliche) offene Gesellschaft. Nochmals: Alles Vereinfachen, Abstrahieren,

Simplifizieren (unsere bewusste Existenz) kann nur künstlerisch gerechtfertigt werden.

Denken ist Entwerfen. Auch Platon dachte nur.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470725-032 - am 13.02.2026, 21:47:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

