Il. Religiose Sozialisation und religiose
Erziehung in muslimischen Familien

1. MusLIME IN DEUTSCHLAND

In diesem Kapitel wird zunichst die Ausgangssituation der Muslime geschil-
dert. Da die vorliegende Studie sich auf die Situation der tiirkischstimmigen
Muslime mit sunnitischer Ausrichtung des Islams konzentriert, wird bei der
Beschreibung der Fokus auf diese Gruppe gerichtet. Die Merkmale dieser
Gruppe werden nach den fiir die vorliegende Studie bedeutsamen Kriterien
beschrieben.

Es geht zunichst darum, sich einen Uberblick {iber die zahlenmafRige Pr-
senz von Muslimen und im Speziellen von Muslimen mit tiirkischem Migra-
tionshintergrund in Deutschland zu verschaffen. Die statistische Erfassbarkeit
von muslimischen Familien birgt jedoch einige Probleme, sodass sozialstruk-
turelle Daten tiber sie vorwiegend aus Untersuchungen zu tiirkischen Migra-
tionsfamilien entstammen.

Ein Blick auf die Religiositit der Muslime mit tiirkischem Migrations-
hintergrund zeigt, welche Aspekte des Islams fiir diese von Bedeutung sind.
Schlieflich werden die Organisationsstrukturen von Muslimen vorgestellt.
Neben den religiosen Dachverbinden, die sich im Migrationsverlauf etabliert
haben, werden die Rolle und die Funktionen der ihnen zugehérigen religiésen
Gemeinden aufgezeigt. Sie gelten als Orte, in denen ein nicht unbedeutender
Teil der religiésen Sozialisation von Kindern und Jugendlichen stattfindet und
mit denen die Mehrheit der befragten Eltern dieser Untersuchung in Verbin-
dung steht.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

1.1 Die Ausgangslage in Zahlen und Fakten

Der Islam in Deutschland ldsst sich in der Geschichte' auch schon vor den
1960er-Jahren vereinzelt vorfinden. Jedoch hat die zahlenmifig bedeutende Pri-
senz von Muslimen erst in den 196oer-Jahren mit der Arbeitsmigration aus der
Tiirkei, dem ehemaligen Jugoslawien und aus Nordafrika eingesetzt. In spiteren
Jahren kamen zudem Kriegsfliichtlinge aus unterschiedlichen muslimisch ge-
prigten Lindern, wie bspw. Bosnien, Irak, Iran, Afghanistan und neuerdings
aus Syrien u.a., hinzu. Deutschland bietet spitestens seit den Migrationswellen
der 1980er-Jahre ein Bild religioser und multikultureller Vielfalt. Die Muslime
in Deutschland bilden eine heterogene Gruppe unterschiedlicher nationaler
Herkunft mit einer bunten Mischung muslimischen Lebens.?

Die Mehrheit der Muslime in Deutschland hat einen tiirkischen Migrations-
hintergrund. Es handelt sich bei den tiirkischen Muslimen zumeist um Arbeits-
migranten, die — wie oben erwdhnt- im Zuge des Anwerbeabkommens in den
1960er-Jahren nach Deutschland kamen. Arbeit ist unter den muslimischen
Tiirken ein wichtiger Migrationsgrund und die wenigsten von ihnen verfiigen
tiber einen hohen Bildungsabschluss. Sie wurden zumeist als Hilfsarbeiter in
Fabriken eingesetzt und verfolgten das Ziel, nach einiger Zeit in ihre Heimat zu-
riickzukehren. Der Grund hierfiir lag zunichst an lediglich befristeten Arbeits-
vertrigen. Erst mit der zunehmend lingeren Aufenthaltsdauer wurden letztend-
lich auch die restlichen Familienmitglieder nach Deutschland geholt, wodurch
die Zahl der Muslime insgesamt stark zunahm (vgl. Seifert 2012).

Mit dem Nachzug der Familien stieg auch die Bedeutung des Islams. Die
erlebte Fremdheit férderte innerhalb der nach Deutschland geholten Familien
eine Orientierung nach eigenen kulturellen und religissen Werthaltungen, die
insbesondere der Wahrung der eigenen Identitit dienen sollte. Dies erklirt u.a.,
warum das Leben vieler Muslime hierzulande durch einen besonderen Bezug
zur eigenen Religion geprigt ist.

Die Etablierung von muslimischen Gemeinden und entsprechenden religis-
sen Organisationen kann ebenfalls mit dieser Tatsache in Zusammenhang ge-
bracht werden. Die Vielfalt des muslimischen Lebens hat sich zudem nicht nur

1 | Kaiser Wilhelm II. lies 1914 eine mit einem Minarett versehene Moschee fiir Kriegsge-
fangene bauen. Erste kleinere islamische Gemeinden gab es in Deutschland bereits nach
dem Ersten Weltkrieg (z.B. »Islamische Gemeinde zu Berlin«, gegriindet 1922). Bei einer
Volkszahlung gehdrten 1925 weniger als 3.000 Personen einer anderen Religion als dem
Christentum und Judentum an (vgl. Mirbach 2008: 82). Bis dahin galt die Geschichte des
Islams in Deutschland eher als eine Randerscheinung (vgl. Schmitz/Seibert 2007: 13f.).
2 | Vgl. Lemmen 2001: 17-34 fir eine detaillierte und phasenweise folgende Beschrei-
bung der Geschichte des Islams in Deutschland unter Bezugnahme auf Primdrquellen
(Vereinsregister, Gerichtsentscheide, Berichte etc.).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

aufgrund der unterschiedlichen nationalen Herkunft der Muslime in Deutsch-
land gesteigert. Auch innerhalb der jeweiligen ethnischen Gruppen muss eine
Binnendifferenzierung vorgenommen werden, um ein angemessenes Bild der
religiésen Orientierungen, religiésen Einstellungs- und Handlungsmuster
wiedergeben zu konnen.

Heute leben rund vier Millionen Muslime in Deutschland. Die Muslime
bilden nach den Christen somit die nichstgrofite Religionsgemeinschaft. Es
gibt keine genauen Zahlen dariiber, wie viele Muslime tatsichlich in Deutsch-
land leben. Die Griinde hierfiir liegen darin, dass genaue Zahlen iiber eine is-
lamische Religionszugehorigkeit tiber das Statistische Bundesamt nicht zu er-
mitteln® sind. Laut der Studie des Bundesamtes* fiir Migration (2009) variiert
diese Zahl immer zwischen 3,8 und 4,3 Millionen Muslimen. In Deutschland
leben inzwischen rund 82 Millionen Menschen, sodass der Anteil der Muslime
an der Gesamtbevolkerung insgesamt zwischen 4,6 und 5,2 % betrigt. Da-
bei wird geschitzt, dass rund 45 % der in Deutschland lebenden Muslime mit
Migrationshintergrund aus den beriicksichtigten Herkunftslindern deutsche
Staatsangehorige sind und rund 55 % tber eine auslindische Nationalitit ver-
fugen (vgl. Haug/Missig/Stichs 2009: 80).

Die in Deutschland lebenden Muslime stellen eine sehr heterogene Be-
volkerung dar. Es dominiert die Gruppe der Tiirkischstimmigen. Etwa 2,5
bis 2,7 Millionen der in Deutschland lebenden Muslime haben somit einen
turkischen Migrationshintergrund, d.h., sie stellen rund 63 % der Muslime
in Deutschland dar.’ Auch was die konfessionelle Zugehorigkeit der Muslime
anbelangt, ist eine Vielzahl von Glaubensrichtungen festzustellen. Die Mehr-
zahl der tuirkischstimmigen Muslime sind Sunniten (76 %), auf die sich die
vorliegende Studie konzentriert. Mit einem Anteil von 17 % stellen die Aleviten
die zweitgrofite Glaubensgruppe dar (vgl. Haug/Miissig/Stichs 2009: 303).

Von den etwa 2,5-2,7 Millionen tuirkischstimmigen Muslimen besitzen
rund 40 % die deutsche Staatsbiirgerschaft. Im Vergleich zu anderen Her-
kunftsgruppen ist der Anteil der im Ausland geborenen tiirkischstimmigen
Muslime geringer, d.h., es ist die zweite Generation an tiirkischstimmigen
Muslimen in Deutschland herangewachsen, deren Eltern zumeist Arbeitsmig-
ranten waren (vgl. Haug/Miissig/Stichs 2009: 303f)).

3 | Vgl. fiir die vorliegende Problematik der statistischen Erfassbarkeit der Muslime
Lemmen 2001: 35ff.; vgl. auch Spielhaus 2013 in diesem Kapitel.

4 | Diese Zahlen ergeben sich aus einer standardisierten telefonischen Befragung von
insgesamt 6.004 Personen im ersten Halbjahr 2008 (vgl. Haug/Miissig/Stichs 2009:
38).

5 | Die restlichen Muslime stammen aus siideuropdischen Landern (ca. 14 %), aus dem
Nahen Osten (8 %), aus Nordafrika (7 %) und Zentralasien/GUS, dem Iran sowie Siidost-
asien (insgesamtrund 8 %).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

21


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Auf die geografische Verteilung bezogen, kann festgehalten werden, dass
Muslime vor allem in den alten Bundeslindern leben, und zwar meist in Bal-
lungsgebieten. Etwa ein Drittel (35,3 %) der tiirkischen Muslime lebt in NRW,
hier {iberwiegend im Ruhrgebiet. Der nichstgrofiere Anteil an Muslimen lebt
in Baden-Wiirttemberg (18,3 %) und Bayern (14,1 %) (vgl. Haug/Miissig/Stichs
2009: 107). Die Probandenauswahl fiir die vorliegende Untersuchung erfolgte
in NRW. Demnach ist sie in einem Gebiet durchgefiithrt worden, in dem die
Mehrheit der Muslime in Deutschland lebt.

Es ist jedoch darauf hinzuweisen, dass diese statistischen Angaben ledig-
lich auf Schitzungen beruhen, die die einfache Zuordnung als »Muslim« in-
frage stellen lassen. In diesem Zusammenhang zeigt Spielhaus (2013), wie auf
der Grundlage von Migrationsstatistiken oder Umfragen unter Menschen aus
ausgewihlten Herkunftslindern und darauf basierenden Hochrechnungen
Schitzungen zur Anzahl von Muslimen gemacht wurden, wobei die Autorin
hier schlussfolgernd klarstellt, dass diese Zahlenangaben verbesserungswiir-
dig sind (vgl. Spielhaus 2013: 5-8).

Nach Spielhaus ist die »Kategorie« des Muslims in ihrer inflationdren Ver-
wendung kritisch zu hinterfragen. Jene Kategorie kénne in Wissenschaft, Poli-
tik, Medien etc. lediglich im Kontext religidser oder identitirer Beziige eine
Aussagekraft erhalten (vgl. Spielhaus 2013: 15). Dabei gelte es, zu unterschei-
den, von welcher Kategorie ausgegangen und auf welcher Ebene eine Debatte
gefithrt werde. Die Religionszugehdrigkeit erweise sich somit, wenn sich nicht
eindeutige religiése Beziige (Deutungs- und Handlungsmuster) nachweisen
lassen wiirden, als irrefiithrend.

Die Bezeichnung »muslimisch« oder »Muslim« gibt demnach nur wenig
Aufschluss tiber das persénliche Verhiltnis des Einzelnen zur eigenen Reli-
gion. Welchen Stellenwert die Religion im eigenen Leben hat, wie sie prakti-
ziert wird, welche Rolle der Islam im Leben des Einzelnen oder gar im Sozia-
lisationsprozess der eigenen Kinder spielt, ist mit der alleinigen Zuschreibung
»Muslim« nicht ohne Weiteres identifizierbar. Der Vorteil einer qualitativen
Analyse besteht darin, detaillierte Informationen tiber die zu erfassende Grup-
pe mit ihren religiosen Beziigen geben zu konnen. Sicherlich ist dabei der An-
spruch auf Reprisentativitit nicht gegeben, aber der Blick fiir eine differenzier-
te Wahrnehmung und Erfassung verschiedener Bereiche des »Muslim«-Seins
und der Lebenswelten kann dadurch geschirft werden.

1.2 Muslimische Familien

Muslimische Familien in Deutschland haben, wie bereits erwihnt, die unter-
schiedlichsten ethnischen Hintergriinde, die fiir die zahlreichen Variationen
religioser Orientierungen verantwortlich sind. Die vermehrte Aufmerksam-
keit, die diesen Familien gewidmet wird, hat vielseitige Griinde. Zumeist han-

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

delt es sich um politische Debatten, die die vermeintliche Integrationsbereit-
schaft bzw. -unwilligkeit der Familien in den Blick nehmen. Spitestens im
Zusammenhang mit Bildungsdefiziten wird die religiése Zugehorigkeit der
Familien vermehrt in den Vordergrund geriickt. Ehemalige »Auslinderfami-
lien« oder »Migrantenfamilien« werden so zu »muslimischen Familien« de-
klariert (vgl. Spielhaus 2013: 4f.; vgl. auch Spenlen 2012). So ist es eigentlich
verwunderlich, warum in der wissenschaftlichen Forschung die Familienreli-
giositdt bislang kaum Beriicksichtigung fand.

Es ist schwierig, Aussagen tiber sozialstrukturelle Merkmale und Beson-
derheiten von Muslimen und speziell von muslimischen Familien zu treffen,
zumal, wie schon weiter oben beschrieben, bei Muslimen nicht von einer
homogenen Gruppe ausgegangen werden kann und der Islam sehr unter-
schiedlich ausgelegt und gelebt wird. Auch die statistische Erfassbarkeit birgt
einige Probleme. Ergebnisse in der sozialwissenschaftlichen Literatur zielen
zumeist auf die tiirkische Population oder auf Migrationsfamilien ohne Riick-
sicht aufihre Religion, religiose Zugehorigkeit, den Grad ihrer Religiositit und
damit auch auf die religiése Lebensweise, Alltagspraktiken in verschiedenen
Lebenswelten und Werthaltungen ab.®

Bedeutsam istin diesem Zusammenhang demnach, dass unter Migrations-
familien die Lebensbedingungen und religiésen Orientierungen erheblich va-
riieren konnen. Diese Differenzen beziehen sich sowohl auf herkunftsspezi-
fische Aspekte, wonach zwischen einer eher lindlichen und einer stidtischen
Herkunft (in der Tiirkei) unterschieden wird, als auch auf differente Formen
von traditionellen Werten, die in der Lebensweise und Familienstruktur z.T.
stark voneinander abweichen (vgl. Seiser 2006: 506).

Es wurden bislang vereinzelt mehrere grofs angelegte reprisentative Stu-
dien iiber Muslime in Deutschland veréffentlicht, aus denen einige sozial-

6 | Thiessen (2008) verweist hier auf ein analytisches Problem, das nicht allein auf
die islamische Religionszugehdrigkeit reduziert werden kann. Sie stellt thesenhaft fest,
dass islamische Rituale, Werthaltungen und Alltagspraktiken in vielfaltigen regionalen
Traditionen wurzeln und je nach Schicht und ethnischer Herkunft sehr unterschiedlich
sein kdnnen. Entsprechend schwierig gestalte sich die Analyse muslimischer Alltags-
praktiken und Werthaltungen (vgl. Thiessen 2008: 5). Gerade in der wissenschaftlichen
Literatur, die vor allem in Form von Expertisen (iber »muslimische« Familien hervorge-
bracht wurde, ist diese Schwierigkeit besonders deutlich zu sehen (vgl. Kap. I. 2.1). Zu
beachten ist hier zudem der historisch-gesellschaftliche Kontext der Herkunftslander
und ihre regional unterschiedlichen Formen religioser Praktiken und Einstellungen, die
oft mit traditionellen Vorstellungen vermischt werden. Da es keine institutionalisierte
»Clearingstelle« gibt, die die ganze Breite des Alltagslebens abbildet, d.h., man nicht
prézise sagt, was nun spezifisch »islamisch« ist und was den lokalen Traditionen ent-
stammt, ist der Islam nicht ohne Weiteres identifizierbar (vgl. Bukow 2007: 214).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

23


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

strukturelle Grunddaten gewonnen werden konnten und Aussagen iiber die
Muslime im Allgemeinen getitigt wurden. Einige Studien und Ergebnisse be-
ziehen sich auch auf tiirkische Migrationsfamilien, iiber die weitere Aspekte
des Familienlebens dargelegt werden, die hier im Folgenden niher erldutert
und analysiert werden sollen.

Sozialstrukturelle Merkmale von Familien

mit tiirkischem Migrationshintergrund

Dem Ergebnis des Mikrozensus 2009 zufolge machen 28,4 % (2,3 Mio. von
insgesamt 8,2 Mio.) aller Familien in Deutschland den Anteil an Migrations-
familien aus. Dabei stellen Familien, in denen jeweils ein Familienmitglied
einen tuirkischen Migrationshintergrund aufweist, mit 21 % den hochsten An-
teil dar’ (Prognos AG 2010: 16-19).

Migrationsfamilien haben im Vergleich zu einheimischen Familien tradi-
tionelle Familienbindungen, in der die Ehe mit Kindern (Mutter-Vater-Kind-Fa-
milie) die dominierende Form des familidren Zusammenlebens darstellt. Al-
ternative Lebensformen mit Kindern sind eher selten (vgl. BEMSF] 2009: 57).
Gerade Familien mit einem tiirkischen Migrationshintergrund und aus dem
mittleren Osten weisen »in hohem Mafle ein an der typischen biirgerlichen
>Normalfamilie« orientiertes familidres Geflige auf« (BFMSF] 2009: 57). Es
wird geschitzt, dass etwa zwei Drittel der Migrationsfamilien mit einem oder
zwei Kindern leben, worin sie sich von deutschen Familien nicht unterschei-
den. Allerdings liegt die Zahl der Familien mit drei oder vier Kindern bei 20 %,
wihrend dieser Anteil der Familien bei der Bevolkerung ohne Migrationshin-
tergrund nur bei 12 % liegt. Nach der Herkunft der Migrationsfamilien unter-
schieden, ist die Quote bei tiirkischen Ehepaaren, die drei oder vier Kindern
haben, mit etwa 32 % im Vergleich zu anderen Migrantengruppen tiberdurch-
schnittlich hoch. Auch unverheiratete Partner mit Kind gibt es unter Familien
mit Migrationshintergrund deutlich seltener (6 %) als bei einheimischen deut-
schen Familien (13 %) (Sonderauswertung des Mikrozensus 2009 in Prognos
AG 2010: 20f.). Ebenso bestitigt der Religionsmonitor (2008b) diesen Befund,
wonach die Bedeutung von Familie und Kindern fiir die iiberwiegende Mehr-
heit der Muslime grof3 bis sehr grof ist (vgl. Bertelsmann 2008b: 30 und 45).

7 | Laut Boos-Niinning unterschatzt diese Zahl den Anteil der Migrationsfamilien, weil
die ihr zugrunde liegende Definition verlangt, dass mindestens ein Familienmitglied
auferhalb Deutschlands geboren ist oder eine auslédndische Staatsangehdrigkeit be-
sitzt. Dabei wird jedoch die steigende Anzahl an Familien, in denen beide Elternteile in
Deutschland geboren sind und die deutsche Staatsangehdrigkeit besitzen, nicht be-
riicksichtigt. Untersuchungen belegen hierbei, dass diese Familien durch die kulturel-
len oder religiosen Werte der ethnischen Gemeinschaften (mit)geprégt sein kdnnten
(vgl. Boos-Niinning 2011a: 9; vgl. auch ders. 2015).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Dass die Familienorientierung und -bindung eine wichtige Rolle im Le-
ben von muslimischen Migrationsfamilien einnimmt, spiegelt sich auch in
der Haushaltsgrofie und Kinderanzahl wider. Muslime leben in signifikant
grofleren Haushalten als Angehorige anderer Religionsgemeinschaften sowie
weitere Migranten in Deutschland insgesamt. Bezeichnend ist zudem, dass
etwa 5 % der Muslime in Einpersonenhaushalten leben. Daran lisst sich ein
geringeres Maf an Individualisierung und eine héhere Familienorientierung
ablesen. Im Durchschnitt leben 3,8 Personen in einem Haushalt mit Bewoh-
nern tiirkischer Herkunft. Im Vergleich dazu sind die Haushalte deutlich gro-
Rer als bei der Gesamtbevolkerung bei einer durchschnittlichen GréfRe von 2,1
Personen im Jahr 2006 (vgl. Haug/Miissig/Stichs 2009: 13; vgl. auch BMFS]
2009: 61-64).

Gemifl der Sonderauswertung des Mikrozensus 2009 liegt die durch-
schnittliche Zahl in den Familien mit Migrationshintergrund mit 1,96 Kin-
dern etwas {iber dem Durchschnitt der Familien ohne Migrationshintergrund
(1.,74). Bei tiirkischen Familien wird sogar ein Mittelwert von 2,27 Kindern
festgestellt (Sonderauswertung des Mikrozensus 2009 in Prognos AG 2010:
22). Auch die Zahlen (der sekundiranalytischen Untersuchung) des BMFSF]
(2009) zeigen, dass in Migrationshaushalten mehr Kinder leben als in ein-
heimischen Haushalten. Insgesamt zeichnet sich die Bevolkerung mit Mig-
rationshintergrund somit durch eine deutlich hohere Anzahl an Familien mit
Kindern und zum anderen durch einen héheren Anteil an kinderreichen Fami-
lien aus (vgl. BMFSF] 2009: 52-61; vgl. auch Bertelsmann 2008b: 22).

Die Partnerwahl und die Heiratsneigung konnen als Indikator fiir die Orien-
tierung an traditionellen Familienmustern gesehen werden. Eheschliefungen
erfolgen tendenziell hiufiger im Migrationskontext. Die Ehe wird iiberdurch-
schnittlich hiufig insbesondere von Personen mit tiirkischen Wurzeln als Le-
bensform bevorzugt. Drei Viertel (74,9 %) der Befragten mit aktueller oder
ehemals tiirkischer Staatsangehorigkeit leben in einer Ehe und etwa lediglich
ein Funftel (18,8 %) gibt an, ledig zu sein, wohingegen die Zahl der Eheschlie-
RBungen bei einheimisch Deutschen 56,2 % betrigt (vgl. BMFSF] 2009: 48).

Auch das Heiratsalter ist im Vergleich zur deutschen Bevélkerung jiinger®
(vgl. BMFSF] 2009: 49-52). Ebenso lisst sich daraus das generative Verhalten
der Miitter ableiten, denn im Vergleich zu einheimischen Miittern (28 Jahre)
ist das Durchschnittsalter der Miitter mit tiirkischem Migrationshintergrund
bei der Geburt des ersten Kindes 24 Jahre (vgl. Boos-Niinning 2011: 16).

Die Wahl der Ehepartner und Eheschliefungen finden vorwiegend im
monoethnischen Kontext statt: dabei heiraten 95 % der Frauen mit tiirkischem

8 | Das junge Heiratsalter ist jedoch nicht auf traditionelle Geschlechterrollen oder
kulturelle Traditionen zuriickzufiihren. Vielmehr sei dieser Einflussfaktor dem durch-
schnittlich geringeren formellen Bildungsniveau geschuldet (vgl. BFMFSJ 2009: 51).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

25


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Migrationshintergrund jeweils innerethnisch. Die Zahl ist bei den Minnern
mit 87 % etwas geringer (vgl. BMFSF] 2009: 81-83). Auch transnationale Ehen,
in der eine innerethnische Ehe mit einem Partner oder einer Partnerin im
Herkunftsland der Eltern oder Grof3eltern geschlossen wird, sind verbreitet. Es
wird geschitzt, dass von den Ehen in der tiirkischen Gemeinschaft mehr als
ein Viertel einem transnationalen Muster folgt (Boos-Niinning 2oua: 17). Fiir
die Migrationsfamilien in Deutschland bedeutet dies, dass ein nicht geringer
Anteil an Kindern einen Elternteil hat, der im Rahmen der Heiratsmigration
nach Deutschland eingewandert ist (vgl. Boos-Niinning 2omua: 17f.).

Ehescheidungen sind, auch wenn die Zahlen zunehmen, im Vergleich zu
einheimischen Familien seltener. Die Quote der Alleinerziehenden betrigt
14 %, wohingegen die Anzahl der Alleinerziehenden in den deutschen Haus-
halten mit 21 % etwas hoher ausfillt (vgl. Prognos AG 2010: 20ff.).

Folgt man diesen Ergebnissen, so ist bei Migrationsfamilien mit tiirkischer
Herkunft ein ausgeprigter sog. Familialismus zu beobachten, der durchaus
religios begriindbar ist (vgl. Bertelsmann 2008b: 30 und 45) und zugleich bei
ausgeprigt religiosen Menschen etwas stirker sein diirfte. Er beinhaltet eine
stirkere familidre Verankerung und eine entsprechende Orientierung an tradi-
tionellen Familienmustern. Obgleich der Tatsache, dass auch hier Tendenzen
der Pluralisierung der Lebensformen im Zuge sozialer Wandlungsprozesse
zu beobachten sind, erreicht diese nicht das Ausmaf3, das in der Bevolkerung
ohne Migrationshintergrund vorzufinden ist (vgl. BEMS] 2009: 45).

Interessant wiren hier auch noch weitere Aspekte der Lebenssituation, wie
das raumliche Umfeld, die Wohngegend und die sozialen Rahmenbedingun-
gen von Migrationsfamilien. Die Bildungssituation sowie die Erwerbsbeteili-
gung geben letztlich Auskunft tiber den sozialen Status in der Gesellschaft
und bestimmen Faktoren wie Armut oder das Armutsrisiko. Sie sind nicht zu-
letzt auch im Zusammenhang mit Fragen nach der Integration in die deutsche
Gesellschaft wichtige Indikatoren, die das Familienleben von Migrantinnen
und Migranten erheblich beeinflussen und mitbestimmen. Da die vorliegende
Studie jedoch nicht ihren Fokus darauf richtet, in welcher Form diese Fakto-
ren einen Einfluss auf die religitse Sozialisation bzw. religiése Erziehung aus-
tiben, wurde hier auf deren Ausfithrung verzichtet.

1.3 Die Religiositat von Muslimen

Religion bzw. Religiositit spielt unter den muslimischen Tiirken eine grofle
Rolle. Bezogen auf die Situation der Muslime, gibt es eine Vielzahl von Stu-
dien, in denen anhand von bestimmten Merkmalen und Variablen Aussagen
iiber die Religiositit von Muslimen im Allgemeinen getroffen werden. Die
meisten Studien stimmen darin tiberein, dass Religiositit bzw. der Bezug zur
Religion und die individuelle Glaubigkeit unter den Muslimen auch heute

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

noch sehr stark ausgeprigt sind. Diese Studien sollen im Folgenden niher be-
leuchtet werden, um die Bedeutung und die alltigliche Relevanz aufzuzeigen,
welche die Religion fiir die Muslime insbesondere in der Diasporasituation
spielt. Die nachfolgend erwihnte Forschungsliteratur nimmt die muslimische
Bevilkerung ohne Differenzierungen nach Geschlecht und/oder Altersgruppe
in den Blick.

In der Studie Muslimisches Leben in Deutschland, die im Auftrag der Deut-
schen Islamkonferenz tiber das BAMF durchgefiihrt wurde, sehen sich 41,4 %
der Muslime (mit tiirkischem Migrationshintergrund) als sehr gliubig und
47,1 % als eher glaubig an, sodass der Anteil mit 8o bis 9o % der religiésen
Muslimen im weltweiten Normalbereich der subjektiven Einschitzung liegt.
Auch die tiglichen Gebete spielen hier eine besondere Rolle. Der Anteil der
tiglich bzw. mehrmals in der Woche Betenden liegt bei iiber 45 %. Auf die
Einhaltung des Fastengebotes legen tiber 70 % Wert. Religitse Feste und Feier-
tage sind immerhin fiir ca. 8o % von grofRer Bedeutung (Haug/Miissig/Stichs
2009: 142ff).

In der Erginzungsstudie Muslimische Religiositdt in Deutschland der Ber-
telsmann Stiftung wird ein Anteil von 41 % an hochreligiésen und 49 % an
religiésen Menschen benannt (mit 44 % der Hochreligiésen nimmt hier die
Gruppe der »Tiirkischsprachigen« den hochsten Anteil ein). Es lasse sich ein
Diaspora-Effekt feststellen, wonach laut »Religionsmonitor« (vgl. Bertelsmann
2008a) 85 % der Menschen in der Tiirkei religios sind. In Deutschland liege
der Wert um 6 % hoher. Die Studie veranschaulicht somit, dass im Vergleich
zur deutschen Bevolkerung Muslime in Deutschland deutlich religioser leben.
Ein wichtiges Ergebnis ist hier entgegen der gingigen Meinung innerhalb der
Medienlandschaften, dass mit einer »hohen Zentralitit« der Religiositit kein
rigider Dogmatismus oder Fundamentalismus verbunden ist. Hochreligiose
Menschen in Deutschland sind laut Studie durch eine kritisch-reflektierende
Haltung und durch eine hohe Akzeptanz von religiosem Pluralismus gekenn-
zeichnet (vgl. Bertelsmann 2008b: 29).

Auch die Studie Muslime in Deutschland’, die im Auftrag des Bundesminis-
teriums des Innern durchgefithrt wurde, gibt Auskunft tiber die Bedeutung
des Islams in der alltiglichen Lebensfithrung von Muslimen: Es wird eine gro-
Re personliche Glaubigkeit (87 %) festgestellt. Es beschreiben sich hier ledig-
lich 4,5 % als »absolut unglidubig« und weitere 8,1 % als »eher nicht glaubig«.

9 | Das Design der Gesamtstudie ist komplex aufgebaut: Es fanden eine standardisier-
te telefonische Befragung der muslimischen Bevélkerung von ca. 1.000 Personen aus
der Zielgruppe der erwachsenen Personen, eine standardisierte Befragung von ca. 500
Schiilerinnen und Schiilern, eine standardisierte Befragung von ca. 150 Studierenden
und qualitative Befragungen im Umfeld islamischer Organisationen statt (vgl. Brett-
feld/Wetzels 2007: 60-65).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

27


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Die hohe Bedeutung der individuellen Religiositit tiberschneidet sich jedoch
nur zum Teil mit der tatsichlichen Religionsausiibung (wie z.B. Hiufigkeit
des Betens, des Besuchs von Moscheen und Gebetshdusern): 31,4 % der befragten
Muslime beten tiglich und etwa 19 % mehrmals bis einmal die Woche. Als
Ergebnis lisst sich festhalten, dass, je ausgeprigter die individuelle Religiosi-
tit ist, desto hiufiger auch auf die tiglichen Gebete und auf den Moschee-
besuch Wert gelegt wird (vgl. Brettfeld/Wetzels 2007: 110f.). Die individuelle
Bedeutung religiéser Ge- und Verbote zeigt sich z.B. im Schweinefleischver-
zicht (86,7 %), bei der Einhaltung des Fastengebots (etwa 75 %) und in der
Bejahung der zentralen Aussagen des Glaubensbekenntnisses, dass der Koran
die wahre Offenbarung Gottes sei (79,6 %). Fiir einen Grofsteil der befragten
Muslime (52,1 %) fand die religiose Unterweisung somit durch den Koranschul-
besuch statt. Etwas {iber 30 % der Befragten haben fiir mehr als zwei Jahre eine
Koranschule besucht. Die Quote derer, die eine Koranschule besucht haben,
liegt bei den jiingeren Muslimen deutlich hoher als bei den ilteren Muslimen
(etwa 6o % vs. 50 %). Am hochsten ist diese Quote bei den in Deutschland ge-
borenen Muslimen (60,2 %). Der Koranschulbesuch der jiingeren Generatio-
nen bzw. derer, die ihre Kindheit in Deutschland verbracht haben, ist eine weit
verbreitete Praxis und mit einem grofReren Ausmafl an Religiositdt verlingert
sich auch der Besuch einer Koranschule. Brettfeld/ Wetzels deuten dies neben
dem religiésen Bediirfnis, in Ermangelung schulischer Moglichkeiten einer
religiésen Unterweisung der islamischen Religion, als einen moglichen Weg
der »Bewahrung kulturell-religiéser Traditionen«. Daneben wird festgestellt,
dass mit rund 7o % auch ein grofles Interesse an der Einfithrung eines islami-
schen Religionsunterrichts in deutscher Sprache an einer deutschen Schule fiir
muslimische Kinder besteht (vgl. Brettfeld/ Wetzels 2007: n12ft.).

Auch die Ergebnisse der Studie Islam in Deutschland. Einstellungen der tiir-
keistimmigen Muslime'® des ZfT (Zentrum fiir Tiirkeistudien) in Essen unter-
stiitzen die zentrale Bedeutung von Religiositit fiir die Muslime in der Dia-
spora. Die Mehrheit der tiirkischstimmigen Muslime definiert sich als eher
religids (55 %), ein Viertel (28 %) sieht sich als sehr religios an. Im Vergleich
zu den Ergebnissen im Jahr 2000 ist eine Zunahme der subjektiven Religio-
sitit festzustellen. Dies konnte als eine Folge der Geschehnisse vom 11. Sep-
tember 2001 gedeutet werden, aber auch die Kriege in Afghanistan oder dem
Irak konnten zu einer verstirkten Auseinandersetzung mit dem und zu einer
bestimmten Positionierung dem Islam gegeniiber gefithrt haben. Es konnte
zudem auch denkbar sein, dass positive und konstruktive Diskussionen mit
deutschen Bekannten, Nachbarn, Kollegen und Freunden zu einer verstirkten
Religiositit gefiihrt hitten (Sen/Sauer 2006: 20f.). Bei der Einhaltung der re-

10 | Im Jahr 2005 wurden mithilfe eines computergestiitzten Zufallsprinzips telefo-
nisch insgesamt 1.019 Interviews gefiihrt (vgl. Sen/Sauer 2006).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

ligiésen Praxis spielen fiir die Muslime allen voran das Fasten (74 %) und die
Almosenabgabe, Zakat, (77 %) eine zentrale Rolle. Diejenigen, die das tigliche
Gebet verrichten, stellen eine Gruppe von 35 % dar. Auch darin ist eine Erho-
hung im Vergleich zur Befragung im Jahre 2000 feststellbar. Somit zeige sich,
dass die gestiegene Religiositit sich auch in der religiésen Praxis niederschlage
(vgl. Sen/Sauer 2006: 23).

Es wurden hier die Ergebnisse von quantitativen Reprisentativbefragun-
gen dargestellt. Es ging dabei vor allem darum, die enorme Bedeutung von
Religion im Alltagsleben muslimisch-tiirkischer Migranten ohne Altersbe-
schrinkung aufzuzeigen. Eine detailliertere Analyse, die die Religiositit und
ihre vielfiltigen Ausdrucksformen unter der Perspektive der religiosen Soziali-
sation in muslimischen Familien besonders beriicksichtigt, wird im nichsten
Kapitel vorgenommen (vgl. Kap. II. 2.1).

1.4 Muslimische Organisationen und Vereine

Religiése Organisationen und Gemeinden stellen die hdufigsten Vergemein-
schaftungsformen von muslimischen Migranten und Migrantinnen dar. Die
religiose Landschaft der Muslime in Deutschland ist vielfiltig gewachsen. Sie
hat sich seit dem Beginn der Migrationsgeschichte gemif} den Bediirfnissen
der Muslime entwickelt. Es finden sich zahlreiche religiose Organisationen
mit einer breiten Angebotsvielfalt, in der nicht ausschlieRlich der Gebetsver-
richtung Raum gegeben wird.

Einhergehend mit dem Familiennachzug nach Deutschland und dem da-
raus resultierenden Bediirfnis, die Kinder religios zu erziehen, sind religio-
se Gemeinden und Vereine als Orte entstanden, an denen schon immer die
Vermittlung von religiésen Inhalten bzw. die religiése Unterweisung von Kin-
dern, Jugendlichen und auch Erwachsenen im Vordergrund stand. Als unter-
suchungsleitendes Kriterium wird in der vorliegenden Studie der Bezug der
Eltern und ihrer Kinder zur Moschee bzw. zu dhnlichen Einrichtungen als
Sozialisationskontext vorgestellt. So erscheint es hier interessant, sich einen
Uberblick iiber die Angebotsstrukturen der Moscheegemeinden und ihrer
Dachorganisationen zu verschaffen, zu denen die interviewten Eltern in fast
allen Fillen Verbindungen haben.

Eine bundesweit einheitliche Erhebung, die Ergebnisse tiber Gemeinde-
strukturen bzw. -angebote und die Organisationslandschaft anbietet, wurde
jingst vom BAMF in Auftrag gegeben und durch das ZfTI durchgefiihrt™ (vgl.

11 | Im ersten Halbjahr 2011 wurde eine telefonische, computergestiitzte, standardi-
sierte Befragung von Moscheegemeinden durchgefiihrt. Die Grundlage der Befragung
war die Datenbank, die das ZfTl im Jahr 2009 bearbeitet hatte. Es wurden insgesamt
1.141 Interviews vollsténdig durchgefiihrt (vgl. Halm/Sauer 2012: 46-57).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

29


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Halm et al. 2012). Der Bezug zur letztgenannten Studie ermdglicht eine ak-
tuelle Bestandsaufnahme muslimischer Gruppierungen und Organisationen
mit ihren jeweiligen Funktionen und Angebotsstrukturen.

Heute existieren in Deutschland 2.342 religiose Vereine bzw. Moschee-
gemeinden, einschliellich der alevitischen Gemeinden mit Gebetsraumlich-
keiten. Angesichts der zahlenmiRigen Uberlegenheit der tiirkischstimmigen
Muslime ist ein Grofteil der Gemeinden tiirkisch geprigt. Gleichzeitig werden
diese von weiteren Herkunftsgruppen besucht (vgl. Halm et al. 2012: 7).

Muslimische Gemeinden sind in vielen (Dach-)Verbinden organisiert. Die
grofiten Dachverbinde wurden vonseiten der Muslime tiirkischer Herkunft
etabliert. Dabei ist die DITIB — Tiirkisch-Islamische Union der Anstalt fiir Re-
ligion e. V. — die grofite Dachorganisation. Sie wurde vonseiten des Prisidiums
fiir Religionsangelegenheiten der Tiirkei (Diyanet Isleri Bagkanligi) gegriin-
det. Mit etwa 870 Moscheegemeinden ist die DITIB der grofite muslimische
Dachverband. Daneben ist die IGMG (Islamische Gemeinschaft Milli Goriig
e. V.) der zweitgrofite sunnitische Verband. Sie stand und steht in enger Ver-
bindung zu der von Necmettin Erbakan gegriindeten Milli-Goriig-Bewegung
in der Tiirkei,' die vor allem politische Leitziele verfolgt. Der Verband der Is-
lamischen Kulturzentren (VIKZ) kniipft an die Lehren Siileyman Hilmi Tu-
nahans an und vertritt einen mystisch gepriagten sunnitischen Islam. Dieser
islamische Gelehrte engagierte sich stark fiir die religiose Bildung der Mitglie-
der und war orthodox-konservativ ausgerichtet. Ferner existieren zwei mehr-
heitlich sunnitisch geprigte gréfere »Dachverbinde« auf Bundesebene; zum
einen der Islamrat, dem die IGMG angehdrt, sowie der Zentralrat der Muslime
(ZMD). VIKZ und DITIB sind beide keine Mitglieder dieser Dachverbinde. Im
Kontext der DIK (Deutsche Islamkonferenz) hat sich der »Koordinierungsrat
der Muslime« (KRM) konstituiert, der sich aus DITIB, Islamrat, VIKZ und
ZMD zusammensetzt. Der KRM entstand als Reaktion der Verbinde auf die
Forderung nach einem einheitlichen Ansprechpartner fiir den deutschen Staat
(vgl. Halm/Sauer 2012: 36f. vgl. Lemmen 2001: 62-92). Neben den grofRen
Dachverbinden existieren diverse kleinere Organisationen und Gemeinden,
wie z.B. die ATIB, ADUTF, Jamat’ un Nur, die Giilen-Gemeinde und sufis-
tische Orden. Nicht zu vergessen ist die Alevitische Gemeinde Deutschland
(AABF), die ihr Hauptziel in der Etablierung und Férderung des Alevitentums
sieht” (vgl. Lemmen 2001; Wunn 2007).

12 | Vgl. Schiffauer (2010) zu einer detaillierten Beschreibung.

13 | Es wurden hier die tlirkischstammigen muslimischen Organisationen benannt.
Eine umfassendere Bestandsaufnahme mit unterschiedlichen nationalen Hintergriin-
den einschlieflich der Beschreibung von rechtlichen Voraussetzungen, der Selbst-
darstellung und Organisationsstrukturen findet sich in Lemmen 2001: 52-127. Wunn

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Vielfach wird die Vertretungsleistung der Dachverbiande und ihr Anspruch
auf die Reprisentation der Muslime im Zusammenhang mit vielen (sozial-)
politischen Fragen, wie z.B. in der Debatte um die Einfithrung des islamischen
Religionsunterrichts, kritisiert. Dies geschieht nicht zuletzt deshalb, weil die
Mitgliedszahlen eine geringere Beteiligung der Muslime in den Gemeinden
vermuten lassen, als es tatsidchlich der Fall ist.

Es wird konstatiert, dass, trotz der hohen Religiositit und der starken re-
ligiésen Praxis, die Mitgliedschaft in einer religiésen Gemeinde niedriger
als bei Angehoérigen anderer Religionen ist. Laut der Studie des BAMF geben
etwa 23,7 % der Muslime an, Mitglied in einem religiésen Verein oder einer
Gemeinde zu sein. Die aktive Beteiligung in religiésen Gruppen macht laut
Studie eine Zahl von 14 % aus (vgl. Haug/Miissig/Stichs 2009:168). Zu ihn-
lichen Ergebnissen kommen auch andere Studien. Die Autoren weisen darauf-
hin, dass etwa knapp ein Fiinftel der Muslime Mitglied im Verein oder aktiv in
einem solchen engagiert ist (vgl. Brettfeld/Wetzels 2007:193; Sen/Sauer 2006:
16; Thielmann 2008: 14).

Sen und Sauer (20006) verweisen in diesem Zusammenhang darauf, dass
eine formale Mitgliedschaft fiir die Teilnahme an kulturellen, gesellschaft-
lichen, religiosen und sozialen Angeboten der Moscheegemeinden und Mo-
scheevereine nicht zwingend notwendig sei, da ca. 40 % der Muslime diese
regelmifig besuchen wiirden (vgl. Sen/Sauer 2006: 16). Folglich scheint die
Zahl der involvierten Muslime in Gemeinden bzw. deren Teilnahme am Ge-
meindeleben grofer zu sein, als dies statistisch genau erfassbar wire. Der
Grund hierfiir liegt darin, dass sich die islamischen Vereine mit ihrem reli-
giosen Angebot in der Regel an alle Muslime in ihrem Einzugsbereich richten
(vgl. Lemmen 2001: 56).

Wichtig ist hier, festzuhalten, dass Gemeindemitgliedszahlen keine klare
Auskunft dariiber geben, ob auch tatsichlich die Angebote der religiésen Ge-
meinden wahrgenommen werden. Vielfach ist zu beobachten, dass auch ohne
offizielle Mitgliedschaft in einer bestimmten Gemeinde religiése Dienstleis-
tungen derselben in Anspruch genommen werden. Zum einen liegt das da-
ran, dass keine feste Einordnung vonseiten der Muslime in eine bestimmte
Gemeinschaft (bzw. einen religidsen Verband, Verein) gewiinscht wird", und

(2007) gibt zudem in ihrem Handbuch ein detailliertes Bild der muslimischen Gruppie-
rungen in Deutschland wieder.

14 | Anhand der Interviews wurde deutlich, dass muslimische Eltern, wenn sie nicht
ausschlieilich in einem Verein aktiv waren, verschiedene Angebote der religiosen Or-
ganisationen und Vereine wahrnahmen. Man muss nicht Mitglied in einem Verein sein,
um auch das Angebot fiir die religiése Unterweisung seiner Kinder nutzen zu kénnen.
Oftmals wurde hier deutlich, dass im Lauf der Entwicklung der Kinder mehrere Vereine
durchlaufen worden sind, um das »Bestmdgliche« an religioser Erziehung fiir die eigenen

- am 14,02.2026, 08:11:16.

31


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

zum anderen, dass es qualitative Unterschiede hinsichtlich der Bildungsange-
bote gibt. Vielfach wird versucht, den eigenen Bediirfnissen und Anspriichen
entsprechend vorzugehen, um eine bestmogliche Versorgung an Bildungs-
moglichkeiten fiir die Kinder und Jugendlichen zu finden. Schiffauer spricht
in diesem Zusammenhang gar von einem »religiosen Markts, auf dem An-
bieter versuchen, der muslimischen Klientel entsprechende religiose Angebo-
te zu machen. Dies habe dazu gefulhrt, dass es zu einer Differenzierung des
religiésen Angebots, je nach Zielgruppe, die man gewinnen wollte, gekommen
sei (vgl. Schiffauer 2010: 55f.).

Religiose Angebote der Gemeinden

Unter den tiirkisch geprigten religiosen Einrichtungen ist ein durchaus diffe-
renziertes Angebotsspektrum entstanden. Die vielfiltigen Nutzungsmdoglich-
keiten gehen somit in den meisten Fillen iiber den Gottesdienst und die Ge-
betsverrichtung hinaus. Im Vordergrund stehen die religiése Unterweisung
und Korankurse fiir Kinder und Jugendliche. Schaut man in die Anfinge ihrer
Griindungszeit, so wird die besondere Bedeutung der Moscheegemeinden fiir
die gliubigen Muslime noch deutlicher. So fungierten diese als Selbsthilfe-
organisationen und dienten als Anlaufstelle fiir diverse soziale Handlungsop-
tionen — Versorgungskasse fiir Notfille, Informationsbérsen, soziale Clubs/
Teestuben, Vermittlung von Wohnungen und Arbeitsplitzen, vielfach mit
einem kleinen Supermarkt ausgestattet (vgl. Schiffauer 2010: 45).

Daneben haben religiose Gemeinden noch zahlreiche andere Funktio-
nen, die von engagierten Gemeindemitgliedern vorangetrieben und aufrecht-
erhalten werden. Die religiésen Vereine bieten neben Korankursen und einer
religiésen Unterweisung fir Kinder zudem in Einzelfillen auch geistlichen
Beistand an, begleiten und organisieren Beisetzungen, Hochzeiten, Beschnei-
dungen und Pilgerfahrten. Sie offerieren zudem Fortbildungskurse, Freizeit-
und Sportangebote, eine Beratung in sozialen Fragen, kulturelle Angebote
sowie Informationsveranstaltungen zu unterschiedlichen Themen (vgl. Sen/
Sauer 20006: §).

In der jungst erschienenen Studie des BAMF (2012) erscheinen die be-
fragten Gemeinden mehrheitlich recht differenziert, zumal angesichts des

Kinder zu gewahrleisten. Die Vereine, deren Angebote genutzt wurden, gehoren dabei
unterschiedlichen Dachverbdnden an. Wunn stelltin diesem Zusammenhang fest, dass
die unterschiedlichen religiosen Angebote (z.B. Gebet, Freizeitgestaltung, Koranschul-
besuch) einmal in dieser, ein anderes Mal in jener Moschee wahrgenommen werden
kénnen. Auch ein Interessenwandel im Lebenszyklus lasse sich beobachten: W&hrend
man in der Jugend vielleicht mit einer eher mystischen oder politisch aktiven Richtung
sympathisiert und sich dort aktiv engagiert habe, ndhere man sich in spateren Jahren
einer anderen muslimischen Gruppierung an (vgl. Wunn 2007: 250f.).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

grundsitzlich ehrenamtlichen Charakters der Titigkeiten. Die meisten Ge-
meinden (93 %) verfiigen iiber einen Imam. Im Falle der DITIB werden die
Imame vom tiirkischen Staat gestellt. Die Ressourcen der Gemeinden gehen
itber das Angebot religioser Aufgaben hinaus;" es werden hierbei mehrheit-
lich Frauen- (84 %), Jugend- (83 %), Dialog- (79 %) sowie Offentlichkeitsarbeit
(78 %) und Bildungsbeauftragte (74 %) bzw. Sportabteilungen (52 %) benannt.
Immerhin 46 % der Gemeinden verfiigen tiber eine Abteilung fiir Senioren,
die angesichts der Migrationsgeschichte erst in jlingster Zeit entstanden ist.
Die Gemeindeausstattung ist unmittelbar mit der Gemeindegréfle verbunden,
denn je groRer die Gemeinde ausfillt, desto besser ist auch deren Ausstattung
zu erwarten. Sunnitische Gemeinden, die von Tirkischstimmigen dominiert
werden, haben eine tiberdurchschnittliche Ressourcenausstattung. Je linger
die Gemeinden bestehen, desto vielfiltiger ist auch ihr religioses Angebot.
Dabei konnte auch festgestellt werden, dass die Gemeinden von DITIB und
IGMG iiberdurchschnittlich differenzierte Organisationsstrukturen besitzen
(vgl. Halm/Sauer 2012: 72f.).

Uber die religissen Angebote, wie z.B. die Gebete und die Feier von Gottes-
diensten, hinaus bieten die Gemeinden Korankurse bzw. Islamunterricht fiir
Kinder und Jugendliche an (95,8 %). Daneben werden interne Iftar-Essen, Fas-
tenbrechen (91,8 %), ausgerichtet und es finden Feiern zu besonderen religi-
sen Festtagen, Wallfahrten und Begribnisfeiern statt (85,1 %). Jeweils mehr als
die Hilfte der Gemeinden bieten Spendensammlungen (Zakat) (79,9 %), Fei-
ern anlisslich von Beschneidungen (69,7 %) und Eheschliefungen (68,5 %),
die Vermittlung von Tieropfern anlisslich des Opferfestes (66 %) und Ge-
burtsfeiern (50 %) an (vgl. Halm/Sauer 2012: 74).

Die Angebotsvielfalt der religiésen Gemeinden und Vereine wurde in die-
sem Kapitel vorgestellt. Dabei konnte festgestellt werden, dass neben der Ge-
betsverrichtung die Korankurse und der Islamunterricht fiir Kinder den wich-
tigsten Platz einnehmen. Um ein differenziertes Bild des Islamunterrichts und
der religiosen Unterweisung in Moscheegemeinden und dhnlichen Bildungs-
einrichtungen zu erhalten, ist es notwendig, einen Blick auf die ihnen zugrun-
deliegenden Bildungskonzepte und die dort vorzufindenden Erziehungsprak-
tiken zu werfen. Die Forschungslage ist in diesem Zusammenhang diirftig.

15 | Aufgrund der integrationspolitischen Erwartungen des Aufnahmelandes, aber
auch desintergenerationalen Wandels der Klientel machen die Gemeinden weit iber re-
ligiose Dienstleistungen hinausgehende Angebote. Dazu gehdren Veranstaltungen zum
interreligiosen Dialog und zur Gesellschaftskunde, Sprachkurse, Ausflige sowie Erzie-
hungs- und Sozialberatung. Fiir Jugendliche sind nichtreligiose Angebote verbreiteter.
Sportkurse und Orientierungshilfen (Sozial-, Erziehungs- und Gesundheitsberatung,
Hausaufgabenbhilfe, interreligiéser Dialog) sind in der deutschen Gesellschaft verbrei-
teter als die Traditionspflege der Herkunftskultur (vgl. Halm/Sauer 2012: 75ff.).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

33


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Doch auf diese Problematik soll an anderer Stelle noch einmal ausfiithrlicher
eingegangen werden (vgl. Kap. II. 2.2.1 Religise Sozialisation im Kontext von
auflerschulischen Bildungseinrichtungen).

2. STAND DER FORSCHUNG

Abgesehen von zahlreichen Versffentlichungen, die sich vor allem mit den ge-
sellschaftspolitischen Aspekten des Islams und der Religiositit von Muslimen
im Allgemeinen befassen, sind Forschungsbeitrige zur religiosen Sozialisa-
tion von muslimischen Kindern und Jugendlichen kaum existent. Eine fiir
die Forschungsfrage adiquate Auflistung der Literatur, die insbesondere die
Themen religiéser Sozialisation von muslimischen Kindern und religioser Er-
ziehung im Islam bertihrt, brachte einige Herausforderungen mit sich, die im
Folgenden niher erlautert werden.

2.1 Religiose Sozialisation in der Forschung

Auch wenn im Bereich der Familienforschung Beitrige zur Situation von Fa-
milien mit Migrationshintergrund, insbesondere der tiirkischen, vorhanden
sind und seit einigen Jahrzehnten insbesondere Kinder und Jugendliche im
Fokus der interkulturellen Bildungsforschung stehen, ist die Thematik der
religiésen Sozialisation von muslimischen Kindern und Jugendlichen bzw.
selbige in muslimischen Familien bis dato wenig erforscht worden. Dies liegt
vor allem daran, dass bislang keine Betrachtung der Gruppe der Muslime mit
ihrer Eigenschaft als Angehorige der Religion erfolgt ist, sondern vor allem
turkische Familien nach ihren Erziehungsvorstellungen und -praktiken be-
fragt wurden, die dann auch Vorstellungen iiber religiése Erziehung beinhal-
teten (vgl. Karakagoglu/Oztiirk 2007: 157).

Die Elternperspektive hinsichtlich religioser Erziehungsvorstellungen mit
ihren norm- und handlungsleitenden Prinzipien findet in kaum einer Unter-
suchung Beriicksichtigung. Die vorliegende Studie beabsichtigt vor diesem
Hintergrund, eine umfassende Darstellung unterschiedlicher sozialisationsre-
levanter Einfliisse, die die Religiositit von muslimischen Kindern und Jugend-
lichen mafigeblich beeinflussen, aus dem Blickwinkel muslimischer Eltern.

Die im Folgenden aufgefiihrten Beitrige bieten ansatzweise Ergebnisse
(mit unterschiedlichen Schwerpunkten), die im Zusammenhang mit der reli-
giosen Sozialisation bzw. der religisen Erziehung in muslimischen Familien
mit tiirkischem Migrationshintergrund stehen. Aus diesen Quellen bzw. Bei-
tragen lisst sich eine Erziehungswirklichkeit in muslimischen Familien re-
konstruieren, die auch Riickschliisse auf den Stellenwert der Religion bei der
Erziehung erlaubt. Es existieren folgende Arten an Quellen:

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

a. Expertisen, Rezeptionsberichte bzw. Literaturanalysen

b. Untersuchungen, die, wenn auch in sehr geringem Mafle, die Sicht der
Eltern auf religicse Erziehungsvorstellungen wiedergeben

c. Untersuchungen iiber Jugendliche, aus denen hervorgeht, wie die elterli-
che religiése Erziehung wahrgenommen wird und welche Vorstellungen
von religioser Erziehung sie, bezogen auf die Gegenwart und Zukuntft, ent-
wickelt haben.

Schlieflich konnten immer nur Teilaspekte der religiésen Sozialisation von
Kindern und Jugendlichen in muslimischen Familien dargelegt werden. Im
Rahmen der vorliegenden Untersuchung wird daher beabsichtigt, eine um-
fassende Darstellung unterschiedlicher sozialisationsrelevanter Einfliisse aus
dem Blickwinkel muslimischer Eltern abzubilden.

2.1.1 Religiose Sozialisation in Familien -

Ergebnisse aus Expertisen, Berichten und Untersuchungen
Zunichst wird die Literatur, die aus (a) Expertisen, Beitrigen, Literaturana-
lysen und einigen (b) wenigen empirischen Ergebnissen besteht, rezipiert
wiedergegeben. Die Literaturanalysen beziehen sich auf die Ergebnisse aus
Studien (zu Migrationsfamilien), die weit zurtick in die 198ocer-Jahre reichen.
Vielfach handelt es sich dabei um Untersuchungen, die durch die Migration
bedingte Verinderungsprozesse in tiirkischen Familien aufzeigen. Der Faktor
der Religiositit und der Einfluss der Religion auf das Erziehungsverhalten von
tiirkischen Eltern'® werden innerhalb dieser Studien jedoch gréftenteils nur
am Rande erwihnt bzw. unzureichend thematisiert.

Stobe (1998) setzt sich in seiner Literaturanalyse mit empirischen Untersu-
chungen zum Einfluss des Islams auf muslimische Familien mit tiirkischem
Migrationshintergrund auseinander. Die von ihm analysierten quantitativ und
qualitativ angelegten Untersuchungen reichen weit zuriick in die 198oer-Jah-
re. Sie liefern Aussagen iiber Lebensbedingungen muslimischer Familien und
Auswirkungen auf den Sozialisationsprozess ihrer Kinder, woraus auch ein
»Bild« tiber diese im Hinblick auf die forschungsrelevante Frage abgeleitet wer-
den soll. Die Analyse zeigt des Weiteren auf, wie elterlich angewandte Erzie-
hungsmuster auf undifferenzierte Weise mit dem Islam gleichgesetzt wurden,
ohne hierbei darauf zu achten, welche traditionellen und kulturellen Faktoren
fur ihr Erziehungsverhalten tatsichlich maf3geblich waren.

Stobe kritisiert bei den Aussagen iiber Wertorientierungen die pauschale
Herangehensweise bei der Identifikation »des Islams« (vgl. Stobe 1998: 94).
Die Undifferenziertheit, die frithere Untersuchungen und auch heutige Ex-
pertisen (vgl. auch in diesem Kapitel) aufweisen, veranlasste Stébe dazu, die

16 | Einen diesbeziiglichen Uberblick bietet Karakasoglu-Aydin (2000: 79-97).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

35


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Ergebnisse der Untersuchungen unter den Aspekten Kultur, Islam und Familie/
Sozialisation zusammenzufassen.

Hinsichtlich der Kultur wird anfangs fiir die quantitativen Untersuchun-
gen festgestellt, dass Unterschiede zwischen der Kultur der Migranten und der
Kultur der Aufnahmegesellschaft existieren. Es bestehe somit eine »kulturelle
Distanz«, insbesondere hinsichtlich Erziehungsfragen und der Familienstruk-
tur. Diese Distanz beziehe sich nicht auf Leistungsorientierung, sondern auf
religiése Bindungen und familiale Sozialisationseinfliisse. In der Aufnahme-
gesellschaft wirke Religion »als letzte Zufluchtsstitte« (vgl. Stébe 1998: 132).

Unter dem Aspekt Islam wird einerseits konstatiert, dass der Islam als we-
sentliche Grundlage fiir Wertorientierungen betrachtet wird. Die Erziehung
zum gliubigen Muslim sei fiir tiirkische Familien wichtig und der Islam biete
den in Deutschland lebenden Muslimen einen Bezugsrahmen und damit auch
eine Bezugsgruppe (vgl. Verweis auf verschiedene Autoren in: Stobe 1998:
132f)).

Bei den qualitativ angelegten Untersuchungen handelt es sich weitgehend
um biografische Fallstudien, ethnografische Studien und Niederschriften lin-
gerfristiger Beobachtungen. Hierbei wird deutlich, dass die Frage nach dem
Einfluss des Islams in den Sozialisationsprozess tiirkischer Kinder manchmal
am Rande, eher nebenbei, aufgegriffen wird (vgl. in: Stébe 1998: 145-187; Le-
bensweltgeschichten: Mihc¢iyazgan 1986; Ethnologische Studien: Schiffauer
1991; Pfluger-Schindlbeck 1989; u.a.). So stellt Stébe zusammenfassend fest,
dass der Einflussfaktor »Islam« in kiinftigen Studien in Bezug auf das familii-
re Interaktionsgeschehen wesentlich differenzierter betrachtet und gesondert
nach religiésen und kulturell bedingten Wirkfaktoren analysiert werden muss
(vgl. Stobe 1998: 189f.).

Insgesamt schlussfolgert Stobe, dass Migration die tiirkische Familien-
struktur dndert. Sie fithre hdufig dazu, das Gegebene kritisch zu reflektieren.
Die Frage nach der eigenen Identitit sei dabei ein wesentliches Kriterium, das
die Migranten und Migrantinnen besonders beschiftige (vgl. Stobe 1998:189).
Eine Differenzierung von kulturellen und religiésen Einfliissen sei hierbei be-
sonders wichtig. Des Weiteren konne nicht von »dem Islam« als solchem ge-
sprochen werden. Zudem mdtisse vor zu einfachen Deutungen und vor einer zu
schnellen Gleichsetzung von Aussagen des Korans mit der Alltagswirklichkeit
gewarnt werden (vgl. Stobe 1998: 195).

Neben der eingeschrinkten Reprisentativitit, die ihre Ursachen in der me-
thodischen Durchfithrung der Untersuchungen und der fehlenden Aktualitit
habe, kénnen die Ergebnisse laut Stébe als Basis fiir Hypothesen angesehen
werden (vgl. Stébe 1998: 131).

Die Ergebnisse, zu denen Stobe aufgrund seiner Literaturanalyse kommt,
lassen die Frage nach dem Spezifischen an der religiésen Sozialisation von
Muslimen und ihren Kindern in einer pluralistischen Gesellschaft offen. Hier-

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

bei ist es wichtig, kulturelle, soziale und soziodkonomische Einfliisse nicht mit
den Einflussfaktoren der Religion zu vermischen und eine differenzierte ana-
lytische Vorgehensweise auszuwahlen, um herausstellen zu kénnen, was unter
»religioser Erziehung« verstanden wird und an welche normativen, orientie-
rungs- und handlungsleitenden Prinzipien diese angekoppelt werden. Wie der
Grad der Religiositit bzw. des »Religiosen« an der Erziehung gemessen werden
kann, ist daher fiir die vorliegende Untersuchung von zentraler Bedeutung.

Yal¢in-Heckmann (1998) untersucht in ihrer zwischen 1990 und 1993 in
Niirnberg durchgefiithrten Feldstudie"” die religiésen Entwicklungen in der
turkischen Migrationsgruppe. Sie legt dabei ihren Schwerpunkt auf die »reli-
gidse Sozialisation in Migrantenfamilien«. Ziel war hier die Erfassung der Rol-
le (»Zentralitit oder Marginalitit«) der Religion im Alltagsleben der tiirkischen
Migrationsfamilien, der Prozesse religioser Sozialisation, religiéser Praxis und
die jeweiligen Einstellungen in den Familien.

Nach einer Beschreibung der sozialen und familidren Situation von Mig-
rationsfamilien, fasst Yalgin-Heckmann (1998) die wichtigsten Ergebnisse zu-
sammen. Zundchst wird das Verhiltnis der Eltern zu ihren Kindern in einen
Zusammenhang mit der religiésen Erziehung im Elternhaus, in der Schule und
in der Moschee gesetzt. Der tiberwiegende Anteil der Eltern (44 von 49) befir-
wortet den Korankursbesuch, der durch verschiedene religiése Organisationen
angeboten wird. Es gibt zwar eine breite Zustimmung (fiir den Korankursbe-
such), jedoch scheint dies eher prinzipieller Natur zu sein und die Vorstellung
als solche findet Anklang, denn in der Tat besucht (16 von 34) gerade mal die
Hilfte der Kinder einen Korankurs in der Moschee. Viele Eltern begriinden
ihre Unzufriedenheit mit der politischen Ausrichtung der religiésen Organi-
sationen. Dabei wird auch die fachliche Qualifikation der Imame kritisiert,
was ein Grund fiir das fehlende Interesse darstellt, ihre Kinder in die Moschee
bzw. Korankurse zu schicken. Zahlreiche Eltern befiirworten die besondere

17 | Die von ihr vorgestellte Studie liegt in Form eines Rezeptionsberichtes vor und be-
zieht sich auf eine fallanalytische Darstellung von vier Familien mit tiirkischem Migra-
tionshintergrund. Die Untersuchung beschrankt sich auf die Erfassung der sunnitisch-
muslimischen Religiositat. Die urspriingliche Datenbasis setzt sich aus 82 qualitativen
Interviews mit Mitgliedern verschiedener Generationen (Interviews mit 8- bis 9-jahrigen
Kindern, 14- bis 15-jahrigen Jugendlichen und Elternteilen beiden Geschlechts) aus 30
turkischen Familien in Niirnberg sowie einer nicht bezifferten Anzahl von Multiplikato-
reninterviews mit tiirkischen Lehrern und Imamen zusammen. Zur Vertiefung wurden
teilnehmende Beobachtungen in Schulen und Moscheen Nirnbergs einbezogen. Der
Anspruch auf Représentativitat ist hier zwar nicht gegeben, doch aufgrund der Tatsa-
che, dass hier ein Forschungsdesiderat existiert, wurden die Ergebnisse trotz ihrer feh-
lenden Aktualitat aufgefiihrt, um wenigstens fiir den Forschungszusammenhang einige
ableitbare Hypothesen bzw. Fragestellungen zu bilden.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

37


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Bedeutung des Koranunterrichts, in dem religidses Wissen tiber die islamische
Religion und Kultur vermittelt wird. Dieses Wissen ist fiir einige Eltern in-
nerhalb der eigenen Gemeinschaft identititsférdernd und man erlerne auch
soziale Fertigkeiten. Wieder andere betonen denbesonderen Stellenwert des Er-
lernens von grundlegenden moralischen Werten. Schliefilich stelle fiir einige
andere dieses Wissen die Voraussetzung flir den Glauben dar und ein Leben
ohne Glauben sei fiir die meisten letztlich undenkbar (vgl. Yal¢in-Heckmann
1998:167).

Die Wissensaneignung stellt fir die Eltern ein wichtiges Kriterium dar. Das
»technische« Erlernen der Glaubensgrundlagen und der fiinf Siulen des Is-
lams, womit auch auf das Auswendiglernen Bezug genommen wird, erfiillt
hier eine wichtige Funktion, nicht zuletzt vor dem Hintergrund, dass dieses
einen wichtigen Einfluss auf verschiedene andere Lebensbereiche ausiibt. Da-
mit wiirden Grundlagen fiir eine moralische Erziehung gelegt, durch die die
Kinder sich zu ausgeglichenen verantwortungsbewussten Persénlichkeiten
entwickeln sollen (vgl. Yal¢in-Heckmann 1998: 167£.).

Obgleich das Erlernen von religiosen Inhalten als eine Voraussetzung fiir
die Bewahrung des eigenen Glaubens gilt, stellt die Beziehung zwischen Glau-
ben und religidser Praxis, die sich in der Befolgung der rituellen Handlungen
und Vorschriften dufert, ein komplexes Phinomen dar. Viele Eltern (mehr
Frauen als Minner) wiinschen fiir sich und ihre Kinder eine religiése Lebens-
fithrung, die der wichtigste Aspekt in ihrem Leben sein sollte. Sie stimmen da-
rin tiberein, dass ihre Kinder die Vorschriften ihrer Religion einhalten lernen
sollen, doch ist es wichtig, dass dies von »innen« (tiirk. »icinden geldi<) kommt,
d.h., dass man die religiésen Pflichten freiwillig und ohne Zwang befolgt (vgl.
Yalgin-Heckmann 1998: 168). Die religiose Erziehung ist im Hinblick auf die
soziale Kompetenz, die religiése Handlungskompetenz und als moralische Richt-
schnur fuir die Eltern bedeutsam.

Was die religidse Praxis angeht, gibt es grofle Unterschiede bei den einzel-
nen Familien. Generell konnte festgestellt werden, dass Kinder in ihrer religio-
sen Praxis weitgehend derjenigen der Eltern folgen. Dabei spiele der Grad der
Beziehungen zur deutschen Umwelt keine besondere Rolle. Jedoch wiirden
sie dazu neigen, die Umstédnde des Lebens in der Migration als Griinde anzu-
geben, die es ihnen nicht méglich machen wiirden, die religiésen Pflichten
angemessen zu befolgen (vgl. ebd.).

Die Auswertung ergab ferner, dass von den nach Deutschland eingewan-
derten Familien und deren Kindern, die hier geboren wurden, die religicse
Erziehung nicht auf einen bestimmten Elternteil festgelegt ist.

Des Weiteren wurde festgestellt, dass die Haltung der Jugendlichen zu
ihrer Religion, zu ihrem Glauben eng in Zusammenhang mit der Haltung
und dem Glauben der Eltern steht (vgl. Yalgin-Heckmann 1998: 170).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

In ihrer fallanalytischen Darstellung der Untersuchungsergebnisse von
vier Familien konstatiert Yalgin-Heckmann, dass sich die Familien im Hin-
blick auf die religiose Orientierung ihrer Mitglieder sowie die religiose Erzie-
hung der Kinder deutlich voneinander unterscheiden. Sie schlieft daraus, dass
sich die religiose Sozialisation von tiirkischen Kindern und Jugendlichen auf
sehr unterschiedlichen Ebenen, je nach Familie, iiberaus differenziert voll-
zieht. Ahnlich wie es bereits der oben ausgefiihrten Feststellung von Stébe aus
demselben Jahr zu entnehmen ist, kann somit laut Yal¢in-Heckmann weder
von einem einheitlichen kulturellen Hintergrund noch von einheitlichen reli-
gidsen Traditionen innerhalb einer Familie, geschweige denn jedoch innerhalb
der tuirkischen Community insgesamt ausgegangen werden.

Kanacher (2001) geht in ihrer Literaturanalyse® auf der Basis von theore-
tischer und empirischer Literatur der Frage nach, inwiefern sich potenzielle
Kultur- und Identititskonflikte muslimischer Migranten, die sich im Kontext
ihrer religiosen Sozialisation ergeben, prasentieren kénnen. Sie nihert sich
ihrem »Problemfeld« anhand sozialisationstheoretischer und religionssoziolo-
gischer Voriiberlegungen und entwickelt schliefllich das theoretische Konzept
von einem »idealtypischen« Identititsverstindnis. Dabei geht sie von einem
Antagonismus zwischen der christlich geprigten westlichen Moderne und
dem Islam aus, woraus eine antagonistische Gesellschaftssituation resultiere
(vgl. auch Kanacher 2003).

Dem konfliktorientierten und auf Dichotomien basierendem Blickwinkel
Kanachers kann jedoch nur bedingt zugestimmt werden. Dabei ist zu beriick-
sichtigen, dass nicht nur die fehlende Aktualitit ihrer dargestellten empiri-
schen Beziige, sondern vor allem auch der von ihr ausgewihlte theoretische
Bezugshorizont, der seit Beginn der Migration einigen zentralen Entwick-
lungen unterworfen war, es erschwert, Kanachers Sichtweise zu folgen. Die
Ergebnisse der empirischen Literatur spiegeln die Grundgedanken friitherer
Ver6ffentlichungen wider, deren Aktualitit jedoch aufgrund von Verinde-
rungsprozessen® und nicht zuletzt auch aufgrund mangelnder Studien im
Bereich der religiosen Erziehung kritisch zu hinterfragen ist. Die unreflektier-
te Ubernahme veralteter Untersuchungsergebnisse fiihrt bis heute zu wider-
spriichlichen und verwirrenden Ergebnissen (vgl. auch oben Stébe 1998).

In ihrem Beitrag (Rezeptionsbericht) stellen Karakagoglu/Oztiirk (2007)
die Erziehung und das Aufwachsen junger Muslime in Deutschland dar. Dabei
berticksichtigen sie sowohl das islamische Erziehungsideal, das sich primir
auf die Quellen des Islams, des Korans und die Uberlieferungen des Propheten

18 | Vgl. Kanacher, Britta (2001): Religidse Sozialisation und Individualisierung - Zum
religiosen Kultur- und Identitatskonflikt muslimischer Migranten.

19 | Die neuere Forschung deutet auf einen Wandel der Familien unter Migrationsbe-
dingungen hin (vgl. Boos-Niinning/Karakasoglu 2006: 97-103).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

39


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

stiitzt, als auch die empirische Erziehungswirklichkeit?® in der Migrationsge-
sellschaft.

Im Folgenden soll jedoch auf die ausfiihrliche Beschreibung idealer Erzie-
hungsvorstellungen und einem entsprechenden Aufwachsen nach islamischer
Auffassung verzichtet werden. Vielmehr werden die Ergebnisse dargestellt, zu-
denen Karakagoglu/Oztiirk (2007) aufgrund der von ihnen veranschaulichten
Datenlage kommen.

Die Ausfithrungen zum islamischen Erziehungsideal machen deutlich,
dass die Religion selbst einen hohen Anspruch an die religiése Miindigkeit
und den allgemeinen Bildungsstatus der Eltern stellt. Das Erziehungshandeln
in muslimischen Familien ist demzufolge die Erziehung zu einem glidubigen,
kenntnisreichen und miindigen Menschen, der niitzlich fiir die Gesellschaft
ist. Dabei stellt sich die Erziehungswirklichkeit vielfach anders dar, nicht zu-
letzt aufgrund der tiberwiegend geringen Bildungsvoraussetzungen sowohl im
Hinblick auf weltliches Wissen wie auch religiéses Wissen bei der muslimisch-
tiirkischen Elterngeneration in der Migration (Karakagoglu/Oztiirk 2007: 161).

Es stellt sich grundsitzlich heraus, dass Religion fur iltere wie jiingere
Muslime in Deutschland einen hohen identifikatorischen Wert besitzt. Der
religiosen Erziehung und dem Aufwachsen in Familien mit tiirkischem Mig-
rationshintergrund wird in der Regel generationsiibergreifend ein hoher Stel-
lenwert zugesprochen.

Muslimische Eltern mit tiirkischem Migrationshintergrund erachten es
als wichtig, dass ihre Kinder den Koran auf Arabisch rezitieren und bestimmte
religiose und kulturelle Normen und Werte kennenlernen (Gebete, rituelle Wa-
schung, Feiertage, Respekt vor Alteren). Noch bevor ein Kind am Koranunter-
richt teilnimmt, findet eine allgemeine religiose Erziehung innerhalb der Familie
statt. Die Intensitit und wohl auch die Qualitit der religiésen Erziehung kann,
je nachdem, wie religios versiert die Eltern oder andere Verwandte (GrofReltern,
Onkel oder Tanten) im niheren Umfeld sind, unterschiedliche Ausprigungen
haben. Die Kinder werden einerseits durch familidre Vorbilder (»Vorleben,
»Imitation«), andererseits durch eine kindgerechte Vermittlung religioser In-
halte in einer altersgemiflen Sprache an die Religion herangefiihrt. Nur in
seltenen Fillen unterrichten Eltern oder andere Verwandte die Kinder aus-
driicklich im familidren Rahmen. Bei der Vermittlung von Grundfertigkeiten
fur die religiose Praxis werden insbesondere Angebote der Moscheevereine
und -gemeinden wahrgenommen. Dies geschieht vor dem Hintergrund, dass
viele Eltern ihr eigenes Wissen iiber die Religion sowie ihre religiése Praxis
nicht als ausreichend betrachten, um ihren Kindern das vom Islam geforderte

20 | Diese werden methodisch unter Einbezug verschiedener Untersuchungen iber
Migrationsfamilien und tber Jugendreligiositat von jungen muslimischen Frauen und
Ménnern erschlossen.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Vorbild zu sein. Diese Tatsache verweise auf ein Auseinanderdriften bzgl. der
Erfiillung diesbeziiglicher Anspriiche bzw. deren Weitergabe an die nichste
Generation (vgl. Karakasoglu/Oztiirk 2007: 166).

Die nichste Studie bestitigt den hohen Stellenwert der Erziehung der eige-
nen Kinder. Die religiose Erziehung stellt fiir einen hohen Anteil an Muslimen
einen wichtigen Bezugshorizont dar. Im Religionsmonitor der Bertelsmann
Stiftung (2008Db), einer quantitativ durchgefithrten Reprisentativbefragung in
Deutschland, wird die zentrale Bedeutung der Familie und der Religiositit be-
statigt: Dabei ist fiir Muslime in Deutschland der Bereich Familie und Bildung
(94 %) von enormer Wichtigkeit. Die religiose Erziehung spielt fiir die meisten
Muslime eine grofle Rolle. Es geben 66 % der Befragten an, selbst religios er-
zogen worden zu sein, und fiir 51 %, also rund die Hilfte aller befragten Mus-
lime, hat die personliche Religiositit auch einen grolen Einfluss hinsichtlich
der Erziehung der eigenen Kinder. Insgesamt macht die Studie deutlich, dass
Religiositit viel stirker alltags- und lebensbezogen wahrgenommen wird (vgl.
Bertelsmann 2008b: 8 und 22).

In der Expertise, die Uslucan (2008) im Auftrag des Bundesministeriums
fur Familie, Senioren, Frauen und Jugend (BMFSF]) erstellte, bietet er einen
Uberblick iiber zentrale Aspekte islamischer Erziehung und ihrer Implikatio-
nen fiir die kindliche Entwicklung. Dabei stehen muslimische Migrationsfa-
milien und ihre erzieherischen Kontexte im Vordergrund. Aufgrund der feh-
lenden Forschung, die in diesem Bereich zu vermerken ist, wurden fiir die
Expertise Quellen unterschiedlichen Wissenschaftsgrades herangezogen. Es
werden »islamische Erziehungsmanuale« hierbei angefiihrt, die einerseits
normative Anspriiche einer religiésen Erziehung aufzeigen, die »ideale« Er-
ziehungsvorstellungen markieren und dabei sowohl auf den Koran wie auf
Vorbilder islamischer Geschichte, beginnend mit dem Propheten, rekurrieren
(vgl. Uslucan 2008: 2). In diesen Erziehungsmanualen wird jedoch die Uber-
setzbarkeit dieser Ideale in die Lebenswirklichkeit der Moderne nur selten
thematisiert, sie spiegeln somit letztlich konzeptionelle normativ begriindete
Erziehungsvorstellungen verschiedener Autoren wider (vgl. ebd.).

Uslucan (2008) bezieht sich andererseits sowohl aufallgemeine erziehungs-
wissenschaftliche Erkenntnisse als auch auf Befunde aus der Migrationsfor-
schung und der Religionspsychologie (vgl. ebd.: 2-9). Auch psychologische und
kulturvergleichende Forschungen zu Themen wie Akkulturationsbelastungen
in Migrationsfamilien sowie Werteauffassungen im interkulturellen Vergleich
werden als weitere Quellengrundlage integriert (vgl. ebd.: 9-12).

Gerade innerhalb dieser Quellen findet die Religion oder Religiositit als
Einflussfaktor auf das elterliche Erziehungsverhalten in muslimischen Fami-
lien in empirisch nachweisbarer Form kaum Beriicksichtigung. Die Ergebnis-
se, zu denen Uslucan (2008) auf der Basis der von ihm angefiihrten Literatur
kommt, bilden vielmehr eine Informationsgrundlage, woraus Hypothesen fiir

- am 14,02.2026, 08:11:16.

41


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

die religiose Erziehung in muslimischen Familien gezogen werden kénnen.
Sein Fokus richtet sich dabei insbesondere auf eine psychologische Betrach-
tungsweise. Erschwerend kommt hinzu, dass mit den empirischen Unter-
suchungen zu Migrationsfamilien eher auf ihre Religionszugehorigkeit (vgl.
Kap. II.1.1 und II.1.2) als auf ihre religiésen Einstellungen und ihre religicse
Lebensweise abgezielt wird. Dessen ungeachtet, beinhalten die von ihm ab-
geleiteten Erkenntnisse mogliche Deutungspotenziale im Hinblick auf die Er-
klarung von religiser Sozialisation in einer nichtmuslimischen Umwelt bzw.
in der Diasporasituation. Diese Aspekte greift er auch in einem weiteren aktu-
elleren Beitrag unter dem Blickwinkel der Integration muslimischer Kinder in
die Gesellschaft wieder auf (vgl. Uslucan 2015).

El-Mafaalani und Toprak (2o011) analysieren in der von der Konrad-Ade-
nauer-Stiftung herausgegebenen Expertise die Sozialisationsbedingungen der
in Deutschland geborenen Migrantenkinder. Sie beziehen sich hierbei beson-
ders auf frithere Studien (vgl. El-Mafaalani/Toprak 2011: 42ff.), deren Aktuali-
tit jedoch inzwischen nicht mehr gegeben ist. Die unreflektierte Ubernahme
dieser Ergebnisse wirkt eher verwirrend, als dass sie zur Aufklirung der Situ-
ation »muslimischer« Familien beitragen kénnte.

Gemifl El-Mafaalani und Toprak handelt es sich um einen selektiven Aus-
schnitt, in dem Muslime in Deutschland thematisiert und Kindheit und Jugend
in »traditionell-muslimischen« Milieus beleuchtet wiirden (vgl. El-Mafaalani/
Toprak 2011: 9). Sie differenzieren zwischen den Sozialisationsinstanzen Fami-
lie, Schule und Peers. Ihre analytischen Betrachtungen, die auf der Basis von
Sekundirliteratur und Untersuchungen analysiert werden, weisen auf diffe-
rente Lebenswelten von »muslimischen« Jugendlichen hin.

Jedoch muss hier, wie schon in den vorangegangenen Expertisen, darauf
hingewiesen werden, dass die rezipierte Literatur nicht immer deutlich macht,
welche Rolle die Religion tatsichlich in den Lebenswelten der Jugendlichen
spielt. Folglich stellt sich auch hier die Frage, wieso implizit immer direkt von
»muslimischen« Familien ausgegangen wird und nicht von Familien und Ju-
gendlichen, die zwar einen eindeutigen Migrationshintergrund aufweisen,
aber anhand derer das Ausmafl bzw. ihre Selbsteinschitzung im Hinblick auf
ihre Religiositit kaum deutlich wird.?!

In ihrer Expertise Migrationsfamilien als Partner von Erziehung und Bildung
analysiert Boos-Niinning (2o11a) differenziert die Lebenssituation und die Fa-
milienstrukturen von Migrationsfamilien. Dabei richtet sie ihr besonderes Au-
genmerk auf die in den Familien wirksamen Werte und Erziehungsziele, zu
denen auch Religiositit gehore. Sie konstatiert, dass im Vergleich zwischen
Migrationsfamilien und einheimischen Familien hinsichtlich der Wertorien-

21 | Auch die Expertise von Thiessen (2008) kann in diesem Zusammenhang erwdhnt
werden.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

tierungen Unterschiede bestehen. Fiir Migrationsfamilien sei neben dem Fa-
milialismus, hohen Bildungsaspirationen®* vonseiten der Eltern fiir ihre Kinder,
Respekt® und Achtung vor Alteren, Zwei(Mehr)sprachigkeit, einer konventio-
nellen Sexualmoral, die religidse Erziehung bzw. die Religiositit von zentraler
Bedeutung.?* Des Weiteren wird angemerkt, dass innerhalb dieser Bereiche
die Vorstellungen zwischen Migrationsfamilien stark variieren wiirden. Wih-
rend ein Teil der Untersuchungen von einer wert- und traditionsgebundenen
Erziehung ausgeht, betonen andere Untersuchungen, dass in den Familien,
unabhingig von Migrationshintergrund, Geschlecht und Bildungsniveau, ein
ihnliches Spektrum an Erziehungsvorstellungen vorhanden sei. Dabei gilt es
als unstrittig, dass die in den Familien vertretenen Werte einen groflen Ein-
fluss auf die Erziehung und Bildung haben.

Aufgrund der Tatsache, dass es bei den Eltern keine Untersuchungen fiir
alle Wertebereiche gibt, miisse man hier methodisch auf Vorstellungen junger
Minner und Frauen oder auf die erlebten Erziehungswerte zuriickgreifen (vgl.
Boos-Niinning 2011a: 23-32).

Die Beschiftigung mit den Werten und mit Erziehungsstilen fordere zum
Nachdenken und zur Auseinandersetzung mit stereotypisierenden Vorstellun-
gen Uber Migrationsfamilien in der (einheimischen) deutschen Gesellschaft
auf (vgl. Boos-Niinning 20u1a: 23-32; vgl. auch Seiser 2006: 355-359).

Die folgenden Ergebnisse der Shell Jugendstudie (2000) spiegeln den von
Boos-Niinning in ihrer Expertise ausgefithrten Vergleich der Werthaltungen
zwischen Migrationsfamilien und deutschen Familien wider.

Die Zusatzstudie (2000) der »Shell Jugendstudie«, die qualitativ ausgerich-
tet ist, zeigt anhand der biografischen Methode Portrits von 32 Jugendlichen
in Deutschland.

Fir die tiirkischen Jugendlichen lassen sich folgende Ergebnisse ableiten:
Die Eltern und die Wertschdtzung von Familie und Freunden sind fiir deutsche
wie fiir tiirkische Jugendliche von besonderer Bedeutung. Dies gilt, obwohl die
Erziehung in tiirkischen Elternhiusern als streng oder zu streng bemingelt
wird. Auch Respekt spielt neben der starken Familienbezogenheit eine wichtige
Rolle. Uber Eltern wurde mit Achtung und Respekt gesprochen, selbst wenn
kritische Worte fiir ihr Verhalten gefunden wurden. Auch um der sozial ge-
pragten Wahrung der Ehre (auch Sexualmoral) willen sehen tiirkische Jugend-

22 | Vgl. auch Boos-Niinning 2013 und Boos-Niinning 2011b.

23 | Vgl. auch Hunner-Kreisel 2010: 180-189.

24 | Seiser kommtin ihrer Studie zum Wertewandel und der Tradierung von Werthaltun-
gen in tirkischen Migrationsfamilien zu &hnlichen Ergebnissen. Besonders deutlich tre-
te eine hohe Bedeutsamkeit der Werte Respekt, soziale Anerkennung und Zusammen-
gehdrigkeit in sozialen Beziehungen hervor (vgl. Seiser 2006: 355). Auch die Erfiillung
religiéser Pflichten sei fiir Migrationsfamilien sehr wichtig (vgl. ebd.: 320ff.).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

43


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

liche, vor allem Midchen, grofle Unterschiede zu ihren deutschen Freunden
und Freundinnen. Ehre und Zusammenhalt sind hier zentrale Werte. Angste,
die Familie durch falsches Verhalten in Verruf zu bringen, wiirden sowohl tiir-
kische Midchen als auch Jungen teilen (vgl. Blank 2000: 9-18).

Ein wichtiges Erziehungsziel, das mit grofser Wahrscheinlichkeit auch im
vorliegenden Untersuchungszusammenhang bei der Befragung der Eltern Er-
wihnung finden wird, ist die Sexualmoral®. Es ist womdglich davon auszuge-
hen, dass Eltern mit dieser Thematik Befiirchtungen und normativ bedingte
Grenzverletzungen (auflerehelichen Geschlechtsverkehr; im sozialen Kontext
etwa die »Achtung der Ehre«) verbinden (vgl. Schiffauer 1991), was sie tenden-
ziell zu einer religiéseren Erziehungseinstellung und zu einem entsprechen-
den Erziehungshandeln tendieren lisst.

SchlieRlich werden in der aktuelleren qualitativ angelegten Untersuchung
von Ceylan (2014) Experten und Expertinnen?® befragt, die Auskunft iiber die
Entwicklungen zur Moscheekatechese (vgl. auch Kap. II. 2.2.1) und zum isla-
mischen Religionsunterricht im Kontext von Sikularsierung geben. Da sich
diese auch zur religiésen Erziehung in muslimischen Familien und ihrem
Bedeutungswandel im Zuge von Individualisierungs- und Sikularisierungs-
prozessen geduflert haben, kénnen, unabhingig von den letzten beiden As-
pekten, einige wichtige Ergebnisse zusammenfassend aufgezeigt werden. Die
Erkenntnisse und Erfahrungen der Experten und Expertinnen basieren auf
der Grundlage der von ihnen geleisteten Bildungsarbeit in den Moscheen.
Hierbei verweisen sie auf mehrere Aspekte der religivsen Erziehung in den
Familien. Sie gehen davon aus, dass der Grofiteil der befragten Eltern tiber ein
niedriges religioses Bildungsniveau verfiigt und nur ein geringer Anteil von
ihnen imstande ist, eine bewusst religiose Erziehung an ihre Kinder weiterzu-
vermitteln. So wird schon im Anmeldeverfahren zum Moscheeunterricht bzw.
fur die »Gemeindekatechese« (vgl. Ceylan 2014: 333) von Kindern und Jugend-
lichen ausgegangen, die in unterschiedlichem Mafe religi6s sozialisiert sind.
Diese konnen in zwei Kategorien unterteilt werden:

»Kinder, deren Eltern die Religion zu Hause praktizieren und religiose Normen nicht nur
oral, sondern auch mithilfe von Materialien vermitteln und Kinder, die aus nicht-prakti-
zierenden Familien kommen und eine muslimische Identitat - als Bewusstsein, derisla-

25 | Vgl. in Boos-Niinning 2011a: 28-31 »Erziehungsziel: Sexualmoral und Geschlech-
tertrennunge; vgl. auch Schéfer/Schwarz 2007: 251-281: »Zwischen Tabu und Liberali-
sierung - Zur Sexualitat junger Muslime«.

26 | Es wurden insgesamt 29 Experten und Expertinnen (Imame, Vorstand, Prediger/-
innen, die der DITIB und der Schura Niedersachsen angehdren, interviewt (vgl. Ceylan
2014: 234f.).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

mischen Gemeinschaft anzugehdren - besitzen, Glaubensinhalte aber bis zum Eintrittin
die Moscheekatechese weitgehend oral vermittelt bekamen.« (Ceylan 2014: 333)

Die erste Gruppe von Eltern erzieht ihre Kinder auf der Basis von »idealen« Er-
ziehungsvorstellungen, denen normative Uberzeugungen (Glaubenselemen-
te und religiose Praxis) zugrunde liegen (vgl. fiir die Beschreibung religiéser
Erziehung in muslimischen Familien aus der Perspektive von Experten und
Expertinnen Ceylan 2014: 324-332). Die Kinder der Eltern, die der zweiten Ka-
tegorie zugeordnet werden, haben etwa bis zum sechsten Lebensjahr keinen
Bezug zur Moschee. Jedoch werden in diesen Familien bestimmte religiése Ri-
tuale oder zentrale Glaubenselemente vermittelt, um eine »muslimische Iden-
titit« aufzubauen (vgl. ebd.: 333). Hierbei sei ein Formalismus zu beobachten,
bei dem in einer unreflektierten Art und Weise zentrale Glaubensinhalte, ver-
mengt mit traditionellen Elementen an die Kinder weitergegeben wiirden. Im
Gegensatz zu den Eltern, die ihre religiése Erziehungsverantwortung bewusst
und autonom angehen wiirden, sei das Verhalten dieser Eltern durch die Dele-
gation ihrer Erziehungsaufgabe an Moscheegemeinden und an weitere Autori-
titen im Bekanntennetzwerk und Verwandtschaftskreis bestimmt. Kritisiert
wird an ihnen sowohl ihre fehlende Vorbildfunktion, der Einsatz einer Angst-
pidagogik oder die Vermittlung eines strafenden Gottesbildes, was infolge von
Uberforderung geschehe (vgl. ebd.: 334-338). Ceylan folgert insgesamt, dass
religiés gebildete Familien mit Gemeindegebundenheit eine bessere religicse
Erziehung anbieten kénnten (vgl. ebd.: 338).

Sowohl die Delegation der elterlichen religiosen Erziehungsverantwor-
tung an die Moscheegmeinden als auch die hohen Erwartungen an einen gu-
ten qualifizierten Unterricht wiirden auf eine Divergenz zwischen Anspruch
und Realitit verweisen. So verdeutlicht Ceylan, dass die Moscheegemeinden
mit den hohen und vielfiltigen Erwartungen, die muslimische Familien an
sie stellen wiirden, tiberfordert seien. Weder kénnten sie dem idealisierten
Bild der Moscheen entsprechen, weil dies nicht die realen Bedingungen wi-
derspiegele, noch wiirden die vorhandenen Ressourcen ausreichen, um einen
qualifizierten Unterricht anbieten zu kénnen (vgl. Ceylan 2014: 340ft.). Ceylan
analysiert im weiteren Verlauf der Studie sowohl die Rahmenbedingungen als
auch die Inhalte, Methoden, Lehrpline, Materialien, Freizeitangebote usw. der
Moscheekatechese, die er als solche bezeichnet.

SchlieRlich verweist Ceylan auf die erforderliche Kooperation zwischen El-
ternhaus und Moscheegemeinde, um die jeweiligen Bediirfnisse (der Eltern)
zu ermitteln und abzugleichen. Hieraus konne nicht zuletzt eine gegenseitige
Wertschitzung und ein Vertrauensverhiltnis zwischen allen Beteiligten er-
wachsen (vgl. Ceylan 2014: 379-385).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

45


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

2.1.2 Das Aufwachsen in muslimischen Familien -
Ergebnisse aus empirischen Untersuchungen

Im Folgenden sollen (c) Untersuchungen (vgl. oben) vorgestellt werden, in
denen die Erfahrungen der Jugendlichen mit einer familidren Erziehung
beschrieben werden. Diese geben Hinweise darauf, wie das elterliche Erzie-
hungsverhalten im Hinblick auf die religiose Erziehung von den Jugendlichen
erlebt wurde und welche Vorstellungen sie selbst entwickelt haben. Es werden
zunichst qualitative Untersuchungen und im Anschluss quantitativ angelegte
Untersuchungen vorgestellt.

In ihrer Untersuchung Muslimische Religiositit und Erziehungsvorstellungen
geht Karakagoglu-Aydin (2000) der Frage nach, welche Bedeutung die Religio-
sitdt fur das Selbstverstindnis der zweiten Generation muslimischer Migran-
tinnen?” hat und inwiefern spezifisch islamisch-religiése Orientierungen mit
religios-normativen Erziehungsvorstellungen verbunden sind. Die Erhebung
eines moglichst breiten Spektrums religiéser Orientierungen unter musli-
misch sozialisierten Migrantinnen mit tiirkischem Migrationshintergrund
ermoglicht es ihr, eine Typologie der Probandinnen vorzunehmen, um die
umfassenden und miteinander zu vergleichenden Erscheinungsformen ihrer
Religiositdt/religiosen Orientierungen und ihre damit im Zusammenhang ste-
henden Erziehungsvorstellungen wiederzugeben (vgl. Karakasoglu-Aydin 2000:
160-167). Die Bezugnahme auf den Glock’schen Ansatz der »Dimensionen der
Religiositit« hilft, die im Sample vorkommenden verschiedenen Formen der
Religiositit durch eine differenzierte Typenbildung zu erfassen. Es werden
sechs Typen religioser Orientierung identifiziert: Atheistinnen, Spiritualistin-
nen, sunnitische Laizistinnen, alevitische Laizistinnen, pragmatische Ritua-
listinnen und idealistische Ritualistinnen (vgl. ebd.: 178-182). Ausgehend von
diesen Typologien, werden jeweils die religiose Einstellung und die jeweiligen
familidren und religiésen Erziehungsvorstellungen abgebildet (vgl. ebd.: 183-
412).

Anhand der Studie wird deutlich, dass fiir die Gruppe der Hochschulstu-
dierenden die Kognition und Wissensaneignung ein identititsbestimmendes
Merkmal darstellt und dies eine Abwendung von dem traditionalistischen Reli-
giosititsverstindnis der Eltern zur Folge hat. Es wird von den Probandinnen ein
intellektueller Zugang zu ihrer religiosen Orientierung befiirwortet, der sich
mit ihrem gehobenen Bildungsstatus erkliren lisst. Nach Karakagoglu-Aydin

27 | Die Untersuchungsgruppe von P&dagogik- und Lehramtsstudentinnen, der sich
Karakasoglu-Aydin (2000) widmete, ist eine Gruppe weiblicher Studierender tiirkisch-
muslimischer Herkunft. Hierunter befanden sich neun Studentinnen der Diplom-P&d-
agogik, eine Sozialpddagogikstudentin und 16 Lehramtsstudentinnen im Alter zwi-
schen 20 und 26 Jahren. Die Untersuchung wurde zwischen Mai 1996 und Januar 1997
durchgefihrt.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

manifestiert sich ihr modernes religises Selbstverstindnis in der Hinterfra-
gung der von den Eltern als religiose Dogmen vermittelten Verhaltensnormen
und somit in der Ablehnung von Traditionalismus (vgl. Karakasoglu-Aydin
2000: 414f. und Karakasoglu-Aydin 2001: 26). Kritik sowohl gegentiber elter-
licher religiéser Erziehung als auch elterlicher Erziehungsmafnahmen deuten
im Bereich der Erziehungsvorstellungen auf einen zentralen Wandel hin.

Es ist ein breites Spektrum an religésen und familidren Erziehungsvor-
stellungen unter den Probandinnen zu verzeichnen. Diese Vorstellungen sind
allerdings nicht auf konkrete Erziehungssituationen bezogen und stellen so-
mit Antizipationen dar.

Karakasoglu-Aydin (2000) unterscheidet innerhalb der Gruppen zwischen
zwel verschiedenen Ebenen. Demnach betrifft die erste Ebene die Frage, ob
die Probandinnen a) religiése Vorstellungen in ihre allgemeinen Erziehungsvor-
stellungen einbinden oder ob sie b) religidse getrennt von allgemeinen Erziehungs-
vorstellungen betrachten. Es wird festgestellt, dass nur eine bestimmte Pro-
bandinnengruppe (Ritualistinnen) eine islamisch fundierte Basiserziehung
befiirworten, wihrend die restlichen Typen zwischen einer allgemeinen und
einer religiésen Erziehung trennen. Auch im Zusammenhang mit perzipier-
ten Erziehungsstilen kommt die Autorin zu differenzierten Ergebnissen (vgl.
Karakagoglu-Aydin 2000: 425ff.).

Es lassen sich sehr unterschiedliche Vorstellungen von religicser Erzie-
hung feststellen. Dabei besteht ein eindeutiger Zusammenhang zwischen der
eigenen Religiositit und der fiir die Kinder gewiinschten Intensitit religiéser
Erziehung (vgl. Karakasoglu-Aydin 2000: 431f)).

Die meisten Probandinnen wiirden sich bzgl. der religiosen Erziehung
durch ihnen bekannte Einrichtungen, wie die Korankurse oder einen ein-
zurichtenden islamischen Religionsunterricht an Schulen, unterstiitzen las-
sen, auch wenn bei einigen negative Erfahrungen damit verbunden sind (vgl.
Karakasoglu-Aydin 2000: 433).

Diese Studie weist eine Spannbreite an religiosen Erziehungsvorstellungen
und perzipierten Erziehungsstilen auf, die zu einer differenzierten Wahrneh-
mung hinsichtlich der Variabilitit von (religiosen) Erziehungsvorstellungen
fuhrt. Auch konnte anhand dieser Studie gezeigt werden, welche Rolle der
Islam im Sozialisationsprozess im Vergleich zu den vorher vorgestellten Ex-
pertisen usw. tatsichlich spielt bzw. spielen »soll«, ohne dabei verschwommen
zu wirken. Dennoch muss hier angemerkt werden, dass es sich primir um Er-
ziehungsvorstellungen handelt. Es werden bzw. kénnen keine Angaben dartiber
gemacht werden, wie die befragten jungen Frauen ihre Vorstellungen in die
Erziehungspraxis umsetzen (wollen/konnten).

Gerade hierauf liegt fiir den vorliegenden Zusammenhang ein besonderes
Augenmerk. Zudem muss in Betracht gezogen werden, dass die hohe Refle-
xionsbereitschaft der befragten jungen Frauen im Hinblick auf pidagogische

- am 14,02.2026, 08:11:16.

47


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Fragen ihren Studiengingen entsprechend sehr hoch ist und demgemif diffe-
renzierte Analysen vorgenommen werden konnten. Es stellt sich also die Fra-
ge, inwieweit die befragten Eltern bei dieser vorliegenden Untersuchung zu
derart differenzierten Aussagen bereit sind und welche »Typen« sich hinsicht-
lich ihrer religiosen Erziehungsvorstellungen herausbilden lassen.

Auch Klinkhammer (2000) geht anhand ihrer qualitativ-empirischen
Untersuchung zur Religiositit sunnitisch geprigter Tiirkinnen in Deutsch-
land »modernen Formen islamischer Lebensfiihrung« nach. Dabei stellt sich
fir sie auch die Frage, wie junge Frauen?® sich die Religion ihrer Eltern an-
eignen, d.h., wie sie ihr Verhiltnis zum Islam und zur Tradition ihrer Eltern
selbst verstehen und sinnhaft fiir sich umsetzen. Klinkhammer entwickelt auf
der Grundlage ihrer Ergebnisse und anhand von Einzelfalldarstellungen drei
Typen moderner islamischer Lebensfithrung: »traditionalisierende«, »exklusi-
vistische«, »universalisierende« islamische Lebensfiihrung.

Die religiése Erziehung im Elternhaus wird unter den befragten jungen
Frauen sehr unterschiedlich erlebt und findet dementsprechend Eingang in
die eigene Biografie. Ohne auf die von Klinkhammer (2000) vorgeschlagenen
Typisierungen religiéser Lebensfithrung niher einzugehen, soll hierauf im
Folgenden Bezug genommen werden, da es vielmehr darum geht, die erlebte
Wirklichkeit unter verschiedenen Aspekten (Wie wurde Religion gelebt? Wie
wurde sie weitergegeben? Worauf wurde besonders viel Wert gelegt?) zu be-
schreiben.

Religiose Erziehung im Elternhaus

Die Tendenz, sich von der nicht aufgeklirten unreflektierten Ubernahme isla-
mischer Inhalte im Vergleich zur Elterngeneration zu losen, ist auch bei den
von Klinkhammer befragten jungen Frauen (vgl. Zusammenfassung) zu beob-
achten. Die Frauen richten ihre »Aktivititen auf die Institutionalisierung einer
neuen, unterweisenden und reflektierenden Vermittlung islamischer Inhalte
und damit auf die Férderung einer islamischen Religiositit insgesamt« (Klink-
hammer 2000: 283) und distanzieren sich dabei vom Religiosititsverstindnis
der Eltern. Die Aneignung des Islams vollzieht sich dabei nicht als eine einfa-
che Verkniipfung der Religion und ethnischer Zugehérigkeit. Die Entwicklung
einer islamischen Religiositit ist somit als eine Folge der »Thematisierung der
familidren Herkunft und der biographischen Selbstverortung im Rahmen des
Sozialisationshintergrundes« (Klinkhammer 2000: 284) zu verstehen.

28 | Von den 19 aufgezeichneten problemzentrierten Interviews wurden sieben fiir die
vorliegende Arbeit berlcksichtigt. Die befragten jungen Frauen waren im Alter von 20
und 31 Jahren. Sie hatten entweder ein Studium oder eine Ausbildung abgeschlossen
oder waren zum Zeitpunkt des Interviews gerade damit beschaftigt, eine Ausbildung zu
absolvieren.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Die religiose Erziehung war bei einem Teil der befragten jungen Frauen
ein selbstverstindlicher fester Bestandteil des familidiren Lebens. Die rituelle Pra-
xis (Fasten, Beten, das Auswendiglernen von Suren, das Aufsagen der basma-
la?’) wurde durch die Nachahmung der Eltern entsprechend angeeignet, was
zudem durch kleinere Belohnungen angeregt wurde (vgl. Klinkhammer 2000:
142 und 216f.). Das Familienleben war teilweise durch einen starken Gemein-
schaftsbezug und das gemeinsame Feiern von religiosen Festen bestimmt. Sie
besuchten hiufig, durch die Eltern angeregt, eine Koranschule oder Sommer-
schule (Ferienkurse, in denen religiése Inhalte vermittelt werden) (vgl. ebd.:
123; 127; 162; 181 und 142). In einem Fall wurde der Besuch als »unsinnig« be-
schrieben (vgl. ebd.: 123), da im Korankurs wenige Erklirungen und Begriin-
dungen bzgl. der Religion stattgefunden hitten; in einem anderen Fall wurde
auf Priigel vonseiten des Lehrers verwiesen (in diesem Fall ibernahm dann
der Vater den Koranunterricht) (vgl. ebd.: 142).

Kritisiert werden an der Erziehung der Eltern die »traditionelle« unreflek-
tierte Weitergabe von »falschem« Wissen iiber den Islam und die oberflich-
liche religiose Praxis. Diese Kritik an der religiosen Erziehung bezieht sich auf
die fehlende Bereitschaft der Eltern, eine plausible religiose Begriindung fiir
ihre Erziehungspraxis aufzufiihren — religioses Wissen wurde nicht angeboten
und gedeutet. Hierbei wurden von einer der Befragten der fehlende Jenseits-
bezug (ein interner Aspekt der Religion) und die fehlende Unterstiitzung der
Eltern bei der Aufklirung im Umgang mit der nichtmuslimischen Umwelt,
wie sie bspw. in der Schule vorzufinden ist, benannt. Gerade das Tragen des
Kopftuches rief Probleme hervor, was natiirlich einer Aufklirung bedurfte
(vgl. Klinkhammer 2000: 143-147).

Diejenigen Midchen, die eher in einem tiirkisch-laizistischen Umfeld auf-
gewachsen sind, kritisieren die Religionspraxis der Eltern weniger und wur-
den kaum religits erzogen, auch wenn im Verwandtenkreis religios engagierte
Personen vorzufinden waren. Die religiése Praxis beschrinkte sich hier auf
die mehr oder weniger wichtige Einhaltung des Fastengebots im Ramadan,
das Auswendiglernen von Koranversen oder die Rezitation aus dem Koran (vgl.
Klinkhammer 2000: 198 und 230), das Feiern der religiésen Festtage und das
Aufsagen von Bittgebeten (vgl.ebd.: 214).

Eine weitere, fiir alle Middchen einzuhaltende Regel ist die von allen Eltern
vertretene Sexualmoral. Insbesondere berichten alle Befragten tiber Konflikte
mit den Eltern hinsichtlich der von ihnen vertretenen Sexualmoral bzw. des
Keuschheitsgebots, mit dem in der Regel auch ein Ausgehverbot verbunden
war. Dieser Konflikt trete besonders in der Minderheitensituation deutlich her-

29 | Die basmala (arabisches Wort) ist eine Anrufungsformel. Sie spielt eine wichtige
Rolle im Gottesdienst und Alltag der Muslime.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

49


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

vor, da die Differenz zwischen den Anspriichen der Eltern und der deutschen
Alltagsrealitit relativ grof sei (Klinkhammer 2000: 240).

Diese Untersuchung zeigt, dass eine bewusst tradierte religiose Erziehung
auch zu einer entsprechenden religiésen Lebensweise bei den Kindern und
Jugendlichen fithrt. Auch wenn es Ausnahmesituationen gebe, in denen der
Bezug zur Religion durch erlebte Lebenskrisen (vgl. ebd.: 165) und nicht durch
die Tradierung in der Familie hergestellt werde, lisst sich anhand der Ergeb-
nisse die These aufstellen, dass eine religiose Erziehung zu einer dhnlich aus-
geprigten Religiositit in der nichsten Generation fiihrt.

Des Weiteren wird deutlich, dass innerhalb der Familien, in denen eine re-
ligise Erziehung und Praxis weniger im Vordergrund steht, eher auf die Ein-
haltung einer traditionell geprigten religiosen Praxis, die einen Zusammen-
gehorigkeitssinn vermittelt (Fasten, Koranlesen, Feiern von religiosen Festen),
und den Respekt vor der Religion geachtet wird. Daran zeigt sich, dass unter-
schiedliche Formen gelebter Religiositit innerhalb verschiedener Familien
vorhanden sind, die es im Folgenden niher zu untersuchen und entsprechend
voneinander zu unterscheiden gilt

Tietze (2001) stellt in ihrer Vergleichsstudie Formen muslimischer Reli-
giositit bei jungen Minnern in Deutschland und Frankreich vor. Anhand von
Einzelportrits werden Islamische Identitdten in ihren vielfaltigen Formen ver-
anschaulicht.

Ahnlich wie die Untersuchungen von Karakagoglu-Aydin und Klinkham-
mer veranschaulicht auch Tietze anhand der Lebensgeschichte von Mourad
(vgl. Tietze 2000: 71), wie das »Gefithl« fiir den Islam durch die Eltern vermit-
telt wurde. Ausgefithrt werden hier u.a. die Pflichten der Eltern, die sie ihrem
Kind gegentiber vor Gott zu erfiillen haben: Hierzu gehoren die Vergabe eines
muslimischen Namens, die richtige islamische Erziehung und die Verheira-
tung.*® Unzufrieden ist Mourad jedoch mit seiner Sozialisation, bei der es die
Eltern versdumt hitten, ihm den »wahren Glauben« zu vermitteln. Der »wahre
Glauben« beinhalte die Entscheidung und das ureigene Gefiihl, die Wahrheit
gefunden zu haben. Diese Entdeckung, die das Erleben des Spirituellen auf
der Ebene der religiésen Erfahrung unterstreiche, sei mit Worten nicht zu be-
schreiben. Sie verhelfe zur Autonomie und einer »echten« Identifikation mit
dem Islam. Durch kritisch-reflektierendes Hinterfragen werde die Religion
eigenstindig angeeignet, wobei der Beitrag der Eltern hier kaum zu gewichten
sei (vgl. Tietze 2001: 73).

An diesem Beispiel wird somit deutlich, dass traditionelle Muster religio-
ser Erziehung zugunsten einer Autonomie im Selbstverstindnis als Muslim

30 | Diese sind die in der klassisch-islamischen Literatur aufgefiihrten normativ ge-
setzten Pflichten bzw. Rechte der Kinder, die muslimischen Eltern mit der Geburt ihrer
Kinder auferlegt werden (vgl. z.B. Ibn Kayyim EI-Cezviyye 1998).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

in den Vordergrund getreten sind. Nicht das fraglose Ubernehmen ritueller
Handlungsvorschriften und die blinde Nachahmung traditioneller Vorstellun-
gen (der Eltern) wiirden die individuelle Religiositit bestimmen, sondern der
Islam selbst werde als Prinzip verstanden, woraus sich neue Handlungsmog-
lichkeiten erschliefen lassen wiirden (vgl. Tietze 2001: 76f.).

Die von Nokel (2002)*! sehr eindriicklich durchgefiihrte qualitative Studie
lasst sich in eine Reihe mit den vorangegangenen und noch folgenden Studien
setzen, da die Vorstellungen der befragten jungen Frauen auf einen Wandel im
Vergleich zur Elterngeneration hinsichtlich ihrer Religiositit und dem Selbst-
verstindnis als muslimische Frau hindeuten. Die Elterngeneration konnte mit
ihrem »traditionellen« Verstindnis des Islams, das »volksreligiose« (vgl. ebd.:
74) Zuge trigt, keine fiir ihr heutiges Selbstverstindnis adiquate religicse
Erziehung weitergeben. Dessen ungeachtet wiirden die jungen Frauen unter
dem Regime eines modernen Islams durch eine »Riickkehr zu den Wurzeln«
ein »authentisches Selbst« entwickeln (vgl. ebd.: 263).

Nokel zeigt auf, dass alle 18 Erzihlerinnen »den Islam fiir sich entdeckt«
haben, und zwar unabhingig vom religiésen Hintergrund der Familie. Die
meisten Frauen betrachten sich dabei nicht als systematisch religios erzogen.
Wie auch schon bei Klinkhammer (2000) fiir einen Teil der jungen Frauen
dargelegt, haben die Eltern keine oder kaum Beziige zum Islam, zum Teil war
oder ist der Islam »irgendwie da« (vgl. Nokel 2002: 19; vgl. oben Tietze 2001),
ohne jedoch greifbar zu sein. Lediglich fiinf der befragten jungen Frauen be-
richten von einer nachhaltigen religiosen Erziehung, wobei drei von ihnen die-
se als gelungen im Sinne einer profunden Wissensvermittlung betrachten. Bei
diesen dreien verfiigen die Eltern iiber eine akademische Ausbildung. Bei den
anderen beiden findet hingegen ein »Prozess der »Enttraditionalisierung«, der
von wachsenden Ressentiments gegeniiber »allem Tiirkischen« begleitet sei
(vgl. Nokel 2002: 19), statt. In den Familien, in denen eine religiose Erziechung
im Vordergrund gestanden habe, seien die Kinder nicht repressiv, sondern mit
einer umsichtigen Pidagogik der Belohnung und Anerkennung (vgl. ebd.:
289), mit Diskussionen tiber Religion und Kultur auf der Basis einer freiwil-
lig durchgefiihrten religiésen Praxis (vgl. ebd.: 290), offen (vgl.ebd.: 291), aber

31 | Befragt wurden 18 junge Frauen im Alter von 18-28 Jahren im Zeitraum von 1994
und 1996 im Bielefelder Raum sowie im Hessischen, d.h. im Frankfurter Einzugsgebiet.
Die Madchen haben einen unterschiedlichen nationalen Hintergrund (Tirkei, Marokko
u.a.). Uber narrativ-biografische Erzdhlungen werden konkrete soziale Handlungsfel-
der und kulturelle Bezugsfelder der einzelnen Akteurinnen nachvollziehbar. Nokel be-
schrénkt sich hier jedoch nicht auf Einzelschicksale, »auf einzelne begrenzte Modi der
Entwicklung von Identitdt und Integration«, sondern auf die »Rekonstruktion und Pré&-
sentation der sich aus dem weiblichen Islamdiskurs ergebenden Handlungs- und Dia-
logfelder« (Nokel 2002: 12).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

51


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

auch traditionell (vgl. ebd.: 294) sowie streng-traditionell (vgl.ebd.: 293) mit
Religion in Beriihrung gekommen.

Die Beweggriinde der jungen Frauen, die schliefRlich mit und ohne fami-
lidre Anstofle zum Islam finden, sind in der Studie aufschlussreich beschrie-
ben. Im vorliegenden Zusammenhang erschien es bedeutsam, was sich aus
der Sicht der Frauen als »traditionalistisch« und was sich als »Riickkehr zu den
Wurzeln« erwiesen hat.

Der »richtige Islam« unterscheidet sich von jenem der Elterngeneration
dahingehend, dass ein intellektuelles Verstindnis vom Islam entwickelt wird,
das zumeist nicht auf sozialisiertem religiosen Wissen aufgebaut werden
kann. Die Elterngeneration leitete ihr Wissen von Gebrduchen und Autorititen,
Imamen, selbsternannten Experten ab, ohne zu hinterfragen, ohne sich selbst
mit den Quellen auseinanderzusetzen. Die sog. »Neo-Muslimas« erleben sich
hingegen, so Nékel, infolge der selbstreflexiven und kritischen Auseinander-
setzung mit ihrer Religion und den religiésen Quellen als religiés handeln-
de Subjekte und nicht als gehorsame Objekte ihres Glaubens. Fiir die jungen
Frauen sei es neben der Aneignung von religisem Wissen von Bedeutung,
(vgl. Nokel 2002: 69; Nokel 2007: 142f.), dass sie im Vergleich zu ihren Eltern
eine disziplinierte und systematische Lebensweise nach den Prinzipien des
Islams fithren wiirden (vgl. ebd.: 74).

Nokel stellt fest, dass, je nachdem, ob eine islamische Erziehung vorliegt
und in welcher Weise diese erfolgt ist, verschiedene Ausprigungen »islami-
scher Hyperkorrektheit« hervorgehen. Die Riickkehr zu den Wurzeln als Me-
tapher bezieht sich auf eine ideale Kultur, die in dieser Form nicht wieder-
erlebbar ist, sondern eine Projektion von Steuerung, Ordnung und Identitat.
Sie stelle keine Vershnung mit der Lebensweise der Eltern bzw. mit einer
wahrgenommenen oder bestehenden traditionellen Ordnung dar, sondern er-
fordere eine disziplinierte und kontinuierliche Reflexionsbereitschaft, die tiber
den alltagsweltlichen Dialog und derartige Interaktionen hinaus nachhaltige
praktische Handlungen nach sich ziehe (vgl. ebd.: 264).

Nokel bietet hier eine Moglichkeit der theoretischen Einbettung. Sie zeigt
in ihrer Studie, wie die Unterscheidung eines Volksislams vs. der Riickkehr zu
den Wurzeln bestimmend fiir die Einwandergeneration und ihre Tochter ist.
Dabei kann von einem religiésen Wandel gesprochen werden, der annehmen
lasst, dass religiose Erziehung heute und in Zukunft bewusster und geziel-
ter an die nichste Generation weitergegeben wird. Zu erwarten ist demgemif
auch eine Professionalisierung in diesem Bereich.

Leider kommen in dieser Studie die Inhalte und die Art und Weise bzw. die
Frage, welche religiosen Erziehungsvorstellungen die Jugendlichen selbst ent-
wickelt haben, viel zu kurz. Wiinschenswert wire daher eine Darstellung ge-
wesen, die veranschaulicht hitte, welche eigenen Vorstellungen sie, entgegen

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

der lautstark hervorgebrachten Kritik gegeniiber den Eltern, selbst entwickelt
haben.

Die Ergebnisse zeigen des Weiteren, dass eine fehlende religiése Erziehung
nicht zwangslidufig zu einer nicht religiosen Lebensweise fithrt. Im Gegenteil.
Offensichtlich gibt es vielerlei andere Griinde, warum die Religion gerade in
der Migrationssituation an Bedeutung gewinnt, ohne dass dabei ein Anstof3
von der eigenen Familie kommt.

Frese (2002) ergriindet in seiner Studie Den Islam ausleben Konzepte au-
thentischer Lebensfithrung junger tiirkischer Muslime.*? Seine zentralen Fra-
gestellungen teilen sich in zwei Bereiche: Zum einen (a) wird danach gefragt,
wie in religiosen Gemeinden geglaubt wird, und zum anderen geht es darum,
(b) wie die spezifischen Situationsbedingungen der in den Migrantengemein-
den aufgewachsenen und sozialisierten Jugendlichen sind.

Da nach Sozialisationsfaktoren, wie bspw. Familie, religioser Community,
Freundschaftsbeziehungen, religiéser Erziehung und Bildung, gefragt wird,
spielen fiir den vorliegenden Forschungszusammenhang vor allem die im
zweiten Bereich aufgestellten Fragen eine wichtige Rolle. Es wird aufgedeckt,
welche Strategien muslimische Jugendliche entwickeln, um sich mit unter-
schiedlichen Anspriichen ihrer Eltern und der Aufnahmegesellschaft ausein-
anderzusetzen, und welche Rolle diese u.a. bei der Gemeindebildung einneh-
men (vgl. Frese 2002: 11).

Religiose Erziehung im Elternhaus

Die religiose Sozialisation vollzieht sich den Jugendlichen zufolge durch das
Nachleben der Verhaltensmuster der Eltern. Der Koranunterricht in den Ge-
meinden konne auf diese Grundlagen aufbauen. Dieser wird im Vergleich zu
den Eltern oft als weniger wichtige Quelle religiéser Erfahrungen angesehen.
Vielen befragten Jugendlichen ist es wichtig, dass die entsprechenden Kennt-
nisse altersgerecht vermittelt werden. Kinder sollten daher nicht iiberfordert,

32 | Frese interviewte fiir seine qualitativ angelegte Studie in Bremen insgesamt 29
Jugendliche mannlichen Geschlechts im Alter zwischen 14 und 26 Jahren im Zeitraum
von 1998-1999. Er stellte dabei fest, dass sich die Bildungsaspirationen der Befragten-
gruppe nicht mit dem Niveau der Gesamtgruppe von Schiilern in Bremen deckten. Allein
20 derbefragten Jugendlichen sind Absolventen von Gymnasien oder Fachoberschulen,
neun von ihnen studieren an Fachhochschulen und Universitaten. Anders als in vielen
anderen Untersuchungen, geht Frese von Bildern aus, die Denk- und Handlungsmuster
als authentisches Zeugnis der Jugendlichen darstellen. Statt Typologien und aus ihnen
gebildeten Matrizes wird eine Wiedergabe der Interviewaussagen anhand von Bildern
gezeigt. Nicht die abstrahierte Kategorie, sondern das authentische Zeugnis konkreter
Denk- und Handlungsmuster steht fiir ihn im Vordergrund (vgl. zur detaillierten Vorge-
hensweise Frese 2002: 76).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

53


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

sondern altersgerecht geférdert werden (vgl. Frese 2002: 216). Der Bezug zur
Moscheegemeinde wird iiber den Vater hergestellt. Das »Reinwachsen in den
Islam«, wie es vonseiten einiger Jugendlichen benannt wird, sei damit verbun-
den, dass der Vater die Kinder zur Moschee mitnehme. Bevor man am Ko-
ranunterricht teilnehme, finde eine religiése Erziehung innerhalb der Familie
statt. Die Qualitdt selbiger hinge dabei von der Auspragung der Religiositit der
Eltern oder anderer Verwandter ab. Einerseits lernen die Kinder somit durch
die Vorbildfunktion der Eltern und andererseits durch die Vermittlung von re-
ligiosen Inhalten innerhalb der Familie. In den seltensten Fillen wiirden sie
ihre Religion ausschliefllich zu Hause erlernen. Gerade die Vermittlung von
ritueller Kompetenz geschehe in den Moscheen (vgl. Frese 2002: 217f.).

Als eine problematische Phase wird aus Sicht der Jugendlichen die Puber-
tatsphase benannt. Die beginnende Autonomisierung der Jugendlichen, inner-
halb derer religiose Inhalte nicht einfach als gegeben angenommen wiirden,
und die elterlichen Forderungen und Befiirchtungen kénnten in dieser Phase
zu Auseinandersetzungen fithren. Die Regeln, die ihnen auferlegt wiirden,
miissten auf ihren islamischen Sinngehalt tiberpriift werden (vgl. Frese 2002:
219).

Nicht zuletzt sehen sie in der fehlenden Auseinandersetzung der Eltern
mit den eigenen Wurzeln und ihren geistigen Grundlagen zusitzlich die Iso-
lation und ihre von der hiesigen Gesellschaft abgeschottete Existenz. Deshalb
ist die Aneignung der religiésen Bildung fiir diese Jugendlichen besonders
wichtig. Diese erfolge somit nicht nur, um die Erwartungen und Forderungen
der Eltern zu erfiillen, sondern um sich diese eigenstindig zu erarbeiten und
sie in die (religiése) Praxis umzusetzen. Frese fiigt hinzu, dass dieses Wis-
sen nicht in einem intellektuellen Vakuum erarbeitet werde, sondern in einem
prozesshaften Sichabgrenzen, Zustimmen, Weiterentwickeln von Meinungen
erfolge, die seitens der Eltern und der hocas (Hodschas=tiirk. fiir Lehrer) sowie
der religiésen Dachverbidnde in Deutschland vertreten und z.B. durch Lektiire
tiberpriift wiirden. Ebenso geht Frese davon aus, dass der Bildungsauftrag in-
dividuell ist (vgl. Frese 2002: 220f und 281).

SchlieRlich kann noch auf die komplizierten Anforderungen der Mehr-
heitsgesellschaft, denen sich Migrationsfamilien zu stellen haben, verwie-
sen werden. Es wird festgestellt, dass hier unterschiedliche Erziehungsziele
hiufig aufeinanderprallen. Sowohl die Jugendlichen als auch die Eltern seien
sich den durchaus komplizierten Anforderungen, die sich den Familien in der
Migrationssituation stellen, bewusst. Viele Eltern wiirden somit einen Spagat
zwischen den »|[...] — wie auch immer — kulturell, traditionell und religis her-
geleiteten erzieherischen Konzepten« (Frese 2002: 97) vollziehen. Sie wiirden
versuchen, die gesellschaftliche Realitit mitzuberticksichtigen.

In seiner Studie Wege zur Integration untersuchte Oztiirk im Jahre 2007
die Lebenswelten muslimischer Jugendlicher in Deutschland. Diese analy-

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

siert die Einstellungen und Verhaltensweisen muslimischer Jugendlicher mit
unterschiedlichsten nationalen Hintergriinden (z.B. aus der Tiirkei, Indien,
Deutschland u.a. stammend) hinsichtlich ihres Verstindnisses von Religiosi-
tit und Integration. Der Fokus wird dabei auf die Beziehung ihrer Religiositit
zur Integration in die deutsche Gesellschaft gelegt.®

Religiose Bildung und Erziehung im Elternhaus
Ahnlich wie in den vorausgegangenen Studien empfinden junge Muslime und
Musliminnen die religiése Erziehung in ihren Familien nicht als befriedigend.
Das Wissen der Eltern iiber die eigene Religion sei bescheiden gewesen und es
wird berichtet, dass ihr Wissen nicht gesichert und tiefgehend wire. Zumeist
wirke die islamische Bildung zu Hause auf sie »intuitiv und floskelhaft« (vgl.
ebd.: 224). Problematisch werde diese schlechte Informiertheit insbesondere
dann, wenn sie von ihrem nichtislamischen Umfeld hiufiger mit Fragen zum
Islam konfrontiert wiirden, die sie nicht beantworten kénnten (z.B. Fragen
nach dem Sinn religitser Ge- und Verbote) (vgl. Oztiirk 2007: 224-229).
Vermisst wird auch ein konsistentes, kindgerechtes Erziehungskonzept
nach religiésen Grundsitzen. Es wird kritisiert, dass die Ziele und Inhalte der
von den Eltern vermittelten Erziehung und Bildung nicht immer eindeutig
nachvollziehbar gewesen seien. Zudem seien die Eltern nicht imstande gewe-
sen, ihnen den Ursprung und die Bedeutung religidser Vorschriften**nachvoll-
ziehbar zu erkliren (vgl. Oztiirk 2007: 229).

Religiose Erziehungsvorstellungen der Jugendlichen

Die Jugendlichen legen besonders viel Wert auf eine Erziehung nach islami-
schen Grundsitzen. Sie geben unterschiedliche Beweggriinde an, die letztlich
dazu fithren konnten, zukiinftig auch ihre eigenen Kinder nach den Mafsti-
ben des Islams zu erziehen. Es sei letztlich der Mangel an religiéser Erziehung
im eigenen Elternhaus, der die Jugendlichen dazu bewege, ihren Kindern zu-
kiinftig eine kontinuierliche religiose Erziehung weiterzugeben. Zudem sihen

33 | Auf der Grundlage einer qualitativen Befragung anhand von Leitfadeninterviews
werden zwdlf Jugendliche aus Berlin zwischen 2004 und 2005 hinsichtlich der subjekti-
ven Deutung ihrer Handlungen, der Strukturierung ihres Lebensraumes sowie ihrer Wiin-
sche analysiert. Die Themen, die hierbei zur Sprache kommen, sehen folgendermafien
aus: ihre Freizeitgestaltung, die Beziehung zu den Eltern, Riickkehrwiinsche in ihre Hei-
matlander, ihre gegenwartige Situation, das Leben als Muslime in Deutschland und ihr
eigenes Verstdndnis von Religiositat.

34 | Die Befolgung der islamischen Regeln bewahre die Jugendlichen vor Siinden, wie
bspw. Alkohol- und Drogenkonsum und strafbarem Verhalten. Der Glaube stelle fiir die
Jugendlichen eine Schutzmauer dar, der sie vor kriminellen und unsittlichen Verhaltens-
weisen schiitze (vgl. Oztiirk 2007: 226).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

55


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

sie sich in der »Pflicht«, ihren Kindern »eine gute allgemeine und religidse
Erziehung und Bildung« zu ermdglichen, da im Jenseits dariiber Rechen-
schaft abgelegt werden miisse. Die religiose Erziehung lasse zudem eine solide
Wertevermittlung zu und die Gottesliebe wachsen, was Hilfsbereitschaft und
respektvolles Verhalten hervorrufen solle. Hingegen wiirde das Fehlen einer
religiésen Erziehung die regelmifige religiose Pflichterfiillung erschweren
(vgl. Oztiirk 2007: 230).

Die im Zusammenhang mit der religiésen Erziehung stehende Haltung
zur Sexualmoral duflert sich bei den Jugendlichen darin, dass aufRerehelicher
Geschlechtsverkehr verneint und die Religion somit als Privention gegen Ehe-
bruch und Prostitution angesehen wird. Eine Heirat mit einer nicht muslimi-
schen Frau oder mit einem nicht muslimischen Mann wird zwar nicht ginz-
lich abgelehnt, aber es werden Bedenken geduflert. Die Diskrepanz bzgl. der
jeweilig kulturell bedingten Einstellungen und Vorstellungen kénne hinsicht-
lich der Erziehung von Kindern zu Problemen fiithren. Kulturelle und religiése
Unterschiede kénnten zudem die Stabilitit einer Ehe erheblich gefihrden (vgl.
Oztiirk 2007: 231)

Oztiirk stellt resiimierend fest, dass die befragten Jugendlichen Fragen zur
Kindererziehung, Ehe- und Sexualmoral sowie zur Wahl des Ehepartners eine
nicht unerhebliche Bedeutung zuweisen. Alle, auch diejenigen, die lediglich
einen geringen Moscheekontakt pflegen wiirden, méchten ihre Kinder nach
den islamischen Grundsitzen des Korans und der Sunna erziehen (Oztiirk
2007: 232).

Aygiin (2010) analysiert unter Bezugnahme auf den protestantisch ausge-
richteten, strukturgenetischen Ansatz nach Fowler die Glaubensentwicklung
Jugendlicher mit tiirkischem Migrationshintergrund in Deutschland im Ver-
gleich mit tiirkischen Jugendlichen aus der Tiirkei.®® Auch wenn die Uber-
tragbarkeit dieses theoretischen Ansatzes auf »muslimische« Jugendliche und
auf den Islam bei Aygiin (2010) nicht eindeutig nachvollziehbar® ist, bietet
sie Ergebnisse an, die in einem engen Zusammenhang mit der Sozialisation
in Familie, Schule, Korankursen und Moscheevereinen stehen. Neben den re-

35 | Befragt wurden (im Jahr 2006) 29 deutsche und etwa 41 tiirkische Jugendliche im
Alter zwischen 15 und 25 Jahren. Allerdings wurden 35 der Probanden und Probandin-
nen fiir die Typisierung ausgewahlt.

36 | Unter Verweis auf theologische Grundpositionen im Islam oder beispielsweise die
»sufistische Erziehungspraxis des Selbst« wird versucht, die Glaubensentwicklung nach
Fowler mit islamischen Quellen in einen Zusammenhang zu setzen. Dem Argumenta-
tionsstrang kann nicht eindeutig gefolgt werden, da er dies rekurrierend auf bestimmte
antagonistische Grundpositionen des Islams (»spiritualistisch« vs. »rationalistisch«)
vornimmt. Auch wirkt die begriffliche Verwendung, wohl aus Griinden der Ubersetzbar-
keit aus dem Tirkischen und Arabischen, verschwommen und nicht eindeutig.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

ligiosen Orientierungen in unterschiedlichen kulturellen Kontexten werden
diverse Glaubensstile, Sozialisationsbedingungen, Zukunftsperspektiven
und Bewiltigungsstrategien aufgezeigt. Aygiin (2010) hilt als Ergebnis seiner
Untersuchung schliefllich vier »Glaubensstile« fest: den »traditionellen«, den
»ideologischens, den »laizistischen (sikularen)« und den »individuellen« Typ.

Die Familie, die Beziehung zu den Eltern und die Freundschaften im Rah-
men von Korankursen spielen fiir Jugendliche mit Migrationshintergrund
eine deutlich wichtigere Rolle, als es fiir Jugendliche in der Tiirkei der Fall ist.
Die Rolle der Eltern wird gerade im Zusammenhang mit religiéser Erziehung
thematisiert. Nicht selten stehen diese in einer engen Verbindung zu religio-
sen Gruppen und Vereinen, die als religiése Erziehungseinrichtungen eine be-
deutsame Rolle im Leben von muslimischen Jugendlichen spielen. Die eher
dem »individuellen« Typ zugeordneten Probanden und Probandinnen haben
ein distanziertes Verhiltnis zur Religion und sind auch nicht religi6s erzogen
worden. Aygiin kommt zu dem Schluss, dass eine religiése Erziehung im El-
ternhaus einen eindeutigen Einfluss auf die spitere Religiositit der Jugend-
lichen hat. Bei allen Befragten sei demnach ein auffilliger familidrer Einfluss
bzgl. der »Perspektiveniibernahme« der religiésen Einstellungen zu beobach-
ten (vgl. Aygiin 2010: goff.). Deutsch-tiirkische Jugendliche benennten insbe-
sondere die Beziehung zu Gott und zu ihren Eltern bzw. der Familie als die fiir
sie wichtigsten Werte (vgl. ebd.: 102).

Die Religion habe im familidren Rahmen zudem eine identititsstiftende
Funktion inne. Sie sichere nicht zuletzt die »Gehorsambkeit gegeniiber den El-
tern«, was wiederum Respekt gegentiber den Eltern hervorrufe. Damit sei die
Autoritit der Eltern gewahrt, die in einer nichtislamischen Umwelt versuchen
wiirden, ihren Kindern die Religion zu vermitteln. Aygiin folgt hier jedoch
einemgingigen »Stereotyp«, ohne einen empirischen Nachweis fiir diese Be-
hauptung zu erbringen (vgl. ebd.: 94).

Als religisses Vorbild diente den in Deutschland aufgewachsenen Jugend-
lichen z.B. eine Lehrerin, die den Religionsunterricht vermittelt hat, der Grof-
vater u.a. Die Vorbilder treten vor allem im familidren Rahmen hervor. Dane-
ben werden zudem historische und religiése Personlichkeiten wie der Prophet
Muhammad (s) benannt (vgl. Aygiin 2010: 103).

Vor allem die im Elternhaus religios aufgewachsenen Jugendlichen beto-
nen die Einhaltung der ritualistischen Dimension des Islams. Die funf Siu-
len, innerhalb derer vor allem der Gebetsverrichtung als alltiglichem Ritual
und einem wichtigen Pfeiler der Religion eine zentrale Bedeutung zukommt,
da diese das Verhalten diszipliniere und die Menschen von dem »Bdsen und
Schidlichen« fernhalte (vgl. Aygiin 2010: 99), spielen fiir die Jugendlichen
eine besondere Rolle. Aygiin fiihrt dies auf die katechismuszentrierte (die fiunf
Sdulen des Islams, die Glaubensgrundlagen) Bildung der Jugendlichen in re-
ligiosen auflerschulischen Einrichtungen zuriick. Dort werde ein besonderer

- am 14,02.2026, 08:11:16.

57


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Schwerpunkt auf die Rezitation des Korans, das Auswendiglernen der Verse
und die fiinf Sdulen des Islams gelegt (vgl. ebd.). Da die Jugendlichen zudem
die Hingabe zu Gott und die Erfiillung von religiosen Pflichten als Kennzeichnen
eines fortgeschrittenen Glaubens betrachten, schliefdt Aygiin daraus, dass die
Inhalte im religiosen Unterricht sehr »autorititsorientiert« aufgenommen wer-
den und sich eine kritisch-religidse Lernkultur in der Praxis kaum finden lisst.
Kritisch-rationale Neuinterpretationen wiirden sich somit weitestgehend bei
ilteren und gebildeten Jugendlichen feststellen lassen (vgl. ebd.: 103f)).

Aygiin belegt mit seiner Studie den Einfluss der Familie und der aufler-
schulischen Bildungseinrichtungen (vgl. auch Kap. II. 2.2.1) auf die religicse
Sozialisation von muslimischen Jugendlichen. Die Familien und Moscheever-
eine treten dabei in der Migrations- bzw. Diasporasituation stirker in den Vor-
dergrund, als dies fiir muslimische Jugendliche in der Tiirkei der Fall ist. Un-
geachtet dessen, dass die Studie aufgrund ihres strukturgenetischen Ansatzes,
die eine hierarchische Normierung der religiosen Entwicklung voraussetzt
und damit stirker kategorisiert und folglich eine wertende Haltung einnimmt
(Stufe zwei ist nicht fortgeschritten/entwickelt wie drei oder vier), konnten Er-
gebnisse aufgezeigt werden, die im Zusammenhang mit der religiésen Sozia-
lisation stehen.

SchlieRlich ist an dieser Stelle noch auf die qualitativ angelegte Studie von
Wensierski und Liibcke (2012) zu verweisen. Unter Verwendung der biografi-
schen Methode werden Portrits von Jugendlichen”, in denen Prozesse der
Selbstfindung, Alltagskulturen und Lebenswelten junger Muslime im Vorder-
grund stehen, gezeichnet. Die Studie prisentiert die Pluralitit der Lebensent-
wiirfe auch in den muslimischen Migrantenmilieus. Mittels eines »komplexen
analytischen Rasters« wird die Prozessstruktur der Jugendphase erfasst. Diese
sollte (in der Auswertungsphase) wiederum so sensibel sein, dass sie

»[...] die Bedeutung und Vielschichtigkeit des islamischen Herkunftsmilieus sowie fiir
die potentielle Bedeutung des Islam als religiéses Leitbild, dass sie offen sein sollte
fiir die Bedeutungen von Sozialisationsprozessen im Kontext von Migrantenmilieus und
schlieflich, dass sie potentielle Wandlungsprozesse im Spannungsfeld zwischen isla-
mischer Religiositdt und Sékularisierung sowie zwischen ethnischem Herkunftsmilieu
und deutscher Mehrheitskultur fassen sollte.« (Wensierski/Liibcke 2012: 357)

37 | Es wurden insgesamt 107 Interviews mit Jugendlichen verschiedener ethnischer
Zugehorigkeit im Alter zwischen 20 und 30 Jahren in Deutschland durchgefihrt, bei 55
von ihnen erfolgte eine anschlieBende Auswertung. Die Erhebung fand zwischen 2006
und 2008 statt und wurde in westdeutschen Grofistddten bzw. Ballungsrdumen (Ham-
burg, Berlin, Hannover, Ruhrgebiet) durchgefiihrt.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Auf dieser Basis der Prozesshaftigkeit werden vier Typen (mit jeweils vier
Untertypen) festgelegt: »Sikularisierter jugendbiographischer Verselbstin-
digungsprozess« (1), »Bikulturelle Identititsproblematik« (2), »Re-Islamisie-
rung im Gefolge der Adoleszenz« (3), »Islamisch-selektiv modernisierte Ju-
gendbiographie« (4). Die Typen 1 (sikular) und 4 (religios) bilden hierbei die
maximalen Pole. Laut Wensierski/Liibcke tragen diese Jugendbiografien das
Spannungsfeld zwischen Mehrheitsgesellschaft und Migrantencommunity als
biografisches Problem zwischen sikularer Mehrheitskultur und islamischer
Herkunftskultur in sich (vgl. Wensierski/Liibcke 2012: 358).

Im vorliegenden Zusammenhang ist vor allem die Bedeutung des religio-
sen Sozialisationsprozesses interessant, der im familidren Rahmen eine zen-
trale Rolle spielte. Die dargestellten Typen verhalten sich jeweils sehr unter-
schiedlich zur Religion und haben in den Elternhiusern diesbeziiglich eine
Variationsbreite an sozialisatorischen Einfliissen erlebt. Aufgrund der sehr
differenzierten Beschreibungen der jeweiligen Typen und ihren kulturellen
bzw. religiosen Beziigen werden diese hier nicht ndher analysiert (vgl. fiir eine
ausfiihrliche Typenbeschreibung entsprechend Wensierski/Liibcke 2012: 357-
400). Fir die vorliegende Untersuchung, die sich auf religiose Menschen mit
einem eindeutigen Bezug zu religiésen Wert- und Handlungsmustern konzen-
triert, sind insbesondere die letztgenannten beiden Typbeschreibungen (die
Typen 3 und 4) von Bedeutung.

Die Vielfalt der religiésen Orientierungen wurde schon in anderen Stu-
dien (vgl. u.a. die oben erwihnten Studien) veranschaulicht. In der Studie von
Wensierski/Liibcke werden Sozialisationsprozesse von Jugendlichen, analy-
tisch differenziert wiedergegeben. Sicherlich liegt hierbei der Fokus auf der
Sozialisation in der Jugendphase, die wiederum in einem engen Zusammen-
hang mit familidren Sozialisationsprozessen zu betrachten ist. Berticksichtigt
werden hier auch unterschiedliche Sozialisationsfelder (vgl. nachfolgendes
Kap. II. 2.2.), die Aufschluss dartiiber geben, wie die religiése Sozialisation von
Muslimen in dieser Gesellschaft verliuft. Die Stirke dieser Untersuchung be-
steht darin, dass sie analytisch differenziert vorgeht und nach kulturellen und
religidsen Deutungs- und Handlungsmustern der Jugendlichen trennt. Fiir die
ersten beiden Gruppen spielt Religion eine eher untergeordnete Rolle, folg-
lich ist das, was sie als »muslimische« Jugendliche auszeichnet, einzig ihre
Religionszugehdrigkeit (1) und (2). Fiir die anderen beiden trifft das, was unter
»muslimisch« verstanden und entsprechend gelebt wird, wiederum auf einen
anderen Deutungshorizont. Die Religion wird in einem Fall als identitits-
bestimmend (3), im anderen Fall als handlungs- und orientierungsleitendes
Prinzip (4) verstanden. Dies berticksichtigt die Pluralitit dessen, was unter
dem Pridikat »muslimisch« (hier in der Jugendphase) zum Vorschein kommt.

Die Ergebnisse konnen als moglicher theoretischer Bezugshorizont zur
Deutung der religiésen Sozialisation in einer pluralistischen Gesellschaft an-

- am 14,02.2026, 08:11:16.

59


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6o

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

gesehen werden, selbst wenn sich mit ihnen keine eindeutig benennbare reli-
giose Erziehungspraxis in Familien nachzeichnen lisst.

Die Shell Jugendstudie (2000)* vermag einige Aussagen dariiber geben,
welchen grofien Stellenwert die religiose Erziehung fiir junge Muslime ein-
nimmt.

Auf die Frage, ob sie ihre Kinder religids erziehen wollen, antworten 64 %
der minnlichen jungen Muslime und 74 % der weiblichen Muslime mit »Ja«.
Also knapp drei Viertel der Befragten befiirworten eine religiése Erziehung
(vgl. Fuchs-Heinritz 2000: 171f.). Dies zeigt die zentrale Bedeutung der reli-
giosen Erziehung, trotz der Kritik, die immer wieder an den elterlichen Erzie-
hungsmafinahmen geiibt wird.

Zur religiésen Praxis, filschlicherweise als »Koran-beten« bezeichnet,
richtig heifdt es jedoch »Koranlesen, verhalten sich die muslimischen Jugend-
lichen folgendermafen: 11 % lesen sehr oft den Koran, 30 % oft, 32 % sehr
selten, 27 % nie. Die muslimischen Midchen fiihren diese Praxis hiufiger aus
(vgl. Fuchs-Heinritz 2000: 167).

Auch die nichste Studie verweist auf den Stellenwert, den die religiose Er-
ziehung bei weiblichen Jugendlichen im Hinblick fiir die familiale Sozialisa-
tion einnimmt.

In ihrer quantitativ angelegten reprisentativen Mehrthemenbefragung??,
die im Auftrag des Bundesministeriums fiir Familie, Senioren, Frauen und
Jugend durchgefithrt wurde, zeigen, Boos-Niinning/Karakasoglu (2006) den
Stellenwert der religiosen Erziehung im Rahmen der familialen Sozialisation auf.
Befragt wurden ausschliellich Midchen und junge Frauen verschiedener na-
tionaler Herkunft. Die meisten Madchen stufen ihre Erziehung als religios
ein, doch bestehen hier Unterschiede bzgl. des Migrationshintergrundes.*

38 | Insgesamt umfasste die quantitativ (Befragungszeitraum April 1998-August
1999) als auch die qualitativ angelegte Studie (Mai 1999-August 1999) eine Stich-
probe von bundesweit 4.546 Jugendlichen im Alter zwischen 15 und 24 Jahren. Befragt
wurden deutsche, tiirkische und italienische Jugendliche hinsichtlich ihrer Religion.
Bedeutsam waren dabei bestimmte Merkmalsauspragungen, wie u.a. das Feiern von
religiésen Festen oder die Lektiire von heiligen Schriften.

39 | Befragtwurden insgesamt 950 junge Frauen und Madchen verschiedener nationa-
ler Herkunft (deutsche, tiirkische, griechische, italienische, jugoslawische, Aussiedler,
z.B. aus der GUS). Die Datenerhebung fand zwischen November 2001 und Mérz 2002
statt.

40 | M&dchen aus Aussiedlerfamilien fihlen sich deutlich weniger religios erzogen,
sind aber auch mit der familialen Erziehung weniger einverstanden. Mddchen mit grie-
chischen Wurzeln geben im Vergleich am hdufigsten an, religiés erzogen worden zu sein
und diese Erziehung auch gut zu finden. Die Befragten mit jugoslawischer und italieni-
scher Herkunft folgen &hnlichen Mustern wie die tiirkischen.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Uber die Hilfte der Mddchen mit tiirkischem Migrationshintergrund wurden
im Elternhaus religios erzogen und etwa drei Viertel bewerten die elterliche
Erziehung als positiv. Der Glaube ist in tiirkischen Familien — wie auch in
griechischen — weniger eine Privatsache jedes Einzelnen als in den {ibrigen
Familien. Es wird im Ganzen geschlussfolgert, dass eine mittlere religidse Er-
ziehung kennzeichnend fiir die Praxis in allen Migrationsfamilien (mit Aus-
nahme der Aussiedlerfamilien) ist (vgl. Boos-Niinning/Karakagoglu 2006:
115ff.). Die religiése Erziehung bildet nach Boos-Niinning/Karakasoglu (2000)
den Bereich, in dem sich Migrationsfamilien am ehesten wertkonservativ dar-
stellen kénnen.

Der Wunsch, die eigene religiose Orientierung an die nichste Generation
weiterzugeben, wurde anhand der Bedeutung eines religidsen Vornamens fiir
das Kind und der religiosen Initiationsriten (Beschneidung des Sohnes) so-
wie der Vorstellung beztiglich der religiésen Erziehung befragt. Etwa ein Drittel
(32 %) der befragten Musliminnen wiinschen sich einen religiosen Namen fiir
ihre Kinder. Die Beschneidung des Sohnes wird von den meisten befiirwor-
tet (84 %). Etwa zwei Drittel der muslimischen Midchen und jungen Frauen
mochten die eigenen Kinder religids erziehen. Dieses Ergebnis zeigt wiederum
den hohen Stellenwert der religiésen Erziehung (vgl. Boos-Niinning/Kara-
kagoglu 2006: 402f)).

2.1.3 Zusammenfassung

Insgesamt wurden fiir die Darstellung des Forschungsstandes verschiedene
Quellen herangezogen, aus denen wiederum eine Erziehungswirklichkeit
in muslimisch-tlirkischen Familien abgeleitet werden konnte. Alle Untersu-
chungen, einschlieflich fritherer Untersuchungen, belegen, dass die Religion
grundsitzlich fiir dltere wie auch jiingere Muslime in hohem Mafe identitits-
stiftend ist und der religitsen Erziehung generationsiibergreifend ein besonde-
rer Stellenwert beigemessen wird.

Die Literaturanalysen (vgl. Stobe 1998; vgl. Kanacher 2001) beziehen sich
auf frithere empirische Untersuchungen, deren Aktualitit jedoch nicht mehr
gegeben ist. Dabei ist vor allem der Einfluss des Islams auf die religitse Sozia-
lisation in fast keiner Studie eindeutig nachweisbar. Es wird in diesen ledig-
lich der hohe Stellenwert, den die Erziehung zum islamischen Glauben, die
religise Pflichterfiillung und der Bezug zu Moscheegemeinden fiir die Eltern
mit Migrationshintergrund einnahm, erwihnt. Religion war identititsbestim-
mend und erfiillte in der Fremde eine Orientierungsfunktion. Eine Durch-
mischung von kulturell und religios bedingten Faktoren ist kennzeichnend
fur die fritheren Studien, in denen bzgl. des Islams, wenn auch nur am Rande,
dessen Rolle im Sozialisationsprozess von Kindern in Migrationsfamilien the-
matisiert und undifferenziert mit kulturellen Praktiken gleichgesetzt wurde.
Schlieflich wurde dieser als zentrales Hemmniss bzgl. der Integration in die

- am 14,02.2026, 08:11:16.

61


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

deutsche Gesellschaft erklirt und es wurden nicht selten dichotome Ausgangs-
situationen produziert, die den Eltern von Migrantenkindern und deutschen
Eltern antagonistische Werthaltungen bescheinigten. Erst Stobe bildet 1998
unter den »Islam«, »Kultur« und »Sozialisation und Familie« analytisch dif-
ferenzierende Kategorien heraus, um die Ergebnisse in ihren jeweiligen Bezii-
gen darzustellen. Er ist der Auffassung, dass es nicht »den Islam« gebe und
der Einflussfaktor »Islam« in Bezug auf das familiire Interaktionsgeschehen
wesentlich differenzierter betrachtet werden miisse.

Daraus lisst sich die Frage ableiten, was nun das Spezifische an der religio-
sen Sozialisation von muslimischen Kindern darstellt, ohne dabei kulturelle,
soziale und sozio6konomische Einfliisse mit den Einflussfaktoren der Religion
zu vermischen. Hierbei ist es notwendig, eine Vorgehensweise zu wihlen, die
eine differenzierte analytische Operationalisierung der Religiositit ermdg-
licht. An welche normativen, orientierungs- und handlungsweisenden Prin-
zipien die »religiose« Erziehung durch Eltern gekoppelt wird, ist folglich eine
der zentralen Forschungsfragen der vorliegenden Untersuchung.

Die Beitrige von Yalgin-Heckmann (1998) und Karakagoglu/Oztiirk (2007)
verdeutlichen, welche Einflussfaktoren fiir die religiose Sozialisation bestim-
mend sind. Der religiosen Erziehung innerhalb der Familie wird ein hoher
Stellenwert beigemessen (vgl.auch Bertelsmann Stiftung 2008b). Zunichst
findet eine allgemeine religiése Erziehung in der Familie statt. Die Kinder
erlernen die religiose Lebensweise der Eltern durch »Imitation« und »Nach-
ahmung« sowie durch eine altersgemifie Vermittlung religiéser Inhalte. Die
Qualitit und die Intensitit variiert unter den Familien und ihren Mitglie-
dern, je nachdem, wie religios versiert sie sind. Nur in seltenen Fillen wird
ausdriicklich im familiiren Rahmen unterrichtet, da viele Eltern ihr Wissen
und ihre religiose Praxis als nicht ausreichend betrachten (vgl. Karakagoglu/
Oztiirk 2007; vgl. auch Uslucan 2008: 35; vgl. Ceylan 2014). Dabei wird auch
der Stellenwert der Moscheegemeinden und Korankurse bei der Vermittlung
von religiosen Grundfertigkeiten deutlich. Sie gelten als Orte, an denen die
Wissensaneignung iiber den Islam, das Einiiben von sozialen Fertigkeiten, das
Erlernen von moralischen Werthaltungen und die Rezitation des Korans auf
Arabisch im Vordergrund steht. Zudem wird ihre identititsférdernde und -be-
stimmende Funktion betont. Die Wissensaneignung und die praktische Um-
setzung, gerade im Zusammenhang mit den fiinf Siulen des Islams und der
moralischen Erziehung, stellen wesentliche Eckpfeiler dar, um den Jugend-
lichen dabei zu helfen, sich zu verantwortungsbewussten und ausgeglichenen
Personlichkeiten zu entwickeln. Die religiose Erziehung hat fiir Eltern folglich
eine mehrdimensionale Funktion: Sie soll soziale Fertigkeiten und eine reli-
giose Handlungskompetenz vermitteln, aber auch als moralische Richtschnur
orientierungsweisend wirken. Zwang und Restriktionen werden innerhalb der

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

religivsen Lebensfithrung hingegen abgelehnt (vgl. Yalgin-Heckmann 1998;
Karakagoglu/Oztiirk 2007; Ceylan 2014).

Vor diesem Hintergrund gilt es, im vorliegenden Kontext zu tiberpriifen,
welche Rolle neben der Familie als der zentralen Sozialisationsinstanz den Mo-
scheegemeinden u. 4. auerschulischen Bildungseinrichtungen in der religio-
sen Sozialisation und Erziehung zukommt.

Die Expertise von Uslucan (2008) und sein aktueller Beitrag (vgl. Uslu-
can 2015) bieten auf der Grundlage verschiedener Quellen die Mdglichkeit,
Deutungspotenziale fiir die religiése Erziehung und Sozialisation in muslimi-
schen Familien zu erschliefen. El-Mafaalani und Toprak (2011)* gehen zwar
von muslimischen Familien aus, jedoch bezieht sich bei ihnen die Attribu-
ierung »muslimisch« eher auf die Religionszugehorigkeit (vgl. Kap. II.1.1. und
I1.1.2) als auf empirisch eindeutig belegbare religiése Einstellungen und eine
entsprechende Ausiibung der religitsen Praxis in muslimischen Familien.

SchlieRlich weist Boos-Niinning (20u1a) auf Wertebereiche hin, die in Mig-
rationsfamilien vorherrschend sind. Diese betreffen den Familialismus, hohe
Bildungsaspirationen der Eltern fiir ihre Kinder (vgl. auch Boos-Niinning 2013),
Respekt und Achtung vor den Alteren (vgl. auch Stobe 1998; Blank 2000; Hun-
ner-Kreisel 2010 u.a.), Zwei(Mehr)sprachigkeit, einer konventionellen Sexual-
moral (vgl. auch Schiffauer 1991; Stébe 1998; Blank 2000 u.a.) und die religicse
Erziehung bzw. die Religiositit (vgl. Boos-Niinning 2011a). Dabei ist von einer
groflen Variationsbreite der Erziehungsvorstellungen in Migrationsfamilien
auszugehen, die durch zahlreiche Studien belegt wurde.

Was die religiosen Orientierungen und die religiose Praxis oder die reli-
giose Erziehung angeht, weisen die Familien ebenfalls eine hohe Variabili-
tit auf. Weder kann von einem einheitlichen kulturellen Hintergrund noch
von religiosen Orientierungen innerhalb einer einzigen Familie (vgl. Yalcin-
Heckmann 1998), geschweige denn einer ethnischen Community ausgegan-
gen werden (vgl. Stobe 1998). Die Untersuchung von Ceylan (2014) bescheinigt
eine grobe Einteilung von muslimischen Eltern in zwei Kategorien, wonach
die eine Gruppe iiber religiése Bildungsvoraussetzungen verfiigt, um ihren
Kindern eine bewusst islamische Erziehung zukommen zu lassen. Die andere
wiederum, die die Mehrheit der muslimischen Eltern bildet, delegiert diese
Aufgabe aufgrund ihrer Uberforderung und geringer Bildungsvoraussetzun-
gen an Moscheegemeinden (vgl. auch oben).

Diese Ergebnisse fithren gerade im Zusammenhang mit einer religiésen
Erziehung zur Frage, welche konkrete greif- und benennbare religios fundier-
te Erziehungspraxis in muslimischen Familien vorzufinden ist und wie diese
sich in den unterschiedlichen Familien voneinander unterscheiden lisst.

41 | Vgl. auch Thiessen (2008).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

63


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Ergebnisse der Untersuchungen iiber Jugendliche

Fast alle Untersuchungen iiber muslimische Jugendliche belegen einen Zu-
sammenhang zwischen religiéser Erziehung in der Familie als wichtigste Be-
dingung einer spiteren Religiositit. Auch wenn hier Ausnahmen zu verzeich-
nen sind, so hingen die Stirke und die Intensitit der religiésen Orientierung
entscheidend von der Erziehung in der Familie ab.

Die Zusammenfassung der Ergebnisse iiber muslimische Jugendliche deu-
tet im Vergleich zur Elterngeneration auf eine bewusstere religiose Lebens-
fithrung als auch auf hohere Anspriiche und Erwartungen hinsichtlich einer
religiésen Erziehung, was an den eigenen perzipierten religiésen Erziehungs-
vorstellungen abzulesen ist. Hier scheint sich eindeutig der Wunsch nach
einer »Professionalisierung« der religiésen Erziehung innerhalb der Familie
abzuzeichnen. Dies bezieht sich sowohl auf die Wissensaneignung als auch
auf die religiose Praxis, die reflektiert und im Vergleich zu den Eltern systema-
tisch ausgeiibt werden sollte. Sowohl die Ziel- als auch die Inhaltsdimension
soll unter Bezugnahme auf islamische Quellen fiir die Kinder reflexiv nach-
vollziehbar sein. Es zeigen sich, wenn auch nur sehr selten, Wiinsche nach
einer Verbesserung der didaktischen Mdoglichkeiten. Die gestiegenen Ansprii-
che finden auch in der religiosen Miindigkeit ihren Niederschlag. Nicht mehr
das unreflektierte Nachahmen, sondern die bewusste Auseinandersetzung
mit der eigenen Religion wird angestrebt, um den »wahren« universalistisch
geprigten Islam auszuleben. Dies schliefit auch eine Abwendung vom kultu-
rell geprigten »traditionalistisch-tlirkischen« Islam mit ein. Den besonderen
Stellenwert, den die religiése Erziehung fiir die Jugendlichen, trotz der viel-
fach ausgedriickten Unzufriedenheit mit der religiosen Erziehung der Eltern,
hat, veranschaulicht die Bedeutung und die identititsstiftende Funktion der
Religion.

Die Studien weisen ferner darauf hin, wie unterschiedlich Religiositit im
familidren Rahmen erlebt wurde und welche Konsequenzen sowohl auf kogni-
tiver als auch auf alltagspraktischer Ebene daraus gezogen wurden. Die unter-
schiedlichen Einfliisse, die im Zusammenhang der religiosen Sozialisation
erlebt wurden, deuten auf differente Muster religiser Sozialisationsprozesse.
Auch hier spielt bei religiésen Jugendlichen, hiufig angeregt durch die Eltern,
der Bezug zu Moscheegemeinden eine grofie Rolle.

Um die unterschiedlichen religiésen Sozialisationseinfliisse nachzeichnen
zu konnen, sollen die qualitativen und quantitativen Studien iber muslimi-
sche Jugendliche entlang der folgenden Schwerpunkte noch einmal zusam-
mengefasst werden:

« Wie wird die religiose Erziehung im Elternhaus erlebt?
«  Welche eigenen Vorstellungen von Religiositit haben die Jugendlichen
selbst entwickelt?

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Die religiose Erziehung im Elternhaus

Fast alle Studien veranschaulichen, dass die im Elternhaus erfahrene religi-
se Erziehung Auswirkungen auf die spitere Religiositit der Jugendlichen hat
(Boos-Niinning/Karakasoglu 2006; Karakasoglu-Aydin 2000; Klinkhammer
2000; Frese 2002; Aygiin 2010; Wensierski/Liibcke 2012). Somit stellt die Fa-
milie im religiosen Sozialisationsprozess einen bedeuten Einflussfaktor dar
und spielt eine zentrale Rolle bei der Vermittlung von religiésen Inhalten.
Es gibt aber auch Beispiele, bei denen Jugendliche angeregt durch Freundes-
kreis, Schule und Moscheegemeinde zum Islam finden, ohne dass die Eltern
einen wesentlichen Einfluss auf ihre religiése Sozialisation ausgetibt hitten
(vgl. Klinkhammer 2000; Nokel 2002; Wensierski/Liibcke 2012). Diese sind in
ihren Fallzahlen geringer und erleben ihre familiire Situation hiufig konflikt-
haft.

Die religiose Erziehung im Elternhaus wurde durch die Jugendlichen
unterschiedlich wahrgenommen. Dabei wird einerseits Kritik am elterlichen
Erziehungsverhalten getibt, andererseits hat man jedoch auch Verstindnis fiir
die Eltern.

Die religiose Erziehung wurde als ein fester Bestandteil des familidren
Lebens erlebt. Die Aneignung der rituellen Praxis erfolgte durch die Nach-
ahmung der Eltern und wurde zudem durch kleinere Belohnungen verstarkt
(vgl. Klinkhammer 2000; Frese 2002). Das Familienleben war teilweise durch
den gemeinsamen Bezug zur Gemeinschaft/religiosen Gemeinde sowie ge-
meinsames Feiern religioser Feste bestimmt. Die Jugendlichen besuchten,
hiufig durch die Eltern angeregt, eine Koran- oder Sommerschule (vgl. Klink-
hammer 2000; Frese 2002; vgl. Oztiirk 2007; vgl. Aygiin 2010; vgl. Wensiers-
ki/Litbcke 2012). Im Vergleich zu den Eltern wird dem Koranunterricht von
einigen Jugendlichen weniger Bedeutung beigemessen (vgl. Frese 2002). Im
Zusammenhang mit den Peers stellt dieser jedoch einen wichtigen religiosen
Erfahrungshintergrund dar (vgl. Frese 2002; vgl. Aygiin 2010; vgl. Wensierski/
Liitbcke 2012).

Der religiose Erfahrungshintergrund im familiiren Rahmen war nicht
konkret benennbar, jedoch prigend; d.h., es gab »Gefiihle«, die im Zusam-
menhang mit der religiosen Erziehung in der Familie standen (»[...] der Islam
war irgendwie da«) (vgl. Tietze 2001; Nokel 2002). Einige Jugendliche betrach-
teten die familidre religiése Erziehung im Sinne einer »profunden Wissens-
vermittlung« als erfolgreich (vgl. Nokel 2002). In den Familien, in denen die
religiose Erziehung im Vordergrund stand, kamen die Kinder nicht repressiv,
sondern mit einer umsichtigen Pidagogik der Belohnung und Anerkennung
(vgl. ebd.: 289), mit Diskussionen iiber Religion und Kultur auf der Basis einer
freiwillig durchgefiithrten religiésen Praxis (vgl. ebd.: 290), offen (vgl.ebd.:

- am 14,02.2026, 08:11:16.

65


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

291), traditionell (vgl. ebd.: 294), aber auch streng-traditionell* (vgl.ebd.: 293;
vgl. Wensierski/Liibcke 2012; vgl. Karakasoglu-Aydin 2000) mit Religion in
Beriithrung. Auch eine »negativ erfahrene soziale Kontrolle«, die Auswirkun-
gen auf das Verhiltnis zu Gott hatte, wird benannt (vgl. Karakasoglu-Aydin
2000).

Die traditionelle unreflektierte Weitergabe von »falschem« Wissen tiber
den Islam wird dem Elternhaus vorgeworfen. Es wurden wenig plausible Er-
klarungen fiir die Erziehungspraxis aufgefiihrt, religiéses Wissen wurde nicht
angeboten (vgl. Klinkhammer 2000; Tietze 2001; Frese 2002; Aygiin 2010).
Die religiose Erziehung habe auf die Jugendlichen »floskelhaft und intuitiv«
gewirkt; Ziele und Inhalte der von den Eltern vermittelten religiosen Erzie-
hung seien nicht immer nachvollziehbar gewesen (vgl. Oztiirk 2007). Ebenso
wird den Eltern die fehlende Selbstdisziplin bei der Befolgung der religiésen
Gebote vorgeworfen (vgl. Nokel 2002). Nicht zuletzt lasse sich die Isolation
der Eltern von der Mehrheitsgesellschaft durch die fehlende Bereitschaft, sich
mit den eigenen Wurzeln und geistigen Grundlagen zu beschiftigen, erkliren
(vgl. Frese 2002).

Zudem wird die fehlende Unterstiitzung der Eltern im Umgang mit der
nichtmuslimischen Umwelt wie der Schule bemingelt, was gerade mit dem
Tragen des Kopftuches oder einem Mangel an Informationen tiber den Islam
bei Fragen aus dem nichtislamischen Umfeld einhergeht (vgl. Klinkhammer
2000; Frese 2002; Oztiirk 2007).

Die von den Eltern vertretene Sexualmoral fiithrt des Weiteren zu Differen-
zen zwischen den Eltern und ihren Kindern. Diese Thematik wird ab dem Be-
ginn der Pubertit von den Jugendlichen zum Teil als sehr problematisch emp-
funden (vgl. Klinkhammer 2000; vgl. Frese 2002; Wensierski/Liibcke 2012)
und gréRtenteils in ihrer normweisenden Funktion wahrgenommen (vgl. Oz-
tirk 2007; Klinkhammer 2000; Blank 2000; Frese 2002; Wensierski/Liibcke
2012; vgl. auch Kap. 3.1.3 d) fiir die normweisende Funktion der Sexualmoral).

Als positive Einflussfaktoren der religiésen Erziehung werden Eltern, Per-
sonen aus dem Verwandtenkreis, Kursleiter/-innen sowie Korankursleiter/-in-
nen benannt (vgl. Karakagoglu-Aydin 2000; Klinkhammer 2000; Aygiin 2010;
Wensierski/Litbcke 2012).

42 | Eine Gruppe von muslimischen Jugendlichen hat eine »strenge« religiése Erzie-
hung im Elternhaus erlebt (vgl. z.B. Wensierski/Libcke 2012: 320). Hierbei gilt es, zu
unterscheiden, worauf sich »streng« bezieht. Bezieht es sich auf einen repressiven Stil,
der Zwang einschliefit, oder wird »Strenge« im Sinne einer strikten Befolgung religioser
Gebote gesehen?

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Religiose Erziehungsvorstellungen der Jugendlichen

Die eigene religiése Bildung bzw. ihre Weitergabe an die zukiinftigen Kinder
steht, wenn auch mit unterschiedlicher Intensitit, fiir alle Jugendlichen im
Vordergrund (vgl. alle vorgestellten Studien). Der hohe Stellenwert, den die re-
ligiose Erziehung fiir sie in Zukunft einnimmt, wurde insbesondere durch die
quantitativ angelegten Studien, wie z.B. die Shell Jugendstudie (2000), und
durch Boos-Niinning/Karakagoglu (2006) niher erliutert.

Im Vergleich zur Elterngeneration entwickeln sie ein modernes religidses
Selbstverstindnis, bei dem die Hinterfragung der elterlich vermittelten Ver-
haltensnormen und Dogmen im Vordergrund steht, was wiederum eine Ab-
wendung von dem traditionalistischen Religiosititsverstindnis der Eltern mit
sich bringt. Dabei beziehen sich die Jugendlichen auf den »wahren« Islam,
was sich aus der intellektuellen Auseinandersetzung mit islamischen Quel-
len ergibt (vgl. Karakagoglu-Aydin 2000; vgl. Klinkhammer 2000; vgl. Nokel
2002; vgl. Tietze 2001; vgl. Frese 2002; vgl. Oztiitk 2007).

Bei den von Karakagoglu-Aydin (2000) befragten jungen Frauen ist eine
Spannbreite an Erziehungsvorstellungen und perzipierten Erziehungsstilen
vorhanden. Interessant ist dabei, ob religiése Vorstellungen in allgemeine
Erziehungseinstellungen eingebunden wurden oder nicht, also ob zwischen
allgemeiner und religioser Erziehung unterschieden wird, d.h. hier getrennte
Vorstellungen entwickelt wurden. Die religiose Erziehung soll durch Koran-
kursbesuche und schulischen Religionsunterricht unterstiitzt werden. Der
Schule als Erziehungsinstanz wird hierbei eine besondere Bedeutung beige-
messen (vgl. Karakagoglu-Aydin 2000).

Die Jugendlichen betrachten es als ihre Pflicht, die Kinder nach den islami-
schen Grundsitzen zu erziehen (vgl. Tietze 2001; vgl. Oztiirk 2007). Die Ein-
haltung der Gebote und Verbote stellt ein wesentliches Kriterium der religi6-
sen Erziehung dar. Die Verantwortung bzw. religiése Miindigkeit setzt ab dem
Pubertitsalter ein. Eine fundierte Erziehung und Bildung im Islam wird ver-
misst. Ein konsistentes, kindgerechtes und altersgemifles Erziehungskonzept
nach religiésen Grundsitzen erscheint fiir die Jugendlichen wiinschenswert
(vgl. Frese 2002; Oztiirk 2007). Die von Oztiirk (2007) und Karakagoglu-Aydin
(2000) befragten Jugendlichen geben einige Hinweise, welchen Aspekten sie
in der religiésen Erziehung eine besondere Bedeutung beimessen wollen.

Zwang und Restriktionen im Glauben werden grundsitzlich abgelehnt, die
religiése Miindigkeit des Kindes soll immer gewahrt und die elterliche Au-
toritit darf nicht missbriuchlich verwendet werden (vgl. Karakasoglu-Aydin
2000; Nokel 2002).

Insgesamt stellt sich folglich die Frage, wie sich der verinderte Zugang zur
Religion auf den Inhalt der religiésen Erziehung und deren Vermittlungsform
auswirkt und welches Erziehungshandeln sich demnach in heutigen Familien
abzeichnet.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

67


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

2.2 Religiose Sozialisation in anderen Kontexten

2.2.1 Im Kontext von aufierschulischen Bildungseinrichtungen

Wie oben schon dargestellt wurde, nehmen auflerschulische Bildungseinrich-
tungen wie Moscheen, in welche die Koranschulen® bzw. Korankurse inte-
griert sind, und dhnliche religiése Bildungseinrichtungen** einen wichtigen
Stellenwert in der religiosen Erziehung und Sozialisation von Kindern und
Jugendlichen ein (vgl. Brettfeld/Wetzels 2007 in Kap. I1.1.3 und II.1.4; vgl. Kap.
II. 2.1). Die meisten muslimischen Eltern fithlen sich auch aufgrund ihrer ge-
ringen Bildungsvoraussetzungen und ihrer Uninformiertheit iiber den Islam
(vgl. Alacacioglu 1999; Ceylan 2008; Ceylan 2014; Karakagoglu/Oztiirk 2007
und vgl. Kritik an Eltern in den vorgestellten Studien) nicht dazu in der Lage,
ihre Kinder ausschlieflich innerhalb des familiiren Rahmens religios zu er-
ziehen, sodass sie sich von diesen Einrichtungen unterstiitzen lassen. Diese
religiésen Bildungseinrichtungen gelten als Orte, an denen a) Wissensaneig-
nung tiber den Islam, b) das Eintiben von sozialen Fertigkeiten einschlieflich
religioser Rituale, ¢) das Erlernen von moralischen Werthaltungen und d) die
Rezitation des Korans auf Arabisch im Vordergrund steht. Auch bieten diese
e) Freizeitmoglichkeiten, die fiir Kinder und Jugendliche einen wichtigen Er-
fahrungsraum darstellen.

Die auflerschulische religiose Unterweisung, in welcher Form diese auch
stattfindet, ist mit einigen wenigen Ausnahmen bislang kaum erforscht wor-
den, sodass entsprechende Beziige zum Thema der vorliegenden Studie mit-
tels einiger Beitrdge und einiger weniger Untersuchungen hergestellt werden
kénnen.

Die vorgestellten Untersuchungen zur Jugendreligiositit geben einige Hin-
weise, wie die Korankurse u.d. Einrichtungen erlebt wurden. Die Korankurse
werden als auflerfamilidre Sozialisationsinstanz in ihrer Nutzung grundsitz-
lich nicht infrage gestellt. Die Jugendlichen nehmen die Korankurse bzw. die
Moscheegemeinden, in denen diese zumeist stattfinden, als wichtige Eckpfei-
ler hinsichtlich ihres religiosen Sozialisationsprozesses wahr, weil sie positive
Erfahrungen mit Freunden, die sie dort kennengelernt haben, und besonderen
Vorbildern gemacht haben. Jedoch werden durch die Jugendlichen auch Er-

43 | Vgl. Behr 2009 zur historischen Einordung der Koranschulen sowie ihrer Funktion
und ihren Aufgaben.

Die Bezeichnung »Koranschule« bzw. »Korankurs« unterscheidet sich lediglich in der
Begriffsverwendung. Jedoch kdnnen die Bildungsangebote der jeweiligen Moscheege-
meinden in den Korankursen deutlich voneinander abweichen (vgl. auch Kap. 1.3). Des-
halb wird hier der gangigere Begriff Korankurs« verwendet.

44 | Diese existieren in Form von unabh&ngigen Vereinen oder sind sozialen Bildungs-
einrichtungen angegliedert.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

wartungen und Wiinsche an den Moscheeunterricht formuliert, die zukiinftig

weitere Verbesserungsmdglichkeiten erméglichen sollen.
So geht es im Folgenden darum, die Ergebnisse der Untersuchungen nach

zwei wesentlichen Kriterien zusammenzufassen:

a. nachdem, was die wenigen Untersuchungen bzw. Beitrige tiber Korankur-
se u.d. Einrichtungen aussagen;

b. und wie Jugendliche den Korankursbesuch bzw. religiése Bildungseinrich-
tungen erlebt haben und welche Forderungen und Wiinsche sie dabei an
eine religiose Unterweisung (innerhalb der Moschee) usw. stellen.

Zunichst erfolgt die Darstellung der Ergebnisse hinsichtlich aufRerschulischer
religioser Bildungseinrichtungen in Moscheen und Vereinen.

a) AufRerschulische religiose Bildungseinrichtungen in Moscheen und Vereinen
Auch wenn in einer neueren Studie Angebote der Moscheegemeinden (vgl.
Halm/Sauer 2012 in Kap. II. 1.4) je nach zugehorigem Dachverband differen-
ziert dargestellt werden konnen, gibt es keine verlisslichen Statistiken iiber das
Koranschulwesen in Deutschland. Lediglich anhand einzelner Analysen, die
sich auf der Basis exemplarischer qualitativer Fallstudien zu Unterrichtskon-
zepten in tiirkisch-islamischen Gemeinden in NRW (vgl. Alacacioglu 1999)
sowie mit den Erziehungsvorstellungen, religiosen Orientierungen und Unter-
richtskonzepten von Imamen auseinandersetzen, kénnen Aussagen iiber diese
Einrichtungen getroffen werden (vgl. Ceylan 2008; vgl. Ceylan 2010a; Ceylan
2010b, Ceylan 2014).

Die Untersuchung von Alacacioglu (1999) zeigt die Bedeutung der Koran-
kurse fiir die religiése Erziehung in tiirkisch-muslimischen Gemeinden unter
Bertiicksichtigung ihrer Erziehungskonzeptionen und dem in diesen aktiven
Lehrpersonal. Dabei werden sowohl die Ziele, die Inhalte, die Unterrichtsstruk-
turen und -methoden, die Auswahl und Qualifikation der Vorbeter und die Ein-
stellung zum schulischen Religionsunterricht einer Analyse unterzogen (vgl.
uiberblicksweise Alacacioglu 1999: 245-256). Insgesamt l4sst sich konstatieren,
dass die Moscheegemeinden mit unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen,
den weltanschaulichen Ideologien der jeweiligen muslimischen Dachverbinde
folgen.

Ceylan (2008) untersuchte angewandte Formen islamischer Religionspi-
dagogik in Moscheen und Schulen. Der Vergleich stellt die Ausgangslage, die
Lehre und Ziele der in den Moscheen und Schulen vermittelten religiésen Er-
ziehung dar. Dabei ist die didaktisch-methodische Orientierung von Bedeu-
tung und die Frage entscheidend, welche pidagogischen und religiésen Ziele
durch die von ihm interviewten Imame in ihrer einflussreichen Rolle verfolgt
werden. Es werden Grundrisse und elementare Inhalte erliutert. Des Weite-
ren wird der Frage nachgegangen, ob Moscheen in Bezug auf den islamischen

- am 14,02.2026, 08:11:16.

69


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Religionsunterricht als Kooperationspartner von Schulen gelten. Auerschuli-
sche Einrichtungen bilden fiir Ceylan neben dem Elternhaus die zweite Siule
in der religiosen Erziehung und Sozialisation der muslimischen Kinder. Die
Erwartungen der Eltern, ihre besonderen Sichtweisen, Forderungen und Be-
denken werden ebenso beachtet wie jene der muslimischen Organisationen
(vgl. Ceylan 2008: 11-17).

Religiése Bildung in den Moscheen®, welche die Grundbildung vieler
muslimischer Kinder sichert, wird in Deutschland seit den 1970er-Jahren an-
geboten. Auch wenn jahrzehntelange Erfahrungen vorhanden sind, konnte
keine systematisch ausgearbeitete didaktische Konzeption einer islamischen
Religionspiddagogik auf der Basis wissenschaftlicher Kenntnisse entwickelt
werden. Inhaltlich sowie in ihren Zielsetzungen weicht die religiése Unter-
weisung in den Moscheen von der eines islamischen Religionsunterrichts in
den Schulen ab. Die zentralen Elemente sind hier das Erlernen der arabischen
Schriftsprache, die Rezitation des Korans, das Auswendiglernen von Koransu-
ren/-passagen, Prophetengeschichten, Glaubensgrundlagen, die Ausbildung
zum Muezzin (Gebetsruf)/zum (Teilzeit-)imam und das Erlernen der arabi-
schen Sprache. Daneben ist die religiose Praxis, die auf Formalismus angelegt
ist, ein wesentlicher Bestandteil der religiosen Erziehung in den Moscheen.
Bei der Unterweisung durch Imame sind didaktisch-methodische Defizite fest-
stellbar, die sich in der Unfihigkeit einer kritischen Selbstreflexion dufern, da
man weder von schriftlich ausgearbeiteten Lehrplinen noch von schriftlichen
Erfahrungsberichten ausgehen kann. Zudem wird hiufig die Nichtbeachtung
der Lebenswirklichkeit der Kinder und Jugendlichen kritisiert. Es werden so-
ziokulturelle Faktoren ausgeblendet. Auch methodische Defizite erschweren
einen pidagogisch sinnvollen Verlauf (Frontalunterricht, Unterricht ohne Ein-
satz von Medien, hohe Schiilerzahlen, autoritirer Erziehungsstil, sprachlich
bedingte Kommunikationsschwierigkeiten) (vgl. Ceylan 2010a: 68 und 176).
Ferner werde die Erziehung zur Selbststindigkeit und zur kritischen Refle-
xion durch eine inhaltlich-systematische Auseinandersetzung mit islamischen
Quellen wenig gefordert. Dafiir stiinden Nachahmung und Imitation im Vor-
dergrund. Nicht der Intellekt werde angeregt, sondern die Emotionalitit (vgl.
Ceylan 2008: 138-144).*® Trotz der Defizite nehmen die Moscheen dennoch
eine zentrale Rolle in der religiésen Sozialisation von Kindern ein. Die Bedeu-
tung der Einrichtungen wird nicht nur in ihrer identititsstiftenden Funktion

45 | Dieser kurze geschichtliche Abriss folgt Ceylan 2008.

46 | Indiesem Zusammenhang spielen die Einstellungen und religiésen Orientierungen
der Imame eine besondere Rolle, nicht zuletzt deshalb, weil der Erfolg einer religidsen
Erziehung von ihren Einstellungen und Kompetenzen abhangt. Ceylan unterscheidet
zwischen drei Typen von Imamen, neo-salafistisch, traditionell-defensiv, intellektuell-
offensiv (vgl. Ceylan 2008: 144ff.; vgl. auch: Ceylan 2010a).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

gesehen, denn diese erscheinen auch als Orte, an denen soziale, kulturelle und
sportliche Aktivititen stattfinden.

Auch in seiner aktuelleren Untersuchung aus dem Jahr 2014 widmet sich
Ceylan der Moscheekatechese, allerdings unter Beriicksichtigung von Sikulari-
sierungsprozessen, die voraussichtlich eintreten wiirden. Es werden hier die
Rahmenbedingungen der religiésen Erziehung in den Moscheegemeinden
aufgegriffen und die aktuelle Situation, Strukturen und Entwicklungen ni-
her analysiert. Hierunter fallen, angefangen von Anmeldungsverfahren der
Schiiler fiir den Moscheeunterricht, auch das Selbstverstindnis und die Ziele
der Moschee, die Situation der Lehrkrifte bis hin zu Lehrplidnen, Materialien,
Inhalten, Methoden und religionspidagogischen Herausforderungen u.a. (vgl.
Ceylan 2014 in Kap. II. 2.1.1 und Ceylan 2014: 343-379).

b) Erfahrungen der Jugendlichen mit religiésen Bildungseinrichtungen

Der bedeutsame Kontext religioser Einrichtungen wird durch Wensierski/Liib-
cke (2012) anhand der von ihnen portritierten Jugendlichen herausgestellt.
Moscheen und Moscheevereine sichern ihren Ergebnissen zufolge die »Konti-
nuitit wie auch die kollektive Identitit des eigenen Islamisierungsprozesses«
(Wensierski/Liibcke 2012: 388). Sie erméglichen es, biografisch bedeutsame
und orientierungs Bezugspersonen oder auch besondere Vorbilder wie die
Peergroup zu finden. Zudem hitten die Jugendlichen hier die Méglichkeit,
aktiv soziale Rollen zu tibernehmen und unterschiedliche Funktionen zu er-
fillen. Vor allem fiir die Austibung alltagspraktischer, religiéser Rituale sei
die Bedeutung der Moscheen hervorzuheben. In der Gemeinschaft mit ande-
ren verléren diese Rituale den Charakter des »Fremdeny, der ihnen innerhalb
der deutschen Mehrheitskultur zugeschrieben werde. Diese Gemeinschaften
wiirden somit die soziale Anerkennung des religiésen Lebensstils sichern (vgl.
ebd.: 388f.).

Die besondere Bedeutung der religiésen Bildungseinrichtungen (in der
Migrationssituation) wird auch von Aygiin (2010) verdeutlicht. In einem Ver-
gleich zwischen Jugendlichen aus der Tiirkei und (tiirkischen) Jugendlichen
aus Deutschland beziehen sich alle muslimischen Jugendlichen darauf, wel-
che Beziehungen sie als wertvoll empfinden und auf Einrichtungen, in denen
sie eine religiose Erziehung genossen haben. Vor allem die in Deutschland
lebenden jungen Muslime betonen die Bedeutung von Moscheen, Vereinen
und religiésen Gruppen und auch die Bedeutung der Freundschaften, die in
diesem Kontext entstiinden (vgl. auch Frese 2002; Tietze 2001; vgl. oben Wen-
sierski/Liibcke 2012). Die Freizeit wird gerne im Rahmen der Moschee und
mit den Freunden verbracht (vgl. auch Frese 2002; Oztiirk 2007; Alacacioglu
2000). Im Vergleich dazu nehmen Moscheen usw. fiir die in der Tiirkei leben-
den muslimischen Jugendlichen einen geringeren Stellenwert ein, hingegen

- am 14,02.2026, 08:11:16.

71


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

unterstreichen sie die Beziehungen zu Professoren, Lehrern, Gruppen, Schul-
freunden und historischen Personlichkeiten (vgl. Aygiin 2010: 89-93).

Des Weiteren kénnen anhand der Untersuchungen Aussagen iiber die in
den religiésen Bildungseinrichtungen bzw. Moscheen vermittelten Inhalte
und Methoden gemacht werden. Hierbei erscheint der Unterricht, der in den
Moscheen angeboten wird, als verbesserungswiirdig. Vielfach wird hier auch
die Vermittlungsform kritisiert.

In der von Tietze (2001) untersuchten Biografie zeigt sie u.a. auf, wie Ju-
gendliche mit dem ansozialisierten Wissen umgehen mochten. Interessant ist
dabei, welcher Methodik sie folgen mochten, also welche Mittel von Jugend-
lichen gewihlt werden, um sich die Religion anzueignen. Wichtig sei hierbei
der Austausch mit Freunden, gerade im Rahmen einer Moscheegemeinde.
Daneben wiirden die Vortrige des Imams und das Lesen von Biichern zur
Wissensaneignung dienen. Doch viel wichtiger sei dabei, anhand praktischer
Beispiele zu lernen. Der Lernprozess solle auf Erlebtem basieren, d.h. ein Pra-
xisbezug sei unabdingbar. Religion werde als ein Prozess verstanden, in des-
sen Verlauf der Glaubige Gefiihl, Wissen und Praxis immer enger miteinander
verbinden solle (vgl. Tietze 2001: 74).

Auch Frese (2002) liefert Anhaltspunkte dafiir, wie sich Jugendliche in-
nerhalb des Moscheeunterrichts religioses Wissen aneignen. Indem sie sich
dieses eigenstindig erarbeiten, erfiillen sie nicht nur die Erwartungen der
Eltern, sondern bilden sich selbststindig fort und setzen somit ihre eigenen
Uberzeugungen in die religiése Praxis um. Frese fiigt hinzu, dass dieses Wis-
sen nicht in einem intellektuellen Vakuum erarbeitet werde, sondern in einem
prozesshaften Sichabgrenzen, Zustimmen, Weiterentwickeln von Meinungen,
die seitens der Eltern und der hocas (Imame?, Religionsbedienstete) sowie der
religiosen Dachverbdnde in Deutschland vertreten und z.B. durch Lektiire
uberpriift wiirden. Ebenso ist der Bildungsauftrag laut Frese individuell (vgl.
Frese 2002: 220 und 281).

Der Wunsch nach Erklirungen und Begriindungen bzgl. der Religion
driickt sich nicht nur gegentiber den Eltern, sondern auch gegeniiber Lehrern
und Imamen in der Moschee aus. Vielfach zeigt sich, dass eine Verbesserung
auf didaktischer und methodischer Ebene jenseits eines autoritiren Erzie-
hungsstils und frontal geleiteten Unterrichts als wiinschenswert erachtet wird.
Die Jugendlichen kritisieren das einseitige Auswendiglernen, bei dem den
Unterrichteten weder Information iiber die Bedeutung des »Gelernten« noch
islamische Geschichte vermittelt wird. Im Grunde wiirden sie sich dennoch
zufrieden mit dem Unterricht duflern, sofern kein Zwang vonseiten der El-
tern und Geistlichen zu befiirchten sei (vgl. Alacacioglu 2000: 62; Frese 2002:

47 | Geistlicher Vorbeter in einer Gemeinde, vgl. Ceylan 2010a zur Begriffsdefinition
und Funktion eines Imams.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

28s5f. vgl. Klinkhammer 2000: 123 und 142). Die altersgerechte Vermittlung
von Kenntnissen soll Uberforderungen vermeiden (vgl. Frese 2002: 216). Zu-
dem wird der Wunsch geduflert, dass der Unterricht »unterhaltsamer« verlau-
fen sollte, um motiviert am Unterricht teilnehmen zu kénnen. Des Weiteren
kommt es zur Forderung nach dem Deutschen als Vermittlungssprache, damit
man auch auflerhalb der Moschee, wie z.B. in der Schule, iiber die eigene Re-
ligion sprechen kénne (vgl. Oztiirk 2007: 128f.). In diesem Zusammenhang
ist auf die Qualifikation bzw. Kompetenz der Imame bzw. hocas zu verwei-
sen. Diese sollten somit die komplizierte Lebensrealitit der Jugendlichen in
Deutschland aufgrund ihres Migrationshintergrundes erkennen. Dabei seien
die coolen hocas, denen es gelinge, bei einigen Jugendlichen einen islamisch
orientierten Lebenswandel zu bewirken, besonders beliebt (vgl. Frese 2002:
219f. und 2002: 284; vgl. auch Oztiirk 2007: 233).

Den Eltern wird im Rahmen des Moschee- bzw. Korankursbesuchs vor-
geworfen, dass die »religiése Vermittlungsinstanz« nicht bewusst und unkri-
tisch in Kenntnis des padagogischen Programms gewdhlt worden sei. Dane-
ben habe die religiose Komponente keine grofle Rolle gespielt; viel wichtiger
sei den Eltern hingegen die gesellschaftliche Zielsetzung gewesen, die Kinder
»gut versorgt« und »betreut« zu sehen bzw. diese von der Strafe fernzuhal-
ten*® (vgl. Oztiirk 2007: 239).

Anhand einer weiteren Studie wird deutlich, dass fiir Jugendliche nicht pri-
mir religiése Angebote (18 von 56 befragten Jugendlichen, also etwa ein Drit-
tel), wie bspw. »Informationen iiber Religion«, »Koranunterricht« im Vorder-
grund stehen, sondern soziale, kulturelle und sportliche (»geselliger Kontakt«,
»sportliche Aktivititen«, »kulturelle Aktivititen«, »soziale Aktivititen«, »Bil-
dungsangebote«) Aktionen. 32 von 56 der befragten Jugendlichen (also mehr
als die Hilfte) wiinschen sich noch umfangreichere Freizeitmdéglichkeiten, als
jene, die ihnen bereits im Rahmen ihrer Moscheegemeinden angeboten wer-
den (vgl. Alacacioglu 2000: 55f)).

Die Anforderungen, die an Moscheegemeinden gestellt werden, sind im
Laufe der Zeit gestiegen. Die Moschee miisse eine intensive Bildungsarbeit fiir
Kinder, Jugendliche und Erwachsene anbieten. Bezahlbare Weiterbildungsan-
gebote und die interne Kommunikation zwischen den Gldubigen sollten gefor-
dert und auch verstirkt Angebote in deutscher Sprache organsiert werden (vgl.

48 | So wird auch festgestellt, dass die Einhaltung von religiosen Pflichten, der Mo-
scheebesuch und der Islamunterricht die Jugendlichen vor Kriminalitat, Drogen und Re-
spektlosigkeit schiitzen und als Schutzmauer fiir ein konsequent gesetzestreues Leben
dienen sollen. Es wird zudem in einigen Féllen eine totale Abwendung vom gewaltfrei-
en Leben beobachtet. Eine friihzeitige religidse Bindung ermégliche somit dauerhaft,
eine respektvolle und hilfsbereite (Lebens-)Einstellung einzunehmen (vgl. Oztiirk 2007:
239).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

73


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Oztiirk 2007: 235; vgl. Alacacioglu 2000: 56f). Moscheegemeinden sollten
nicht nur zur Verrichtung des Gemeinschaftsgebetes zur Verfiigung stehen,
sondern auch {iber den Koranunterricht hinausgehende soziale Funktionen er-
fullen. Niedrigschwellige Angebote fiir Jugendliche und Familien sowie Frei-
zeitangebote und Kurse, die eine vertiefende Bildung zum bereits Gelernten
ermoglichen wiirden, seien wiinschenswerte Verinderungen (vgl. Frese 2002:
226; vgl. Alacacioglu 2000: 506).

Insgesamt verdeutlichen die Erfahrungen der Jugendlichen, dass auch im
Bereich der Moscheen die Erwartungen und Wiinsche hinsichtlich ihrer reli-
giosen Bildung gewachsen sind und hier eine »Professionalitit« erwartet wird,
um den eigenen Anspriichen an eine religiése Bildung sowohl auf individuel-
ler Ebene als auch gegentiber einer nichtislamischen Umwelt besser gerecht
werden zu konnen.

2.2.2 Muslimische Kinder und Jugendliche im Kontext
institutioneller Bildungseinrichtungen

Die Bildungssituation und Bildungsprozesse spezifisch junger Muslime wer-
den nicht oder nur wenig gesondert erforscht. Vielmehr wird in diesem Zu-
sammenhang von Schiiler/-innen »mit Migrationshintergrund«, von »auslin-
dischens, hauptsichlich jedoch von tiirkischen Schiiler/-innen ausgegangen
und entsprechend gesprochen. Zudem fillt, wie oben bereits erklirt (vgl. Kap.
II.1.1 und IL.1.2) wurde, auf, dass »tiirkische« Schiiler in der Regel unter der
Kategorie »muslimisch« erfasst werden, ohne ein differenziertes Bild iiber de-
ren Bezug zur Religion herzustellen (vgl. Bukow 2007; Wensierski 2007). Der
Anspruch auf eine reprisentative Darstellung zur Erklirung der Bildungssitu-
ation von muslimischen Jugendlichen kann hier demzufolge nur bedingt erfiillt
werden.

Einige Studien, in denen Beziige zur Schule im Zusammenhang mit der
Religiositit von Jugendlichen hergestellt werden, verweisen auf hohe Bildungs-
aspirationen der Eltern. Die meisten Eltern wiinschen sich hohe Bildungsab-
schliisse fiir ihre Kinder, die diesen im Vergleich zu ihrer Situation bessere Zu-
kunftschancen erméglichen sollen. Die Eltern erhoffen fiir ihre Kinder somit
einen gesellschaftlichen Status, den sie selbst niemals erreichen konnten (vgl.
z.B. Boos-Niinning/Karakagoglu 2006; Oztiirk 2007; Schréter 2002; Schiffau-
er 2010; Wensierski 2007)*. Inwieweit der Islam einen zentralen Einfluss auf
ihre Bildungsverliufe nimmt, kann jedoch anhand der einzelnen Biografien
nur ansatzweise herausgelesen werden.

49 | Die Jugendlichen ndhmen zwar haufig den Bildungsauftrag der Eltern auf, beka-
men aber durch die Eltern oftmals kaum Unterstiitzung und Hilfe bei der Umsetzung des
Auftrags (vgl. Boos-Niinning/Karakasoglu 2006: 125ff. und 134f.).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Oztiirk, der im Rahmen seiner Studie Religiosititsprofile von muslimi-
schen Schiilerinnen und Schiilern nachzeichnete, stellte fest, dass Eltern
schulische und berufliche Erfolge sowie ein gesetzestreues Leben hoher be-
werten als die Frommigkeit ihrer Kinder. Die Eltern erwarten von ihren Kin-
dern hauptsichlich, dass diese ein konfliktfreies Leben in dieser Gesellschaft
fuhren. Dass schulische und berufliche Misserfolge sowie Konflikte innerhalb
der Gesellschaft die Hauptursachen fiir verbale Auseinandersetzungen zwi-
schen Eltern und ihren Kindern seien, zeige den hohen Stellenwert, den die
Eltern der Bildung beimifen (vgl. Oztiirk 2007: 239). Vor diesem Hintergrund
erscheint es ferner interessant, dass ein Jugendlicher davon berichtete, wie der
Glaube seinen Wandel hin zu einem geduldigen und frommen Menschen be-
wirkt habe. Seine schulischen und beruflichen Erfolge verdanke er dem Islam,
weil erst dieser ihn auf die zentrale Bedeutung von Bildung, Ehrlichkeit, Hilfs-
bereitschaft, Grofiziigigkeit und vorbildlichen zwischenmenschlichen Bezie-
hungen aufmerksam gemacht habe (vgl. Oztiitk 2007: 225ff.).

Das Thema »Islam in der Schule oder Kindertagesstitten« bringt Heraus-
forderungen mit sich, die sowohl seitens der Schiilerinnen und Schiiler als
auch insgesamt von den am Bildungssystem Beteiligten dargelegt werden.
Zudem ist zu beriicksichtigen, dass muslimische Eltern ihre Kinder in der
Minderheitensituation bzw. Diasporasituation aufziehen. Religiés bedingte Le-
bens- und Verhaltensweisen, insbesondere in der Kleidung und dem Umgang
mit dem anderen Geschlecht, fithren hier zu erheblichen Diskrepanzen, nicht
selten sogar zu Konflikten, vor allem in deutschen Bildungseinrichtungen (vgl.
Boos-Niinning 2omua: 28).

Es lassen sich dabei nachfolgende Bereiche bestimmen, aus denen sich
potenzielle Konfliktlinien abzeichnen kénnten’:

« Das Tragen des Kopfiuches, was die muslimischen Midchen und jungen
Frauen betrifft.

« Diskriminierungserfahrungen, die sich aus der Zuschreibung als Muslim
oder der ethnischen Zugehorigkeit ergeben.

« Die Teilnahme an Sport- und Schwimmunterricht, am Sexualkundeunterricht
und an Klassenfahrten. Wenn dieser Bereich oft auch iiberschitzt wird, so
bestimmt dieser doch hiufig die 6ffentliche Diskussion.

. Die Einhaltung von religiésen Ritualen, wie bspw. dem Fastengebot, oder
das Verrichten der Gebete.

50 | In den einzelnen Bundeslédndern (Berlin, Hessen, NRW u.a.) sind Handreichungen,
Faltblatter und Informationsmaterialien entstanden, mittels derer auf die angefiihrten
Aspekte mit unterschiedlicher Intensitdt Bezug genommen wird; vgl. hierzu auch Tur-
han/Turhan 2011.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

75


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Die Einfithrung des islamischen Religionsunterrichts, der vielerorts in Form von
verschiedenen Modellen eingefithrt wurde, steht schlieflich auch sehr eng mit
dem Thema »Islam in der Schule« in Verbindung. Die damit verbundenen
Ziele, die inhaltliche wie auch die praktische Dimension, sollen im weiteren
Verlauf der Studie aufgezeigt werden.

Zunichst soll jedoch die Suche nach empirischen Zugingen im Vorder-
grund stehen, die die Lebenswelt der Schule aus der Sicht von jungen mus-
limischen Schiilerinnen und Schiilern darstellt. Dabei werden auch die oben
aufgefiithrten Konfliktlinien und die positiven Erfahrungen von muslimischen
Schiilerinnen und Schiilern einbezogen.

a) Empirische Ergebnisse zu den Erfahrungen mit dem Islam
im schulischen Kontext

Forschungsergebnisse, die den Umgang mit muslimischen Schiilern, d.h. die-
jenigen Einfliisse, die einen Zusammenhang mit der Institution der Schule
und der muslimischen Familie® darstellen, sind bis dato noch kaum vorhan-
den. Empirische Studien, deren Schwerpunkt auf der Darstellung von Religio-
sititsformen bei Jugendlichen liegt, bieten entsprechende Ergebnisse iiber die
in der Schule gemachten Erfahrungen.

Der Religion kommt hierbei eine Orientierungsfunktion zu, die den Ju-
gendlichen und den Kindern bei der Bewiltigung ihres Lebens einen wichtigen
Halt bzw. Rahmen gibt. Religion werde des Weiteren auch als eine Ressource
wahrgenommen, die ihnen im Hinblick auf ihren Identititsbildungsprozess
hilfreich erscheine (vgl. Boos-Niinning/Karakagoglu 2006; Klinkhammer
2000; vgl. Weniserski/Liibcke 2012).

Die Schulerfahrungen von Jugendlichen und Kindern erweisen sich als
iiberaus ambivalent. Es werden zum einen die Benachteiligungen und Diskri-
minierungen beklagt, die insbesondere die ungerechte Bildungsempfehlung
der Lehrer beinhaltet, zum anderen erweist sich die Schule als Ort der vielfil-
tigen Entfaltungsmoglichkeiten und Nutzung von Ressourcen. Vielfach lisst
sich die Perspektive der Schiiler und Schiilerinnen nachzeichnen, die Sicht-
weise der Eltern findet in der Forschung jedoch kaum oder nur wenig Bertick-
sichtigung.

Die von Klinkhammer befragten Jugendlichen erlebten das schulische Um-
feld im Zusammenhang mit ihrer Religiositit oder religiosen Zugehorigkeit,
die ihnen entweder durch Mitschiiler und Lehrer zugeschrieben oder durch
das Tragen des Kopftuches deutlich wurde, zum einen als eine besondere Res-
source und zum anderen auch als sehr problematisch. Als schwierig erwies
sich in diesem Kontext insbesondere die fehlende Unterstiitzung vonseiten der

51 | Dies bezieht sich hier nicht auf die alleinige Religionszugehdrigkeit. Hier wird auch
auf die Religiositat abgezielt.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Eltern, was letztendlich zu einem Legitimationsdefizit gegeniiber den nicht-
muslimischen Mitschiilern in der Schule fithrte. Hinzu kamen des Weiteren
noch Motivationsschwierigkeiten bei der Durchfithrung von Ritualen (vgl.
Klinkhammer 2000: 146).

Die religiose Einstellung zu erklaren, diese zu begriinden und sich viel-
fach auch rechtfertigen zu miissen, stellte die Jugendlichen vor grofle Her-
ausforderungen, die aus Sicht der befragten Jugendlichen auch zu positiven
Effekten fithrten. Gerade in der Auseinandersetzung mit dem Islam im schu-
lischen Kontext fand somit eine Bewusstwerdung im Hinblick auf die eigene
Religion statt, welche die inneren Widerspriiche, hervorgerufen durch unter-
schiedlich erlebte Sozialisationsfelder, das muslimische Elternhaus und den
deutschen schulischen Alltag, aufhob (vgl. Klinkhammer 2000: 125 undi39).
In der Zuschreibung als Kompetenzperson in Sachen Islam finde im schuli-
schen Rahmen eine »Auseinandersetzung mit dem Islam« statt, die zu einem
neuen intellektuell angeregten muslimischen Selbstverstindnis der Jugend-
lichen beitrage (vgl. ebd.: 127 und 181fF.; vgl. Bukow 2007: 224; vgl. auch unten:
Wensierski/Liibcke 2012).

Das Kopftuch an Schulen

Das Tragen des Kopftuches als ein Bestandteil der religiosen Pflichterfiillung
wird von muslimischen Schiilerinnen im Schulalltag hiufig als problematisch
erlebt. Auch wenn rechtlich keine Einschrinkungen vorhanden sind, die das
Kopftuch im Unterricht verbieten, bestimmen stereotypisierende Verhaltens-
weisen gegeniiber kopftuchtragenden Midchen den Schulalltag, da mit dem
Tragen des Kopftuches vielfach auch eine Unterdriickung der Frau im Islam
postuliert wird. Schiilerinnen wiirden so unwillentlich in eine Verteidigungs-
position gedringt, die sie zu einer Auseinandersetzung mit ihrer Religion ver-
anlasse und in vielen Fillen auch in ein reflektiertes muslimisches Selbstver-
stindnis miinde (vgl. Boos-Niinning/Karakagoglu 2005; Boos-Niinning 2007;
Karakasoglu-Aydin 2000; Klinkhammer 2000; Nokel 2002; Nokel 2007;
Haug/Missig/Stichs 2009 u.a.). Die hier angefiihrten Untersuchungen ver-
weisen auf die Notwendigkeit einer differenzierten Betrachtung, die die indi-
viduellen Motive der Betroffenen in ihrer Vielschichtigkeit wahrnimmt. Dies
kann jedoch im begrenzten Rahmen der vorliegenden Dissertation nicht ge-
leistet werden.

Das Kopftuchtragen in Schulen wird vielerorts unterschiedlich gehandhabt.
Pidagogik und Schule reagieren auf die zunehmende Zahl kopftuchtragender
Midchen an Schulen und es wird hiufig versucht, »Uberzeugungsarbeit« bei
Eltern und Schiilerinnen zu leisten oder durch Interventionsmafinahmen die
Zahl kopftuchtragender Miadchen zu verringern. Vielfach geschieht dies unter
der Annahme, dass die Middchen zu einer solchen Bekleidung gezwungen
worden seien. Die Schule, so Boos-Niinning (2007), sah sich offensichtlich in

- am 14,02.2026, 08:11:16.

77


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Fragen des Islams daher als ein notwendiger Gegenpol zu den muslimischen
Elternhiusern. Auch wenn vielfach belegt wurde, dass tiirkische Familien
nicht durch vorwiegend autoritir-rigides, sondern durch ein liebevoll-behiiten-
des Erziehungsverhalten gekennzeichnet sind, bestimmen diejenigen Fille,
in denen familidre Repressionen zu unertriglichen Lebensverhiltnissen von
Midchen und jungen Frauen fiihrten, das Bild von tiirkischen und damit auch
muslimischen Familien in der Offentlichkeit (vgl. Boos-Niinning 2007: 127f.).

Mit diesem Thema stehen auch Diskriminierungserfahrungen in einem
engen Zusammenhang, sodass im Folgenden niher auf diese eingegangen
werden soll.

Diskriminierungserfahrungen in der Schule

Muslimische Kinder und Jugendliche machen immer wieder Diskriminie-
rungserfahrungen, die sich in vielfiltiger Weise ausdriicken. Hierbei sind so-
wohl ethnisierende als auch auf die Religion bezogene Diskriminierungs- und
Rassismuserfahrungen keine Seltenheit.

In der Forschung zur muslimischen Jugendreligiositit lassen sich hierzu
zahlreiche Hinweise finden. Oft werden stigmatisierende und ethnisierende
Erfahrungen im mehrheitskulturellen Kontext gemacht. Die Schule erweist
sich als ein Ort, an dem die eigene kulturelle Identitit zugespitzt reflexiv er-
lebt wird. Diskriminierungserfahrungen, aber auch Erfahrungen mit Lehrern,
bei denen sie zur Auseinandersetzung mit ihrer eigenen Kultur und Religion
oder Ethnie hervorgerufen werden, sind fiir manche muslimische Jugendliche
typisch (vgl. Wensierski/Liibcke 2012: 388). Sie werden durch diese Erfahrun-
gen von auflen zu einer »kulturellen und religiésen Selbstvergewisserung«
angeregt und geraten jedoch in keinen gravierenden »Identititskonflikt« (vgl.
ebd.: 395, vgl. oben).

In diesem Zusammenhang stellt Bukow fest, dass der Umgang mit der
Religion im schulischen Alltag an Deutungsinteressen gekntipft ist:

»Es ist klar, dass das Thema Religion im Kontext der unsichtbaren Schulrealitat durch-
aus virulent sein kann, weil es hier um Konstruktion und Pflege von Beziehungen, Hie-
rarchien usw. geht, die unter Umsténden in der priméren Sozialisation durch das »Ein-
schaltencvon religiosen Konnotationen gesichert wurden.« (Bukow 2007: 223)

Die Schiiler positionieren sich selbst, so Bukow, anhand kommunikativer
Selbstregulierung und praktischer Aushandlung. Die Differenzlinien (Ge-
schlecht, sozialer Status, Herkunft, Religion und Kérper®) béten hierzu das
notwendige Material. Fiir Bukow steht fest, dass »in einer Gesellschaft, in der

52 | In diesen Bereich gehort auch das Tragen des Kopftuches. Vgl. auch der Beitrag
»Geschlechter- und Identitdtskonstruktionen«in: Turhan/Turhan 2011: 94-100.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

bestimmte Differenzlinien dogmatisiert und gegen Dekonstruktionsversuche
immunisiert werden« (Bukow 2007: 223), Unrechtserfahrungen keine Sel-
tenheit sind. Er stellt in Anlehnung an Weber (2003) und Schulze/Spindler
(2000) fest, dass viele Schiilerinnen und Schiiler tiirkischer Herkunft in der
Schule die Erfahrungen zuerst als Tiirk(inn)en machen und dann als »musli-
mische« Schiiler/-innen eingestuft werden, um dann im Anschluss die ihnen
zugeschriebene Religiositit in einer Art selbsterfiillenden Prophezeiung zum
Bildungshemmnis zu stilisieren (vgl. in Bukow 2007: 223). Von solchen Zu-
schreibungen konnten sich Schiiler/-innen nur sehr schwer distanzieren, da sie
ja einen Migrationshintergrund aufweisen wiirden und sie unter Umstinden
tatsdchlich religios sozialisiert worden seien. Hier greife somit der klassische
rassistische Mechanismus (vgl. ebd.). Die Zuordnung erfolge bisweilen aus
einem nichtigen Anlass. Gezielt oder beildufig wiirden Schiiler/-innen durch
Fragen zur Herkunft, Religion oder an der Hautfarbe festgemachter virtueller
Differenz kategorisiert und es werde eine Differenzlinie gezogen, an der man
sich in der Folge tagtiglich abzuarbeiten habe. Zudem wiirden Schiiler/-innen
in Fragen zum Islam hiufig als Experten herangezogen, was zu Uberforde-
rungen bei den Schiiler/-innen fithre und sie in die Ecke der Islamverteidiger
stelle: »Hier handelt es sich um eine symbolische Antwort, auf die ebenfalls
symbolisch gestellte Statusfrage, die freilich oft in einer Herkunftsfrage ver-
borgen wird« (Bukow 2007: 224).

Die im Kontext Schule und Arbeitsplatzsuche erfahrenen Ausgrenzungen
fuhren zu einer erheblichen Demoralisierung der Jugendlichen. Die Frustra-
tion verschirft sich, wenn die Jugendlichen weder ausreichende Bildungserfol-
ge vorweisen kénnen noch bei der Ausbildungs- und Arbeitsplatzsuche Erfolg
haben. Wird den Jugendlichen laut Oztiirk keine Alternative geboten, verlieren
sie ihr Vertrauen in die staatlichen Instanzen, was hiufig eine Selbstisolation
zu Folge hat. Eine erfolgreiche schulische und berufliche Eingliederung aller
Jugendlichen ist daher unverzichtbar. Bei einer islamischen Lebensfiihrung
wire man fleifiger und man kénnte bessere Ergebnisse vorweisen, folglich sei
die Einhaltung der islamischen Vorschriften fiir die schulische und berufliche
Integration empfehlenswert und als wichtige Ressource zur Identititsbildung
zu nutzen (vgl. Oztiirk 2007: 240 und 243; vgl. auch Tietze 2001: 77).

Die Perspektive der Lehrer und Lehrerinnen; der Schulsozialarbeiter und
der Eltern greifen Turhan/Turhan (2011) auf und gehen der Frage nach, mit
welchen Problemen muslimische Kinder sich im Schulalltag auseinanderset-
zen miissen.” In ihrer Arbeit verdeutlichen sich, auch entlang der oben ge-
nannten Konfliktlinien, die differenten Problemsituationen und Erfahrungen,
die sich in den Schulen und Klassenzimmern abspielen.

53 | Befragt wurden insgesamt acht Lehrer/-innen und Sozialpddagog(inn)en sowie
sechs Eltern im Zeitraum von November 2006 bis M&rz 2007.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

79


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8o

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Als ein wesentliches Ergebnis stellen Turhan/Turhan heraus, dass es nicht
immer einfach ist, religiose und/oder ethnisch-kulturelle Zuschreibungen auf
der individuellen wie gesellschaftlichen Ebene prizise zu differenzieren. Hier
gebe es Fille, in denen das Verhalten der Jugendlichen der Religiositit zuge-
schrieben werde, obwohl es im Grunde ethnisch-kulturell bedingt sei. Zudem
wiirden auch Fille existieren, bei denen Handlungsweisen von Eltern als eth-
nisch-kulturell wahrgenommen wiirden, im Grunde aber religise Motive hin-
ter dem Verhalten stiinden. Noch schwieriger gestalte sich die Analyse, wenn
man bedenke, dass in vielen Fillen religiose und ethnisch-kulturelle Aspekte
in der Alltagspraxis miteinander verbunden seien (vgl. Turhan/Turhan 2011
119). Hierbei ist zu beachten und allgemein festzuhalten, dass gerade diese
Undifferenziertheit im Alltag zu vielfiltigen Missverstindnissen und stereo-
typisierenden Vorurteilen fithrt, was von muslimischen Eltern und auch von
Kindern und Jugendlichen immer wieder leidvoll erfahren werden muss.

Hinsichtlich der Diskriminierungserfahrungen und der Vorurteile, denen
Eltern im schulischen Kontext begegnen, stellen Turhan/Turhan (201) fest,
dass fast alle Eltern (fiinf von sechs Befragten) diese thematisieren. Vor al-
lem die Religionszugehdrigkeit oder die ethnische Zugehdérigkeit wiirden als
ausgrenzende Zuschreibungsprozesse erlebt. Hier greife der »antiislamische
Rassismus« (vgl. ebd. 109f.). Die Fallbeispiele beziehen sich auf Aspekte und
Themen, die sich auf mehreren Ebenen abspielen® (vgl. fiir die Fallbeispiele
ebd.: 109-112).

Zusammenfassend lisst sich an dieser Stelle konstatieren, dass muslimi-
sche Eltern mit Migrationshintergrund auf mehreren Ebenen Diskriminie-
rungserfahrungen ausgesetzt sind. Einerseits gibt es Phinomene von Alltags-
rassismus, bei denen Kinder/Jugendliche und Eltern als Fremde bezeichnet
und ausgegrenzt werden. Andererseits wird auch auf institutionelle Diskrimi-
nierungen, die sich auf das Schulsystem beziehen, verwiesen. In den prisen-
tierten Einzelfillen wurde nochmals deutlich, dass zwischen religionsbezoge-

54 | Es wird beklagt, dass Lehrpersonen sich vor der Klasse lustig iber fremde Na-
men machen und in der Klasse darlber gelacht wird, worunter die Kinder mehrfach zu
leiden hatten. Auch interreligiése Projekte, bei denen iiber den Ramadan gesprochen
und im Anschluss eine Moschee besucht werden sollte, wurden aufgrund des Wider-
stands einer nichtmuslimischen Mutter letztlich abgebrochen. Gerade die Reaktion der
Lehrerin auf diese Situation wurde durch eine Mutter als krankend erlebt (vgl. Turhan/
Turhan 2011: 109f.). Stereotypisierende Vorurteile und Etikettierungen zum Thema des
Geschlechterverhdltnisses, wie z.B., wenn Ménner als »Machos« hingestellt werden,
werden ferner als diskriminierend erlebt (vgl. ebd.: 110f.; vgl. ebd.: 94-100). Ungleiche
Behandlungen und Benachteiligungen aufgrund der ethnischen Zugehdérigkeit wiirden
sich des Weiteren an Elternabenden, an der Bewertung von schulischen Leistungen usw.
zeigen (vgl. ebd.: 112).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

nen und ethnischen Diskriminierungen differenziert werden muss. Gerade im
Bezug auf religionsbezogene Rassismus- und Diskriminierungseffekte zeigt
sich jedoch noch ein groRer Forschungsbedarf*® (vgl. Turhan/Turhan 20m: 113).

Die Teilnahme an Sport- und Schwimmunterricht,

am Sexualkundeunterricht und an Klassenfahrten

Ein weiteres vermeintliches Konfliktfeld in 6ffentlichen Bildungseinrichtun-
gen wird in der Teilnahme am Sport- und Schwimmunterricht oder am Se-
xualkundeunterricht gesehen. Gerade in der 6ffentlichen Diskussion, welche
in Form von journalistischen Beitrigen und Aufsitzen weiterverfolgt werden
kann, wird die Teilnahme an schulischen Aktivititenn thematisiert. Sexual-
kunde, Sport- und Schwimmunterricht tangieren sowohl die islamische Se-
xualmoral als auch die muslimische Bekleidungsweise, in der die Prisentation
der weiblichen Korperlichkeit im offentlichen Raum verhindert werden soll.
Dabei wird auf die Einhaltung eines religiosen Gebots abgezielt, das beinhal-
tet, dass Midchen und junge Frauen einen potenziell erotisierenden Blick
fremder Manner vermeiden sollten.

Was statistische Werte anbelangt, so bietet die Studie Muslimisches Leben
in Deutschland (Haug/Miissig/Stichs 2009)°¢ einige wichtige Informationen.”’
Ein relativ hoher Anteil (88 %) der befragten Schiilerinnen und Schiiler neh-
men am Sexualkundeunterricht teil. 87 % besuchen den gemischtgeschlechtli-
chen Sportunterricht. Religiose Griinde und Motive werden hier nicht benannt,
sodass die fehlende Teilnahmebereitschaft von Muslim(inn)en bzgl. sportli-
cher Aktivititen an Schulen usw. in der 6ffentlichen Diskussion offensicht-
lich iibertrieben wird (vgl. Haug/Miissig/Stichs 2009: 182f.). Die Teilnahme
am gemischigeschlechtlichen Schwimmunterricht sowie am Sexualkundeunter-
richt stellt sich somit etwas anders dar: 53-58 % der Schiilerinnen nahmen am
Schwimm- und Sexualkundeunterricht teil. Demgegentiber nahmen 70 % der
weiblichen und minnlichen Muslime an Klassenfahrten teil (vgl. ebd.: 188).
Es wird hier lediglich ein Anteil von etwa 7-10 % bzgl. der muslimischen Mid-

55 | Hierbei ist klar, dass das Thema Rassismus bzw. Diskriminierungserfahrungen im
schulischen Kontext ein komplexes und vielschichtiges Thema darstellt, bei dem alle
beteiligten Akteure zu Wort kommen sollten. Vergleichende Analysen zwischen den Aus-
sagen von Schillerinnen und Schiilern, Eltern und Lehrpersonen kdnnten diesem An-
liegen Rechnung tragen. Auch stellt dies insgesamt einen eigenstandigen Bereich dar,
welcher in der Kiirze nicht angemessen behandelt werden kann.

56 | Befragt wurden hierinsgesamt 3.283 Schiilerinnen und Schiiler im Alter von sechs
bis 22 Jahren aller Glaubensrichtungen.

57 | Vgl. auch: »Muslimisches Leben in Nordrhein-Westfalen« (2010), die im Auftrag
des Ministeriums fiir Arbeit, Integration und Soziales des Landes durchgefiihrt wurde.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

81


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

chen festgehalten, die die Teilnahme am Schwimm- und Sexualkundeunter-
richt verweigern (vgl. ebd.: 191).

Insgesamt stellen sich die wenigen empirischen Ergebnisse somit als nicht
verlisslich heraus, da sich mit ihnen nicht eindeutig aussagen lisst, worin die
Ursachen fiir eine Nichtteilnahme liegen. Die journalistischen Berichte rund
um die vorliegende Thematik beschreiben in der Regel Einzelfille, bei denen
Lehrer die Abwesenheit in den entsprechenden Fichern sogar tolerieren. Hier
ist folglich nicht von einem Massenphinomen zu sprechen, sondern lediglich
von Einzelfillen.

Es wurde bisher auf die Erfahrungen von Jugendlichen und Schiilerinnen
und Schiilern hingewiesen, die sie mit ihrer Religionszugehdérigkeit und ihrer
Religiositit in ihren individuell verschiedenen Ausprigungen gemacht haben.
Dargestellt wurden zudem potenzielle Konfliktfelder, die sich, auch aus der
offentlichen Diskussion hervorgehend, im Umgang mit dem Islam im schu-
lischen Kontext ergeben kénnen. Diese Darstellungen sollen jedoch die posi-
tiven Erfahrungen, die die muslimischen Schiilerinnen und Schiiler mit der
Institution Schule machen konnten, keineswegs minimieren.

Die vorliegende Untersuchung widmet sich der Frage, wie die religiose
Sozialisation von muslimischen Kindern abliuft, und beriicksichtigt dabei
auch den moglichen Einfluss der Schule auf diesen Prozess. Sicherlich wird
hier nicht davon ausgegangen, dass die Schule religios sozialisiert. Von einem
solchen Auftrag ist sie weit entfernt. Diese Frage konnte sich héchstens im
Rahmen eines (bekenntnisorientierenden) islamischen Religionsunterrichts
stellen (vgl. nichstes Teilkapitel).

In dieser Studie sollen auch Eltern zu Wort kommen, um ihre Eindriicke
der Bildungsinstitutionen Schule und Kindertagesstitten im Umgang mit
dem Islam zu schildern, und zu erliutern, welchen Herausforderungen sie
sich stellen miissen, wenn sie ihre religiose Lebensweise und die damit ver-
bundenen religiésen Werthaltungen an ihre Kinder weitergeben méchten.

Insgesamt veranlassen die Ergebnisse im vorliegenden Zusammenhang
somit dazu, zu fragen, welche Erfahrungen Eltern und deren Kinder in Be-
zug auf ihre Religionszugehorigkeit und ihre religiose Praxis im schulischen
Kontext machen/bereits gemacht haben. Es soll daher anhand der Meinung
der Lehrer/-innen bzgl. ihrer (muslimischen) Religion erforscht werden, ob re-
ligiose bzw. kulturelle Elemente im Schulalltag iiberhaupt Platz haben oder ob
es moglicherweise Konfliktsituationen und Benachteiligungen gibt, die auf die
Religion der Befragten zuriickgefithrt werden.

b) Islamischer Religionsunterricht (IRU) an deutschen Schulen
Mit dem Thema »Islam in der Schule« ist auch die Frage nach der Einfithrung
des islamischen Religionsunterrichts an deutschen Schulen verbunden.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Schon Brettfeld/Wetzels (2007) (vgl. Kap. II. 1.3.) konnten im Zuge ihrer
Reprisentativbefragung aufzeigen, dass ein hoher Anteil an Muslimen (70 %)
ein Interesse an der Einfiithrung eines islamischen Religionsunterrichts hat.

Die bisherigen empirischen Ergebnisse tiber muslimische Jugendliche
weisen auf den Wunsch einer addquaten Unterstiitzung bzgl. der religiésen
Bildung hin. Sie sehen sich bislang nicht angemessen unterstiitzt und méch-
ten auch im schulischen Rahmen mehr iiber ihre eigene Religion und andere
Religionen erfahren. Die Einfithrung des islamischen Religionsunterrichtes
als ein Regelfach an deutschen Schulen ist fiir die meisten der von Oztiirk
befragten Jugendlichen wiinschenswert. Eine inadiquate Behandlung der is-
lamischen Religion in Schulbiichern wird als herabwiirdigend angesehen (vgl.
Karakagoglu/Oztiirk 2007; Oztiirk 2007: 229).

Ferner deuten die Ergebnisse der Mehrthemenbefragung auf ein Defizit
hin, das es aufzuholen gilt. Konnte bei den von Boos-Niinning/Karakagoglu
(20006) befragten jungen Frauen und Midchen hinsichtlich der familiiren
religiosen Erziehung noch von einer groflen Zufriedenheit ausgegangen (vgl.
oben) werden, so ist diese Zufriedenheit auf den schulischen Kontext nicht
uibertragbar. Musliminnen (58 %) (und auch Orthodoxe jugoslawischer Her-
kunft) sind eher unzufrieden mit der schulischen Religionserziehung. Sie hit-
ten gerne mehr iiber ihre Religion in der Schule erfahren. 61 % der tiirkischen
Musliminnen geben an, Religionsunterricht/religiése Unterweisungen iiber-
wiegend im Rahmen des muttersprachlichen Erginzungsunterrichts erfahren
zu haben. In den Bundeslindern sind diese in unterschiedlich intensiver Ab-
stimmung organisiert. Besonders gut versorgt waren hingegen die protestan-
tischen und katholischen Befragten, da diese den christlich-konfessionellen
Religionsunterricht besuchten, der als ein regulires Angebot im Stundenplan
der meisten Schulen im Bundesgebiet vorzufinden ist (vgl. Boos-Niinning/Ka-
rakagoglu 20006: 414).

Diese Ergebnisse verweisen auf das Anliegen und Bediirfnis der Jugend-
lichen, sich mit der eigenen Religion im Kontext der Schule auseinanderzu-
setzen. Die vorhandenen Angebote scheinen diesem Bedarf bisher noch nicht
gerecht zu werden. Daher interessiert im vorliegenden Zusammenhang, wel-
che Haltungen muslimische Eltern gegeniiber einer Einfithrung eines islami-
schen Religionsunterrichts einnehmen und welche potenziellen (auch) soziali-
sationsrelevanten Erwartungen sie an diesen kniipfen.

Die Einfiihrung des IRU

Die Debatten um die Einfithrung eines IRU finden schon seit vier Jahrzehnten
statt. Die diversen Realisierungsbemiithungen begannen Ende der 1970er-Jah-
re und dauern bis heute an. Sowohl politische als auch organisatorische Griin-
de stellten Hindernisse dar, die immer noch Lésungen seitens der beteiligten
Akteure erfordern. Nicht zuletzt beriihrt(e) eine solche Einfithrung verfas-

- am 14,02.2026, 08:11:16.

33


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

sungsrechtliche Fragen, wie bspw. die Mitwirkung einer oder mehrerer Reli-
gionsgemeinschaften. Angestrebt wurde ein bekenntnisorientierter Religions-
unterricht nach Art. 7 III GG, der aufgrund der heterogenen muslimischen
Organisationslandschaft und den daraus resultierenden fehlenden muslimi-
schen Ansprechpartnern im Sinne von anerkannten Religionsgemeinschaften
nicht erfolgreich implementiert werden konnte. Dennoch gab es infolge von
Diskussionen in mehreren Bundeslindern Schulversuche anhand verschiede-
ner Unterrichtsmodelle. Sie erscheinen als voriibergehende Alternativen fiir
einen bekenntnisorientierten Religionsunterricht nach Art. 7 III GG (vgl. DIK
2011: 6-14 und 60-63; vgl. Darwisch 2013).

Bildungspolitisch wird von einem integrationsférdernden Effekt einer isla-
mischen Unterweisung in deutscher Sprache ausgegangen, womit der Gleich-
stellungsprozess muslimischer Schiiler/-innen vorangetrieben werden solle.
Neben der Stirkung einer religiosen Identitit der Schiiler/-innen trage der IRU
ferner dazu bei, Respekt gegeniiber anderen Religionen aufzubauen, was ein
friedliches und respektvolles Zusammenleben von Menschen mit unterschied-
lichen Traditionen, Kulturen und religiosen Bindungen auf der Grundlage des
GG fordere (vgl. DIK 2011: 21).

Von der Einfiihrung eines IRU sind bundesweit mehr als 700.000 Schii-
ler/-innen betroffen. Angesichts dieser Situation werden in den Bundeslindern
mit den grofiten muslimischen Schiilerzahlen, wie z.B. Bayern, Baden-Wiirt-
temberg, Niedersachsen, Nordrhein-Westfalen und Rheinland-Pfalz, Berlin
und Hamburg, islamische Unterrichtsangebote gemacht, die sich in ihrer
Ausgestaltung jedoch voneinander unterscheiden. Auf Linderebene finden
institutionalisierte Gespriche oder sog. »Runde Tische« statt, die den Dialog
zwischen Kultusverwaltung und islamischen Vereinen vorantreiben. Mithilfe
einer solchen Kooperation wird angestrebt, Arbeitsgruppen von muslimischen
Theologen und Padagogen zu bilden, die die Modellversuche begleiten und an
ihnen mitwirken.

Der Beschreibung der Unterrichtsmodelle, die sowohl einen (a) religions-
kundlichen als auch religionsunterweisenden (b) Charakter vorweisen, haben
sich mehrere Autoren gewidmet (vgl. Alacacioglu 2006; Ceylan 2008; Dar-
wisch 2013; DIK 2011; Kiefer 2005; Khorchide 2009 u.a.). In diesen Studien fin-
det sich die inhaltlich-curriculare Ausgestaltung des Religionsunterrichts so-
wie die dazugehorige pidagogische Konzeption. Die Arbeiten von Behr (2005)
und Mohr (20006) befassen sich anhand unterschiedlicher Fragestellungen mit
Lehrplananalysen zum IRU.

Mit der Einfithrung des islamischen Religionsunterrichts an Schulen sind
auch die Frage nach einer Lehrerausbildung und der Etablierung von Lehr-
stithlen verbunden. In Osnabriick, Miinster und Niirnberg wird islamische Re-
ligionspadagogik als regulires Studienfach angeboten. Die Qualifikation und

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Anforderungen an das Lehrerprofil sind vieldiskutierte Themen, die in diesem
Zusammenhang ebenfalls zu berticksichtigen sind.

¢) Muslimische Kinder in Kindertagesstitten und Kindergirten

Im Rahmen der vorschulischen Erziehung kénnen lediglich Handreichungen
und einige wenige Forschungsberichte Hinweise darauf geben, welchen Her-
ausforderungen sich muslimische Familien in der vorschulischen Sozialisa-
tionsphase im Zusammenhang mit ihrer Religion stellen miissen.

Ausgehend von den Fragen, wie es muslimischen Kindern in deutschen
Kindertagesstitten geht und was die Tatsache bedeutet, dass muslimische Kin-
der Einrichtungen besuchen, die von einer »christlich-abendldndischen Pida-
gogik« geprigt sind, werden von Thiersch (2009) Chancen und Herausforde-
rungen aufgezeigt, die hier zusammengefasst dargestellt werden.

Dabei soll der Fokus auf muslimischen Familien und ihren Kindern lie-
gen. Sowohl die pidagogischen Konzeptionen, die auf Ansitzen wie der inter-
kulturellen Bildung und dem interreligiésen Dialog beruhen und darlegen,
welchem Bildungsauftrag Kindertagesstitten folgen (sollten), als auch Kom-
petenzen, die von Erziehern und Erzieherinnen erwartet werden, sind sehr in-
teressante Aspekte, die sich im Rahmen dieser Fragestellungen auch ergeben,
aber im Rahmen der vorliegenden Dissertation nicht umfassend dargestellt
werden konnen.

Anhand von drei Fallbeispielen, die nach Thiersch nicht die Vielfalt der
muslimischen Lebensweisen, ihre religiose Praxis und ihre unterschiedlichen
sozialen Bedingungen widerspiegeln kénnen, wird der Umgang mit religiosen
Differenzen in Bezug auf muslimische Kinder und ihre Familien beschrieben.
Hiervon sind Gebote und Regeln betroffen, die freilich nur bestimmte Aspekte
des Islams betreffen, die aber nicht zu einer verkiirzten Sicht des Islams fiih-
ren sollten (vgl. Thiersch 2009: 50).

Die Praxisbeispiele beziehen sich auf den Umgang mit
« Speisegeboten,

- religitsen Festen,
« Kleidungs- und Schamgeboten.

Die Anforderungen an Offenheit und Toleranz im Umgang mit kulturellen
Unterschieden sind jedoch nicht in allen Kindergirten gegeben. Muslimische
Kinder machen in deutschen Kindergirten somit durchaus negative Erfah-
rungen. Abwertende Kommentare, die sich auf die Sprachfihigkeit, Anpas-
sungsleistungen und um einen mdoglichen »Terrorverdacht« und die negative
Bewertung des Kopftuches beziehen, kénnen Verletzungen hervorrufen. Hier
wird jedoch nicht nur vonseiten der Erzieher/-innen, so Thiersch, die Erzie-
hungspflicht verletzt, auch wiirden hiufig negative Bemerkungen von anderen
Kindern und Eltern gemacht. Thiersch stellt dabei Folgendes fest:

- am 14,02.2026, 08:11:16.

85


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Kinder, die in der friihen Kindheit Erfahrungen mit solchen Auferungen gemacht ha-
ben, sind in ihrem Selbstbewusstsein und Selbstwertgefihl beschadigt, sie und ihre El-
tern werden es schwer haben, Zutrauen zu deutschen Bildungseinrichtungen zu fassen.«
(Thiersch 2009: 56f. und 65)

Aber die Praxis zeigt auch gelungene Beispiele. Schon bei der Aufnahme in
die Kindergirten werde darauf geachtet, welche praktischen Dinge zu beriick-
sichtigen seien. Hier wird u.a. das Schweinefleischverbot genannt. Zur mus-
limischen Speisevorschrift gehort auch das Nichtverzehren von gelatinehalti-
gen Produkten. Auf diese Regeln wurde besonders eingegangen, indem auch
nichtmuslimische Eltern gebeten wurden, in ihren mitgebrachten Speisen da-
rauf zu verzichten (vgl. ebd. 57f.). Des Weiteren wurde eine Mutter gefragt, ob
sie sich mit threm Kulturkreis einbringen wolle, und sie hat daraufhin etwas
Tiirkisches zubereitet und zu ihrem religiésen Fest Siiligkeiten mitgebracht.
Islamische Feste — werden neben christlichen und weltlichen Festen — gefeiert
und die Kinder erhalten hierbei Geschenke (vgl. ebd.: 58). Die Eltern werden
zum Mitfeiern angeregt und die Inhalte der Feste sollen jeweils besprochen
werden. Es erfolgt auflerdem eine Erlduterung bestimmter Geschichten aus
der Bibel und dhnliche Koranstellen. Zudem wird erklart, warum muslimi-
sche Familien nicht so viel Wert auf Geburtstagsfeiern legen (vgl. ebd.). Unter
muslimischen Familien wird die unterschiedliche Handhabung hinsichtlich
des Feierns religioser Feste festgestellt. Einige Eltern wollen z.B. keine Weih-
nachtsfeier abhalten (vgl. auch Biesinger/Edelbrock/Patak/Schweitzer 2009:
165-170).

Aufgrund der Kleidervorschriften bei Muslimen und der Bedeutung von
Scham fanden entsprechende Elternabende zur Benutzung des Planschbe-
ckens statt. Muslimische Eltern wollten bspw. nicht, dass ihre Kinder nackt
im Badebecken planschten. Es fand somit z.B. eine Einigung statt, die besagt,
dass die Kinder mit einem Badeanzug erscheinen kénnen oder dass jeder es so
handhaben soll, wie er es mochte und vertreten kann (vgl. Thiersch 2009: 58).
Wenig thematisiert, aber immer kontrovers diskutiert wurde auch der Bereich
der Sexualerziehung (vgl. ebd.: 59).

Die Ergebnisse aus den drei Einrichtungen haben letztlich gezeigt, dass
in Kindertagesstitten auf unterschiedliche Art und Weise auf die Gebote und
Bediirfnisse der muslimischen Familien eingegangen wird. Je nach den Wiin-
schen der Eltern und der Sensibilitit der Erzieher/-innen gibt es hier ganz
unterschiedliche Lésungen. Dabei werde vonseiten der Erzieher/-innen vor al-
lem nach der Praktikabilitit im Umgang mit Geboten, Festen und Briuchen
gefragt (vgl. ebd.: 60). Thiersch betont dabei Folgendes: So wichtig die prag-
matischen Fragen im alltiglichen Umgang auch seien, so kénne ihre Klirung
nicht die Beschiftigung mit weiteren Dimensionen/Ausprigungen des Islams
ersetzen. Diese Auseinandersetzung sei notwendig, wenn man Eltern wirklich

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

verstehen mochte und um sich auf Gespriche mit den Kindern einlassen zu
kénnen (vgl. ebd.; vgl. z.B. auch Huber-Rudolf 2002).

Hinsichtlich der Thematisierung der Sorgen und der Erwartungen der El-
tern fehlt es bis dato an Forschungsergebnissen. Da die vorliegende Disser-
tation an diesem Desiderat ankniipfen méchte und sich explizit mit der Fra-
gestellung auseinandersetzt, ob Kindertagesstitten einen (férdernden oder
hemmenden) Einfluss auf die religiose Sozialisation ausiiben und in welcher
Form mit der Religion von muslimischen Familien umgegangen wird, sollen
hier erstmals auch insbesondere die Wiinsche und Erwartungen der Eltern
Berticksichtigung finden.

Thiersch (2009) stellt die Ubertretung religidser Gebote, wie bspw. den
Verzehr von Schweinefleisch, als eine wichtige Sorge heraus. Ein weiteres Pro-
blem bestehe darin, dass Kinder von ihrem Glauben, ihrer Familie und ihrer
Herkunftskultur entfremdet wiirden. Neben der Erwartung, dass die Kinder
erfolgreich am deutschen Bildungssystem teilnihmen, sei die Religiositit ein
wichtiges Erziehungsziel. Muslimische Eltern befinden sich in der Diaspora
jedoch in einer Minderheitensituation, in der sie in einer Umwelt leben wiir-
den, die in ihnen Angste in Bezug auf die Entwicklung der Kinder schiire.
In ihren Herkunftslindern, wo die Mehrheit der Bevolkerung muslimisch ge-
sprigt sei, stelle sich dieses Problem nicht (vgl. Thiersch 2009: 6o; vgl. auch
oben Boos-Niinning 2o11a).

So wachsen muslimische Kinder in unterschiedlichen Lebenswelten auf.
Sie erleben zu Hause hiufig eine andere Form von Familie, andere Kleidung,
einen anderen Sprachgebrauch und andere Regeln. Hier stellt sich die Frage,
ob diese divergenten Orientierungen der verschiedenen Lebenswelten letzt-
endlich miteinander zu vereinbaren sind. Diese existiert schon seit Beginn der
Migration in der Migrationsforschung und wird vor allem in formellen Bil-
dungseinrichtungen immer wieder aufgeworfen.

Thiersch (2009) pliddiert, um die Vereinbarkeit der Lebenswelten zu ge-
wihrleisten, fiir einen gegenseitig respektvollen und wertschitzenden Um-
gang. Gerade hier sei eine enge Zusammenarbeit zwischen Erzieherinen und
Erziehern sowie den Eltern umso wichtiger (vgl. ebd.: 62) Diese gegenseitige
Wertschitzung erfordere Begegnungen auch zwischen muslimischen und
nichtmuslimischen Eltern, die von gegenseitigem Zuhoren und einer grofen
Achtung vor der Verschiedenheit der Lebensentwiirfe geprigt sein sollten (vgl.
ebd.: 64).

Auch die Erfiilllung des Wunsches muslimischer Eltern nach einem musli-
mischen Kindergarten fiir ihren Nachwuchs befindet sich mit bundesweit erst
vereinzelten Projekten noch in ihren Anfingen (z.B. Halima-Kindergarten in
Karlsruhe; vgl. in Yolek-Cantay 2010: 93-90).

Einen weiteren wichtigen Bereich stellt die interreligitse Bildung in diesen
Einrichtungen dar. Auch hier sind die Forschungsbefunde rar. In der Praxis

- am 14,02.2026, 08:11:16.

87


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

wird davon ausgegangen, dass interreligiése Bildungsangebote iiberwiegend
in christlich orientierten Kindertagesstitten, die auch von muslimischen Kin-
dern besucht werden, stattfinden. Doch hingt dies, wie Biesinger/Edelbrock/
Schweitzer (2009) zeigen, am stirksten vom Triger ab, da auch stidtische
Einrichtungen eine interreligiose Erziehung in ihre Arbeit integrieren und
christlich orientierte dies womoglich vernachlissigen (vgl. Biesinger/Schweit-
zer/Edelbrock 2009: 19). Die Ergebnisse der von den Autoren durchgefithrten
Studie Interkulturelle und interreligiose Bildung in Kindertagesstitten geben Ein-
blicke, in welchen Bereichen interreligioses Lernen erfolgt (vgl. ebd.: 15-30).
Die interreligiésen Bildungsangebote drehen sich v.a. um das gemeinsame Fei-
ern von religidsen Festen (vgl. Biesinger/Edelbrock/Patak/Schweitzer 2009: 165-
170), das gemeinsame Essen in Kitas (vgl. ebd.: 156-161), das gemeinsame Beten so-
wie das Singen, jeweils mit Inhalten, die von beiden Religionen gleichermafien
vertreten werden (vgl. ebd.: 161-164).

Auch die interreligiose Bildung ist mit vielfiltigen Herausforderungen und
Chancen verkniipft und sollte im Sinne eines erfolgreichen Gelingens ebenso
die Perspektive der muslimischen Eltern beriicksichtigen, obgleich diese laut
den empirischen Befunden von Biesinger/Edelbrock/Patak/Schweitzer (vgl.
ebd.: 222) hier bislang eine eher geringere Rolle spielen.

In der vorliegenden Untersuchung soll deshalb im Folgenden ausfiihrli-
cher darauf eingegangen werden, inwiefern ein Interesse an interreligiésen
Bildungsangeboten seitens der Eltern muslimischer Kinder/Jugendlicher be-
steht, in welcher Form sich Eltern fiir diese engagieren méchten und ob darin
ein sozialisationsrelevanter Effekt gesehen wird.

2.2.3 Peergroups, Freundschaften und das Verhaltnis
zu Andersglaubigen

Die Peers als Netzwerke Gleichaltriger oder Freundschaftsgruppen werden
als die zentralen Orte fiir die Suche nach Milieuzugehérigkeit und Lebens-
orientierung angesehen. Kinder und Jugendliche mit dhnlichen Bediirfnissen
und Orientierungen kommen zusammen, um ihr Verlangen nach Gemein-
schaft und Beteiligung zu erfiillen. Diese Gruppen dienen zum Erfahrungs-
austausch unter Gleichaltrigen, in denen entwicklungsbedingte Probleme be-
oder verarbeitet werden konnen. Mit Verstindnis und Solidaritit unterstiitzen
sie sich gegenseitig bei der Gestaltung von Sozialriumen (vgl. Hurrelmann
2012: 164). Peergroups kénnten folglich fiir die eigene Biografie orientierungs-
weisend und identititsbestimmend sein und vor allem gemeinschaftférdernd
wirken. Sie seien jedoch auch dazu in der Lage, einen negativen Einfluss aus-
tiben, was zu Verhaltensauffilligkeiten und einem abweichendem Verhalten
bei den Jugendlichen fiihre (vgl. Oswald 2008: 325f.).

Dabei sei auch zu berticksichtigen, dass kulturelle Differenzen bei der
Wahl der Peergroups mitentscheidend sein konnten (vgl. Oswald 2008: 321).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Im Rahmen der religiésen Sozialisation ergibt sich des Weiteren die Frage,
welchen Einfluss die Peergroup oder Freundschaftsbeziehungen bei der Ent-
wicklung von Religiositit ausiiben. Hier soll im Folgenden aus der Perspektive
der Eltern dargestellt werden, welchen religiésen Sozialisationseffekt sie mit
der jeweiligen Freundschaftswahl ihrer Kinder verbinden.

Freundschaften spielen eine wichtige Rolle im Leben der Jugendlichen. Die
Ergebnisse der bisher angefiihrten Studien geben keine einheitliche Auskunft
dartiiber, inwiefern die Religion bzw. der religiése Kontext, wie z.B. die Mo-
scheegemeinde oder andere religiose Netzwerke, die Wahl der Freundschaften
bestimmt. Allerdings verdeutlichen diese die besondere Bedeutung und den
hohen Stellenwert der Freundschaftsbeziehungen.

Bei den von Frese (2002) befragten Jugendlichen kommt der Freund-
schaft neben der Familie eine wesentliche Bedeutung zu: »Nicht zuletzt hier
entscheidet sich, ob die in der Beziehung von Eltern und Kindern angelegten
positiven Impulse tragfihig sind, ob die Jugendlichen, um mit ihren Worten
zu sprechen, auf dem richtigen Pfad gehen« (Frese 2002: 83). Mit dem Passus
»auf dem richtigen Pfad gehen« wird auf das Risiko von Gefahren, die sozial
auffilliges Verhalten und moglicherweise ein kriminelles Verhalten hervor-
rufen kénnten, verwiesen. Der Freundeskreis, d.h. die Tatsache, ob man gute
oder schlechte Freunde hat, spielt hierbei eine wichtige Rolle.

Fiir die befragten Jugendlichen ist es von zentralem Wert, Freundschaften
zu haben und zu pflegen. Diese werden als Garanten fiir das Bewahren der
eigenen Traditionen angesehen. Des Weiteren sind den Jugendlichen deutsche
Freunde wichtig, wobei es hier Unterschiede in der Intensitit der Beziehungen
gibt. Die emotionale und solidarische Nihe wird als eine besondere Qualitit
der Tiirken begriffen, was erklirt, warum die Beziehungen zu gleichaltrigen
Tiirken enger und intensiver gepflegt werden. Religionszugehdrigkeit, d.h. die
Zugehorigkeit zum Islam, scheint dabei nicht das entscheidende Kriterium
zu sein. Tatsichlich seien der Charakter und die Gedanken eines potenziellen
Freundes von Bedeutung (vgl. Frese 2002: 105-112).

Der tirkische Freundeskreis der Jugendlichen iibe zudem einen erhebli-
chen Einfluss auf die Verbundenheit zur islamischen Gemeinde aus. Die An-
wesenheit der Freunde spiele gerade in der Wahrnehmung des Koranunter-
richts oder auch anderen Angeboten der Moscheegemeinden eine besondere
Rolle (Frese 2002: 102ff.).

Religiése Einrichtungen scheinen fiir die von Boos-Niinning/Karakagoglu
(20006) befragten jungen Frauen hingegen eine nur geringfiigige Bedeutung
zu haben, wenn es um die Freunde und Freundinnen geht. Nur die Zugehorig-
keit zu einer bestimmten Religionsgemeinschaft ist bei einigen Gruppen stark
ausgeprigt, nicht aber das Bediirfnis, sich in einem von der identischen reli-
giosen Orientierung gepragten Milieu zu bewegen. Zudem zeigen die Daten,
dass unabhingig davon, wie stark sich die Angehorigen der Herkunfts- und

- am 14,02.2026, 08:11:16.

89


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Religionsgruppen mit ihrer eigenen Religionsgruppe identifizieren, ihnen die
Religion der Freunde und der Freundinnen mehrheitlich unwichtig ist (vgl.
Boos-Niinning/Karakagoglu 2006: 400).

Bei der Wahl des Freundeskreises spiele fiir die von Oztiirk (2007) be-
fragten Jugendlichen die Religion keine dominante Rolle. Die Jugendlichen
wiirden ihre Beziehungen zu nichtmuslimischen Jugendlichen wie selbstver-
stindlich pflegen. Dabei sei es auch nicht wichtig, ob sie selbst Moscheeginger
seien oder nicht. Die Moschee als Ort des Austausches solle ihnen, ohne die
Uberbetonung der eigenen Ethnie und Kultur voranzutreiben, lediglich eine
Plattform zum gegenseitigen Austausch anbieten (vgl. Oztiirk 2007: 242).

Wensierski/Liibcke (2012) veranschaulichen, dass muslimische Jugendli-
che, fiir die der Islam eine wichtige Rolle im Leben spielt, die sozialen Kon-
takte sowohl in den Familien als auch in der Peergroup in innerethnischen
Beziehungsnetzwerken durchlaufen. Gleichzeitig zeigten sich die befragten
Jugendlichen offen gegeniiber der Mehrheitskultur. Es wurden in einigen
Fillen auch Freundschaften zu Deutschen aufgebaut und gepflegt. Die Be-
ziehungspflege im eigenen ethnisch-kulturellen Milieu gehe somit eher mit
»sozialen Integrationsprozessen« als mit »Segregation mit einer Mehrheitsge-
sellschaft« einher, wobei hier auf unterschiedliche Nuancen, von hochgradig
bis hin zu weniger stark integriert, zu achten sei (vgl. Wensierski/Liibcke 2012:
394). Die Schnittstellen mit der Mehrheitsgesellschaft ergeben sich fiir die
Jugendlichen durch Bildungseinrichtungen, Sportvereine, Freizeitangebote
und andere Sozialriume und werden grundsitzlich als positiv bewertet, ob-
gleich auch immer wieder Stigmatisierungs- und Ethnisierungserfahrungen
(Bildungsbenachteiligungen, islamische Lebensfithrung, Kopftuch) gemacht
werden.

Die Ergebnisse der Studie Viele Welten leben (vgl. oben) zeigen, dass Mid-
chen und junge Frauen mit Migrationshintergrund mehrheitlich beste Freun-
dinnen und Freunde haben, die aus derselben Herkunftsgruppe stammen wie
die Befragten selbst. So schlielen 79 % der Midchen mit tiirkischem Mig-
rationshintergrund (51 % ausschliefRlich bzw. 28 % iiberwiegend) und 84 %
der Midchen aus Aussiedlerfamilien ethnisch homogene Freundschaften.
Drei Prozent der Mddchen mit tiirkischem Migrationshintergrund haben aus-
schlieRlich einheimische, d.h. deutsche Freunde (vgl. Boos-Niinning/Kara-
kagoglu 2006: 156f.). Die Distanz zwischen den Zugewanderten und den An-
gehorigen der Mehrheitsgesellschaft wird, so das Ergebnis der Studie, somit
dadurch deutlich, dass innerethnische Freundschafteniiberwiegen und Bezie-
hungen zu deutschen Freund(inn)en fehlen (vgl. Boos-Niinning/Karakasoglu
2006:157).

Die Ergebnisse fithren vor Augen, dass innerethnische Freundschaften
unter Migranten letztendlich iiberwiegen. Uber die Rolle der Religion, der re-
ligiosen Einrichtungen bzw. der Religiositit bei der Wahl von Freundschaften

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

liegen zum Teil widerspriichliche Ergebnisse vor. So spielen religiése Einrich-
tungen im Hinblick auf die Freundschaftsbeziehungen in manchen Studien
eine wichtige (vgl. Frese 2002) und in anderen wiederum nur eine geringe
Rolle (vgl. Boos-Niinning/Karakagoglu 2006; Oztiirk 2007). Es scheint, zu-
mindest den Ergebnissen zufolge, letztlich so, dass die Religiositit bzw. reli-
giose Zugehorigkeit bei der Wahl von Freundschaften keine Rolle spielt, die
ethnische Zugehorigkeit hingegen hierfiir schon von Bedeutung ist.

Das Verhilinis zu Andersgliubigen

Auch im Verhiltnis zu Andersgliubigen werden unterschiedliche Positionen
deutlich. Es ist zum einen ein Interesse fiir die Religion des anderen vorhan-
den, was sich z.B. durch die Integration christlicher Elemente in den eigenen
Familienalltag duflert. Zum anderen werden jedoch grofde Herausforderungen
im Umgang mit Andersglaubigen sichtbar und diese entsprechend auch be-
schrieben.

Ein Teil der von Klinkhammer (2000) befragten Jugendlichen gibt an, bei-
de religiose Kulturen erlebt zu haben. Dabei habe in einigen Familien die In-
tegration von christlichen Elementen stattgefunden: Man habe sich bspw. zur
Weihnachtszeit beschenkt und es sei sogar Silvester gefeiert worden. Die Kir-
che sei ferner als Gebetsort verstanden worden, in der man auch auf Arabisch
habe beten konnen (vgl. Klinkhammer 2000: 198). Die Eltern hitten somit
kein Problem darin gesehen, mit christlichen Werten und Riten in Bertithrung
zu kommen. Es sei beispielsweise anstelle des ausgefallenen tiirkischen Lan-
deskundeunterrichts der christliche Religionsunterricht besucht worden und
auch der Gottesdienstbesuch habekein Problem dargestellt. Man habe sogar
Weihnachten gefeiert und Geschenke verteilt. Als Grund fiir diese kulturelle/
religiése Anpassung gaben die Eltern an, dass die Kinder »unter Deutschen«
diesen in nichts nachstehen, sondern mitreden kénnen sollen, wenn es bspw.
um Weihnachtsgeschenke ging (vgl. ebd.: 215f)). Diese Jugendlichen wiirden
sich in ihrem Selbstverstindnis somit als »moderne und aufgeklirte« Musli-
me betrachten, die den Islam nur bedingt praktizieren.

Auch die Ergebnisse von Boos-Niinning/Karakasoglu (20006) zeigen das
grofle Interesse vonseiten der Migrant(inn)en an der Religion der Mehrheits-
gesellschaft. Immerhin 8 % der Musliminnen benannten Weihnachten und
2 % Ostern als die fiir sie personlich wichtigsten religiosen Feste. 18 % be-
zeichneten Neujahr als wichtigstes religioses Fest. Dies wiederum konne als
Interesse am offentlichen Leben der Bundesrepublik gedeutet werden, was
die Midchen dazu veranlasse, an einem gesellschaftlich und geschiftlich ver-
mittelten Brauchtum teilzunehmen, das tiber seine rein religiése Bedeutung
hinaus verankert sei. Gerade das Aufstellen des Weihnachtsbaums (von 19 %
der Musliminnen angegeben) kénne als ein Indiz fiir das Wahrnehmen dieses
Brauchtums gedeutet werden (vgl. Boos-Niinning/Karakasoglu 2006: 407).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

o1


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Die von Frese (2002) befragten Jugendlichen hatten keinen Kontakt zu
Angehorigen anderer nichtchristlicher Religionen. Es werden, wenn auch nur
oberflichlich, Schwierigkeiten im persénlichen Umgang mit Christen und
Atheisten angedeutet. Dabei sind die Jugendlichen gleichzeitig bemiiht, eine
Nihe zu den Christen herzustellen. Es werden Gemeinsamkeiten zwischen
Muslimen und Christen, die sie von Atheisten trennt, hervorgehoben. Auch
wird einerseits ein interreligioser Dialog angestrebt, andererseits fithlen sich
die Jugendlichen im Vergleich zu den Christen, wenn es um solche Begegnun-
gen geht, schlechter ausgertistet. Oftmals fiihlen sie sich von ihnen in die Rolle
der Unterlegenen gedringt, was laut Frese mit dem 6ffentlichen Islambild im
Westen zu tun hat. Dennoch solle hier der Kontakt gehalten werden, da es auch
um ein konstruktives Miteinander im Zusammenleben gehe (vgl. Frese 2002:
262-265).

Was den interreligiosen Dialog betrifft, zeigt sich hingegen bei den von
Oztiirk (2007) befragten Jugendlichen, dass diese allesamt dazu bereit sind,
andere Kulturen und Religionen kennenzulernen. Wichtig sei dabei auch, um
eine harmonische und kooperative Zusammenarbeit zu gewihrleisten, eine
gemeinsame Sprache fiir die Reprisentation des Islams in dieser Gesellschaft
zu entwickeln. Der Austausch zwischen Muslimen und Nichtmuslimen soll-
te verbessert werden, indem aktive Informationsarbeit betrieben werde, damit
gesellschaftliche Vorurteile gegeniiber dem Islam und den Muslimen abge-
schwicht werden kénnten. In diesem Zusammenhang wird z.B. die Arbeit der
Moscheen als unzureichend und unprofessionell bewertet (Oztiirk 2007: 233f.;
vgl. auch Karakagoglu 2006: 25).

Anhand der obigen Darstellung wird deutlich, dass mit dem Kontakt zu
Andersgliubigen unterschiedliche Ziele und Ideen verkniipft sind und diese
in einer differenten Intensitit wahrgenommen werden. Auch der interreligicse
Dialog wird angestrebt, um das Miteinander zu stirken, wobei hier auch wei-
terhin Herausforderungen bestehen, die bewiltigt werden miissen.

In der vorliegenden Arbeit soll im weiteren Verlauf ermittelt werden, ob
ein Austausch bzgl. der Religionen angestrebt wird und in welcher Form die
interreligiosen Begegnungen stattfinden sollen. Dabei kénnten interreligise
Begegnungen in unterschiedlichen Kontexten (in Schulen, Kindertagesein-
richtungen, Nachbarschaft, Peers) erfolgen. Es soll im Folgenden somit auch
herausgefunden werden, ob generell tiberhaupt ein Interesse fiir einen solchen
Austausch vorhanden ist und welche Vorstellungen und Erwartungen die El-
tern mit diesem verbinden.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

2.2.4 Die Medien

Die in den Medien verbreiteten Inhalte stellen aufgrund der »Dominanz der
alltdglichen Medienexposition« wichtige Umwelterfahrungen dar. Sie gelten
als »bedeutsame Sozialisationsfaktoren im Geflecht der Erlebnisse, die Kinder
und Jugendliche in ihren Familien, mit ihren Peers, mit der wichtigen Insti-
tution der Schule oder anderen lebensweltlichen Gegebenheiten machen« (Lu-
kesch 2008: 386). Manche Befunde deuten darauf hin, dass Medien einen stir-
keren Einfluss auf das Verhalten ausiiben als z.B. die Familien oder die Peers.

Nach Lukesch handelt es sich bei Sozialisationsprozessen im Kern um ein
stindig ablaufendes inzidentelles Lernen. Im Unterschied zu beabsichtigten
hiuslichen Erziehungshandlungen oder didaktisch arrangierter schulischer
Lehre sei das Lernen durch die Medien nicht geplant, sondern erfolge zufil-
lig, aber keinesfalls regellos. Man kénne von einem »heimlichen Lehrplan der
Massenmedien« ausgehen, der mit inhaltsanalytischen Methoden zu unter-
suchen sei (vgl. Lukesch 2008: 386fT.).

Sozialisationstheoretisch ist es von Bedeutung, aus der Fiille an Informa-
tionen, den eigenen Bediirfnissen entsprechend, die richtige Auswahl und
die Bewertung der Inhalte zu treffen. Dies erfordert eine zunehmend héhere
Medienkompetenz, da bei der Suche nach Informationen die Relevanz und
Glaubwiirdigkeit der Inhalte eingeschitzt werden muss. Schlieflich stelle die-
se Fihigkeit auch das entscheidende Kriterium dar, ob Medien einen positiven
Einfluss auf die Personlichkeitsentwicklung, d.h. auf die Bewiltigung von Ent-
wicklungsaufgaben, ausiiben konnten oder nicht (vgl. Hurrelmann 2012:166).

Die Massenmedien, wie bspw. Radio, Fernsehen und Internet, sind konstitu-
tive Bestandteile der heutigen Kultur. Sie stellen eine Plattform des gesellschaft-
lichen Austausches dar und sind fiir den Informationsfluss unverzichtbar. Sie
kénnen neben vielfiltigen positiven Effekten jedoch auch Konsequenzen nach
sich ziehen, die die Chancen auf eine gesellschaftliche und kulturelle Teilhabe
beeintrichtigen. Zu diesem Aspekt haben sich eine Vielzahl an Fragestellun-
gen und dazugehorigen Befunden angesammelt. Hierzu zédhlen Stereotypen
und eine entsprechende Vorurteilsbildung (wie z.B. zu Geschlechterrollen, Be-
rufen, psychisch Kranken, Behinderten, gegen rassische, ethnische oder re-
ligivse Minderheiten), die Beeintrichtigung von Schulleistungen (durch einen
erhohten Medienkonsum, gesundheitliche Auswirkungen u.a.), eine gewisse
Verbrauchersozialisation (Werbung usw.) sowie politische Sozialisation und auch
der Erwerb gewalthaltiger und delinquenter Verhaltensmuster (vgl. Lukesch 2008:
390ff.).

Da gerade in den vergangenen Jahren die Stereotypisierung von Muslimen in
den Medien (DIK 2009: 282-289) eine grofle Rolle gespielt und aufgrund der
Tatsache, dass das von den Medien transportierte Islambild nicht zuletzt auch
bestimmte Effekte bei Kindern und Jugendlichen bewirkt hat, liegt hier die
Frage nahe, ob dieses nicht auch einen Einfluss auf die religiése Sozialisation

- am 14,02.2026, 08:11:16.

93


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

von muslimischen Kindern und Jugendlichen haben konnte. Welche Einstel-
lungen und Meinungen muslimische Eltern dazu einnehmen bzw. haben und
wie sie damit umgehen, soll daher im Folgenden genauer beleuchtet werden.

Die bisherige Forschungslandschaft liefert in Bezug auf die Gruppe der
Kinder und Jugendlichen schon einige Befunde.*®

Die Untersuchung von Turhan/Turhan (2011) verdeutlicht, dass die nega-
tive Darstellung des Islams vonseiten der Medien bei Kindern und Jugend-
lichen erhebliche Belastungen hervorruft, da sie nicht selten aufgrund ihrer
Religionszugehorigkeit unter einen allgemeinen Terrorismusverdacht gestellt
werden. Gemifl den befragten Lehrern fithren die produzierten Feindbilder
zu Auseinandersetzungen und Gruppenbildungen. Gestritten werde unter
den Jugendlichen iiber Linder, Glauben und Herkunft. Ein anderer Lehrer mit
Migrationshintergrund betont zudem, dass eine allgemeine Islamophobie fiir
die verzerrte Darstellung des Islams in den Medien verantwortlich sei. Auch
wenn Christen dhnliche Probleme hitten, erscheine nichts {iber deren Proble-
me in den Medien. Die Kinder erfithren Ausgrenzung und Ablehnung durch
die negative Berichterstattung in den Medien, wodurch ein friedliches Zusam-
menleben gefihrdet sei (vgl. Turhan/Turhan 2011: 91ff.).

Die Rolle der Medien wurde auch in einer Mehrgenerationenfallstudie®,
fur die muslimische Familien und ihre Mitglieder befragt wurden, als negativ
bewertet. Es werde ihnen (den Familien) in der Beziehung zwischen Musli-
men und Nichtmuslimen immer eine negative Rolle zugeschrieben. Dabei kri-
tisierten die Interviewten, dass es hiufig zu einer selektiven, undifferenzier-
ten Darstellung komme, die Muslime zu sehr mit Terrorismus in Verbindung
bringe und muslimische Akteure durchweg in ein negatives Licht stelle. Die
Berichterstattung wird somit weniger als sachlich und aufklirend, sondern
eher als manipulativ und emotionsschiirend erlebt. Eine sachlich umfassende
Darstellung der Probleme, die verschiedene Perspektiven beriicksichtigt, wird
ebenso vermisst. Ferner verschirfe sich das konflikthafte Verhiltnis zwischen
westlicher und islamischer Welt, wodurch ein Aufbau von positiven Beziehun-
gen verhindert werde und bereits bestehende Angste in der Bevélkerung noch
verstirkt wiirden (vgl. Mdllering/Schiefer 2011: 64). Daher miisse zukiinftig
verstirkt auf die mediale Berichterstattung geachtet und diese kritisch hinter-

58 | In den vergangenen letzten Jahren wurden einige reprasentative Studien zur Me-
diennutzung der tiirkischen Bevélkerung, einschlieflich der Jugendlichen ab 14 Jahre
durchgefiihrt (vgl. eine Ubersicht in DIK 2009: 298f.; vgl. auch Teilstudien in: Boehnke
etal. 2011).

59 | Befragt wurden insgesamt sechs Familien mit jeweils drei Teilnehmerinnen und
Teilnehmern dreier Generationen in den Altersgruppen von 14-24, 25-44 und 65-84
Jahren.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

fragt werden, um der pauschalen Etikettierung bzw. Verurteilung von Musli-
men als Terroristen entgegenzuwirken (vgl. ebd.: 65).

Medien als didaktisches Mittel

Die Frage zur Nutzung von Medien (Biicher, PC-Programme, Radio, Zeit-
schriften, religiése Sendungen, religios geprigte Zeichentrickfilme) als didak-
tische Mittel, d.h. als von den Eltern gezielt eingesetzte Mittel zur Weitergabe
von religiosen Inhalten, erscheint hier zudem als sinnvoll, da wie bereits oben
ausgefithrt wurde, diese erhebliche Auswirkungen auf die Sozialisation haben
kénnen. Besonders im vergangenen Jahrzehnt haben sich diesbeziiglich enor-
me Entwicklungen abgezeichnet. Gerade hinsichtlich der Versffentlichung von
religiGs geprigten (tiirkischsprachigen) Biichern ist diese Entwicklung als be-
merkenswert zu bezeichnen. Es haben sich zudem tiirkischsprachige Sender
etabliert, die religiése Inhalte vermitteln und die auch Kinderprogramme zur
religiosen Bildung zur Verfiigung stellen. Die Nutzung und die Reflexion der
Inhalte sind in den meisten Fillen erforderlich, wenn sie auch sozialisations-
relevante Funktionen erfiillen sollen. Es soll daher die Frage gestellt werden,
welche Haltung die Eltern gegentiiber der Nutzung von Medien als didaktische
Mittel einnehmen.

Auch hierzu gibt es bis dato nur unzureichende Forschungsergebnisse. Le-
diglich in einer Untersuchung wird der Mangel an deutschsprachigen Biichern
tiber den Islam als Defizit anerkannt. Die Jugendlichen fiihlen sich in dem Er-
lernen der eigenen Religion somit alleingelassen. Sie versuchen sich, damit
zu behelfen, dass sie sich durch ein Selbststudium und die Teilnahme an Ge-
sprichskreisen und gemeinsamen Lesungen untereinander austauschen. Es
wird auch erwihnt, dass einige von ihnen ein Studium in der theologischen
Fakultit in Istanbul aufnehmen maéchten, um sich ein fundiertes und tiefer-
gehendes Wissen anzueignen. Ebenso werden die Berichterstattungen tiber
den Islam in den Medien kritisiert und entsprechend beanstandet (vgl. Oztiirk
2007: 229).

2.3 Schlussfolgerungen und Forschungsleitfragen

In der Zusammenfassung am Ende des ersten Teilkapitels (vgl. Kap. II. 2.1.3)
konnten die zentralen Ergebnisse, die die Studien und andere relevanten Quel-
len zur Erziehungswirklichkeit in muslimischen Familien ausformuliert ha-
ben, aufgezeigt werden. Es soll an dieser Stelle somit nicht noch einmal aus-
fuhrlich darauf eingegangen werden.

Als wichtigste Einflussfaktoren fiir die religiose Sozialisation spielen allen
Ergebnissen zufolge sowohl die erlebte und gelebte Religiositdt in der Familie
und die mehr oder weniger intentional tradierte religiése Erziehung als auch

- am 14,02.2026, 08:11:16.

95


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

der Bezug zu Moscheegemeinden und dhnlichen Einrichtungen in Form von
Koranschul- oder -kursbesuchen eine Rolle.

Wichtig ist, dass die Religion eine zentrale Bedeutung im Leben von mus-
limischen Familien einnimmt und der religiésen Erziehung generationsiiber-
greifend ein hoher Stellenwert beigemessen wird. Die Studien belegen, auch
wenn hier einige Ausnahmen zu verzeichnen sind, einen engen Zusammen-
hang zwischen der religiésen Erziehung in der Familie als die wichtigste Be-
dingung fiir eine spitere Religiositit. Dabei wird gerade durch die befragten
Jugendlichen religiose Erziehung im familiiren Rahmen unterschiedlich er-
lebt. Sowohl das Erziehungshandeln als auch die Ziele, die mit einer religiésen
Erziehung verbunden werden, variieren von Familie zu Familie. Auch in der
Art und Weise, wie religiose Erziehung vermittelt wird, sind Unterschiede zu
vermerken. Gerade im Zusammenhang mit den Erziehungsstilen lassen sich
moglicherweise Formen oder Typen herausarbeiten, die unterschiedliche Vor-
gehensweisen im erzieherischen Handeln nachzeichnen lassen.

Ein weiteres wichtiges Ergebnis stellt gerade auch im Zusammenhang mit
fritheren Studien die Durchmischung von kulturellen (diese reichen bis heute
in viele Studien hinein) und anderen Einflussfaktoren, wie den 6konomischen
Bedingungen und anderen familiiren Voraussetzungen, mit den Faktoren, die
die religise Sozialisation insgesamt betreffen. Da nicht von dem Islam aus-
gegangen werden kann und die Religion sehr unterschiedlich verstanden und
gelebt wird, ist hier auf die Pluralitit innerhalb der muslimischen Migranten-
community zu verweisen. Der Islam als Einflussfaktor auf das familiire Inter-
aktionsgeschehen muss daher wesentlich differenzierter betrachtet werden.
Das erfordert eine Operationalisierung der Religiositit, mit der sich moglichst
viele Dimensionen und Aspekte der religiésen Sozialisation bzw. der religiésen
Erziehung innerhalb der Familie erfassen lassen.

Schaut man sich die Ergebnisse der Jugendreligiositit an, so ist zu vermer-
ken, dass im Vergleich zur Elterngeneration die Anspriiche und die Erwar-
tungen an eine religiése Erziehung gestiegen sind und eine héhere »Profes-
sionalitit« erwartet wird. Diese betreffen sowohl die Wissensaneignung, die
religiose Praxis als auch die Verbesserung der didaktischen Méglichkeiten.
Auch hinsichtlich einer religisen Miindigkeit findet dieser Anspruch seinen
Niederschlag, sodass Zwang und Restriktionen abgelehnt werden und der freie
Wille in der Religionsausiibung entscheidend sein muss. Letztendlich findet
innerhalb der jiingeren Generation somit eine Abwendung von einem kultu-
rell geprigten Islam der Elterngeneration statt, innerhalb dessen man auf den
»wahren Islam« rekurriert. Die Jugendlichen vertreten in den von ihnen per-
zipierten Erziehungsvorstellungen ein modernes Selbstverstindnis, in dem
das traditionelle Religiosititsverstindnis der Eltern von einem intellektuell ge-
prigten Religiosititsverstindnis abgelost und der »wahre« Islam gelebt wird.
Interessant ist in diesem Zusammenhang, inwiefern auch die perzipierten

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

religisen Erziehungsvorstellungen in eine allgemeine Erziehung eingebun-
den oder von dieser getrennt werden. Insgesamt stellt sich folglich die Frage,
wie sich der verinderte Zugang zur Religion auf den Inhalt der religiésen Er-
ziehung und die Vermittlungsform auswirkt und welches Erziehungshandeln
sich demnach in heutigen Familien abzeichnet.

Jedoch kann man schlussfolgern, dass keine einzige Studie sich der reli-
giosen Sozialisation in muslimischen Familien aus Sicht der Eltern widmet.
Die vorgestellten Studien bieten ansatzweise Ergebnisse, die aufzeigen, welche
Einfliisse bei der religiésen Sozialisation mafigeblich sind, doch keine Studie
widmet sich in umfassender Weise einer solchen Frage. Auch die religidse
Erziehung und die Erziehungswirklichkeit in muslimischen Familien konnte
zunichst anhand der Ergebnisse und Aussagen muslimischer Jugendlicher
zu dieser Thematik rekonstruiert werden. Diese Forschungsliteratur gibt so-
mit Auskiinfte dariiber, was von einer religiésen Erziehung erwartet wird,
doch tiber die aktuell tatsdchlich gelebte Erziehungspraxis konnten kaum Er-
kenntnisse aus der Forschung gewonnen werden, da die religiése Erziehung
auch vielfach als ein Hineinwachsen und als ein unreflektierter Bestandteil
des familidren Lebens wahrgenommen wird. Kaum eine Untersuchung hat
sich bislang dem normativen Bezugshorizont der religiésen Erziehung gewid-
met. Gerade dieser bildet jedoch eine wichtige Grundlage im Hinblick darauf,
was eine religiose Erziehung kennzeichnet. Eine differenziert-analytische
Operationalisierung der religiésen Erziehung, in der der normative und prak-
tische (Ziele und Inhalte) Bezugshorizont einbezogen wird, fehlt bis heute.

Wie bereits erwihnt wurde, bescheinigen die Studien ferner, dass die Mo-
scheegemeinden bzw. die auflerschulischen religidsen Bildungseinrichtungen einen
wichtigen Einfluss auf die religiose Sozialisation ausiiben. Als zentrale aufler-
familiire Sozialisationsinstanzen nehmen die Bildungsangebote der Moschee-
gemeinden einen wichtigen Stellenwert in der religiésen Erziehung ein (vgl.
Kap. II. 2.2.1a). Eltern delegieren die Aufgabe einer religiésen Erziehung viel-
fach an die religiosen auflerschulischen Bildungseinrichtungen (Korankurse
oder Koranschulen u.4.), mit der sie auch unterschiedliche Zielsetzungen ver-
folgen. Die Studien zeigen zudem, dass hiufig Kritik an der Bildungsarbeit
gelibt wird. Auch hier sind gestiegene Erwartungen hinsichtlich einer religio-
se Bildung bzw. Erziehung zu vermerken. In der Forschung wurden die Mo-
scheen u.4. Bildungseinrichtungen als auferfamiliire Sozialisationsinstanzen
kaum beriicksichtigt. Die wenigen Ergebnisse deuten zudem auf das Fehlen
systematisch ausgearbeiteter Erziehungskonzepte hin, obwohl die Bildungs-
arbeit der Moscheegemeinden immer wieder als verbesserungswiirdig charak-
terisiert wurde und noch wird und die religiése Erziehung seit dem Beginn der
Migration nicht an ihrem zentralen Stellenwert eingebiifit hat. Die Elternpers-
pektive konnte somit dezidiert aufzeigen, wie bspw. der Korankursbesuch u.i.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

97


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Bildungsangebote heute wahrgenommen und welche Ziele damit verbunden
werden.

Die staatlich-institutionellen Einrichtungen wie Kindertagesstitten und
Schulen sind, was ihren Bildungsauftrag angeht, im Grunde fiir die religidse
Sozialisation nicht relevant. Trotzdem erscheint die Auseinandersetzung (viel-
fach auch durch negative Zuschreibungen) mit der eigenen religiésen Identitit
gerade im schulischen Kontext zu einer religiosen Selbstvergewisserung bei
den Schiilerinnen und Schiilern beizutragen (vgl. Kap. II. 2.2.2). Folglich l4sst
sich vorsichtig formulieren, dass die Schule in manchen Fillen einen nicht-
intendierten religiosen Sozialisationseffekt austibt.

Die Studien fithren des Weiteren vor Augen, dass muslimische Kinder und
ihre Eltern in den staatlichen Bildungseinrichtungen aufgrund ihrer Religions-
zugehorigkeit und ihrer religiésen Praxis hiufig Benachteiligungen, Ausgren-
zungen und weitere Konflikte erleben. Doch es gibt kaum eine veréffentlichte
Studie, die die Elternperspektive in diesem Zusammenhang aufzeigt.

Muslimische Eltern miissen sich, was ihre religiose Praxis angeht, vielen
Herausforderungen stellen, mit denen in Schulen und Kindertagesstitten in
unterschiedlicher Weise umgegangen wird. Hiufig machen muslimische Kin-
der ausgrenzende Erfahrungen, die ihnen das Vertrauen in die staatlichen Bil-
dungseinrichtungen rauben. Doch es bestehen auch Chancen, wie bspw. eine
erfolgreiche Integration in den Alltag der Schule oder Kindertagesstitte und
das Lernen voneinander, im Sinne von Toleranz, Austausch und einem fried-
lichen Zusammenleben. Auch hier ist die Elternperspektive bis heute kaum
erforscht. Die Sorgen und Erwartungen, die Eltern mit dem Besuch ihrer
Kinder in staatlichen Bildungseinrichtungen verbinden, und die Fragen, wel-
che férdernden oder hemmenden (religiosen) Sozialisationseffekte sie diesen
zuschreiben, sollen daher im Folgenden analysiert, beantwortet und entspre-
chend erldutert werden.

Der islamische Religionsunterricht, der im Rahmen der Schule in Form
von diversen Schulmodellen bereits angeboten wird, kénnte moglicherweise
einen Einfluss auf die religiése Sozialisation ausiiben. Bislang wurde dieser
jedoch nicht flichendeckend eingefithrt und es fehlen empirische Ergebnis-
se, die auf einen entsprechenden Sozialisationseffekt hinweisen. Vor diesem
Hintergrund erscheint es fiir den vorliegenden Zusammenhang als interessan-
te Fragestellung, welche Haltung muslimische Eltern zur Einfiihrung eines
islamischen Religionsunterrichts einnehmen und welche potenziellen (még-
licherweise auch) sozialisationsrelevanten Erwartungen sie an einen solchen
kntipfen.

Die Peers tiben gemif vielen Studien einen wichtigen Sozialisationseffekt
aus (vgl. Kap. II. 2.2.3). Einige Studien deuten gerade in religiésen Netzwerken
auf deren zentrale Bedeutung hin, was vermuten lisst, dass dies fur die reli-
gidse Sozialisation relevant ist. Andere wiederum erértern zwar die Wichtig-

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

keit von Freundschaften, aber ihr Effekt auf die religiose Sozialisation scheint
diesen zufolge nicht gegeben. Im Rahmen der religiésen Sozialisation ergibt
sich somit die Frage, welchen Einfluss die Peergroup oder Freundschaftsbezie-
hungen letztendlich auf die Entwicklung von Religiositit ausiiben. Die elter-
liche Sichtweise hinsichtlich des Schliefens von Freundschaften kénnte hier
Aufschluss dariiber geben, ob diesem Aspekt eine Bedeutung fiir die religiose
Sozialisation zugemessen werden muss und inwiefern ihre Kinder durch sol-
che eine entsprechende Beeinflussung erfahren.

Der Kontakt zu Andersglidubigen wird in einer unterschiedlichen Intensitit
wahrgenommen und es bestehen hier grofe Herausforderungen. Der interre-
ligiése Dialog wird von einem Teil der muslimischen Jugendlichen angestrebt,
um ein friedliches Miteinander zu gewihrleisten. Interreligiése Begegnungen
kénnen in unterschiedlichen Kontexten (in Schulen, Kindertageseinrichtun-
gen, in der Nachbarschaft und in Peergroups) stattfinden. Ob ein Interesse fiir
einen solchen Austausch vorhanden ist, und welche Vorstellungen und Erwar-
tungen Eltern damit verbinden, blieb in der Forschung bisher ein Randthema.
Deshalb soll untersucht werden, inwiefern ein Interesse an interreligicsen Bil-
dungsangeboten seitens der Eltern besteht, in welcher Form sich Eltern dafiir
engagieren mochten und ob darin ein sozialisationsrelevanter Effekt gesehen
wird.

Schlieflich ist noch nach dem Einfluss der Medien (vgl. Kap. II. 2.2.4) zu
fragen. Das von den Medien vermittelte Islambild fithrt hiufig zu Stereotypi-
sierungen von Muslimen, die sich negativ und belastend auf die Kinder aus-
wirken kénnen. Ob hier ein férdernder oder behindernder Sozialisationseffekt
gesehen wird, wie muslimische Eltern dazu stehen und wie sie damit umge-
hen, sind demzufolge Fragestellungen, denen sich die Untersuchung im weite-
ren Verlauf widmet. Auch der Einsatz von Medien als didaktisches Mittel kann
sozialisationsrelevant sein. Es soll daher im Folgenden zudem die Frage beant-
wortet werden, welche Haltung Eltern zur Nutzung von Medien einnehmen.

Muslimische Eltern, die mit ihren Kindern in Deutschland in einer Min-
derheitensituation leben und sich in manchen grundlegenden Wertebereichen
gegeniiber der deutschen Gesellschaft unterscheiden, stehen auch hier vor der
Herausforderung, ihre Kinder religios zu erziehen. Nicht selten ergeben sich
aus dieser Situation mdgliche Konfliktlinien, aber auch Chancen, die sie nutz-
bringend einsetzen. So soll demnach gefragt werden, wie sie ihr »Gegentiber,
d.h. die nichtmuslimischen Deutschen erleben und welche Vorstellungen ein-
heimisch Deutsche ihrer Meinung nach iiber den Islam haben bzw. welche
Perspektive sie diesem gegentiber einnehmen. Auch die Intensitit, wie sehr sie
ihre Religion ausleben konnen, stellt ein weiteres Kriterium fiir ein gelungenes
Miteinander bzw. Zusammenleben in dieser Gesellschaft dar. Nicht zuletzt
driickt sich darin auch die individuelle Religionsfreiheit aus, die in diesem
Land den Muslimen zuerkannt wird. Schliefllich wird mit der Frage, was eine

- am 14,02.2026, 08:11:16.

99


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

religiése Erziehung in dieser Gesellschaft bewirken soll, nochmals die Posi-
tion muslimischer Eltern zur deutschen Gesellschaft verdeutlicht.

Insgesamt lassen sich daraus die nachfolgenden zentralen Forschungsfra-

gen ableiten und ausformulieren:

Ziel dieser Untersuchung ist es, herauszufinden, welchen (férdernden oder
hemmenden) Einfluss, neben der Familie als der primiren Sozialisations-
instanz, andere zentrale Sozialisationsinstanzen, wie z.B. Schulen oder
Kindertagesstitten, auflerschulische Bildungseinrichtungen (Moscheege-
meinden, Korankurse oder dhnliche Einrichtungen), der Freundeskreis der
Kinder (Peers), Medien und Gesellschaft, auf die religiose Sozialisation von
muslimischen Kindern ausiiben.

Die Studien deuten auf die Pluralitit von religidsen Orientierungen und
auf die Notwendigkeit einer wesentlich differenzierteren Wahrnehmung
des Islams als Einflussfaktor auf das familiire Interaktionsgeschehen hin.
Dies veranlasst gerade im Zusammenhang mit religiéser Erziehung dazu,
zu fragen, welche konkrete greif- und benennbare religiés fundierte Er-
ziehungspraxis in muslimischen Familien vorzufinden ist und wie sich die
einzelnen Erziehungspraktiken der Familien voneinander unterscheiden.
Die religiose Erziehung ist ein wesentlicher Aspekt der (allgemeinen und)
religiésen Sozialisation. Es stellt sich die Frage, an welche normativen,
orientierungs- und handlungsleitenden Prinzipien die »religiose« Erzie-
hung durch Eltern in muslimischen Familien ankniipft und wie die inhalt-
liche Fullung des Begriffs anhand subjektiver Deutungsmuster vorgenom-
men wird, ohne dabei kulturelle oder andere Faktoren bzw. Einfliisse zu
vermischen.

Hierbei ist es notwendig, eine Vorgehensweise zu wihlen, die eine diffe-
renzierte analytische Operationalisierung der Religiositit als das Resultat
der religiosen Sozialisation ermdglicht. Dabei sollen méglichst viele Di-
mensionen der Religiositit beriicksichtigt werden. Da nicht zuletzt die ge-
lebte Religiositit innerhalb des familidren Rahmens Aufschluss dariiber
geben kann, welchen Stellenwert die Religion und damit die religiése So-
zialisation hier hat, sollen die verschiedenen Ausprigungen der Religiosi-
tit ausfithrlich untersucht werden.

Die benannte Forschungsliteratur zu dieser Thematik gibt nur wenige
Hinweise darauf, wie die Religion methodisch im Rahmen der religiésen
Erziehung weitergegeben wurde. Es soll daher im Folgenden gefragt wer-
den, wie die Art und Weise, d.h. die Vermittlungsform von religiésen Wert-
haltungen in der Familie geschieht. Auch sollen mogliche Erziehungsstile
ergriindet werden. Dazu sollen Eltern gefragt werden, wie sie mit Konflik-
ten und der Einhaltung von Regeln umgehen und welche Belohnungen
oder Strafen sie in ihrer Erziehung einsetzen.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Die Studien/Expertisen belegen, dass die auflerschulischen Bildungsein-
richtungen (Moscheegemeinden, in denen Koranschulen/Korankurse inte-
griert sind usw.) einen wichtigen Einfluss auf den religiésen Sozialisations-
prozess ausiiben. Vor diesem Hintergrund soll erkundet werden, welchen
fordernden oder hemmenden Beitrag diese zur religiésen Sozialisation/Er-
ziehung leisten und wie die Eltern die Angebote der Moscheen insgesamt
bewerten.

Der Umgang mit dem Islam in 6ffentlichen Bildungseinrichtungen, wie
bspw. Schulen, Kindergirten und Kindertagesstitten sowie offenen Ganz-
tageseinrichtungen, ist ein Thema, welches Spannungs- und Konflikt-
potenzial enthilt. Moglicherweise ist davon auszugehen, dass offentliche
Bildungseinrichtungen einen hemmenden Einfluss auf die religiése So-
zialisation haben. Gefragt wird daher nach der Haltung der Lehrer/-innen
sowie Erzieher/-innen zur eigenen Religion und danach, ob religitse bzw.
kulturelle Elemente im Schul- und Kindertagesstittenalltag Platz haben
oder ob es hier Konfliktsituationen und Benachteiligungen gibt, die auf die
Religionszugehdérigkeit und auf die religiése Praxis zuriickzufiithren sind.
Der islamische Religionsunterricht, der bereits an einigen Schulen einge-
fithrt wurde, ist ein aktuell viel diskutiertes Thema, das dazu einlidt, die
Positionen der Eltern zu bestimmen. Daher interessiert im vorliegenden
Zusammenhang, welche Perspektive muslimische Eltern zur Einfithrung
eines islamischen Religionsunterrichts einnehmen und welche potenziel-
len (auch) sozialisationsrelevanten Erwartungen sie an diesen kniipfen.
Interreligiose Begegnungen konnen in unterschiedlichen Kontexten (u.a.
in Schulen, Kindertageseinrichtungen, in der Nachbarschaft usw.) statt-
finden. Es soll erdrtert werden, ob grundsitzlich ein Interesse an einem sol-
chen Austausch besteht, und wenn dies bejaht wird, welche Vorstellungen
und Erwartungen die Eltern im Einzelnen damit verbinden.

Der Freundeskreis oder die Peers der Kinder und Jugendlichen spielen eine
wichtige Rolle bzgl. ihrer Sozialisation. Im Rahmen der religiosen Sozia-
lisation ergibt sich die Frage, welchen konkreten Einfluss die Peergroup
oder Freundschaftsbeziehungen auf die Entwicklung der Religiositit von
Kindern und Jugendlichen austiben. Die Elternperspektive gibt Aufschluss
dartiber, welche Bedeutung den Peers und den Freundschaften ihrer Kin-
der fiir die religitse Sozialisation beigemessen wird und inwiefern sie ihre
Kinder bei der Wahl ihrer Freunde beeinflussen.

Es wird ein Islambild vonseiten der Medien iibermittelt, das vielfach auf die
Muslime projiziert wird. So erscheint es im Hinblick darauf interessant,
herauszufinden, welchen (férdernden oder behindernden) Sozialisations-
effekt dieses Image auf muslimische Kinder oder Jugendliche ausiibt und
welchen Umgang sie mit diesem pflegen.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

101


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

« Die Medien als didaktisches Mittel zur Unterstiitzung von religidser Er-
ziehung kommen méglicherweise vielfiltig zum Einsatz. So soll erforscht
werden, welche Relevanz diese fiir die religiése Erziehung der Kinder be-
sitzen.

« Auf der gesellschaftlichen Ebene soll schlieflich analysiert werden, welche
Vorstellungen Eltern bzgl. der Haltung einheimisch Deutscher ihrer isla-
mischen Kultur/muslimischen Religion gegentiber haben. Die Antworten
sollen dokumentieren, welchen Herausforderungen sie sich stellen miissen
bzw. welche potenziellen Chancen sie fiir ein friedliches Zusammenleben
sehen. In diesem Zusammenhang kann zudem die Frage gestellt werden,
inwiefern die eigene Religion in dieser Gesellschaft (in einer Minderhei-
tensituation) iiberhaupt ausgelebt werden kann.

« Mitder Frage, was religiose Erziehung in dieser Gesellschaft bewirken soll,
geht es nochmals darum, die Position muslimischer Eltern zur deutschen
Gesellschaft zu veranschaulichen.

3. ANALYTISCHER BEZUGSRAHMEN

Der analytische Bezugsrahmen soll helfen, den Forschungsgegenstand, auf
den sich diese Untersuchung bezieht, theoretisch zu verorten. Ausgehend von
den Forschungsleitfragen wird hier ein theoretischer Bezugshorizont vorge-
stellt, mithilfe dessen die religiése Sozialisation und die religiése Erziehung
in muslimischen Familien besser verstanden werden kann. Es sind hierbei
jedoch Herausforderungen zu beriicksichtigen, die im Rahmen der vorliegen-
den Dissertation nicht bearbeitet werden kénnen und im Rahmen eines an-
deren Forschungsprojekts noch einmal gesondert betrachtet werden miissten.
Diese betreffen zum einen die Sozialisationsforschung, die sich ausgehend
von ihrer theoriegeschichtlichen Disposition und ihrer Weiterentwicklung
auf die modernen westlichen Gesellschaften bezieht und sich nicht in genii-
gendem Mafle zur Erklirung der Sozialisation von Menschen mit Migrations-
hintergrund eignet. Dabei miisste ein Sozialisationsmodell, das sich auf diese
Gruppe bezdge, die Minderheitensituation der Sozialisanden ebenso beachten
wie auch die subkulturellen Besonderheiten der unterschiedlichen Gruppen,
die fiir ihre Sozialisation in der Mehrheitsgesellschaft mafigeblich mitbestim-
mend sind.®® Zielt man zudem noch auf die religiése Sozialisation als eine
Dimension der allgemeinen Sozialisation von Muslimen ab, so verstirkt sich

60 | An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass die Ansé&tze der Interkulturellen P&-
dagogik (vgl. fiir eine Ubersicht z.B. Badawia 2002: 29-33) und der Migrationssozio-
logie sozialisationsbedingende Faktoren zumeist unter der Fragestellung des Assimi-
lations- bzw. des Integrationsgrades der Migrant(inn)en und deren Kinder darzustellen

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

die Suche nach einem geeigneten Modell umso mehr. Hier st6fit man auf
Probleme, die im vorliegenden Zusammenhang gel6st werden konnten, in-
dem die Begrifflichkeiten und Grundannahmen zur Sozialisation, {iber die in
der Sozialisationsforschung breiter Konsens herrscht, so allgemein wie mog-
lich dargelegt wurden. Auch ist die religise Sozialisation von Muslimen in der
Diasporasituation mit unterschiedlichen Herausforderungen gekennzeichnet.
Gegenwirtig existieren kaum metatheoretische Erklirungsmuster, die die Be-
sonderheiten einer muslimischen Religiositit in der Diasporasituation beriick-
sichtigen (vgl. Klinkhammer 2000: 51-57). Lediglich die empirische Forschung
(vgl. Kap. IL. 2.) bietet Anhaltspunkte, welche Aspekte fiir die religivse Soziali-
sation von Muslimen relevant sind. Daher kann die folgende Ausarbeitung als
ein Deutungsrahmen verstanden werden, der jedoch nicht auf Endgiiltigkeit
bzw. Ausschlieflichkeit abzielt.

Um nochmals die zentralen Fragestellungen in Erinnerung zu rufen: Es
soll analysiert werden, welchen Einfluss, neben der Familie als primérer Sozia-
lisationsinstanz, die nichtinstitutionellen religiésen Bildungseinrichtungen
(in Moscheegemeinden, Korankurse usw.), die staatlichen Bildungseinrich-
tungen, der Freundeskreis der Kinder, Medien und die Gesellschaft auf die
religise Sozialisation von muslimischen Kindern ausiiben.

Des Weiteren mochte die vorliegende Arbeit der Frage nachgehen, wie im
Rahmen der Familie religiose Werthaltungen im Sozialisationsprozess auf die
Kinder tibertragen werden. Die religiésen Erziehungsvorstellungen und die
konkrete religiése Erziehungspraxis als die Folge normativer Beeinflussung
sollen dabei genauso einer Untersuchung unterzogen werden wie die ver-
schiedenen Ausprigungen der Religiositit, die aus einer solchen resultieren.
Bezogen auf mogliche andere Einflussfaktoren der religiésen Sozialisation
auflerhalb der Familie, wurde im empirischen Teil (Kap. II. 2.) bereits Bezug
genommen. In diesem Kapitel werden diese daher nur kurz skizziert.

Zunichst soll im Folgenden eine Bestimmung erfolgen, was unter einer
religiésen Sozialisation tiberhaupt zu verstehen ist.

3.1 Wasistreligiose Sozialisation?

3.1.1 Religiose Sozialisation als eine Dimension

der allgemeinen Sozialisation
Die religiése Sozialisation kann im Grunde als eine Ausprigung der allge-
meinen Sozialisation verstanden werden. Sie stellt keinen Sonderbereich dar,
sondern eine Dimension des allgemeinen Sozialisationsprozesses, »[...] der sei-
nerseits nicht zwangsliufig religios verstanden werden muss, wohl aber die

versuchten. Auch wurden die religiése Praxis und die Religiositat von Migrant(inn)en in
der wissenschaftlichen Literatur vorwiegend unter diesem Gesichtspunkt betrachtet.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

103


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

religiose Thematik betrifft« (vgl. Fraas 1990: 76). Als eine wesentliche Kom-
ponente der gesellschaftlichen Sozialisation kann sie »als motivkriftige Uber-
mittlung religioser Inhalte, Einstellungen und Verhaltensweisen an nachfol-
gende Generationen, die sich diesen Sinnkomplex des Glaubens und seiner
Lebenspraxis aneignen [...]« definiert werden (Drehsen/Mette 2000: 2011).

Im Kontext der allgemeinen Sozialisation beschreibt religidse Sozialisation
die Entwicklung von religiésen Uberzeugungen, Haltungen und Handlungen.
Inhalte und Ziele konnen hierbei 1) das Interesse und eine grundsitzlich posi-
tive Haltung gegeniiber religiésen Fragen und Themen, 2) eine positive Grund-
haltung gegentiber einem bestimmten religidsen Glaubenssystem oder einer Glau-
bensgemeinschaft, 3) den Erwerb von Wissen und die kognitive Akzeptanz von
inhaltlichen Annahmen und Glaubensiiberzeugungen beinhalten. Die religiose
Sozialisation ist ein interaktiver Prozess, bei dem die Entwicklungsaufgaben
durch angeborene Dispositionen und Mdglichkeiten einerseits und durch die
Lernbedingungen mit ihren Sozialisationsangeboten andererseits bedingt sind.
Sie basiert auf einer aktiven, kognitiven und emotionalen Verarbeitung und
(Re-)Konstruktion von religivsen Angeboten und personlichen Erfahrungen.®

Die Sozialisation ist ein Sammelbegriff fiir unterschiedliche Prozesse und
die Sozialisationsforschung umfasst unterschiedliche Theorieansitze, die wie-
derum unterschiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen zugeordnet werden
kénnen.® Es handelt sich bei den verschiedenen Sozialisationsmodellen um
unterschiedliche Paradigmen, die das interaktive Verhiltnis des Individuums
zu seiner Umwelt darstellen (vgl. Bukow 1974; Fraas 1987; Fraas 1990: 73ff.).
Im Zusammenhang mit der religiésen Sozialisation blenden diese Denkanst-
ze theologische Sachverhalte aus, die fiir die Entwicklung von religidsen Uber-
zeugungen, Haltungen und Handlungen die Grundlage bilden.

An dieser Stelle muss festgehalten werden, dass Sozialisationsmodelle zen-
trale Fragen, wie bspw. die Entwicklung der Persénlichkeit und parallel dazu
die Ubernahme eines Repertoires an Einstellungsmustern, Kompetenzen,
Handlungsbefihigungen, die fuir das spezifische Umfeld kennzeichnend sind,
zu kliren versuchen (vgl. Bauer/Hurrelmann 2007: 674). Im Rahmen der
religiésen Sozialisation bedeutet das konkret die Frage, wie religiose norm-,
orientierungs- und handlungsleitende Inhalte in Interaktion mit der Umwelt
die Entwicklung einer (religiésen) Personlichkeit bzw. die Religiositit eines
Menschen bedingen. Hier ist zudem auf die oben vorgeschlagene Definition
zu verweisen, die auf die Entwicklung von religiésen Uberzeugungen, Haltun-
gen und Handlungen eines Individuums hindeutet.

61 | Vgl. Lexikon der Psychologie. URL: www.psychology48.com/deu/d/religioese-so
zialisation/religioese-sozialisation.htm [Stand: 30.12.2016].
62 | Vgl. fiir eine Ubersicht aller Sozialisationsmodelle Veith 2008: 17.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Wie bereits erértert wurde, ist die religiose Sozialisation ein zentraler Be-
standteil der allgemeinen Sozialisation und methodisch im Rahmen der all-
gemeinen Sozialisationstheorien einzuordnen (vgl. Fraas 1990: 73-76 und Bu-
kow 1974: 213ff.). Vor diesem Hintergrund werden im Folgenden zunichst eine
begriffliche Definition sowie die Grundannahmen, die dem Begrift Sozialisa-
tion zugrunde liegen, formuliert.

3.1.2 Sozialisation

Da allein mit dem Begriff Sozialisation nicht von einer allgemeingtiltigen, al-
les umfassenden Theorie der Sozialisation ausgegangen werden kann, ist zu-
nichst eine Verstindigung dariiber notwendig, was im Zusammenhang mit
Sozialisation alles assoziiert bzw. was darunter jeweils verstanden wird. Zu-
nichst geht es vorrangig um eine begriffliche Abgrenzung und um das, was
zum Gegenstandsbereich von Sozialisation gehort.

Mit Sozialisation wird auf den »Prozess der Entstehung und Entwicklung
der Personlichkeit in wechselseitiger Abhingigkeit von der gesellschaftlich ver-
mittelten sozialen und materiellen Umwelt« abgezielt (vgl. Hurrelmann 2012:
46 in Anlehnung an: Geulen/Hurrelmann 198o: 51). Es gab in der Folgezeit
Modifizierungen und Variationen dieses Begriffs, doch gilt dieseDefinition in
ihrem Grundsatz in der Sozialisationsforschung als weitestgehend akzeptiert.

Mit dieser begrifflichen Definition wird die Gesamtheit aller Umweltbedin-
gungen, die auf die Subjektbildung Einfluss nehmen hervorgehoben. Die so-
zialen und materiellen Umweltfaktoren sind gesellschaftlich beeinflusst und
konnen als Bedingungen des Sozialisationsprozesses fiir die Personlichkeits-
entwicklung von entscheidender Bedeutung sein (vgl. Tillmann 2010: 14£.).

a) Sozialisation: einige Grundannahmen zum Sozialisationsprozess

Im Zentrum der Sozialisationsforschung stehen die Entwicklung und die Ver-
dnderung der Personlichkeit. Mit dem Begriff der Personlichkeit ldsst sich ein
spezifisches Gefiige von Merkmalen, Eigenschaften, Einstellungen und Hand-
lungskompetenzen, die den einzelnen Menschen kennzeichnet, bestimmen.
Diese sind durch biologische Lebensgrundlagen und Erfahrungen, die der
Einzelne im Laufe seiner Lebensgeschichte gemacht hat, entstanden (vgl. Till-
mann 2010: 16).

Mit dem Begriff >Persénlichkeit« lasst sich somit die Vorstellung {iber ein
Gefiige von psychischen Strukturen und Merkmalen bei einem Individuum in
Verbindung bringen. Dabei geht es jedoch nicht nur um von auflen beobacht-
bare Verhaltensweisen, sondern auch um innerpsychische Prozesse und Zu-
stinde, Gefiihle und Motivationen. Dazu gehéren ebenso Wissen, Sprache und
Werthaltungen. Sozialisationsforschung und -theorie hat, so Tillmann, aufzu-
zeigen, in welchem Verhiltnis diese Aspekte der inneren Realitdt zu den Be-
dingungen der dufieren Realitit stehen (vgl. Tillman 2010: 16). Ein solches Ver-

- am 14,02.2026, 08:11:16.

105


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

stindnis von Personlichkeit weist zudem auf Ausprigungen des psychischen
Gefliges hin, das bei jedem einzelnen Menschen unterschiedlich angelegt ist.
Dieses spezifische Gefiige des Einzelnen lasse sich demnach als >Individuali-
tit« bezeichnen. Dabei gehére zur Personlichkeit sowohl diese Individualitdt,
die den Einzelnen von den anderen unterscheidet, als auch der Sozialcharakter,
den die Mitglieder einer Gesellschaft teilen wiirden (vgl. ebd.: 16). Hiermit ist
der Teil der Personlichkeit gemeint, der signifikanten sozialen Gruppen ge-
meinsam ist und das Resultat der gemeinsamen Erfahrungen dieser Gruppen
darstellt. Der soziale Charakter, der so verstanden wird, erlaubt es damit, vom
Charakter der Klassen, Gruppen, Vélker und Nationen zu sprechen (vgl. ebd.).
Auch innerhalb einer Gesellschaft lassen sich unterschiedliche Sozialcharak-
tere voneinander abgrenzen. Ethnische Minderheiten kénnen unterschied-
liche kulturelle »Selbstverstindlichkeiten« ausleben, die sich von denen der
»Mehrheitskultur« unterscheiden. Diese Selbstverstindlichkeiten kénnen sich
auf kulturelle Eigenarten (wie Hoflichkeitsformen, Essgewohnheiten, Rollen-
bilder) und Lebensgewohnheiten der ethnischen Minderheiten innerhalb der
deutschen Mehrheitsgesellschaft beziehen. Ein Heranwachsender erwerbe in
jedem Fall die »Selbstverstindlichkeiten« seiner Gruppe — und damit auch die
entsprechenden Anteile des Sozialcharakters (vgl. ebd.: 17). Tillmann folgert
daraus, dass damit die Genese der Personlichkeit zugleich auf Vergesellschaf-
tung und Individualisierung hinausliuft. Er sieht es dabei dezidiert als Auf-
gabe einer Sozialisationstheorie an, diese beiden Dimensionen der Personlich-
keitsentwicklung systematisch zu erfassen (vgl. ebd.).®

Das Verhiltnis des Individuums zu den Bedingungen seiner Umwelt ist
von der Grundannahme geprigt, dass der heranwachsende Mensch auf seine
Lebens- und Lernprozesse aktiv Einfluss nehmen kann. Dieser wirke auf sich
und seine Umwelt selbst ein und entwickele sich zu einem handlungsfihigen
Subjekt (vgl. Tillmann 2010: 17).

Eine weitere Grundannahme besteht darin, dass das Sozialisationsfeld in
gesellschaftliche Ebenen gegliedert ist: »Aus der Bestimmung, dass die Person-
lichkeitsentwicklung ein Austauschprozess zwischen dem Subjekt und seiner
gesellschaftlich vermittelten Umwelt ist, ergibt sich eine Gliederung des So-
zialisationsprozesses in gesellschaftliche Ebenen« (Tillmann 2010: 21). Diese
Ebenen betreffen die Ebene des Subjekts bis hin zur Gesamtgesellschaft.

63 | Hinsichtlich der religiésen Sozialisation kénnen sich diese »Selbstverstandlich-
keiten« auf religiése Inhalte, Einstellungen, Haltungen und Verhaltensweisen beziehen,
die fiir Muslime typisch sind und damit ihren Sozialcharakter ausmachen.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Im Sozialisationsprozess trete dem Einzelnen die Gesellschaft (d.h. die du-
Rere Realitit) nicht in ihrer Totalitit oder Komplexitit gegentiiber, sondern das
Individuum bewege sich im Laufe seiner Entwicklung in konkreten sozialen
Umwelten, die wiederum in weitere Zusammenhinge eingebunden seien (vgl.
Tillmann 2010: 21).

Um diese Ebenen zu verdeutlichen bzw. eine grobe Einordnung der So-
zialisationsbedingungen vornehmen zu kénnen, verweist Tillmann auf das
»Strukturmodell der Sozialisationsbedingungen«. Darin kommt zum Aus-
druck, in welchen systematischen Beziehungen die einzelnen Faktoren zuein-
ander stehen und in welcher Weise sie auf die Persénlichkeitsentwicklung ein-
wirken. Die Gliederung der Ebenen strukturiert den Gegenstandsbereich der
Sozialisationsforschung, die sich wiederum dem Anspruch stellen muss, zum
einen die Frage zu kliren, wie sich Subjekte ihre unmittelbare soziale Umwelt
aneignen und dabei ihre Personlichkeitsstrukturen ausbilden. Zum anderen
sollte sie die Zusammenhinge aufzeigen, die zwischen den Umweltbedingun-
gen und umfassenderen gesamtgesellschaftlichen Strukturen bestehen.

Auf diese auch kritisierte, vereinfachte und mechanisch anmutende Sche-
matisierung des Mehrebenenmodells ist hinzuweisen, sodass der Ertrag letzt-
lich darin liegt, eine ordnende Funktion zu erfiillen. Es soll ein gestaltgeben-
der Rahmen zur Verfiigung gestellt werden, dessen inhaltliche Fullung und
empirische Anwendung vom jeweiligen Erkenntnisinteresse zu systematisie-
ren bleibt (vgl. Tillmann 2010: 24).

Abbildung 1: Struktur der Sozialisationsbedingungen
(Quelle: Tillmann 2010:23)

- am 14,02.2026, 08:11:16.

107


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Die Pfeile, die in beide Richtungen verweisen, deuten auf das Wechselwir-
kungsprinzip zwischen den Ebenen hin.

Auf der ersten Ebene geht es um die Entwicklung der Individuen, um Er-
fahrungsmuster, Einstellungen, Wissen und emotionale Strukturen. Die Ent-
wicklung der Personlichkeitsmerkmale geschieht in Interaktion mit anderen
Menschen und im gemeinschaftlichen gesellschaftlichen Austausch. Ent-
sprechend lisst sich die zweite Ebene der sozialisatorischen Umwelt als Ebene
von »Interaktionen und Titigkeiten« bezeichnen. Diese Aktionen sind iiber-
wiegend an Institutionen, wie bspw. Kindergirten, Schulen und Betriebe, ge-
bunden, die wiederum die dritte Ebene bilden. Dabei ist z.B. die Schule zum
Zweck der Sozialisation eingerichtet worden. All das hier Aufgefiihrte bzw. die
Institutionen sind wiederum Teil eines gesamtgesellschaftlichen Systems mit
ihren skonomischen, sozialen und kulturellen Strukturen, aus denen heraus
sich die Institutionen entwickelt haben und in denen sie verankert sind (vgl.
Tillmann 2010: 23f)).

b) Sozialisation als produktive Verarbeitung der Realitit
Hurrelmann entwickelt ein umfassendes Modell der Sozialisation, das psy-
chologische und soziologische Einzeltheorien miteinander verbindet, um die
Wechselwirkung zwischen Individuum und Gesellschaft darzustellen. Damit
stellt er ein Repertoire zur Verfligung, das die Analyse der Sozialisation als ein
Wechselspiel von gesellschaftlichen und individuellen Einfliissen erméglicht.
Den Ausfithrungen zu diesem Modell liegt die folgende Definition von
»Sozialisation« zugrunde:

»Sozialisation bezeichnet die Persdnlichkeitsentwicklung eines Menschen, die sich aus
der produktiven Verarbeitung der inneren und duferen Realitat ergibt. Die kdrperlichen
und psychischen Dispositionen und Eigenschaften bilden fiir einen Menschen die »inne-
re« Realitat, die Gegebenheiten der sozialen und physischen Umwelt die »duere« Reali-
tat. Die Realitatsverarbeitung ist »produktiv¢, weil ein Mensch sich stets aktiv mit sei-
nem Leben auseinandersetzt und die damit einhergehenden Entwicklungsaufgaben zu
bewéltigen versucht. Ob die Bewéltigung gelingt oder nicht, hangt von den zur Verfiigung
stehenden personalen und sozialen Ressourcen ab. Durch alle Entwicklungsaufgaben
zieht sich die Anforderung, die personliche Individuation mit der gesellschaftlichen Inte-
gration in Einklang zu bringen, um die Ich-ldentitat zu sichern.« (Hurrelmann 2012: 52)

Das Modell®, das als eine Sozialisationstheorie betrachtet wird, kann hier nicht
im Detail ausgefithrt werden. Daher sollen die wichtigsten Aussagen, die fiir

64 | Hier ist wohl anzumerken, dass sich Hurrelmanns Konzept auf die allgemeine So-
zialisation bezieht, die auch von unterschiedlichen Seiten Kritik erfahren hat. Beer/Bitt-
lingmayer (2008) stellen hierzu fest, dass fiir eine gelingende individuelle Sozialisation

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

die vorliegende Untersuchung relevant sind, nochmals in verkiirzter Weise dar-
gelegt werden. Damit ist auch verbunden, dass der Blick nur einen bestimmten
Ausschnitt der Sozialisation fokussiert. Im Zentrum stehen innerhalb dieser
Untersuchung Eltern bzw. Familien, deren Perspektive auf bestimmte Aspek-
te der (religiosen) Sozialisation ihrer Kinder gerichtet ist. Familien fungieren
gemifl diesem Modell als die wichtigsten Vermittler der dufseren Realitdt. Sie
gelten als »zentrale« Koordinationsort, an dem Erziehungsprozesse angeregt
und bestimmte Entwicklungseffekte ausgetibt werden, die es zu untersuchen
gilt. Damit wird vor allem im Rahmen dieser Sozialisationstheorie das Verhilt-
nis von innerer und duflerer Realitit sowie neben der Familie als der primiren
Sozialisationsinstanz die Bedeutung weiterer Sozialisationsinstanzen ange-
sprochen.

Mit Sozialisation wird der oben angefiihrten Definition zufolge auf den
»Prozess der Entwicklung der Persénlichkeit in produktiver Auseinanderset-
zung mit den nattirlichen Anlagen, insbesondere den kérperlichen und psy-
chischen Grundmerkmalen (der >inneren Realitit) und mit der sozialen physi-
kalischen Umwelt (der >duferen Realitit<)« (Hurrelmann 2002a: 15) abgezielt.
Dabei gehoren zur »inneren Realitit« bestimmte Einflussgrofen, wie bspw.
die genetische Veranlagung, die kérperliche Konstitution, die Intelligenz, das
psychische Temperament, Grundstrukturen der Personlichkeit, und zur »4u-
Reren Realitit« spezifische Lebenskontexte, wie z.B. Familie, Freundesgrup-
pen, Erziehungs- und Bildungseinrichtungen, Arbeitsstitten, Massenmedien,
Wohnbedingungen sowie die physikalische Umwelt.

Das folgende Schaubild (Abb. 1) verdeutlicht diesen Zusammenhang fol-
gendermafien:

zwar eine ganze Reihe von Kompetenzen erworben werden miissen, diese Kompetenzen
aber nicht weiter begriindet werden. Trotz der Betonung der Eigenaktivitat des Subjekts
bedeute dies nach Hurrelmanns Konzept die Hinnahme gegebener gesellschaftlicher
Strukturen (vgl. Beer/Bittlingmayer 2008: 64). Hurrelmann selbst gibt keine ausgewie-
sene normative Perspektive an. Es fehlen auch normative Maf3stdbe, an denen sich die
Subjekte/Individuen ihre eigene Realitat erarbeiten. Im Rahmen der religiosen Sozia-
lisation nimmt der normative Bezugshorizont einen wichtigen Stellenwert ein. Die im
weiteren Verlauf ausformulierten Folgerungen offenbaren eine eigene diesbeziigliche
Wahrnehmung, die wiederum mit den Grundannahmen zur Sozialisation, mit dem So-
zialisationskonzept Hurrelmanns und mit der Definition zur religiésen Sozialisation in
Verbindung gebracht werden kann. Mit dieser Vorgehensweise ging es primar darum,
den Forschungsgegenstand in einem Uberschaubaren Rahmen zu prasentieren.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

109


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Abbildung 2: Das Verhiltnis von innerer und dufSerer Realitit
(Quelle: Hurrelmann 2002a: 27)

Das Verhiltnis von »innerer« und »duflerer« Realitit wird im Laufe der Person-
lichkeitsentwicklung stindig neu reguliert, es entsteht ein lebenslang anhal-
tender dynamischer Prozess der Verarbeitung der inneren und dufleren Reali-
tit. Dieser Prozess wird als »produktiv« im Sinne von »prozesshafi« bezeichnet
und ist jeweils abhingig von der individuell spezifischen Verarbeitung/der
kreativen Anpassung des Individuums an die Realitdt (vgl. Hurrelman 2002a:
26 und 2002b: 504f.). Sozialisation wird hier demnach als ein interaktiver Pro-
zess verstanden, bei dem die Personlichkeitsentwicklung in der Auseinander-
setzung zwischen Mensch und Umwelt stattfindet. Die Vermittlung der inne-
ren Realitdt im Vergleich zur dufleren Realitdt geschieht durch Interaktion und
Kommunikation. Die inneren und die dufleren Realititen sind immer durch
die eigene subjektive Wahrnehmung beeinflusst. Daher kann jede Vorstellung
der inneren und dufleren Realitit nur eine individuell eingefirbte sein (vgl.
Hurrelmann 2012: 55).

Dies bedeutet schlielich, dass Sozialisation ein Prozess ist, »durch den
in wechselseitiger Interdependenz zwischen der biopsychischen Grundstruk-
tur individueller Akteure und ihrer sozialen und physischen Umwelt relativ
dauerhafte Wahrnehmungs-, Bewertungs- und Handlungsdispositionen auf
persénlicher ebenso wie auf kollektiver Ebene® entstehen« (Grundmann/Hur-
relmann/Walper 2008: 24).

65 | Auf kollektiver Ebene bezieht sich hier auf die »soziale Identitat« (vgl. Hurrelmann
2012: 61ff.) bzw. auf den »Sozialcharakter« (vgl. Tillmann 2010: 17).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Die Sozialisationsinstanzen sind fiir eine gelingende Personlichkeitsent-
wicklung von zentraler Bedeutung. Diese hingt wiederum von adiquaten
korperlichen, psychischen und dufleren Lebensbedingungen ab. Dabei funk-
tionieren Familien, Gleichaltrigengruppen (Peergroups), Erziehungs- und
Bildungseinrichtungen, wie bspw. Kindertagesstitten, Schulen und sozialpi-
dagogische Institutionen, sowie Hochschulen als Vermittler und ErschliefRer
der dufleren Realitit. Sie werden auch als Sozialisationsinstanzen®® bezeichnet.
Weitere soziale Systeme, die nicht zum Zweck von Erziehung und Ausbildung
etabliert wurden, sind, neben dem beruflichen Erwerbssektor, die Partner-
schaft, der Freundes- und Bekanntenkreis, der Konsumsektor, die Freizeitein-
richtungen, die Medien, die Institutionen der Politik, die religiésen Einrich-
tungen und die sozialokologische Lebenswelt (vgl. Hurrelmann 2012: 66).

Die Rolle der Sozialisationsinstanzen besteht darin, Wahrnehmungs- und
Probleml6sungsstrategien fiir die Verarbeitung der inneren und dufleren Rea-
litdt zur Verfiigung zu stellen, die von ihren Mitgliedern in individuell mo-
difizierter Weise iibernommen werden. Sie beziehen sich in erster Linie auf
Kinder und Jugendliche, um die Grundstrukturen der Personlichkeitsentwick-
lung zu stabilisieren.

Die Familien spielen als wichtigste Vermittler der dufleren Realitit eine
wesentliche Rolle im Sozialisationsprozess. Sie werden auch »als priméireSo-
zialisationsinstanz bezeichnet, da sie gezielt auf die Art und Weise der An-
eignung und Verarbeitung der Realitit einwirken, vor allem iiber die Einfliisse
der Eltern auf die Personlichkeitsentwicklung der Kinder« (Hurrelmann 2012:
66). Als dem »zentralen Koordinationsort«, der vor allem in den ersten Le-
bensjahren eines Menschen einen prigenden Einfluss ausiibt, spiegeln sich,
wie in einem Mikrokosmos, in der Familie von frithester Kindheit an kultu-
relle, 6konomische und normative Lebensbedingungen wider, die im wech-
selseitigen Umgang von Eltern und Kindern aufgenommen und verarbeitet
werden. Die soziale Lebenslage von Vitern und Miittern und insbesondere ihr
Bildungsgrad entscheiden dabei tiber die Vielfalt und Angemessenheit der Ent-
wicklungsimpulse und der Erziehungsstile, mit denen Eltern auf ihre Kinder
Einfluss ausiiben (vgl. Hurrelmann 2002a: 31; Hurrelmann 2012: 66).

66 | Oftmals werden im allgemeinen Sprachgebrauch fiir diesen Begriff auch Termini
wie »Sozialisationsfeld«, »Sozialisationsbereich«, »Lebensbereich« u.4. verwendet. Da-
bei spielt der bevorzugte theoretische Ansatz aus den Sozialisationstheorien eine Rol-
le. Nach dem sozialokologischen Ansatz von Bronfenbrenner findet hierfiir der Begriff
»Kontext« bzw. »System« Verwendung. Aber auch der Begriff »Sozialisationsumwelt«
(vgl. Dippelhofer-Stiem 2008) wird in Bezug auf Bronfenbrenner angewandt.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

11


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

3.1.3 Religiose Sozialisation in der Familie

Die Bedeutung der Familie im Sozialisationsprozess wurde bereits oben er-
wihnt. Im religiosen Sozialisationsprozess spielt die Familie als primére So-
zialisationsinstanz bei der Weitergabe von Normen und Werthaltungen die
wichtigste Rolle. Die religiése Erziehung gilt als ein wesentlicher Bestandteil
der religiésen Sozialisation und soll im Anschluss an dieses Kapitel (vgl. Kap.
3.1.3 ¢) niher ausgefithrt werden.

Auch die empirische Forschung liefert Ergebnisse, wie sich die Erzie-
hungswirklichkeit in muslimischen Familien darstellt und welche Aspekte der
religiésen Sozialisation in muslimischen Familien von Bedeutung sind (vgl.
Kap. II. 2.1 und Kap. II. 2.2). Methodisch wurde hierbei die Perspektive der Ju-
gendlichen beriicksichtigt, um deren Wirklichkeit darzustellen, wihrend die
Sicht der Eltern bislang in der Regel vernachlissigt wurde.

Im Hinblick auf die Sozialisation bzgl. der muslimischen Religiositit kann
im deutschsprachigen Raum® nicht auf theoretische Ansitze zuriickgegriffen
werden. Nun erscheint es interessant, welche allgemeinen Fragen die religidse
Sozialisation in Familien aufwirft. Diese Thematik soll zundchst im Vorder-
grund stehen, ohne dabei die normative Dimension zu beriicksichtigen.

Unter der Voraussetzung, dass Sozialisation die Wechselbeziehungen zwi-
schen Individuum und Gesellschaft ausmacht, nimmt das Kind von Geburt an
aktivam Lebensmodell, an der Lebenswelt seiner Bezugsgruppe durch stindi-
ge Interaktionen, wechselseitige Rollenerwartungen, Nachahmung, Identifika-
tion und Verstirkung teil. Die Sozialisationsforschung gibt mit unterschiedli-
chen Erklirungsmodellen Antworten auf diese Einzelaspekte (vgl. Fraas 199o:
73). In allen Fillen wird der familidre Einfluss auf den persénlichen Glauben
bzw. die religiose Orientierung hervorgehoben.

Die Theorien zur religiésen Sozialisation fithren dementsprechend auch
die Religiositit auf soziale Lernprozesse zuriick. Bzgl. der Frage nach der
religiésen Sozialisation besteht der Ansatzpunkt darin, dass das Kind in die
Lebenswelt seiner Bezugspersonen hineinwichst und im Wechselprozess
mit dieser seine eigene Lebensgeschichte entwirft. Religiose Sozialisation
kénne demnach als »Ubernahme der in einer bestimmten Gruppe geltenden
Vorstellungs- und Lebensformen« (Fraas 1990: 74) interpretiert werden. Die
Weltorientierung wird durch die Haltung der Bezugspersonen an das Kind
herangetragen. Es ist der Lebensglaube der Eltern bzw. Bezugspersonen, »die
Weltdeutung oder die Quintessenz der elterlichen Lebensgeschichte, die die
Weichen fiir die neue Lebensdeutung stellt« (Fraas 1990: 164). Dies bedeutet,

67 | Ansdatze und Konzepte zur religiosen Erziehung unter Bezug auf normative Grund-
annahmen aus Quellen des Islams sind in der Regel vonseiten tiirkischsprachiger Auto-
ren verfasst worden. Im deutschsprachigen Raum beschranken sich diese Ansétze auf
den schulischen Kontext, d.h. auf den islamischen Religionsunterricht.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

dass iiber die soziale bzw. gesellschaftliche Vermittlung immer auch bestimm-
te Wert- und Sinnkonzepte den Rahmen des kindlichen Lebenswegs abstecken
(vgl. Fraas 1990: 164). Religiose Sozialisation kénne demzufolge auch unter
dem »Aspekt des Aufbaus von Werthaltungen« gesehen werden (vgl. Fraas
1987: 114), die als Rollenerwartungen vermittelt und durch Sanktionen gesi-
chert wiirden.

Die Frithphase ist fiir den Erwerb handlungsrelevanter Grundstrukturen
von erheblicher Bedeutung. Dabei ist die Familie der Ort, an dem diese Grund-
strukturen aufgebaut werden. Kulturelle Werte werden innerhalb der Familie
im Kindesalter internalisiert und mit der Bildung eines Gewissens iibernom-
men. Diese verinnerlichten Grundwerte sind fiir spitere Verhaltensorien-
tierungen als Dispositionen von entscheidender Bedeutung. Laut Vaskovics
(1967) gehéren zu diesen kulturellen Werten auch religiése Werte, die a) durch
einen dominierenden Geltungsanspruch ausgezeichnet sind, b) einen mora-
lischen Charakter haben, c) in Verhaltensmustern definiert sein miissen, die
wiederum hiufig wiederkehrende Handlungen verlangen, und d) von sozialer
Bedeutung sein miissen (vgl. Vaskovics in: Boos-Niinning/Golomb 1974: 60).

Als entscheidend ist die Sozialisation religiéser Orientierungen in der Fa-
milie anzusehen. Die Eltern vermitteln im Zuge des Sozialisationsprozesses
religiose Werthaltungen und Normen und daraus abgeleitete ethische Ver-
haltensmaximen als Sozialisationsinhalte an ihre Kinder. Die Familie ist der
wichtigste Ort der Religionsausiibung. Die religiose Praxis im Elternhaus be-
stimmt die religiése Haltung bzw. die spitere Religiositit im Erwachsenen-
alter (vgl. auch Kap. IL. 2.1). Von zentraler Bedeutung sei dabei auch die Atmos-
phire, die in der Familie vorherrsche (vgl. Boos-Niinning/Golomb 1974: 78).
Religiose Beziige des familidren Alltags wiirden wiederum einen wichtigen
Einfluss auf die kindlichen Lernerfahrungen ausiiben:

»Noch vor der ausdriicklichen Artikulation entwickelt das Kind ein Lebensgefiihl, das
durch die Qualitat der familidren Beziehung, deren Symbole und Gewohnheiten und
durch die inh&renten religiosen Normen und Motive bestimmt wird« (Ott 1986: 64).

Demzufolge ist die Weitergabe von religiésen Werthaltungen auch durch die
in der Familie gemachten religiosen Erfahrungen bestimmt. Im Zusammen-
spiel mit anderen Sozialisationsinstanzen wie Moscheegemeinden u.i. werden
die anfinglich gemachten Lernerfahrungen gestirkt (vgl. hierzu auch Kap. II.
2.2.1).

a) Sozialisation und Erziehung

In diesem Zusammenhang kommt der religiésen Erziehung als einer intentiona-
len Weitergabe von Werthaltungen eine besondere Bedeutung zu. Die Soziali-
sation eines Menschen, geplant oder unbeabsichtigt, vollzieht sich unabhingig

- am 14,02.2026, 08:11:16.

13


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

davon, welche Dimensionen der Persénlichkeitsentwicklung (religiose Erfah-
rungsmuster, Handlungsmuster, Einstellungen, Werthaltungen) beeinflusst
werden. Die (religiése) Erziehung hingegen fiihrt beabsichtigte Handlungen
aus und hat somit einen gezielten und bewussten Einfluss auf den Bildungs-
prozess eines Menschen. Ebenso wie die »Bildung« sei die »Erziehung« ein
Unterbegriff der Sozialisation (vgl. Hurrelmann 2002a: 17 und 2002b: 502).
Emile Durkheim (1858-1917) verwendete das Wort »Sozialisation« in einem
sozialpddagogischen Sinn. Von ihm wurde Erziehung als socialisation métho-
dique, d.h. als »planmifige Sozialisation« der heranwachsenden Generation
bezeichnet. Die Unterscheidung der beiden Begriffe nimmt auch Friedhelm
Neidhardt vor und differenziert diese folgendermaflen: Der Sozialisationsbe-
griff beziehe sich auf alle faktischen Bedingungen des Hereinwachsens in die
Gesellschaft, wohingegen die Erziehung ein normatives Konzept darstelle, bei
dem bestimmte Ideale padagogischer Vorstellungen umgesetzt, gelenkt und
kontrolliert wiirden. Erziehung spiele sich immer zwischen einem Erzieher
und einem Zogling ab (vgl. Neidhardt in: Drinck 2008: 773).

Demnach ist das, was unter Sozialisation verstanden wird, breiter angelegt.
Die Erziehung stellt somit lediglich einen Ausschnitt bzw. einen Bestandteil
des gesamten Sozialisationsprozesses dar und verliduft intentional und zielge-
richtet. Die prizise Abgrenzung beider Begriffe ist nicht immer gegeben bzw.
gelingt hiufig nicht. Die Sozialisation beinhaltet im Gegensatz zur zielgerich-
teten Erziehung jedoch auch die nichtintendierten Einfliisse im Prozess der
menschlichen Entwicklung.

Die religiose Erziehung ist damit ein wesentlicher Bestandteil des religio-
sen Sozialisationsprozesses, der auch eine Dimension des allgemeinen Sozia-
lisationsprozesses darstellt. Es soll im Folgenden zunichst erklart werden, was
unter Erziehung allgemein verstanden wird, um im Anschluss daran auf die
religiése Erziehung iiberzugehen. Hier wird fiir deren Beschreibung ein er-
ziehungswissenschaftlicher Zugang gewihlt, mithilfe dessen der allgemeine
Erziehungsbegriff, die Religion, bzw. die Religiositit als ein individueller Aus-
druck der angeeigneten Religion miteinander in Beziehung gesetzt werden
sollen.

b) Was ist Erziehung? Eine Anniherung an die Begriffsbestimmung
Nachfolgend wird die Definition von Erziehung nach ihrer allgemeinen Struk-
tur und ihrem Begriff bestimmt.

Erziehung ist aus erziehungswissenschaftlicher Sicht ein Grundbegriff,
der auf die Verinderung des menschlichen Individuums bezogen ist und der
als ein Prozess bezeichnet wird, der lebensweltlich (z.B. durch die Eltern) oder
beruflich (bspw. durch Pidagogen) gesteuert wird (vgl. Miller-Kipp/Oelkers
2007: 204). Es existiert keine einheitliche und allseits anerkannte Theorie
der Erziehung, wohingegen unterschiedliche Akzentuierungen in der Be-

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

stimmung von Erziehung vorhanden sind. Dabei wiirden der im Erziehungs-

geschehen hervorgehobene Aspekt und der perspektivische Zugang eine be-

deutende Rolle spielen (vgl. Mette 1986: 54; Miller-Kipp/Oelkers 2007: 205).
Die begriffliche Definition lisst sich folgendermaflen ableiten:

»Erziehung [...] meint zentral diejenigen Akte, die sich auf das heranwachsende Indivi-
duum richten und dessen Entwicklung férdern wollen. Trdger und Subjekte dieser Akte,
deren Dauer und Ort, Mittel und Ziele samt ihrer Legitimation sowie die gesellschaftli-
che Funktion von Erziehung nicht festliegen, unterliegen vielmehr historischem Wandel.
[...] Streng genommen l&sst sich Erziehung nicht definieren, Praktiker und Theoretiker
der Erziehung legen sich je nach eigener Sicht auf einen Erziehungsbegriff fest. Die
Erziehungstatsache selbst kann beschrieben, verstanden, geplant, organisiert oder
konstruiert werden. Der Komplexitdt der Erziehungstatsache entspricht der Umfang
des Erziehungsbegriffs. Sie verbiirgt zudem auch dessen interdisziplindre Funktion: mit
dem Erziehungsbegriff kniipft Erziehungswissenschaft an Soziologie, Psychologie und
Anthropologie und deren Thematisierung von Aufwachsen in einer Gesellschaft.« (Mil-
ler-Kipp/Oelkers 2007: 204)

Mittels einer interdiszipliniren Herangehensweise kann Erziehung (oder Bil-
dung) im Verhiltnis zur Religion betrachtet werden. Schweitzer (2003) erldu-
tert, welche systematischen und theoretischen Zusammenhinge zwischen Re-
ligion und Erziehung hergestellt werden kénnen (vgl. Schweitzer 2003: 103-133).
Er stellt fest, dass bei einer religidsen Erziehung die Religion®® der ausdriickliche
Inhalt und das Ziel ist, so wie dies am deutlichsten bei der direkten religiosen
Unterweisung der Fall sei. In jeder Form von Erziehung spielen Normen und
Werthaltungen eine wichtige Rolle. So kann gefragt werden, in welchem Ver-
hiltnis diese Normen und Werthaltungen zu religiosen Begriindungen stehen
(vgl. ebd.: 108).

Eine weitere umfassende Definition von Erziehung beschreibt Erziehung
als Handeln, bei dem von Erziehern im Rahmen gewisser Lebensvorstellun-
gen (Normen und Werthaltungen) und unter konkreten Umstinden (Erzie-
hungsbedingungen) sowie mit bestimmten Aufgaben (Erziehungsinhalten)
und Mafinahmen (Methoden) in der Absicht einer erzieherischen Einflussnah-
me den zu Erziehenden zur Lebensfithrung verholfen wird (vgl. Bokelmann
in: Mette 1986: 54). Zudem wiirden die Einstellung des Erziehers zu den Her-
anwachsenden/Edukanden, die von ihm bevorzugten Mittel sowie die von ihm
beanspruchte Autoritit seine Erziehung ausmachen (vgl. Miller-Kipp/Oelkers
2007: 205). Diese kénnen somit auch als Mafinahmen und Methoden im obi-
gen Sinne verstanden werden.

68 | Hierbei ist es wichtig, welches Religionsversténdnis gewahlt wird.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

115


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

u6

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Auf die normative Dimension der Erziehung bezogen, stellt sich die Frage
nach den Erziehungszielen. Diese stellen normative Vorgriffe dar, die einer Be-
griindung bediirfen. In der vorliegenden Untersuchung sollen diese im wei-
teren Verlauf durch eine Befragung der Eltern empirisch-deskriptiv erfasst
werden:

»Erziehungsziele werden im Blick auf den Zdgling oder im Blick auf Kultur und Gesell-
schaft vorgetragen. Personal gesehen, zielt Erziehung auf den Zdgling insgesamt oder
auf Entwicklungsbereiche der Person, etwa Motivation oder Emotion oder Kognition. Er-
ziehungsziele bezeichnen Tugenden, soziale Einstellungen, moralisches Verhalten oder
korperliche oder geistige Fahigkeiten. Systembezogen handelt es sich um die Ubertra-
gung oder Erhaltung von Normen und Werten, kollektiven Einstellungen, Tichtigkeiten
usw. Ein eigenes Problem ist die Realisierung oder Durchsetzung von Erziehungszielen.«
(Miller-Kipp/Oelkers 2007: 205f.)

Auch die Definition von Erziehungsmitteln ist wichtig. Als Erziehungsmittel
(Maflnahmen, Methoden, Erziehungsformen) gelten neben personalen Hand-
lungen alle Formen und Medien des intentionalen Einwirkens auf den Zog-
ling, also Worte und Taten, Mienen und Gesten (verbale und nonverbale Hand-
lungen), Rituale und arrangierte Situationen mit Aufgabencharakter (vgl.
Miller-Kipp/Oelkers 2007: 200).

Nach Neidhardt lassen sich drei Formen von Erziehungsmitteln (Metho-
den), wie Werthaltungen und Verhaltensmuster, die von Eltern an ihre Kinder
ubertragen werden, unterscheiden: (1) Erstens, indem Eltern eine bestimmte
Normfunktion durch direkte bzw. unmittelbare Erziehung austiben. In Ab-
hingigkeit von manifesten Erziehungsleitbildern wenden sie sich mit spezifi-
schen Techniken der Belohnung und Bestrafung ihren Kindern zu und geben
gewiinschtes und unerwiinschtes Verhalten vor. (2) Zweitens kénnen Eltern
durch Vorbildcharakter ohne spezifisch pidagogische Absichten auf ihre Kin-
der einwirken. Auf von den Eltern oft unterschitzte Weise nehmen Kinder an
deren Existenz teil. Sie erfahren Vorlieben und Abneigungen, Affekte, Form
und Ausmafl ihrer Rationalitit, ihrer Sehnstichte und Widerspriiche. Schlief-
lich tibernehmen sie wesentliche Teile des elterlichen Verhaltens durch Imita-
tion oder durch einen tiefergehenden Vorgang der Identifikation. Drittens (3)
kénnen sich weitere — vielmehr indirekte — Erziehungseinfliisse dadurch erge-
ben, dass Eltern ihre Kinder in auRerfamiliire Sozialisationstriger vermitteln.
Mittels der Platzierungsfunktion der Familie werden die Kinder in bestimmte
Nachbarschaften und Freundeskreise gebracht und Kindergirten, Schulen, re-
ligiosen Einrichtungen und Vereinen anvertraut (vgl. Neidhardt 1968: 181 in:
Boos-Niinning/Golomb 1974: 78f.). Der erzieherische Einfluss durch Anwen-
dung dieser Sozialisationstechniken weise auch auf die zentrale Bedeutung
der Familie bei der Ubertragung von religivsen Werthaltungen hin, denn El-

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

tern konnten gebieten und verbieten, sie konnen als Beispiel vorangehen oder
dafiir sorgen, dass ihre Kinder religiése Bildungseinrichtungen besuchen (vgl.
Boos-Niinning/Golomb 1974: 79f.).

Ein weiterer Aspekt, der bezogen auf Erziehung untersuchbar ist und als
Fragestellung in dieser Untersuchung behandelt wird, betrifft die Charakteri-
sierung des Eltern-Kind-Verhiltnisses, das der Erziehungsstilforschung zuge-
ordnet wird. Die Erziehungsstile von Migrationseltern sind schon seit Beginn
der Migrationsforschung ein wichtiger Untersuchungsgegenstand der Erzie-
hungsstilforschung (vgl. Alamdar-Niemann 1992; Merkens/Schmidt 1997; vgl.
Nauck: verschiedene Jahrginge; Uslucan 2008, 2009a und 2009b; Boos-Niin-
ning 2o011a u.a.).

Mit dem Begriff Erziehungsstil wird die »Charakterisierung von interindi-
viduell verschiedenen, aber individuell stabilen Verhaltensweisen (Erziehungs-
praktiken), Erziehungszielen und -einstellungen von Erziehern (Eltern, Leh-
rern), von denen angenommen wird, dass sie einen unterschiedlichen Einfluss
auf die Personlichkeit und Leistung der zu Erziehenden haben« (Tenorth/Tip-
pelt 2007: 213), vorgenommen. Es sind Modelle vorhanden, die die Erziehungs-
stile in Ubergeordneten Dimensionen (bspw. aus lerntheoretischer Sicht in
Strenge und Unterstiitzung) zu erfassen versuchen (vgl. z.B. Schneewind 1980;
Schneewind 2010, 175-193 fiir die Erziehungsstilforschung).

) Was ist religiose Erziehung?

Die Auseinandersetzung mit dem Erziehungsbegriff hat gezeigt, dass diese im
Zuge ihrer historischen Entwicklung gemifl den epochalen gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen unterschiedliche Konzepte und Inhalte voraussetzt. Er-
ziehungs- und Bildungskonzepte sind stark normativ bestimmt und bediirfen
einer Begriindung. Dies gilt vornehmlich fiir den Bereich der religiésen Er-
ziehung.

Festzuhalten gilt, dass die religiése Erziehung ein Bestandteil der allgemei-
nen Erziehung iiberhaupt ist (vgl. Stachel 1976: 8s). Mit religitser Erziehung
soll der Schritt zum Glauben in einer fiir die Heranwachsenden nachvollzieh-
baren Weise vermittelt werden. Religiose Einstellungen werden durch Lebens-
formen affektiv weitergegeben (vgl. oben Kap. II. 3.1.3, vgl. Ay 2001b: 126; vgl.
Dodurgali 1998: 134-141; vgl. Sauter 2006: 462). Dabei wird die religiése Erzie-
hung der Primisse eines ganzheitlichen Menschenverstindnisses untergeord-
net, in der die folgenden drei Komponenten des Menschseins beriicksichtigt
werden®: Erfahrungen (Affekte, Emotionen), Einstellungen (iibertragen durch
Wissensvermittlung) und religiése Handlungen (Verhaltensmuster, religioses
Leben) (vgl. Dodurgali 1998: 134-141; vgl. Camdibi 2003: 47-76 fiir eine aus-

69 | Die Einheitvon Herz, Hand und Verstand.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

17


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1u8

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

tithrliche Betrachtungsweise des ganzheitlichen Menschenverstindnisses und
der religiésen Erziehung im Islam).

Wenn Erziehung allgemein als normatives Konzept beschrieben wird, in-
nerhalb dessen bestimmte Erziehungsziele und -ideale bzw. Erziehungsvor-
stellungen umgesetzt, gelenkt und kontrolliert werden, so gilt das vornehm-
lich fur das, was unter religiéser Erziehung verstanden wird. Im vorliegenden
Zusammenhang stellt sich somit die Frage, auf welche Weise die religiose Er-
ziehung empirisch erfassbar ist. Dies erfordert eine Vorgehensweise und ein
Verstindnis von religioser Erziehung, die eine Offenheit fiir subjektive Deu-
tungsmuster zuldsst. Daher ist es von entscheidender Bedeutung, wie die eige-
ne Religion verstanden, gedeutet und gelebt wird, um Aussagen iiber religicse
Erziehungsvorstellungen treffen zu kénnen.

Wie oben bereits beschrieben wurde, wird in der religiésen Erziehung Re-
ligion, je nachdem, wie sie verstanden und gelebt wird, als Ziel und Inhalt auf-
gefasst (vgl. Schweitzer 2003). Die Religion kann sich individuell gedeutet bzw.
angeeignet in Form von Religiositdt ausdriicken. Sie kann als ein normatives
Deutungssystem bzw. religiéses Symbolsystem verstanden werden, zu demder
Mensch jeweils ein individuelles Verhiltnis entwickelt. Traditionelle religio-
se Bildung orientiert sich am Katechismus, am Ilmihal (= islamischer Begriff
fir den Katechismus) oder dhnlichen Sammelwerken. Diese gehen davon aus,
dass sich Religiositit unmittelbar aus den Inhalten der Religion ergibt: Der
Katechismus gebe die entsprechenden Glaubensinhalte, Verhaltensmodelle
usw. vor und die Religiositit des Einzelnen werde daran gemessen, ob und wie
intensiv er sich an diese halte’ (vgl. Bochinger 2010: 110f.).

In dieser Untersuchung wird die Religiositit als ein Erziehungsziel ver-
standen. Dieser Uberlegung zufolge kann religidse Erziehung als die inten-
tionale Weitergabe von Religiositit verstanden werden. Ziele und Inhalte reli-
gioser Erziehung sind demnach individuell bestimmt, deren Begriindung sich
letztendlich auf ein religioses Symbolsystem stiitzt.

70 | Fiir Bochinger (2010) ist empirisch gesehen das Verhdltnis zwischen religidsen
Vorgaben (kodifiziert im Katechismus und in dhnlichen Werken) und individueller An-
eignung komplizierter: »Der einzelne Mensch, zumal in modernen Gesellschaften, nutzt
die Ressourcen der religidsen Tradition in sehr eigensténdiger Weise [...]. Er macht sich,
so gut es geht, sein eigenes Bild von der Religion und handelt danach. Religion und
Religiositat sind damit nicht einfach identisch. In der Religionswissenschaft hat sich
fiir die objektive Seite der Religion, d.h. die »Tradition¢, Theologie und Geschichte inkl.
dessen, was im Katechismus dariiber zu lesen ist, die Bezeichnung »religioses Symbol-
systemceingebliirgert[...]. Fiir die subjektive Seite, die Aneignung dieser Bestédnde in der
eigenen Lebenswelt, steht das Wort»Religiositat«. Religion istin diesem Verstandnis der
Oberbegriff, der beides miteinander verbindet [...]« (Bochinger 2010: 111).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Um Kenntnis dariiber zu erlangen, wie religiose Erziehung im Islam ver-
standen wird, sollen hierzu einige normative Grundiiberlegungen erfolgen.
Die fiir diesen Zweck herangezogenen Quellen beziehen sich zum Teil auf
Gelehrte in der Tiirkei, die in theologischen Fakultiten im Fachbereich Reli-
gionspidagogik titig sind.

d) Exkurs: normative Grundiiberlegungen zur religiésen Erziehung im Islam
Die Auseinandersetzung mit dem Thema der religiosen Erziehung im Islam
ergab, dass eine Vielzahl an Vorstellungen zur religiésen Erziehung sowohl
in ihrer normativen Grundlegung als auch hinsichtlich ihrer methodischen
Ausgestaltung vorhanden ist. Diese Vorstellungen sollen hier in aller Kiirze
beispielhaft angefiihrt werden.

In Anlehnung an die Hauptquellen des Islams, den Koran und die Sunna”,
in denen sich Verweise auf das Leben des Propheten Muhammad (s)”? finden
lassen, werden durch muslimische Autoren Beziige zur Erziehung und Bil-
dung des Menschen hergestellt. In den meisten Fillen sind diese konzeptionell
ausgerichtet, sodass nicht von allgemein anerkannten Theorien im Hinblick
auf die muslimische Religionspidagogik’® ausgegangen werden kann. Ausge-
hend vom Menschenbild bzw. der Anthropologie im Koran, werden Bildungs-
und Erziehungsziele ausgearbeitet, aus denen Erziehungsprinzipien bzw. Leit-
vorstellungen hinsichtlich einer religiésen Erziehung geschlossen werden. Die
Auseinandersetzung mit den Konzepten der islamisch-religiosen Erziehung
ergab ein vielfiltiges und pluralistisches Bild. Diese Konzepte weisen in ihren
zentralen Aussagen sowohl Gemeinsamkeiten als auch Unterschiede auf.*

Mit diesem Anliegen mdégliche Konzeptionen islamisch-religioser Erzie-
hung zu ergriinden, wurde von der Verfasserin dieser Arbeit eine Erhebung
durchgefiithrt (vgl. Uygun-Altunbas 2010). Als Ergebnis konnte hinsichtlich

71 | Die Tradition des Propheten Muhammad (s) in Worten und Taten. Diese werden als
Uberlieferungen in Form von Hadithen nachgewiesen.

72 | Im Turkischen wird vorwiegend Muhammed (s) verwendet. Das nach Muhammad
angefiigte (s) bildet die Abkiirzung von »salla-llahu’alaihi wa sallam« (arab. fir »Allahs
Gnade und Friede seien mitihm«) (vgl. Zaidan 1999: 265). Der Segenswunsch wird aus-
schliefRlich fiir den Propheten selbst verwendet.

73 | Diese steht in Deutschland noch ganz am Anfang, steckt quasi noch in den
Kinderschuhen.

74 | Diese konnen in Kiirze nicht angemessen abgebildet werden, sodass vorwiegend
diejenigen Aspekte der religiosen Erziehung aufgefiihrt sind, liber die ein breiter Kon-
sens unter den sunnitischen Gelehrten herrscht und die fiir die Untersuchung relevant
erschienen. Die zunédchst vorgestellten Bildungs- und Erziehungsziele fiir die religiose
Unterweisung entstammen der eigenen Abschlussarbeit zum Thema: Konzepte islami-
scher Religonspddagogik anhand von Experteninterviews aus dem Jahre 2010.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

19


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

der Erziehungsziele im Islam festgestellt werden, dass diese an die Erwartungs-
haltungen eines Kontextes angepasst werden konnen. Unter Erziehungszie-
len versteht man, wie bereits beschrieben, Fertigkeiten, Kompetenzen und
Verhaltensmerkmale. Insbesondere unter Berticksichtigung des Lebens in
einer nichtmuslimischen Gesellschaft ist es wichtig, dass das Erziehungsziel
einer islamischen Erziehung nicht darin besteht, einen besseren Menschen
zu kreieren, der religios und kulturell der ungliubigen Gesellschaft iiberlegen
ist. Religion soll Sinn stiften und Positives bewirken, nicht nur fiir ihre An-
hingerinnen und Anhinger, sondern fiir alle Menschen und diverse weitere
Bereiche: Theologie, Pidagogik, Bildungs- und Erziehungsziele seien dieser
Primisse unterworfen (vgl. Behr in: Uygun-Altunbas 2010: 69). Im Zusam-
menhang mit dem Wertediskurs haben Erziehungsziele sehr viel mit dem
Verhalten zu tun. Dieses soll Ausdruck fiir eine bestimmte Werthaltung, die
diesem zugrunde liegt, sein. Diese Werthaltungen kénnen auf der Grundlage
von islamischen Quellen beschrieben werden. Laut Behr (einem der befragten
Experten) werden in diesem Sinne drei Werthaltungen genannt: a) Erziehung
zu einer Haltung der Achtsamkeit: Leben und Handeln, im Bewusstsein, dass
Gott Mitwisser ist; b) Vertrauen (arab. tawakkul) in Gott und der Glaube daran,
dass man etwas erreichen kann; ¢) Nachsichtigkeit im Sinne von Milde und
Giite (arab. rahma), d.h. gnidig zu sein im Umgang miteinander (vgl. ebd.: 69).

Die Erziehungs- und Bildungsziele im Islam sind nach Polat (einem wei-
teren Experten) durch a) Monotheismus, b) Jenseits- und Diesseitsbezogenheit
und c) eine soziale und ethische Orientierung der Religion bestimmt. Als so-
ziales Erziehungsziel in der pluralen Gesellschaft ist die Mitgestaltung eines
friedlichen Miteinanders, des Zusammenlebens von religiés, sozial und poli-
tisch unterschiedlichen Menschen zu benennen (vgl. Polat in: Uygun-Altun-
bas 2010: 69f). Anders als im zuvor genannten Konzept, ist die Erziehung
zum Islam hier dadurch geprigt, dass der Mensch als Statthalter Gottes auf
der Erde (arab. khalifat-ul amana) gegentiber sich und den anderen Geschopfen
Gottes Verantwortung trigt. Wichtig ist dabei die Ehrfurcht vor Gott (arab. tag-
wa), was bedeutet, das hochste religiése und ethische Verantwortungsbewusst-
sein zu erlangen. Der Mensch soll durch Erziehung und Bildung schlieRlich
dazu befihigt werden, sich zu einer menschenmoéglichen Vollkommenheit zu
entwickeln (arab. al- insan al kamil). Dazu sollen ihm zuerst das Bewusstsein,
die Kompetenzen und die Instrumentarien verlichen werden. Dieses Werden
beginne in der »Wiege« und dauere bis zum »Grab« an (vgl. ebd.: 70).

Auch die Befihigung zum Umgang mit islamischen Quellen wird unter
den Experten als wichtiges Erziehungsziel benannt (vgl. Uygun-Altunbas
2010: 79). Erziehung und Bildung werden im Islam als zentrale Anliegen be-
trachtet, was eine lebenslange Auseinandersetzung mit der Botschaft des Ko-
rans beinhaltet. Die enge Interdependenz zwischen Wissenserwerb und der
Stirkung des Glaubens wird hierbei besonders betont: Dies zeigt sich schon

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

durch die Ableitung des arabischen Wortes »Koran« vom Imperativ des Verbes
»lesen«: Iqra = Lies! (vgl. Sure 96: 1-4, erster Befehl Gottes an den Propheten
Muhammad (s)) (vgl. Karakagoglu/Oztiirk 2007: 158).

Die Aufgabe islamischer Erziehung wird durch andere muslimische Auto-
ren in dhnlicher Weise beantwortet: Die islamische Erziehung zielt zum einen
darauf ab, den Glauben zu stirken und die Glaubenspflichten (die religitse
Praxis) einzuhalten, und zum anderen geht es darum, die persénliche morali-
sche Entwicklung zu unterstiitzen, der Werthaltungen aus dem Koran und der
Sunna zugrundeliegen. Der Mensch soll in seiner Persénlichkeitsentwicklung
unterstiitzt werden, indem in diesem Sinne seine Potenziale erweckt werden,
welche ihn wiederum dazu befihigen, das Verhiltnis zu seinem Schépfer zu
verstehen. Die religiése Erziehung beschiftigt sich demnach mit dem Verhilt-
nis des Menschen zu Gott und davon ausgehend mit dem Verhiltnis der Men-
schen zueinander (vgl. Bayrakli 2002: 300).

Die Glaubensvermittlung im Islam basiert auf dem Monotheismus (arab.
tauhid) und dem Jenseitsbezug. Neben der Vorstellung, dass Gott (Allah), der
Einzige, als die letztgiiltige transzendente Wahrheit eine wesentliche Voraus-
setzung fur die Ausgestaltung erzieherischer Prinzipien, auf die sich die isla-
mische Erziehung stiitzen muss, darstellt, wird mit dem Jenseitsbezug auf die
Verpflichtung des Menschen abgezielt, tiber seine Handlungen und Taten im
diesseitigen Leben im Jenseits Rechenschaft abzulegen. Die essenzielle Auf-
gabe einer islamischen Erziehung besteht darin, diese Glaubensinhalte, vor
allem aber die Beziehung des Kindes zu Gott, seinem alleinigen Schépfer,
seinem Entwicklungsstand entsprechend zu vermitteln (vgl. Bayrakli 2002;
Bilgin 2001; Behr 1998; Dodurgali 1998; Karakasoglu/Oztiirk 2007).

Da sich die Personlichkeit des Kindes primir innerhalb des familiiren Rah-
mens herausbildet, haben Eltern die besondere Aufgabe bzw. religiése Pflicht
gegeniiber Gott, ihre Kinder zum Glauben zu erziehen (vgl. Ay 2001b: 125-
135). Den Eltern wird das Kind durch Gott anvertraut, woriiber sie im Jenseits
Rechenschaft ablegen miissen. Nach islamischer Auffassung ist der Mensch
von Grund auf mit reiner Seele geboren, gleich einem unbeschriebenen Blatt,
jedoch mit positiven und negativen Anlagen ausgestattet (vgl. Ay 2001b: 77-82;
vgl. Karakagoglu/Oztiirk 2007: 159; vgl. Sarikaya 2008: 98). Es ist ein den mus-
limischen Elternteilen auferlegtes Gebot, die positiven Anlagen ihrer Kinder
zu foérdern und sie vor den Versuchungen des Bésen zu schiitzen. Im Koran
wird der Mensch aufgefordert, die (Familien-)Angehdrigen vor der Hélle zu
bewahren (vgl. Koran 66: 67%; vgl. Dodurgali 1998: 128f. fiir die Deutung dieses

75 | Es sind weitere Koranverse vorhanden, die auf die Verantwortung der Eltern hin-
weisen. Dieser Vers wurde hier genannt, weil erin den Blichern zur religiésen Erziehung
am haufigsten zitiert wird. Firr die Ubersetzungen der Verse ins Deutsche vgl. z.B. Asad
2009.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

121


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Verses; vgl. auch Bayrakli 2002: 146 fI<.). Es ist also eine religiose Pflicht, die
Grundlagen fiir die Ausformung der positiven Anlagen zu legen (vgl. Sarikaya
2008: 98), um auch im Diesseits durch Bezugnahme zu Gott inneren Frieden
zu finden und eine Balance zwischen dem eigenen Selbst und der Umwelt zu
entwickeln.

Die wichtigsten Erziehungsinhalte, die sich aus den oben dargelegten Ge-
danken ableiten lassen, sind, dass dem Individuum seine Bestimmung als
Muslim, der Sinn und Zweck seines irdischen Daseins vermittelt und erldutert
wird. Dem Heranwachsenden soll durch seine Eltern die Verantwortung ver-
deutlicht werden, die er gegeniiber seinem Schopfer, sich selbst, der Mensch-
heit und der gesamten Umwelt trigt (vgl. Karakagoglu/Oztiirk 2007: 159). Um
dies zu verwirklichen, sollen zumindestens die Glaubensgrundlagen und die
Hauptpflichten (die fiinf Siulen des Islams) erlernt werden’. Um dem sozia-
len Aspekt der Religion gerecht zu werden, sollten ebenso Normen und Wert-
haltungen, die die zwischenmenschlichen Beziehungen kliren, durch Eltern
und weitere relevante Personen vorgelebt und iibermittelt werden (vgl. ebd.).

Die religiose Erziehung in der Familie hingt von vielen Faktoren ab, die
sowohl theoretisierend als auch von der praktischen Seite her darstellbar sind.

Eltern haben die Aufgabe, durch religiose Erfahrungen und Wissensver-
mittlung die religiosen Einstellungs- und Verhaltensmuster ihrer Kinder zu
fordern (vgl. Dodurgali 1998: 134). Dodurgal1 verweist hier darauf, dass bei-
de Aspekte miteinander verwoben sind, sodass ohne religiése Erfahrungen
eine Wissensvermittlung bzw. das gemeinsame Ausleben der Religion nicht
moglich sein wird. Diese sollen motivierend mit einer liebevollen und giitigen
Haltung gegeniiber dem Kind an dieses herangetragen werden (vgl. Dodurgali
1998: 136; vgl. auch Ay 2001a: 27-35; vgl. Ay 2001b: 777-81; vgl. Bilgiz 2006:
139-144; vgl. Ocal 2001: 59ff; vgl. Sarikaya 2008: 107). Barmherzigkeit (arab.
rahman und rahim) ist die wichtigste Eigenschaft Gottes/Allahs, welche die
Eltern in ihrer Beziehung zu Gott erfahren, bewusst wahrnehmen und die
diese als ihre wichtigste erzieherische Grundhaltung gegeniiber ihrem Kind
einnehmen sollen.” Der Einsatz von Druck, Zwang, Kritik und Strafen ist folg-
lich kontraproduktiv und mit den Grundprinzipien der islamischen Quellen
nicht vereinbar.

Neben der allmihlichen Ausrichtung auf eine islamisch geprigte Lebens-
weise stellt der kognitive Bereich, der die Verinnerlichung der Grundlagen

76 | Diese stellen sozusagen die in der Katechese formulierten Grundlagen der Religion
dar, lber die unter den Muslimen Konsens herrscht (vgl. z.B. Hamidullah 2003; Bilmen
2004).

77 | In diesem Zusammenhang istzudem von Bedeutung, wie die Beziehung des Kindes
zu Gott hergestellt wird und worauf dabei geachtet werden sollte. Ay (2001b) hat sich in
seinem Buch ausfiihrlich diesem Thema gewidmet.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

des Islams betrifft, fiir Eltern eine besondere Herausforderung dar (vgl. auch
Kap. II. 2.1). Eltern selbst fehlt hiufig die religiése Bildung, sodass dieses De-
fizit durch verschiedene Bildungsmoglichkeiten behoben werden soll (vgl.
Dodurgali 1998: 138; vgl. Karaman 2012: 299). Die Aneignung von religiosem
Wissen setzt zuvor beim Kind altersgerechte kognitive Anregungen, wie bspw.
u.a. das Stellen von Fragen, Erlduterungen, das Erzdhlen von Geschichten, vo-
raus (vgl. Dodurgali: 138-142; vgl. Ay 2001a: 14-18; vgl. Bayrakli 2002: 201-247
fur eine detaillierte Beschreibung der kognitiven Methoden der religiésen Er-
ziehung; vgl. Dodurgali 1998: 197-204; vgl. Ocal 2001: 56-59). Auch die Be-
folgung der rituellen Praxis, zu diesen Praktiken gehoren u.a. das Beten, die
rituelle Waschung, Moscheebesuche, das Fasten, das Koranlesen, das Erlernen
von Bittgebeten, das Auswendiglernen von Suren, iibt das Kind im Alltag mit-
hilfe und durch die Nachahmung der Eltern und weiterer Bezugspersonen wie
z.B. der Grofeltern ein (vgl. Ay 2001a: 19-23; vgl. Bilgili 2005: 1371f.).

Das gemeinsame Ausleben der Religion entsteht zumeist auf der Basis von
Kommunikation und einer gemeinsam durchgefiithrten rituellen Praxis, die
ausschlieflich auf der Grundlage einer Affektbildung im Zusammenhang mit
religiésen Themen forderlich erscheint, denn schlieflich ist die religiose At-
mosphire im Elternhaus als Erfahrungshintergrund prigend fur die spitere
Religiositit (vgl. oben, vgl. auch Kap. II. 2.1, vgl. Hokelekli 2003: 2571T.).

Hinsichtlich der Methoden der religiosen Erziehung sind vielfiltige Vor-
stellungen unter Bezugnahme auf islamische Quellen vorgestellt worden. Das
Vorleben der Religion im Sinne eines Vorbildes ist die zumeist zitierte Me-
thode, die Eltern zu beachten haben. Aber auch das Reflektieren und die Aus-
einandersetzung mit sich selbst werden angeregt, um eine Persénlichkeit zu
entwickeln, die den Vorstellungen im Koran und der Sunna entspricht (vgl. Ay
2001a:19-42; Ay 2001b; Bayrakli 2002: 201-285; Dodurgali1998: 57-70). Die Fa-
milie bietet den wichtigsten Rahmen fiir eine islamische Lebensweise. Als Vor-
bilder sind die Eltern sowohl fiir die Einhaltung von ethischen Prinzipien als
auch fiir das kontinuierlich altersgeméfie Einiiben von religioser Praxis verant-
wortlich (vgl. Dodurgali 1998). Das Lernen am Modell ist gerade hinsichtlich
des Aufbaus von Werthaltungen und moralischen Tugenden sehr bedeutsam.
Diese Methoden soll das Kind von klein auf, dem Alter entsprechend, in sich
aufnehmen bzw. internalisieren und praktisch einiiben, um diese im religis
miindigen Alter (d.h. ab der Geschlechtsreife) einzuhalten (vgl. Behr 1995 fiir
Grundlagen in der Charakterbildung; vgl. Behr 1998: 71-86).

Hat das Kind die mit der Pubertit einsetzende Geschlechtsreife erlangt,
soll es nach islamischem Verstindnis die Verantwortung fiir die Einhaltung
der Gebote und Verbote der Religion selbst itbernehmen. Es ist dann sozusa-
gen im miindigen Alter und kann somit vor Gott im Jenseits zur Rechenschaft
gezogen werden (vgl. Bilmen 2004: 59; Karaman 2012: 328ff.). Im religiésen
Alltag spielt im Jugendalter vor allem das Verhiltnis zum Gegengeschlecht,

123


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

das bestimmten Regeln unterworfen ist, eine besondere Rolle. Die Geschlech-
tertrennung, das Tragen eines Kopftuches, die Einhaltung der Keuschheit
stellt die Jugendlichen vor besondere Herausforderungen, mit denen sie sich
in einer nichtislamischen Umwelt auseinandersetzen miissen (vgl. Kap. II. 2.1;
vgl. auch Dodurgali 1998: 239-268). Die Weiterbildung im Islam ist wichtig,
um den tieferen Sinn des bereits Gelernten zu erfassen. Da mit der Pubertit
die Entwicklung der Personlichkeit und somit die Selbststindigkeit und Unab-
hingigkeit von den Eltern voranschreitet, itbernimmt der Jugendliche fiir sich
als Individuum selbst die Verantwortung vor Gott. Ab diesem Zeitpunkt sind
Eltern nicht mehr fiir die religiose Erziehung ihrer Kinder verantwortlich, son-
dern stehen diesen als Wegweiser und »Berater« in allen Lebensfragen zur Sei-
te. Sie sollen ihre Kinder begleiten, »indem sie die kritische Beurteilung eige-
ner Verhaltensweisen und Einstellungen sowie die selbstindige Urteilskraft
ihrer Kinder férdern« (vgl. Karakagoglu/Oztiirk 2007: 161). Den modernen
Erziehungszielen, wie bspw. Miindigkeit, Autonomie, Freiheit oder Konflikt-
fahigkeit wird nach islamischem Verstindnis in der Beziehung zum Schépfer
Rechnung getragen (vgl. Behr 1998: 117-136; vgl. auch Karaman 2012: 327-330).

Wichtig ist auch das Erlernen eines Gemeinschaftssinns im engeren fami-
lidren Kreis (vgl. Hokelekli 2003: 257fF) und in der religiésen Gemeinde (z.B.
in der Moschee), um einen Rahmen fiir die religiose Lebensweise zu schaf-
fen. Die religiose Erziehung zielt neben dem Aufbau des Verhiltnisses zu Gott
auch auf das Verhiltnis des Menschen zu seinen Mitmenschen ab. Der Mo-
schee als Lernort kommt dabei eine wichtige Rolle zu (vgl. Bilgin 2001: 22ff)).
Gerade das Rezitieren des Korans, das Erlernen der arabischen Buchstaben,
das Auswendiglernen von Suren und Bittgebeten, das Singen von religios ge-
priagten Liedern sowie die Eintibung und Befolgung der rituellen Praxis sind
wichtige Bestandteile der religiosen Unterweisung, die nicht nur innerhalb
der Familie, sondern unterstiitzend auch in der Moschee erfolgt (vgl. Kap. II.
2.2.1). Die Moschee bietet zum Austausch {iber die Religion einen wichtigen
Erfahrungsraum an, der die Kinder auch dazu befihige, ein Gemeinschafts-
gefiihl aufzubauen (vgl. Bilgin 2001: 22fF; vgl. Dodurgali 1998: 201-206). Der
Freundeskreis, der in diesem Rahmen gebildet wird, stellt eine wichtige Vor-
aussetzung fiir das Erlernen des sozialen Verhaltens und fur die Personlich-
keitsbildung dar (vgl. Kap. II. 2.2.3).

In Moscheegemeinden und im familidren Kreis zudem durch gegenseitige
Unterstiitzung und Kommunikation, Spiel- und Freizeitangebote eine wichti-
ge Basis fiir das religiése Selbstverstindnis gelegt (vgl. Dodurgali 1998: 200-
205, vgl. auch Kap. II. 2.2.1).

Nicht zuletzt sind Feste und religiose Feiertage wichtig, um das Gemein-
schaftsgefiihl innerhalb der Familie und unter den Muslimen zu stirken. Die
Kinder sollen durch Geschenke und Belohnungen dazu motiviert werden, an

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

religiésen Fest- und Feiertagen und am religiésen Leben teilzunehmen (vgl.
Dodurgal11998: 204f.; vgl. Hokelekli 2003: 245f.).

3.1.4 Die Entstehung von Religiositdat im Rahmen der Sozialisation
Der Zusammenhang zwischen religioser Sozialisation und der religiésen Er-
ziehung wurde bereits erortert. Die Entstehung von religidsen Orientierun-
gen ist das Resultat eines religidsen Sozialisationsprozesses, den der Mensch
hauptsichlich in seiner Familie erfihrt. Es sollte verdeutlicht werden, dass die
Entstehung von Religiositit auf unterschiedliche Weise beobachtbar ist und
in einem jeweils spezifischen Sinn, gemifl den angewandten theoretischen
Grundiiberlegungen zur religiésen Sozialisation, zu beschreiben ist.

In dieser Untersuchung soll der mehrdimensionale Religiosititsbegriff
nach Glock zur Anwendung kommen, der im Kontext der bislang festgeleg-
ten Forschungskategorien der religiosen Sozialisation zu betrachten ist. Hier-
zu zeigt Fraas (1990), Glocks Ansatz der Vieldimensionalitit von Religion in
Bezug zur Sozialisation des Menschen setzend, dass die Religiositit des Men-
schen sich in unterschiedlichen Formen religisen Lebens ausdriickt:

»Religioses Leben kann in der Kenntnis und Gegenwértigkeit religioser Texte bestehen,
in derinneren Verfiigbarkeit religidser Riten, in an bestimmte Situationen gebundenen
Geflihishaltungen, in oder sozialen oder rituellen Verhaltensformen und der Bereit-
schaft zu sozialen Aktivitaten, in Wertvorstellungen und in der Imaginationsfahigkeit.«
(vgl. Fraas 1990: 81)

a) Was ist Religiositiit? Zur operationalen Definition von Religiositit

Eine begriffliche Anniherung an das Thema lisst die Religiositit als indivi-
duellen Ausdruck von Religion bestimmen. Religiositit sei die subjektive An-
eignung von Religion in der gelebten Lebenswelt (vgl. Bochinger 2010: 110). In
der Religiositit des Menschen zeige sich die Beziehung des Menschen zum
Transzendenten als dem Letztgiiltigen, dem Hochsten oder Wahrsten. Indivi-
duelle Religiositit lasse sich allgemein in drei wesentliche Komponenten des
Glaubens ausdifferenzieren: die affektive, kognitive und handlungsorientierte.
Somit sollten die wesentlichen Komponenten der Religiositit (wie des Mensch-
seins iiberhaupt) beriicksichtigt werden (vgl. Boos-Niinning 1972: 23). Selbst
wenn im Lebensalltag eine innere Einheit zwischen diesen Komponenten be-
steht, kann die Gewichtung der einzelnen Elemente von Person zu Person va-
riieren.

Demgemif sollen mit diesem Instrument, die im religiésen Sozialisa-
tionsprozess vermittelten Einstellungen (Grundorientierungen) und Verhaltens-
muster, die auf der Grundlage von religiosen Normen und Werthaltungen der
Eltern entstanden sind, bestimmt werden. Schliefilich deuten diese zu erfas-
senden Kategorien auf unterschiedliche religiose Orientierungen mit den da-

- am 14,02.2026, 08:11:16.

125


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

zugehorigen Erziehungsvorstellungen und der Erziehungspraxis in Familien,
die hier untersucht werden sollen. Damit wird der Bezug zur Ubermittlung
von religiosen Inhalten, Einstellungen und Verhaltensweisen an nachfolgende
Generationen, die sich den Sinnkomplex des Glaubens und seiner Lebenspra-
xis aneignen, hergestellt (vgl. Drehsen/Mette 2000: 2011).

Vor diesem Hintergrund muss der Begriff »religiés« so bestimmt werden,
dass er fiir die vorliegende sozialwissenschaftliche Untersuchung »fruchtbar«
gemacht werden kann. Die Kategorie »Religiositit« muss so operationalisiert
werden, dass sie in empirisch beobachtbare oder erfragbare Sachverhalte tiber-
setzt wird, um Aussagen tiber religiése Orientierungen treffen zu kénnen.

b) »Dimensionen der Religiositit« nach Glock

als heuristisches Analyseinstrument
Zunichst stellt sich die Frage, ob sich dieses Analyseinstrument zur Beschrei-
bung von muslimischer Religiositit als brauchbar erweist. Mit dieser Frage
haben sich bereits diverse muslimische Autoren befasst.

Das Ende der 1960er-Jahre von Glock entwickelte Verfahren ist ein schon
vielfach zur Darstellung der muslimischen Religiositit in sozialwissenschaftli-
chen Studien eingesetztes Instrument, sodass sich die Autoren dieser Studien
schon mit der Frage auseinandergesetzt haben, ob dieses zur Beschreibung der
muslimischen Religiositit als geeignet erscheint (vgl. z.B. Karakagoglu-Aydin
2000; Oztiirk 2007).

Kose und Ayten (2012) zeigen in ihrem (tuirkischsprachigen) einfithrenden
Werk iiber »Religionspsychologie« (»Din psikolojisi«), wie der Glock’sche An-
satz hinsichtlich der Beschreibung der muslimischen Religiositit Verwendung
findet. Dabei werden die Inhalte der islamischen Religion letztlich ins Verhilt-
nis zu den Dimensionen der Religiositit gesetzt (vgl. Kose/Ayten 2012: 110-114).

Die Studie von Karakagoglu-Aydin (2000) kann als Beitrag verstanden wer-
den, in dem die religiésen Orientierungen von Musliminnen auf differenzierte
Weise dargelegt wurden. In ihrer Untersuchung zeigt sie auch, wie die Erschei-
nungsformen muslimischer Religiositit in die jeweiligen Untersuchungska-
tegorien eingeordnet werden konnen (vgl. Karakagoglu-Aydin 2000: 123-120).

Auch Oztiirk (2007), der in seiner Studie die Religiositit von muslimi-
schen Jugendlichen anhand des Glock’schen Analyseinstruments beschreibt,
stellt eine Beziehung zwischen dem Analyseinstrument und den islamischen
Grundlagen her. Er erliutert, wie Religion und Religiositit nach islamischem
Verstindnis mit den dazugehorigen normativen Implikationen anhand von
islamischen Quellen aufgefasst werden kénnen, um im Anschluss die Ver-
bindungslinien zwischen diesen und den Dimensionen zur Erhebung von Re-
ligiositit herzustellen (vgl. Oztiirk 2007: 66-72). Oztiirk kommt schlieRlich
zum Ergebnis, dass die zentralen Gesichtspunkte der islamischen Religiositit

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

problemlos in die Dimensionen der Religiositit von Glock tiberfiihrbar seien
(vgl. Oztiirk 2007: 74).

Glock selbst ist der Uberzeugung, dass sein Ansatz zur Erhebung von Re-
ligiositit, trotz einiger Unterschiede in den religiésen Ausdrucksformen der
jeweiligen Religion, fiir alle groflen Weltreligionen Giiltigkeit besitzt. Dabei
geht er von fiinf Dimensionen aus. Die vielfiltigen Manifestationen der Re-
ligiositit, wie sie von den verschiedenen Religionen vorgeschrieben wiirden,
kénnten jeweils der einen oder anderen dieser Dimensionen zugeordnet wer-
den (vgl. Glock 1969: 151).

Religiése Orientierungen lassen sich Glock (1969) zufolge nach den folgen-
den Dimensionen erheben:

« Dimension der religiosen Erfahrung (ausgedriickt in religiésen Gemiits-
bewegungen)

. Dimension des religivsen Glaubens (ideologische Dimension: ausgedriickt
in der Zustimmung zu Glaubensaussagen der eigenen Religion)

« Dimension der religiésen Praxis (rituelle Dimension: ausgedriickt im reli-
giosen rituellen Verhalten)

« Dimension der Konsequenzen aus der religiésen Uberzeugungen (ausge-
driickt in religiés motiviertem sozialen Handeln)

- Dimension des religiosen Wissens (Rezeption des eigenen Wissens) (vgl.

Glock 1969: 151).

Als weitere Dimension hat Boos-Niinning (19772) hier zudem noch die folgende

vorgeschlagen:

« die Untersuchung der Bindung an religiése Gemeinden, die auf die soziale
Dimension der Religiositit hinweist (vgl. Boos-Niinning 1972: 108).

Mit diesen Dimensionen, die eine differenzierte und gegenstandsbezogene
Kategorisierung der religiésen Orientierung erméglichen bzw. fiir unseren
Zusammenhang der religiésen Erziehungsvorstellungen von entscheidender
Bedeutung sind, wird ein kategorialer Bezugsrahmen fiir die Erforschung der
Religion und fir die Abschitzung der Religiositit vorgeschlagen. Gemessen
wird hier die Bedeutung des Glaubens fiir den Einzelnen, wie sie sich in den
verschiedenen Dimensionen duflert, wobei diese nicht scharf voneinander ge-
trennt zu betrachten sind.”®

78 | Boos-Niinning (1972) stellt in ihrer Untersuchung fest, dass das theoretische
Konzept ohne jede empirische Uberpriifung iibernommen worden ist (vgl. ebd.: 148).
In ihrer Studie zu Katholiken in einer Ruhrgebietsstadt zeigt sie erstmals eine solche
Uberpriifung mittels statistischer Verfahren auf. Anhand der Interkorrelationsmatrix
aller Items der verschiedenen Dimensionen folgert sie, dass »die theoretischen Dimen-
sionen Glocks nicht der empirischen Wirklichkeit« entsprachen, diese wiirden »nicht die

- am 14,02.2026, 08:11:16.

127


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Die Zuordnung der Glock’schen Dimensionen zu den zentralen Aspek-
ten bzw. den Erscheinungsformen der islamischen Religiositit folgt der Pers-
pektive, die die hier angefiihrten Autoren veranschaulichen. Auch stellen die
normativen Grundiiberlegungen zur religiosen Erziehung im Islam (vgl. Kap.
113.1.3 d) den theoretischen Hintergrund dessen dar, wie die muslimische Reli-
giositdt in dieser Untersuchung verstanden wird.

*Die Dimension des Glaubens, die auch als die ideologische Dimension
bezeichnet wird, beinhaltet die zentralen Glaubensiiberzeugungen der An-
hinger einer Religion. Demnach gibt diese Dimension Antworten auf die
Glaubensstruktur. Diese Glaubensstruktur setzt sich nach Glock wiederum
aus drei Subdimensionen zusammen:

« Jede Religion enthilt Glaubengrundlagen, deren primire Aufgabe darin
besteht, die Existenz eines géttlichen Wesens und die Bestimmung seiner
Natur und die Inhalte und Ziele des gottlichen Willens zu erldutern;

« die Definition der Rolle des Menschen in Bezug auf den géttlichen Willen;

- das Aufstellen von Glaubensaussagen, die das rechte Verhalten des Men-
schen gegeniiber Gott und gegentiber seinen Mitmenschen festlegen (vgl.
Glock 1969: 155f.).

Hinsichtlich des Islams driickt sich die Religiositit in der Zustimmung den
zentralen Glaubensgrundlagen gegeniiber aus, die sich auf die primiren Quel-
len des Islams stiitzen. Die Vorstellung von Gott, die Rolle seines Gesandten
Muhammad (s) und der Koran, als Offenbarungswerk Gottes, sowie der Glau-
be an die Auferstehung und an das Jenseits (ein Leben nach dem Tode) u.a.
sind Aspekte, die dieser Dimension zugeordnet werden (vgl. Interviewleitfa-
den: 2. Religiose Erziehung in der Familie).

*Die Dimension der religiésen Erfahrung. Die religiése Erfahrung beinhal-
tet die unmittelbare subjektive Erfahrung, die mehr mit dem Gefiihl als mit
dem Verstand erfasst wird, und ist jeweils sehr individuell. Das religicse Er-
lebnis fixiert den emotionalen Charakter, die affektive Komponente religiser
Phinomene und kann sich in den Formen Sinnerfillung, seelischer Frieden,
Bediirfnis, Erkennen, Vertrauen (auf Gott), Zuversicht, Gemeinschaftserlebnis
oder Furcht ausdriicken. Religiose Empfindungen und Erlebnisse kénnten in
mebhr als einer Form ausgedriickt werden (vgl. Glock 1967: 161f.).

Wie bereits hinreichend erldutert wurde (vgl. Kap. II.2.1 und vgl
Kap. II. 3.1.3), wird der Bereich der religiésen Erfahrungen, die innerhalb der

vorgegebene Sozialform der Religiositat« abbilden, sonders seien »nur taxonomische
Einteilungen« (vgl. Boos-Niinning 1972: 148; vgl. ebd.: 147 das Kapitel »Kritik des di-
mensionalen Ansatzes«). Die Verwobenheit mehrerer Dimensionen ist anzunehmen,
daher finden die Glock’schen Dimensionen in der vorliegenden Untersuchung in dieser
Eigenschaft Berlicksichtigung.

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

Familie gemacht werden, als wesentlich fiir die Ubertragung der Religiositit
gesehen. Die emotionale Atmosphire bzw. die affektive Grundhaltung der El-
tern zu religiésen Themen ist gerade dann bedeutsam, wenn es um das ge-
meinsame Ausleben der Religion innerhalb der Familie geht (in Form von u.a.
gemeinsamen Gebeten, dem Koranlesen, Bittgebeten). Folglich wurde danach
gefragt, in welcher Situation erste gemeinsame religiése Erfahrungen gemacht
wurden. Da dieser Bereich hiufig schwierig zu beschreiben ist, wurden auch
Vorgaben gemacht und Erlduterungen vorgenommen (vgl. Interviewleitfaden:
2. Religiése Erziehung in der Familie).

*Die rituelle Dimension. In der rituellen Dimension richtet sich das Inter-
esse darauf, welche religiosen Praktiken die Anhinger einer Religion einhal-
ten. Zu dieser konnen sowohl die in den fiinf Siulen des Islams enthaltenen
Praktiken, wie die Pflichtgebete, das Fasten und die Wallfahrt, als auch das Ko-
ranlesen, das Vollziehen von Bittgebeten, das Abhalten tiglicher oder wochent-
licher Sitzungen, um religiose Inhalte (auch in der Moschee) zu besprechen,
gezihlt werden. Auch Rituale wie das gemeinschaftliche Freitagsgebet in der
Moschee, das Feiern von religiosen Festen, die Abgabe von Spenden, die ihren
Schwerpunkt in der Stirkung des Gemeinschaftsgefiihls haben, kénnen der
rituellen Dimension zugeordnet werden.

*Die Dimension des religiosen Wissens. Im Bereich der intellektuellen Di-
mension wird erfasst, wie gut die Anhinger der Religion tiber ihren Glauben
informiert sind. Dabei soll herausgefunden werden, wie gut sie mit den grund-
legenden Lehrsitzen ihres Glaubens und ihrer Heiligen Schrift, den Quellen
der Religion und dem argumentativen Umgang damit vertraut sind (vgl. Glock
1967: 163). Bezogen auf den Islam bedeutet das etwa das Kennen der wesent-
lichen Glaubensgrundlagen, Wissen iiber Aussagen aus dem Koran, tiber das
Leben des Propheten Muhammad (s) (Sira).

Nach Glock macht die grofle Variationsbreite dariiber, was der religiose
Mensch wissen und wie die Qualitit seines religiosen Wissens beschaffen sein
sollte, es schwierig, zu bestimmen, welche Wissensarten als Indikatoren reli-
gioser Bindung anzusehen sind. Vor diesem Hintergrund sei es wichtig, die
Beziehungen zwischen Umfang und Art des individuellen religiésen Wissens
einerseits und den Mustern religiésen Glaubens, religiéser Praxis und religis-
sen Erlebens andererseits zu ergriinden (vgl. Glock 1967: 163).

Fiir unseren Zusammenhang erschien es interessant, welches Wissen die
Eltern ihren Kindern in jedem Fall vermitteln wollen. Darin kommt auch zum
Ausdruck, welchen Umgang sie selbst mit den islamischen Quellen pflegen.
Und umgekehrt, geben die Fragen, welche Themen die Kinder interessieren
und ob sie Fragen zu religiésen Themen stellen, Auskunft dariiber, inwieweit
sie an religidsem Wissen und entsprechenden Themen interessiert sind (vgl.
Interviewleitfaden: 2. Religiose Erziehung in der Familie).

- am 14,02.2026, 08:11:16.

129


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

*Die Dimension der Konsequenzen aus den religiosen Uberzeugungen.
Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen soll Effekte
religiosen Glaubens, religioser Praxis, religioser Erfahrungen und religiésen
Wissens auf die Alltagsgestaltung des einzelnen Menschen zusammenfassen
und zielt damit auf die Konsequenzen der religiésen Uberzeugung auf zwi-
schenmenschliche Beziehungen ab (vgl. Glock 1967:164), in unserem Falle auf
die Beziehung der Eltern zu ihren Kindern und die weitreichenderen religio-
sen Netzwerken bzw. Peers der Kinder. Sie driickt sich dementsprechend auch
im sozialen Handeln aus.

Es soll in dieser Dimension der Frage nachgegangen werden, was ein
Mensch als Konsequenz seiner Religiositit tut oder ldsst, d.h., es soll erforscht
werden, inwiefern die Gliubigen aus ihren religivsen Uberzeugungen und Er-
fahrungen Konsequenzen fiir ihr Alltagsleben bzw. ihr Erziehungshandeln
ziehen. Diese Dimension beziehe sich somit auf Normen und Werthaltungen,
die sich aus der Religion ergiben und sich in Handlungen duflern wiirden (vgl.
Glock 1967: 164).

Nun zeigen sich die Konsequenzen aus den religiésen Uberzeugungen im
sozialen Handeln in verschiedenen Lebensbereichen. Diese sind in der vorlie-
genden Untersuchung bestimmt durch den eigenen familidren Rahmen, die
auferschulischen Bildungseinrichtungen (Moscheen, religiése Vereinigun-
gen, Gemeinden), Religion in offentlichen Bildungseinrichtungen (Schule/
Kiga/Kita/OGS), Peers der Kinder, Bekanntenkreis, interreligivse Begegnun-
gen, Medien und die Gesellschaft. Die Konstruktion des Leitfadens fand unter
Beriicksichtigung dieser Lebenskontexte statt (vgl. Interviewleitfaden, alle
Themenbereiche).

Es wurde bereits erwihnt, dass die Einbindung in religiése Netzwerke (An-
bindung an eine religiose Gemeinde) durch Boos-Niinning (1972) als Erwei-
terung des Glock’schen Ansatzes nachweislich untersucht wurde.”® Die vor-
liegende Untersuchung befasst sich mit diesem Thema anhand der Frage, wie
die Einbindung der Kinder in die religiosen Netzwerke der Eltern (Moschee,
Bildungseinrichtungen u.i. Einrichtungen) erfolgt bzw. wie diese zur Unter-
stiitzung der religidsen Unterweisung ihrer Kinder genutzt werden. Dabei
wird kein konkreter Bezug auf spezifische politische und religiése Ausrichtun-
gen von Vereinen und Verbinden genommen, vielmehr steht das Interesse der
Eltern, ihre Kinder gemif ihren religiosen Vorstellungen zu erziehen und sich
entsprechend in einem religios organisierten Rahmen zu bewegen, im Vorder-

79 | Boos-Niinning/Karakasoglu verweisen darauf, dass die Untersuchung zur Einbin-
dung in religiose Netzwerke von Migrant(inn)en unter Migrationsbedingungen im Hin-
blick auf die Muslime und Musliminnen einen Schwerpunkt der Untersuchung von mus-
limischer Religiositatin der Migrationssituation bildet (vgl. Boos-Niinning/Karakasoglu
2005: 403).

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

grund und Fokus des Interesses (vgl. Interviewleitfaden: 3. Auflerschulische
Bildungseinrichtungen).

3.2 Folgerungen fiir den Untersuchungszusammenhang

Es wurde zunichst geklirt, was unter religioser Sozialisation als einer Dimen-
sion der allgemeinen Sozialisation verstanden wird. Es wurden Grundannah-
men zur allgemeinen Sozialisation ausgefiihrt, um im Anschluss daran einige
Aspekte des Sozialisationsprozesses anhand des von Hurrelmann vorgestell-
ten Modells der Sozialisation als produktive Verarbeitung der Realitit dargelegt
(vgl. Kap. II. 3.1.2). Diese theoretischen Ausfithrungen bilden den analytischen
Rahmen des zu untersuchenden Forschungsgegenstandes.

Wie schon erwihnt, ist es erforderlich, Vorstellungen tiber Konturen und
das Erscheinungsbild dieses Gebildes einzuholen, um »Sozialisationsbedin-
gungen« (vgl. Tillmann 2010: 21) theoretisch strukturieren und empirisch er-
fassen zu konnen. Hier ist es notwendig, die Gestalt der Sozialisationsumwel-
ten bzw. der Sozialisationsinstanzen klar einzugrenzen. Dies unterliegt der
Entscheidung, welchen Aspekten bzw. Indikatoren das Forschungsinteresse
gelten soll. Sie ist auch davon abhingig, welche Instanzen fokussiert werden
— wie Familie, Bildungsinstitutionen usw. — und welchen inhaltlichen Feldern
das Interesse gilt: beispielsweise der Sozialisation von Normen und Werthal-
tungen. Dabei wird ein kriteriengeleitetes Vorgehen vorgeschlagen, das sich an
theoretischen Begriindungen empirischer Erwigungen orientiert (vgl. Dippel-
hofer-Stiem 2008: 1191.).

Entsprechend der eingangs formulierten Fragestellung (vgl. auch Kap.
I1. 2.3), welchen Einfluss neben der Familie als der priméiren Sozialisationsin-
stanz die nichtinstitutionellen religiésen Bildungseinrichtungen (Moscheen,
Korankurse usw.), die staatlichen Bildungseinrichtungen, der Freundeskreis
der Kinder, Medien und Gesellschaft auf die religiose Sozialisation von musli-
mischen Kindern ausiiben, sollen diese Sozialisationsinstanzen im Folgenden
niher bestimmt werden.

Ausgangspunkt ist hier zunichst die Familie, die als »4uflere Realitit« auf
die Entwicklung der »inneren Realitit« (der Kinder) Einfluss nimmt. Als die
»innere Realitit«, die sich im Zuge der Sozialisation herausbildet, kénnen die
religiosen Uberzeugungen, Haltungen, Handlungen beschrieben werden; bzw.
um es mit Hurrelmanns Worten zu umschreiben, umfasst diese das gesamte
Repertoire an Einstellungsmustern, Kompetenzen und Handlungsbefihigungen.
Infolge der Auseinandersetzung mit religiésen Inhalten im Rahmen der Fami-
lie ergeben sich Wahrnehmungs-, Bewertungs- und Handlungsdispositionen,
die kennzeichnend fiir das familidre Umfeld sind. Diese erscheinen individu-
ell unterschiedlich ausgeprigt. Die Erfassung bzw. Erhebung dieser Aspekte
erfordert einen Religiosititsbegriff, der all diese Kernaspekte in sich vereint

- am 14,02.2026, 08:11:16.

131


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

(vgl. Kap. IL. 3.1.4). Hier wird auch die religiése Erziehung im Rahmen der Fa-
milie angesprochen (vgl. Kap. II. 3.1.3). Die intentionale und interaktive Weiter-
gabe von religiosen Inhalten und Normen stellt einen Ausschnitt der religiésen
Sozialisation dar. Eltern konnen mit ihrer Erziehung die Dimensionen der Per-
sonlichkeitsentwicklung (Wissen, Motive, Gefiihle, Bediirfnisse, Handlungs-
kompetenzen) beeinflussen, um religiése Einstellungen, Wissen, emotionale
Strukturen und kognitive Fihigkeiten bei ihren Kindern hervorzurufen (in
Anlehnung an Hurrelmann 2012 und die Kap. II. 3.1.1 bzw. Kap. II. 3.1.2).

Gemifl der Abbildung »Struktur der Sozialisationsbedingungen« (vgl.
Tillmann 2010: 23; vgl. Tab. 1in der vorliegenden Arbeit), der vier Ebenen zuge-
ordnet werden und den eben aufgefithrten Grundiiberlegungen, sind folgende
Untersuchungskriterien von Bedeutung.

Auf der ersten Ebene des Subjekts: Religiose Inhalte, Einstellungen, Verhal-
tensweisen, die im Rahmen der religiosen Sozialisation und der religiésen
Erziehung innerhalb der Familie {ibertragen werden, rufen religisse Uber-
zeugungen, Erfahrungsmuster, Wissen, Handlungen, Haltungen, emotionale
Strukturen und kognitive Fahigkeiten hervor. Diese werden anhand des Reli-
giosititsbegriffs nach Glock operationalisiert (vgl. Kap. II. 3.1.4). Es ist dabei
von verschiedenen individuellen religiésen Erziehungsvorstellungen inner-
halb der Familien auszugehen.

Die religiése Erziehung als intentional und »planmifig« durchgefiihr-
te Sozialisation (vgl. Drinck 2008) stellt eine wichtige Siule dar. In diesem
Zusammenhang wurde Erziehung aus erziehungswissenschaftlicher Sicht
bestimmt. Diese wird in der vorliegenden Untersuchung in einer interdiszi-
pliniren Herangehensweise ins Verhiltnis zur Religion bzw. zur Religiositit
gesetzt, d.h., es soll nach Normen und Werthaltungen gefragt werden, die auch
religiose Begriindungen beinhalten konnen (Grundorientierungen, Einstellun-
gen). Die Bestimmung der Erziehungsziele dient eben diesem Interesse.

Die verschiedenen Einstellungen und Grundorientierungen, die im Zuge
des religiésen Sozialisationsprozesses und mit der religiosen Erziehung an die
Kinder herangetragen werden, férdern, neben unterschiedlichen Einstellungen,
eine Erziehungspraxis zutage, die als Verhaltensmuster operationalisierbar ist.

Demnach kristallisieren sich zwei Untersuchungskriterien heraus. Um
eine differenzierte Analyse zu ermdglichen, sollen die im Sozialisationspro-
zess vermittelten Einstellungen nach a) Grundorientierungen (Werthaltungen,
Motive, Erfahrungsmuster, Bediirfnisse, normleitende Prinzipien, Wahrneh-
mungs- und Bewertungsdispositionen, Erziehungsziele usw.) und b) Verhal-
tensmustern (Tatigkeiten, Interaktionen, religiose Praxis, handlungsleitende
Prinzipien, Handlungsdispositionen usw.) erforscht werden. Eine differenzier-
tere Beschreibung der »Religiositit«, die die verschiedenen Aspekte bzw. Di-

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Religiése Sozialisation und religiose Erziehung in muslimischen Familien

mensionen religiéser Erziehungsvorstellungen und der Religiositit innerhalb

der Familien beschreibt, dient diesem Interesse.

Auf der zweiten Ebene sind folgende religios geprigten Interaktionen und

Tatigkeiten von entscheidender Bedeutung:

« die Eltern-Kind-Beziehungen;

« in diesem Zusammenhang sollen auch Aussagen iiber das Eltern-Kind-
Verhidltnis (vgl. »Erziehungsstile«) und die von Eltern angewandten Erzie-
hungsmethoden (»Erziehungsmittel«, »Sozialisationstechniken«) getroffen
werden.

« die Beziehung der Eltern und ihrer Kinder zu den nichtinstitutionellen re-
ligiésen Bildungseinrichtungen;

« das Verhiltnis zu den staatlichen Bildungseinrichtungen im Umgang mit
der Religion;

« Interreligiése Begegnungen;

« die Kommunikation zwischen gleichaltrigen Freunden der Kinder und
Nachbarn.

Auf der dritten Ebene der Institutionen soll der férdernde oder hemmende Ein-
fluss der folgenden Sozialisationsinstanzen bzw. -kontexte im Hinblick auf die
religiGse Sozialisation untersucht werden:

« diereligiosen Organisationen und ihnen angegliedert die Moscheegemein-
den, in die die religiésen Bildungseinrichtungen mit ihren fiir sie spezi-
fischen Gefiige und Eigenschaften eingebettet sind;
die Schulen und Kindertagesstitten;

« die Medien

SchlieRlich interessiert auf der vierten Ebene der Gesamtgesellschaft, in wel-
chem Verhiltnis sich muslimische Eltern mit ihren religiésen Erziehungs-
vorstellungen in der deutschen Gesellschaft unter Beriicksichtigung der
Diasporasituation sehen. Gefragt wird dabei, welche Méglichkeiten eine mus-
limisch-religiése Erziehung fiir ein gesellschaftliches Miteinander erdffnen
kann.

- am 14,02.2026, 08:11:16.

133


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14,02.2026, 08:11:16.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

