3. Sprachfindungen

3.1 INTERSUBJEKTIVE SINNGEBUNGEN -
SINNZUSAMMENHANGE (ALFRED SCHUTZ)

Gemeinsam als »Wir«

Das bertihmte erste Finale am Ende des zweiten Akts aus Mozarts Oper Le
nozze di Figaro. Opera buffa in vier Akten (KV 492), Nr. 16, beginnend mit
der sechsten Szene: Der Graf und die Grifin allein, zwei Personen. Nach dem
Gestindnis der Grifin befiehlt der Graf dem Pagen Cherubino, aus dem Ka-
binett herauszutreten, damit die Wahrheit ans Licht komme. Als sich die Tiir
offnet, tritt Susanna hervor, woriiber die Grifin ebenso erstaunt ist wie der
Graf: drei Personen. Nun erscheint Figaro, berichtet, dass die Hochzeitsgiste
versammelt seien. Er bedringt den Grafen, die Einwilligung zur Hochzeit zu
geben — vier Personen. Sogleich tritt der Girtner Antonio auf, empért iiber die
zertretenen Blumen vor dem Fenster: fiinf Personen. Endlich eilen Marcellina,
Bartolo und Basilio herbei, um den Einspruch gegen die Hochzeit zu erheben.
Acht Personen auf der Biihne.

Wie Alfred Schiitz es beschreibt, handeln diese unterschiedlichen Personen
auf der Biithne »als ein Wir«: »[Mozart] verwendet dieses besondere Mittel der
Opernform [die simultane Darstellung], um die intersubjektiven Beziehungen
unmittelbar hervortreten zu lassen, in die seine Charaktere verwickelt sind.«!
Bei aller Verschiedenheit der »Reaktionen auf die gemeinsame Situation«, bei
allen »individuellen Charakteristiken« der handelnden Personen »handeln sie
gemeinsam, fithlen sie gemeinsam, wollen sie gemeinsam als Gemeinschatft,
als ein Wir.« Schiitz weiter:

»Das heiit natiirlich nicht, daf} sie dasselbe mit der gleichen Intensitat tun, fiihlen oder
wollen. Im Gegenteil, Ensembles, wie das im bewunderten ersten Finale des Figaro,
zeigen deutlich die vielfaltigen Gruppierungen im Miteinander und Gegeneinander der

1 | A. Schiitz: Mozart und die Philosophen, S. 172; das folgende Zitat ebd.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Erster Teil

Personae dramatis. Aber selbst im Gegeneinander sind sie in einer gemeinsamen inter-
subjektiven Situation, in einem Wir, einander verbunden.«?

Alfred Schiitz (geb. 1899 in Wien, gest. 1959 in New York) bewegte sich als
Wissenschaftler »an der Grenze zwischen Philosophie und Soziologie«®; sein
erstes grofles Werk war »Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt« (1932).
»Strukturen der Lebenswelt« (zwei Binde) konnte er nicht mehr vollenden;
das Werk wurde von seinem Schiiler Thomas Luckmann weitergefithrt und
vervollstindigt. Nach der Versffentlichung seines ersten Buches begegnete er
Edmund Husserl, von dem er in seinem weiteren Leben stark geprigt werden
sollte. 1939 emigrierte Schiitz in die USA; dort begann er in New York zu leh-
ren, und zwar an der Graduate Faculty der New School for Social Research,
wo er ab 1952 eine Professur innehatte. Von grofRem Einfluss auf Schiitz war
neben der Forschung Husserls auch diejenige Max Webers.

Fiir die Diskussion der musikalischen Praxis sind vor allem Schiitz’ Aus-
fihrungen tiber »geschlossene Sinnbereiche« sowie seine Aufsitze »Gemein-
sam musizieren« und »Mozart und die Philosophen« weiterfiihrend. Zudem
stehen die Begriffe Sinn, Erfahrung, Handlung, Wirklichkeit, die bei der Er-
orterung musikalischer Praxis wiederkehren, in Schiitz’ Schriften in einem
Bedeutungskontext, der eine Ubertragung auf Beschreibungen musikalischer
Praxis erlaubt.

Sinn und Erfahrung
Schiitz’ Ausgangsfrage ist die Frage nach der »alltiglichen Lebenswelt«:

»Unter alltéglicher Lebenswelt soll jener Wirklichkeitsbereich verstanden werden, den
derwache und normale Erwachsene in der Einstellung des gesunden Menschenverstan-
des als schlicht gegeben vorfindet. Mit schlicht gegeben bezeichnen wir alles, was wir
als fraglos erleben, jeden Sachverhalt, der uns bis auf weiteres unproblematisch ist.«*

Er bestreitet nicht, dass das »Fraglose in Frage gestellt werden kann«; dennoch
gilt fiir ihn: »In der natirlichen Einstellung finde ich mich immer in einer
Welt, die fiir mich fraglos und selbstverstindlich >wirklich«ist.« In dieser Welt
gibt es Probleme, die zu lésen sind, hier leben andere Menschen — »mit einem
Bewusstsein begabt, das im wesentlichen dem meinen gleich ist. So ist meine

2 | Ebd.; Herv. i.0.

3 | Die kurzen biografischen Notizen an dieser Stelle nach Th. Luckmann: Vorwort, in: A.
Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt|, S. 11-22.

4 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 25; die folgenden Zitate
ebd., S. 26.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Lebenswelt von Anfang an nicht meine Privatwelt, sondern intersubjektiv; die
Grundstruktur ihrer Wirklichkeit ist uns gemeinsam.« Von hier aus gelangt
Schiitz zur Frage nach Intersubjektivitit, die er nicht phinomenologisch be-
griindet, sondern von der »natiirlichen Einstellung des Alltags« her entwickelt;
»Natur« wie auch »Sozial- bzw. Kulturwelt« sind in die »alltdgliche Wirklich-
keit der Lebenswelt« integriert’:

»Da wir auf das phdnomenologische Problem der Konstitution der Intersubjektivitat hier
nicht eingehen kdnnen, missen wir uns mit der Feststellung begniigen, daf ich in der
natiirlichen Einstellung des Alltags folgendes als fraglos gegeben hinnehme: a) die kor-
perliche Existenz von anderen Menschen; b) dafl diese Korper mit einem Bewuftsein
ausgestattet sind, das dem meinen prinzipiell &hnlich ist; c) dafl die AuRenweltdinge in
meiner Umwelt und der meiner Mitmenschen fiir uns die gleichen sind und grundsétzlich
die gleiche Bedeutung haben; d) dafs ich mit meinen Mitmenschen in Wechselbeziehung
und Wechselwirkung treten kann; e) da ich mich - dies folgt aus den vorangegangenen
Annahmen - mitihnen verstandigen kann; f) daf eine gegliederte Sozial- und Kulturwelt
als Bezugsrahmen fiir mich und meinen Mitmenschen historisch vorgegeben ist, und
zwar in einer ebenso fraglosen Weise wie die »Naturwelt; g) daf also die Situation, in
der ich mich jeweils befinde, nur zu einem geringen Teil eine rein von mir geschaffene
ist.«®

Wichtig ist Schiitz das »Tun« in der Alltagswelt, die von ihm als selbstverstind-
lich und fraglos hingenommene »Lebenswelt« angenommen wird:

»Die Lebenswelt ist der Inbegriff einer Wirklichkeit, die erlebt, erfahren und erlitten
wird. Sie ist aber auch eine Wirklichkeit, die im Tun bewaltigt wird, und die Wirklichkeit,
in welcher - und an welcher - unser Tun scheitert.«”

Von hier aus, vom Tun in der Lebenswelt, kommt Schiitz zu einer Unterschei-
dung zwischen Erlebnis, Erfahrung und Handlung, eine Unterscheidung, die
eine genauere Bestimmung des Sinnbegriffs und des Begriffs der Wirklichkeit
erlaubt. Erlebnisse, denen keine weitere »Aufmerksamkeit« geschenkt wird,
»[treten] scheinbar schlicht im Erlebnisablauf [auf]«; aber es gibt andere Erleb-
nisse, »denen das Ich seine Aufmerksamkeit zuwendet«. »Solche Erlebnisse,
in denen sich das Ich sozusagen fest engagiert, wollen wir Erfahrungen nen-
nen. Kurz: Erlebnisse heben sich im Bewuftseinsstrom ab; Erfahrungen sind
durch Aufmerksambkeit ausgezeichnete Erlebnisse.« Und von der Erfahrung

5 | Ebd., S. 27.

6 | Ebd.; vgl. A. Schiitz: Symbol, Wirklichkeit und Gesellschaft, S. 361.

7 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt Il, S. 11; die folgenden Zitate
ebd., S. 12, 13; Herv. i.0.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

75


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Erster Teil

her findet Schiitz einen Sinnbegriff, der auch musikalische Erfahrung fassen
kann:

»Als aktuelle Bewuftseinsvorgédnge haben Erfahrungen von sich aus noch keinen
eigentlichen Sinn. Den erhalten sie erst in reflexiven, nachtréglichen Bewuftseinsleis-
tungen. [...] Erst wenn ich wohlumschriebene Erlebnisse, also Erfahrungen, tber ihre
Aktualitat hinaus reflexiv erfasse, werden sie erinnerungsfahig, auf ihre Konstitution
hin befragbar, sinnvoll. Wenn das Ich auf seine eigenen Erfahrungen hinblickt, genauer:
zuriickblickt, hebt es sie aus der schlichten Aktualitat des urspringlichen Erfahrungs-
ablaufs heraus und setzt sie in einen {iber diesen Ablauf hinausgehenden Zusammen-
hang. Dieser weist notwendig iiber das schlichte Engagement des Ich in seinen Erfah-
rungen hinaus. Ein solcher Zusammenhang ist ein Sinnzusammenhang; Sinn ist eine im
BewuRtsein gestiftete Bezugsgrofe, nicht eine besondere Erfahrung oder eine der Er-
fahrung selbst zukommende Eigenschaft. Es geht vielmehr um die Beziehung zwischen
einer Erfahrung und etwas anderem. Im einfachsten Fall ist dieses andere eine andere
als die aktuelle, so z.B. eine erinnerte Erfahrung.«®

Schiitz’ Erfahrungsbegriff ist die Grundlage fiir seine Erschliefung unter-
schiedlicher Wirklichkeitsbereiche, Schiitz spricht auch von »Wirklichkeits-
ordnungen«’, zu denen neben der fiir ihn vorrangigen der Alltagswelt auch die
Wirklichkeit dsthetischer Erfahrung zihlt.

Die ausgezeichnete Wirklichkeit

Schiitz nennt die »alltigliche Lebenswelt« auch »ausgezeichnete Wirklich-
keit«; es ist die Welt des »schlicht Gegebenenc, »fraglos« Hingenommenen.!
Was heifdt »schlicht gegeben«? — »fraglos« hingenommen? Schiitz fithrt die-
se zunichst fraglose Annahme der Lebenswelt des Alltags auf die allen ge-
meinsame Korperlichkeit, auf das allen gemeinsame, mit dieser Korperlich-
keit verbundene »Bewufitsein«, auf die mit anderen geteilte »Bedeutung« der
»Auflendinge«, auf die moglichen »Wechselbeziehungen« zwischen den Men-
schen, auf die Mdglichkeit von Verstindigung, auf die Funktion einer fiir alle
»gegliederte[n] Sozial- und Kulturwelt« als »Bezugsrahmen« (vergleichbar der
Funktion der »Naturwelt« als Rahmen) sowie auf die Einlassung eines jeden
auf die nicht personlich herbeigefiihrte, sondern eher vorgefundene »Situa-
tion, in der sich alle befinden, zuriick.™

8 | Ebd., S. 13; Herv. i.0.

9 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 49.
10 | Ebd., S. 25.

11 | Ebd., S. 27.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

»Die Aufienwelt des Alltags ist eine ausgezeichnete Wirklichkeit: a) Weil wirimmer durch
unseren Leib, der selbst ein Gegenstand der Aufienwelt ist, an ihr teilnehmen, sogar
wahrend wir tradumen; b) Weil Gegenstande der AuRenwelt die Mdglichkeiten unseres
freien Handelns einschranken, indem sie Widerstand leisten, der nur durch besondere
Anstrengung oder gar nicht iberwunden werden kann; c) Weil es der Bereich ist, in den
wiruns durch unsere korperlichen Tatigkeiten einschalten kdnnen und den wir somit ver-
andern oder umgestalten kénnen; d) Weil wir uns mit unseren Mitmenschen innerhalb
dieses Bereichs - und nur da - verstandigen [...] kénnen.«?

Wenn Schiitz von »Gegeben[heiten]« spricht, so heiflt das nicht, dass es kein
Verstehen, kein Handeln, keine Modifikation des Handelns gibt:

»Die Lebensweltist[...] eine Wirklichkeit, die wir durch unsere Handlungen modifizieren
und die andererseits unsere Handlungen modifiziert. [...] [Schon] in der natirlichen Ein-
stellung ist mirdie Weltzur Auslegung aufgegeben. Ich muss meine Lebenswelt zu jenem
Grad verstehen, der nétig ist, um in ihr handeln und auf sie wirken zu kénnen.«'3

Mannigfaltige Wirklichkeiten

Schiitz’ Aufsatz »Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten« zeigt nun auf Wel-
ten und Wirklichkeiten neben der alltiglichen Lebenswelt. Gleich zu Beginn
schligt er eine Briicke zur Philosophie von William James:

»Wirklichkeit, stellt [James] fest, bedeutet ganz einfach ein Verhaltnis zu unserem emo-
tionalen und tatigen Leben. Der Ursprung aller Wirklichkeit ist subjektiv; was immer
unser Interesse erweckt und anregt, ist wirklich. Ein Ding als wirklich zu bezeichnen
bedeutet, daR dieses Ding in einer bestimmten Beziehung zu uns steht.«**

Und er zitiert James: »Das Wort >wirklich< ist kurzum ein Sinnhorizont.«!
Ausgehend von einem solchen Sinn konstituierenden »Sinnhorizont« wird ein
Gegenstand oder ein Sachverhalt wirklich durch das Interesse, das ihm ent-
gegengebracht wird.

Schiitz veranschaulicht die Fantasiewelt in seinem Aufsatz »Don Quixote
und das Problem der Realitit«, ausgehend von »verschiedenen Realititsberei-
chen, jede [Realitit] mit ihrem eigenen speziellen und besonderen Existenz-
stil, welche [William] James >Subuniversa< nennt«.'® Vor diesem Hintergrund

12 | A. Schitz: Symbol, Wirklichkeit und Gesellschaft, S. 395.

13 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 28.
14 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 238.

15 | Ebd.; vgl. W. James: The Principles of Psychology Il, S. 320.

16 | A. Schiitz: Don Quixote, S. 102; das folgende Zitat ebd., S. 103.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

77


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Erster Teil

untersucht er die Abenteuer des Don Quixote, der sich in eine Ritterwelt hin-
eingetrdumt hat: »ein Subuniversum der Wirklichkeit, das mit der ausgezeich-
neten Wirklichkeit des Alltagslebens unvereinbar ist«. In dieser Wirklich-
keitsordnung gerdt Don Quixote mit der Wirklichkeit des Alltags stindig in
Konflikt. Don Quixote erteilt der Fantasiewelt (und eben nicht der Alltagswelt)
den »Wirklichkeitsakzent«!” oder »Realititsakzent«'®, sodass die Wirklichkeit
der Fantasie die Oberhand gewinnt, was zu den bekannten Verwirrungen
fuhrt.

Schiitz zieht es vor, statt von »Subuniversa« von »geschlossenen Sinnberei-
chen (finite provinces of meaning)« (auch: »Sinngebieten«) zu sprechen:

»Einem jeden dieser Bereiche kénnen wir den Wirklichkeitsakzent erteilen. Wir sprechen
von Sinnbereichen und nicht von »sub-universa¢, weil nicht die ontologische Struktur der
Gegensténde, sondern der Sinn unserer Erfahrungen die Wirklichkeit konstituiert.«*®

Die Alltagswelt ist die ausgezeichnete Wirklichkeit. Andere »geschlossene
Sinnbereiche«: die »verschiedenen Welten der Phantasievorstellungen«, die
»Traumwelt«, die »Welt der wissenschaftlichen Theorie«, auch Kunst und
Spiel, das Theater, viele Bereiche mehr. Jeder dieser »Sinnbereiche« hat einen
eigenen »Erlebnis- bzw. Erkenntnisstil«, der fiir sich einheitlich ist, aber nicht
so ohne Weiteres auf einen anderen Bereich iibertragen werden kann:

»Die Geschlossenheit eines Sinngebietes - der alltédglichen Lebenswelt, der Traumwelt,
der Welt der Wissenschaft, der Welt religioser Erfahrung - beruht auf der Einheitlichkeit
des ihm eigenen Erlebnis- bzw. Erkenntnisstils. Einstimmigkeit und Vertréglichkeit hin-
sichtlich dieses Stils sind demnach auf ein gegebenes Sinngebiet beschrénkt.«2°

Ein Wechsel zwischen einem und einem anderen »Sinnbereich« kann nur im
»Sprung« geschehen, wird als »Schock« erfahren:

»[Die] Geschlossenheit bedeutet, daf es an Transformationsregeln fehlt, mit denen man
die verschiedenen Sinnbereiche in wechselseitigen Bezug setzen kdnnte. Der Ubergang
von einem zum anderen kann nur durch einen »Sprung, wie Kierkegaard es nennt, ge-
leistet werden. Dieser offenbart sich in der subjektiven Erfahrung als ein Schock.«2*

17 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 264.

18 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 48.

19 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 264; Herv. i.0.; die Ausfiih-
rungen zu den genannten Sinnbereichen ebd., S. 169ff., 276ff., 281ff.

20 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 49.

21 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 267.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Ein solcher »Schock« kann sich beim Erwachen einstellen, wenn man aus dem
Traum in die Alltagswelt zuriickkehrt und dann, nach einem Albtraum etwa,
mit Erleichterung feststellt, dass man getrdumt hat. Auch der »Sinnbereich«
des Witzes kann einladen, fiir eine gewisse Zeit aus der Alltagswelt in die
Wirklichkeit des Witzes und des erlosten Lachens zu fallen, bis, schockhaft,
der Alltag sich wieder geltend macht. Peter Berger macht am Beispiel des Wit-
zes klar, wie Grenzen zwischen »Wirklichkeitsbereichen« tiberschritten wer-
den konnen. Wenn ein Witz verletzend war und die Person getroffen hat, die
dann empért reagiert, macht die Einlassung, es sei doch nur Spafl gewesen,
gerade deutlich, dass hier eine Schwelle zur Alltagswelt tiberschritten wurde.
»Der Witz, mit dem man >zu weit gegangen ists, hat eine sehr empfindliche
Realitit berithrt und ist deshalb weit mehr als >snur< ein Witz.«*

Was sagt vor diesem Hintergrund die Rede aus, eine bestimmte musikali-
sche Ausfithrung sei schlieflich nur Musik?

Exkurs: William James’ »sub-universes«

»Any object which remains uncontradicted is ipso facto believed and posited as ab-
solute reality.«** Auch das gefliigelte Pferd im Traum behauptet sich so lange in
einer (Traum-)Wirklichkeit, bis ihm nicht widersprochen wird. William James
geht von einer Unterscheidung von Riumen aus: Ein Objekt im selben Raum
wie andere Realien muss sich der Priifung stellen, ob es hier seinen Platz fin-
den kann.?* Er unterscheidet Sub-Universen (»sub-universes«), die alle eigene
Wirklichkeitsbereiche oder -riume ausmachen sowie eine je eigene Existenz-
form ermdglichen (»each with its own special and separate style of existen-
ce«): die Welt der Sinne, die physikalischen Dinge (mit bestimmten Qualititen
wie Hitze, Farbe etc.) und die Welt der Krifte (Elektrizitit); die Welt der Wis-
senschaften; die Welt der idealen Beziehungen oder abstrakten Wahrheiten
(etwa Mathematik); die Welt der Gétzen (»idols of the tribe«), Illusionen und
Vorurteile; die verschiedenen {ibernatiirlichen Welten (zu ihnen zihlt er den
christlichen Himmel und die Hélle, die Hindu-Mythologie, Swedenborgs Welt
etc.); die Welt der individuellen Meinung (so vielfiltig wie Menschen sind);
die Welt der Verriickheit (»sheer madness«) — seiner Meinung nach in vielen
Facetten vertreten.?

James selbst betrachtet diese Liste nicht als abgeschlossen und umfassend.
All diese »Welten« sind die vielen Welten (»The Many Worlds«). Davon zu
unterscheiden ist die Welt praktischer Belange, James spricht von »the world

22 | P. L. Berger: Erldsendes Lachen, S. 8.

23 | W. James: The Principles of Psychology II, S. 918; Herv. i.0.
24 | Ebd., S. 919.

25 | Ebd., S. 921-922; die folgenden Zitate ebd., S. 924; Herv. i.0.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

79


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8o

Erster Teil

of >practical« realities«. In dieser Welt erwirbt sich ein Ding, ein Gegenstand
Wirklichkeits-Qualitit durch die Bedeutung fiir uns, durch das Interesse, das
in uns geweckt wird: »[A]n object must not only appear, but it must appear both
interesting and important. The worlds whose objects are neither interesting nor
important we treat simply negatively, we brand them as unreal.« Was wirklich
ist, bestimmen wir durch Interesse, Aufmerksambkeit und Zuwendung:

»[R]eality means simply relation to our emotional and active life. This is the only sense
which the word ever has in the mouths of practical men. In this sense, whatever excites
and stimulates our interest is real; whenever an object so appeals to us that we turn to
it, acceptit, fill our mind with it, or practically take account of it, so far it is real for us,
and we believe it.«2®

»Gemeinsam musizieren«

Der Untertitel zu Schiitz’” Aufsatz »Gemeinsam musizieren« lautet: »Die Stu-
die einer sozialen Beziehung«. Schiitz stellt mit diesen Gedanken eine direkte
Verbindung zur Alltagswelt her:

»Das Hauptinteresse unserer Analyse richtet sich auf den besonderen Charakter aller
sozialen Interaktionen, die sich mit dem Musikprozef verbinden: Zweifellos sind sie fir
den Handelnden ebenso wie fiir den Adressaten sinnvoll, aber diese Sinnstruktur kann
nichtin der Begriffssprache ausgedriickt werden; sie griinden sich auf Kommunikation,
aber primar nicht auf ein semantisches System, das vom Kommunikator als Ausdrucks-
und von seinem Partner als Auslegungsschema verwendet wird.«%7

Mit Rekurs auf Max Weber: »Handlungen miissen sich in ihrem Verlauf durch
Bezug aufeinander orientieren.«?® Uber die (offen gelassene) Frage nach dem
Stellenwert von »sozialer Interaktion« und »Kommunikation« kommt Schiitz
zu seiner Grundannahme, dass sich Kommunikation auf das »Sich-aufeinan-
der-Einstimmen« griindet: »Es ist genau diese wechselseitige Beziehung des
Sich-aufeinander-Einstimmens, durch die das >Ich< und das >Du< von beiden,
die an der Beziehung teilhaben, als ein >Wir« in lebendiger Gegenwart erlebt
werden.«*’ Mit der Erwihnung der sinnhaften Handlung, des »Sich-aufeinan-
der-Einstimmens« an einem bestimmten Ort, mit der Verwirklichung einer
Beziehung und dem Durchleben einer gemeinsamen Zeit charakterisiert
Schiitz musikalische Praxis. Etwas spiter kommt er darauf zu sprechen, dass

26 | Ebd., S. 924; Herv. i.0.

27 | A. Schiitz: Gemeinsam musizieren, S. 129.
28 | Ebd., S. 130.

29 | Ebd., S. 132; das folgende Zitat ebd., S. 146.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

alle, Ausfithrende wie Horer, »miteinander ilter« werden, »solange der Musik-
prozefl dauert«. Das gemeinsame Da-Sein an einem bestimmten Ort und das
gemeinsame Durchleben dieser Zeit lassen aus den Beteiligten eine Gemein-
schaft werden. Die Verbindung zur Alltagswelt ist nicht die Sprache, sondern
die »Wir-Beziehungx, die sowohl die Alltagswelt als auch die musikalische Si-
tuation pragt:

»Wir miissen jetzt in Betracht ziehen, dafd jenes Phdnomen in der Aufienwelt, ndmlich
die Rede des Mitteilenden, wéhrend ihres Ablaufs ein gemeinsames Element seiner und
meiner lebendigen Gegenwart ist, die somit miteinander gleichzeitig sind. Gleichzeitig
nehme ich am Ablauf der Mitteilung des Anderen teil und so wird eine neue Zeitdimen-
sion konstituiert. Erund ich, wir teilen wahrend der Dauer des Kommunikationsprozes-
ses eine gemeinsame lebendige Gegenwart, ndmlich unsere lebendige Gegenwart, die
uns gestattet zu sagen: »Wir haben diesen Vorgang gemeinsam erlebt.« In der Wir-Be-
ziehung, die hiermit konstituiert wurde, leben wir beide in unserer gegenseitigen leben-
digen Gegenwart - er, indem er mich anspricht, und ich, indem ich ihm zuhére. Wir sind
dabei auf jenen Gedanken ausgerichtet, derin und durch den Kommunikationsprozess
verwirklicht werden soll. Wir altern zusammen.«3°

Ein solches »gemeinsames Erleben« verbindet die »Alltagswelt« und die Welt
der musikalischen Praxis. Dort, in der Alltagswelt, entsteht die »Wir-Bezie-
hung« vorrangig iiber die gemeinsam »erlebte« oder durchlebte Rede (oder
durch die erlebten Gesten), beim Musizieren durch Klinge, Gesten, Korper-
haltungen, Positionen im Raum, Ortsbestimmungen, Beziehungen der einzel-
nen Beteiligten zueinander.

»Gemeinsam musizieren«: In einem ersten Schritt erértert Schiitz das
»Gewebe sozialer Beziehungeny, in dem sich selbst ein einsamer Musiker be-
wegt, der fiir sich eine ihm fremde Komposition studiert: Dass dieser iiber-
haupt in der Lage ist, sich mit diesem bestimmten Musikstiick zu befassen,
verdankt er unzihligen »Erfahrungenc, die er in seinem individuellen Leben
sowie in seiner eigenen singuliren »Musikkultur« machen konnte. Musika-
lisches »Wissen, so Schiitz, ist wie ein jedes »sozial abgeleitet«.’! Mit einem
Hinweis auf Edmund Husserls Untersuchungen zur »Struktur unserer Erfah-
rungen« im Allgemeinen verkniipft Schiitz an dieser Stelle seine Darlegung
zur Situation des ausiitbenden Musikers fast wie von selbst mit der alltdglichen
Lebenswelt.

30 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 252; Herv.i.0.; vgl. A. Schiitz:
Mozart und die Philosophen, S. 172.

31 | A. Schitz: Gemeinsam musizieren, S. 139; die folgenden Zitate ebd., S. 144, 145,
148.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

81


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Erster Teil

Eine weitere Analyse widmet Schiitz der Beziehung zwischen Ausfiithren-
den, Horern und Komponisten. Eine Briicke sucht er iiber die »innere Zeit«,
bei Henri Bergson »temps durée«, zu finden. Alle Beteiligten durchleben, so
Schiitz, beim Verfolgen »gegliederter Schritt-fiir-Schritt-Ereignisse in der in-
neren Zeit«*? eine »gemeinsame lebendige Gegenwart«.

Hinzu kommt ein Ausgreifen jedes Einzelnen in den dufleren Raum, eine
Orientierung an den nicht nur hérbaren, sondern auch sichtbaren Handlungen
der anderen Mitspieler, eine, wie Schiitz es nennt, »Gesichtsfeldbeziehung«®.

An dieser Stelle ldsst sich erneut ein direkter Bezug zum Handeln in der
Alltagswelt herstellen: Auch hier sind nach aufen hin sichtbar werdende Kor-
perbewegungen sowohl Ereignisse, die sich, wie ein Steinwurf, chronomet-
risch messen lassen und der sogenannten objektiven Zeit unterliegen, als auch
spontane Auferungen, die sich auf den Fluss der »inneren Zeit« zuriickfiih-
ren lassen.®

»Den Ubergang von unserer durée [inneren Zeit] zur rdumlichen oder kosmischen Zeit
vollziehen wir in und durch unsere Kérperbewegungen. Unser Wirken vollzieht sich in
beiden Zeitdimensionen. Wir erfahren unser Wirken gleichzeitig als eine Reihe von Er-
eignissen in der duBeren und in der inneren Zeit: beide Dimensionen werden so in einen
einzigen Strom gefafit, den wir lebendige Gegenwart (vivid present) nennen.«35

Potentialitat

Uber Schiitz’ Beitrag hinausgehend wire eine weitere Verbindung zwischen
der Alltagswelt und der Welt des »Gemeinsamen Musizierens« zu berticksich-
tigen, nimlich die Wiederholungsstruktur des Musikmachens. Musikalische
Praxis ist auf Wiederholung ausgelegt, auch und gerade ohne eine wie auch
immer geartete Perfektion zu erstreben. Die Sinnhaftigkeit der Praxis begriin-
det ihren Ruf nach Wiederholung. Gerade die Wiederholungsstruktur macht
Schiitz fur die Alltagswelt geltend: Er unterscheidet eine bestimmte »Schicht
der Wirklichkeit, die das Individuum als Kern seiner Wirklichkeit erfihrt«,
nimlich »die Welt in seiner Reichweite«, eine Welt, die »wesentlich zur Zeitform
der Gegenwart gehort«®, von anderen Welten mit anderen Zeithorizonten,
nimlich Welten mit »Potentialitit«. Die erste, »die Welt in wiederherstellbarer
Reichweite«, blickt auf die Vergangenheit, die andere, »die Welt in erlangbarer

32 | Ebd., S. 144; das folgende Zitat ebd., S. 145.

33 | Ebd., S. 148.

34 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 247.
35 | Ebd., Herv. i.0.

36 | Ebd., S. 257; Herv. i.0.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Reichweite«, auf die Zukunft.”” Durch die »Idealisierungen des >und so weiter«
und des >Ich kann immer wieder«*® werden diese Welten erreichbar.*

Solche »Idealisierungen« sind aber auch der musikalischen Praxis einge-
schrieben, die damit lebensweltliche Ziige gewinnt und sich ihrer Potentiali-
tit bewusstwird. Vor allem, wenn die musikalische Praxis die ausschliefRliche
Bindung an den Musik-Kunst-Charakter lockert und sich einer Lebenspraxis
annihert (eine »Lebensform« wird), wird ihre Wiederholungsstruktur ein Tun
mit bestimmten Zeithorizonten.

»Das wichtigste Beispiel dieser zweiten Potentialitatszone [auf die Zukunft gerichtet,
also der»Welt in erlangbarer Reichweite] ist die Welt in der gegenwartigen Reichweite
meines Zeitgenossen. So deckt sich z.B. sein Handhabungsbereich nicht - oder zumin-
dest nicht ganz - mit dem meinigen, weil jener nur fiir ihn ein Handhabungsbereich im
Modus des hic, fiir mich aber ein Handhabungsbereich im Modus des illic ist. Trotzdem
ist er aber mein erreichbarer Handhabungsbereich, der mein tatséchlicher Handha-
bungsbereich wére, wenn ich mich an Stelle meines Mitmenschen befinden wiirde, was
ja auch durch entsprechende Ortsveranderungen eintreten kann.«*°

Eine Handlung, die fiir mich gegenwirtig nicht moglich ist, einem anderen
Beteiligten aber schon, kann fiir mich dennoch méglich werden, wenn ich
die Stelle des anderen einnehmen wiirde (oder der andere diese Handlung fiir
mich ausfiihrt). Ein wichtiger Aspekt fiir die musikalische Praxis.

Apprasentation
Apprisentation bedeutet »Mit-Vergegenwirtigung«:

»Anzeichen, Merkzeichen, Zeichen und Symbole ermitteln Nachrichten tiber die Grenzen
der unmittelbaren Erfahrung hinweg, indem sie alles, was fiir die jeweils gegenwartige
Erfahrung thematisch, interpretativ und motivationsmégig relevantist, jedoch den Kern
der Erfahrung in irgendeiner Weise lberschreitet, in der Erfahrung mit-vergegenwarti-
gen. [...] Zeichen, obwohl wesentlich »Nachrichteniiberbringers, helfen - in der wechsel-
seitigen Verstandigung mit anderen Menschen - auch im Uberschreiten der Grenze zu
ihnen; Symbole, obwohl wesentlich Verkdrperungen einer anderen Wirklichkeit in der
alltaglichen, kdnnen in Verbindung mit bestimmten (ndmlich ritualisierten) Handlun-

37 | Ebd., S. 257f,; Herv. i.0.; vgl. A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt
I, S. 63ff.

38 | Ebd., S. 258.

39 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt|, S. 63-69.

40 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 258f.; Herv. i.0.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

33


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Erster Teil

gen im Uberschreiten der Grenzen zu anderen Wirklichkeiten, einschlieflich der letzten
Grenze, in Anspruch genommen werden.«4*

»Grenzen der Erfahrung« kénnen iiberschritten werden: durch Mit-Vergegen-
wirtigung, Apprisentation. Uberschreitungen von Grenzen nennt Schiitz
»Iranszendenzen« — und unterscheidet »kleine«, »mittlere« und »grofle«
Transzendenzen. »Die >kleinen«< Transzendenzen der Alltagswirklichkeit wer-
den typisch als ein Aufler-Reichweite-Sein von Erfahrungsgegenstinden erlebt,
die einmal in Reichweite gewesen sind.«* Die »kleine« Transzendenz gehort
der Alltagswirklichkeit an. Ein Beispiel, das Schiitz anfiihrt: ein vergessenes
Buch, das zu Hause auf dem Tisch liegengeblieben ist. Man weif3, dass man es
jederzeit wieder in Reichweite bringen kann, dass die Erfahrung sich neu ak-
tivieren lisst. Mit dem Ort, an dem das Buch vergessen liegenblieb, verindern
sich die »Chancen der Wiederherstellbarkeit«.” »Mittlere« Transzendenzen er-
geben sich in der Begegnung: Mit dem »Ko6rper« eines anderen Mitmenschen
ist zugleich auch »ein Innen« dieses anderen »mit-gegenwirtig«, das sich
aber meiner unmittelbaren Erfahrung entzieht: »In dem Wahrnehmungskern
der Erfahrung ist mir der Andere von auflen gegeben, aber eben nicht als ein
bloRRes Auflen; in der vollen Erfahrung ist mir sein Innen mit-gegeben. Das
andere, dessen Kérper ich wahrnehme, ist in der Erfahrung von vornherein
meinesgleichen.«** Die Mit-Vergegenwirtigung beruht auf der Erfahrung
»Meinesgleichenq, es geschieht, so Schiitz, eine »Sinniibertragung«: »[E]inem
Aufen wird ein Innen zugesprochen.«* Diese Gegenwart des Mitmenschen,
des Mitspielers auf derselben Biihne, riickt den Aspekt der Apprisentation mit
ins Zentrum der Diskussion iiber musikalische Praxis:

»Es ist [der] Kérper [des anderen] in lebendiger Gegenwart, der mir sein Fiihlen, Wollen
und Denken »unmittelbar« vermittelt. Der Mitmensch verkdrpert sich in meiner Gegen-
wart. Dieser Umstand, seine Gegenwart fiir mich und meine Gegenwart fiir ihn, die ich
an meiner Erfahrung von ihm ablese, gibt uns die Berechtigung, von unmittelbaren Er-
fahrungen eines Mitmenschen in der Wir-Beziehung zu sprechen.«*®

Die »groRen« Transzendenzen sind Uberschreitungen der Grenzen der All-
tagswelt in »andere Wirklichkeiten« hinein: durch »Abkehr vom Alltag in
Schlaf und Traum, in »Halbwachheit und Tagtraumc, in »Ekstasenc, in »Kri-

41 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt Il, S. 178f.; Herv. i.0.
42 | Ebd., S. 149.

43 | Ebd., S. 151.
44 | Ebd., S. 153.
45 | Ebd., S. 155.

46 | Ebd., S. 156.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

sen und Tod«.” Die Apprisentation, die Mit-Vergegenwirtigung also, ermdg-
licht es, Grenzen innerhalb eines Sinnbereichs zu transzendieren oder auch
Sinnbereiche miteinander in Beziehung zu bringen.

Lebenswelt und musikalische Praxis:
eine erste Diskussion der Schwelle

Schiitz besteht demnach auf Trennung der Sinnbereiche. Seiner Darstellung
ist der Rat zu entnehmen, bei allen Arten von Verweisungen die Grenzen der
»geschlossenen Sinnbereiche« zu respektieren. Es gibt zwar Briickenschlige
zwischen Sinnbereichen sowie schockhaften oder sprunghaften Wechsel*®
beim Ubergang von einem Wirklichkeitsbereich in einen anderen — etwa durch
einen Knall, der einen aus der Betrachtung eines Bildes herausreifdt. Dennoch
bleibt die »Geschlossenheit« der Sinnbereiche erhalten; vor dem Hintergrund
dieser Geschlossenheit lassen sich Briickenschlige, Wechsel und Transparen-
zen tiberhaupt erst denken und darstellen.

Aufschlussreich sind die Parallelen zwischen dem geschlossenen Sinnbe-
reich musikalischer Praxis und der Alltagswelt. Hier ein kurzer Riickblick auf
Schiitz’ Mozart-Studie und seinen Aufsatz »Gemeinsam musizieren. Die Stu-
die einer sozialen Beziehung«. Als verbindende Elemente zwischen der hier
geschilderten musikalischen Praxis und der »ausgezeichneten Wirklichkeit«
des Alltags sind zu nennen:

« die Orientierung am Tun der Beteiligten;

«+ die Sinngebung;

« das Werden eines »Wir;

« das gemeinsame Durchlaufen eines (Alterungs-)Prozesses;

« die soziale Struktur von Erfahrungen;

« die soziale Ableitung von (musikalischem) »Wissen«;

« die Teilhabe an einer gemeinsamen Gegenwart;

« die Orientierung an Handlungen des Anderen (»Gesichtsfeldbeziehung«);
« Intersubjektivitit.

Uber diese Studien hinaus sind weitere Parallelen auszumachen, die musika-
lische Praxis und Alltagswelt miteinander verbinden.

a. Wiederholungsstrukturen sind sowohl fiir den Alltag als auch in musika-
lischer Praxis bestimmend — wie auch die mit der Wiederholungsstruktur
verbundene »Potentialitit«. Durch die »Idealisierungen des >und so weiter<

47 | Ebd., S. 161ff.
48 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 267.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

85


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Erster Teil

und des >Ich kann immer wieder«* werden die Welt in »erlangbarer Reich-
weite« und diejenige in »wiederherstellbarer Reichweite« erreichbar.*

b. Weiterfiithrend auch die Bestimmung des »Sinnhorizonts«: Ausgehend von
einem solchen »Sinnhorizont«, der Wirklichkeit — oder besser gesagt: eine
ganz bestimmte Wirklichkeit unter mehreren — konstituiert, wird es deut-
lich, warum beispielsweise die Ausfithrung einer Sonate Wirklichkeit wer-
den kann. Die Sonate wird wirklich, sobald sie Aufmerksamkeit auf sich
zieht: Wenn man sich mit ihr beschiftigt, wenn sie getibt, gespielt, vorge-
tragen, also ausgefiihrt wird.

c. Schlieflich greift die Alltagswelt auf den Sinnbereich musikalischer Praxis
iiber, sobald der Leib in Erscheinung tritt: Uber den Leib sind wir immer
mit der »Auflenwelt des Alltags« verbunden, selbst, so Schiitz, wenn wir
»triumenc.”! Uber die Leiblichkeit der Beteiligten wird zugleich eine »Ap-
prisentation, eine Mit-Vergegenwirtigung des »Inneren«, moglich.

3.2 VERKORPERUNGEN (SIMONE MAHRENHOLZ)
Musik und Welt: Bezugnahmen »via Horen«

Wir finden eine ganze Reihe von Woértern fiir das, was da jetzt passiert: Das
semantische Feld kann grof sein. Und schon treten Zweifel an der Tragfihig-
keit solcher und dhnlicher Sprachfindungen auf. Erst recht, wenn es darum
gehen soll, Erfahrungen von Sinn oder von Beziehungen in Worte zu fassen.

»Musik mit Worten beschreiben heifit immer, so etwas wie eine Wunde schlagen, eine
Kluft bilden. Dies riihrt her aus einem Verlust, einem Verletzen: aus jenem Rif3, der mit
dem Uber-Setzen zwischen einem vorweisenden und einem verweisenden Symbolsys-
tem einhergeht, zwischen einem, das zeigt, und einem, das spricht. Jede Verbindung
zwischen dieser Klangstruktur und diesem beschreibenden Wort ist fragil, alternative-
haltig [...]. In dem Moment, wo wir in musikalischen Strukturen auch einen Welt- und
Selbstbezug ausmachen - so abstrakt der im Fall der»absoluten« Musik auch sein mag
- entstehen Fragen, die sich um das Verhaltnis von Musik und Wort drehen bzw. um das
Phanomen des metaphorisch-iibertragenden Denkens.«52

49 | Ebd., S. 258.

50 | Vgl. A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 63-69.
51 | A. Schiitz: Symbol, Wirklichkeit und Gesellschaft, S. 395.

52 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen jenseits der Sprache, S. 219; Herv. i.0.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Simone Mahrenholz setzt an diesem Punkt ihrer Sprachfindung an, versucht,
sich dem Anspruch zu stellen, das »Hinausweisen«* (Lachenmann) von Mu-
sik auf Welt und Wirklichkeit und, umgekehrt, die Auswirkung der Lebens-
welt auf Musik {iber Sprache, aber nicht nur tiber Sprache, einzukreisen — mit-
tels der Metapher. Sie beschreibt in Ankniipfung an die Symboltheorie Nelson
Goodmans® das »Phinomen des metaphorisch-iibertragenden Denkens«.>
»[Ein] Verstehen von Musik [kann] gerade im Verstehen durch Musik bestehen,
ohne involvierte Begriffe: ein Realisieren, Auffassen innerer oder dufierer Welt,
Wirklichkeit, Moglichkeit.« So spricht sie eine Wechselwirkung zwischen mu-
sikalischer Wirklichkeit und Lebenswelt an:

»Damit ist Lachenmanns Position reformuliert, dafl musikalische Strukturen »hinaus-
weisen« nicht nur auf potentiell andere musikalische Strukturen, sondern auf Aufer-
musikalisches - auf Welt, auf Selbst, auf Wirklichkeit (im Werk und/oder der Welt) oder
Mdéglichkeit (in der Welt oder im Selbst). [...] So kann ein neues Wahrnehmungsvokabu-
lar, das Musik bereitstellt, neue Erfahrungsweisen der Welt mit sich bringen.«5®

Dabei verweist sie auch auf George Steiner, der diesen Zugewinn an Erfahrung
so beschrieben hat:

»Die Strafen unserer Stédte sind nach Balzac und Dickens andere geworden. Sommer-
ndchte, vor allem gen Siiden hin, haben sich mit van Gogh gewandelt. Es ist faszinie-
rend, wie aleatorische und elektronische Musik vielen der stadtischen, technischen
»Gerdusches, die uns umgeben, einen neuen formalen Charakter und neue »Horbarkeitc
verleiht.«57

Mahrenholz widmet sich im Anschluss an Goodmans Symboltheorie, welche
sich auf Malerei und musikalische Notationsformen konzentriert, vorrangig
der Auffihrung, der klanglichen Erscheinung von Musik. Sie kritisiert die ein-
seitige Betrachtung der Notation und tritt fiir eine stirkere Beriicksichtigung
des Klingenden ein: Dem Prozesscharakter des musikalischen Geschehens sei
durch eine Analyse der Partitur allein nicht gerecht zu werden.*® Dabei spricht

53 | H. Lachenmann: Vier Grundbestimmungen des Musikhdrens, S. 62; H. Lachen-
mann: Nono, Webern, Mozart, Boulez, S. 278.

54 | Goodman, Nelson: Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols, India-
napolis: The Bobbs-Merrill Company 1968.

55 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen, S. 219; das folgende Zitat ebd., S. 220; Herv. i.0.
56 | Ebd., S. 226; Herv. i.0.

57 | G. Steiner: Von realer Gegenwart, S. 217; Herv. i.0.; vgl. S. Mahrenholz: Musik-Ver-
stehen, S. 226f.

58 | S. Mahrenholz, Musik und Erkenntnis, S. 5.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

87


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Erster Teil

sie allerdings, sieht man von Beitrigen zur Leiblichkeit des Komponierens*
(und Ausfithrens) ab, nicht explizit die musikalische Praxis des Ausfithrens
an, sondern orientiert sich am Horen bzw. am Hérer: Das Beriithrt-Werden ge-
schieht »via Horen«*®. Héren von Musik ist auf die Ausfithrung angewiesen,
auch ein auf Tontriger gebanntes Musikstiick musste zuvor ausgefithrt wer-
den. So kommt Mahrenholz wiederholt auf die Notwendigkeit der Auffithrung
zu sprechen — nihert sich dabei aber nicht dem konkreten Tun der Ausfihren-
den. Die Distanz von einer ausschlieRlichen Orientierung am musikalischen
Schriftbild ist ihr wichtig: »Es geht [...] im musikalischen Ausdruck nicht um
das, was die Partitur ausdriickt — ihre Funktion liegt nicht im Expressiven, sie
ist zum Denotieren konstruiert — sondern um dasjenige, was die partiturkom-
patiblen Auffiihrungen ausdriicken«.®!

Mahrenholz’ Ansatz weitet den Blick auf die musikalische Praxis, obwohl
eine solche Akzentuierung nicht vordergriindig in ihrem Forschungsinteresse
liegt. Er stellt ein Vokabular bereit und hilft bei der Sprachfindung, wenn es
gilt, auch musikalische Praxis zu beschreiben. Er ermoglicht groflere Genauig-
keit der eigenen Rede, vor allem bei der Unterscheidung von metaphorischen
und buchstiblichen Eigenschaften. Vor allem die Unterscheidung von »Sa-
gen« und »Zeigen«® (resp. Verkorpern) fiihrt die Diskussion der Frage weiter,
was musikalische Praxis sein kann.

Exemplifikation

Mahrenholz bringt das Dilemma zur Sprache, dass einerseits eine Beschrei-
bung musikalischer Strukturen mit musikwissenschaftlich prizisen Termini
in der blofRen (buchstiblichen) Beschreibung stecken bleibt, dass aber ande-
rerseits, beim »Ubergang«® in eine an Metaphern reiche Sprache, die Frage
nach dem »Sinn« der Analyse dem Vorwurf der Beliebigkeit und Subjektivitit
begegnet. Eine andere Rede als blofRe »Beschreibung« struktureller Details sei
»ebenso ndtig wie schwierig«. Schwierig aufgrund des latenten Vorwurfs man-
gelnder Objektivitit, nétig, »weil ohne eine solche sinnhafte Verbalisierung die
phinomenologische (zuweilen auch >hermeneutisch< genannte) Dimension
des Gehorten nicht erfafdt scheint — nicht dasjenige, was wir als die musikali-
sche Bedeutung, Bedeutsamkeit ansehen.«

59 | Vgl. S. Mahrenholz: Der Kérper des Komponisten.

60 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 169; Herv. i.0.

61 | Ebd., S. 83f.; Herv.i.0.

62 | Vgl. S. Mahrenholz: Der Korper des Komponisten, S. 31.

63 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen, S. 221; die folgenden Zitate ebd.; Herv. i.0.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Mahrenholz’ Entwurf unterscheidet sich zunichst von demjenigen Good-
mans, als sie sich auf Musik »als klangliches Phinomen«® bezieht. Ein Grund
fur die Ankniipfung an Goodmans Theorie ist fiir sie dessen »Neuerung, die
seine Erweiterung des Konzepts der Bezugnahme (reference) um die Exemplifi-
kation bedeutet.« Zu unterscheiden seien zwei unterschiedliche Weisen der
Bezugnahme: Denotation und Exemplifikation. Denotation: Eine Beziehung
zwischen einem Zeichen und einem Bezugsobjekt wird hergestellt: » Denota-
tion ist Bezugnahme im Sinne des Stehens-fiir, des Bezeichnens, auf etwas
Zutreffens. Sie ist eine zweistellige semantische Relation zwischen einem
Zeichen und demjenigen, worauf es sich bezieht«.®® Formen der Denotation
sind »Beschreibung (>description<« und »Darstellung (>representation<)«. In der
gegenstindlichen Malerei sei Denotation die geldufige Art der Bezugnahme,
in der Musik allerdings nur in Sonderfillen méglich: beim »musikalischen
Zitat«, bei »Leitmotivike, in der »Programmusike«.%

Im Hinblick auf die sogenannte absolute Musik komme man, so Mahren-
holz, mit Denotation als alleiniger Form der Bezugnahme nicht aus. Eben an
dieser Stelle hilft ihr Goodmans Erweiterung der Bezugnahme-Mdglichkeiten
um die Exemplifikation weiter, Mahrenholz bezeichnet Goodmans »Konzep-
tion der Exemplifikation [als] eine weitreichende Losung von auffallender Ele-
ganz und Einfachheit« und fithrt aus:

»Ist die Denotation ein Verweis vom Symbolgefiige aus auf anderes - auf Menschen,
Gegenstédnde, Ereignisse - so nimmt die Exemplifikation Bezug auf Ziige des Symbol-
gefliges selber. Ein Kunstwerk (und potentiell jedes andere symbolisierende Objekt)
zeigt vor, stellt aus, referiert buchstéblich auf Eigenschaften seiner selbst: auf interne
Strukturen und Relationen, auf Farben, Formen, Klangeigenschaften - und metapho-
risch zudem auf eine Fille von Eigenschaften, die das eigene Medium transzendieren,
einschlieflich des Bereichs menschlicher Gefiihle und Emotionen.«57

Zur Bezeichnung dieser »Eigenschaften« {ibernimmt sie von Goodman den
Begriff »Label«.®® Es sind diese Labels (Eigenschaften), die exemplifiziert wer-
den. Was genau kann in Musik ein Label sein?

»Eine Musikpassage kann ihren speziellen Rhythmus exemplifizieren, ihre Instrumen-
tierung bzw. Klangfarbe, ihre Architektur, Aspekte von Harmoniegebung, Melodie und

64 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 5; das folgende Zitat ebd., S. 6; Herv. i.0.
65 | Ebd., S. 40; das folgende Zitat ebd., S. 41; Herv. i.0.

66 | Ebd., S. 41f.

67 | Ebd., S. 49; Herv. i.0.

68 | In der deutschen Ubersetzung von »Languages of Art«, »Sprachen der Kunstx, ist
von »Eigenschaften« die Rede.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

89


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Erster Teil

vieles mehr. Sie ist fiir diese Eigenschaften ein sample, ein Muster. Und diese exempli-
fizierten Eigenschaften heien in Goodmans Terminologie label, libersetzbar mit Etiket-
ten (unter die etwas fallt).«5°

Es ist ein Unterschied, ob ein Musikstiick bestimmte Eigenschaften nur be-
sitzt oder sie ausstellt. Mahrenholz greift auf Goodmans Beispiel der Stoff-
probe zuriick, die als »Probe«, »Muster«, »Exemplar« oder »sample« fungieren
kann: Abhingig vom jeweiligen Kontext besitzt dieses Muster verschiedene
Eigenschaften (beispielsweise einen Geruch, eine bestimmte Grofle), die aber
nicht exemplifiziert werden, wenn sie in diesem Kontext nicht gezeigt werden
sollen. Die Eigenschaften, die gezeigt werden, kénnten abhingig vom Kontext
Farbe oder Stoffart sein. Was ein Label ist und was nicht, ist also nicht generell
zu bestimmen, ist vielmehr abhingig von der Art der Bezugnahme und vom
Kontext.”” Mit Bezug auf die Auffithrungssituation von Musik formuliert: »Die
musikalische Auffithrung exemplifiziert buchstiblich diejenigen Eigenschaf-
ten, die sie a) als klangliches Symbol besitzt und auf die sie sich b) in einem
isthetischen Kontext bezieht.«’! Label sind nicht nur sprachlicher oder musi-
kalischer Art (wie harmonische Wendungen, Rhythmen etc.): Der Charakter
des »Unaussprechlichen«’? hafte dem Exemplifizierten vielmehr deshalb an,
weil Label »einer Fiille anderer dichter und voller Sphiren, einschlieflich dem
[Bereich] der Gefiithle« entstammen konnten und weil die »Dichte und Fiille«
der Label niemals ginzlich erschlossen werden kénnten.”

Exkurs: Der Sprung in die Metapher vor dem Hintergrund
der Theorie Nelson Goodmans

Goodman veranschaulicht Exemplifikation so:

»Nehmen wir die Kollektion kleiner Stoffmuster eines Schneiders. Diese funktionieren
als Proben, als Symbole, die bestimmte Eigenschaften exemplifizieren. Aber ein Stoff-
muster exemplifiziert nicht alle seine Eigenschaften; es ist eine Probe der Farbe, der
Webart, der Textur und des Musters, aber nicht der Gréfe, der Form, des absoluten
Gewichts oder des Wertes. Es exemplifiziert nicht einmal alle die Eigenschaften - etwa
die, an einem Dienstag fertiggestellt worden zu sein -, die es mit dem gegebenen Bal-
len oder der Bahn des Materials teilt. Exemplifikation ist Besitz plus Bezugnahme. [...]

69 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen, S. 224; Herv. i.0.

70 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 49.

71 | Ebd., S. 64.

72 | Mahrenholz, ebd., S. 53, spricht auch von der »tendenzielle[n] »Ineffabilitatc des
Exemplifizierten«.

73 | Ebd.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Das Stoffmuster exemplifiziert nur die Eigenschaften, die es hat und auf die es zugleich
Bezug nimmt.«™

Von der Exemplifikation her lisst sich verstehen, was »Ausdruck« ist, wie »Aus-
druck« zustande kommt. Ausdruck ist, so Goodman, eine besondere Art der
Exemplifikation, ndmlich die »metaphorische« Exemplifikation, die sich von
der »buchstiblichen« unterscheidet; diese »buchstibliche« weist ndmlich rein
materiale Eigenschaften vor. Bei der »metaphorischen« Exemplifikation hin-
gegen findet ein Sprung in eine andere Referenzebene statt, Goodman wihlt
als Beispiel ein graues, diisteres Bild: Ein Bild »in diisteren Grauténen [...] mit
Biumen und Klippen am Meer, das tiefe Traurigkeit ausdriickt« — so die Be-
schreibung — kann selbst nicht traurig sein, wohl aber die besagten Grauschat-
tierungen aufweisen.”” Es ist im buchstiblichen Sinne grau, doch stellt sich
die Frage:

»[l]stes auch in derselben Weise traurig, in der es grau ist? Ein bemerkenswerter Unter-
schied besteht darin: Da strenggenommen nur empfindende Wesen oder Ereignisse
traurig sein konnen, ist ein Bild nur im Ubertragenen Sinne traurig. Ein Bild besitzt eine
graue Farbe buchstéblich und gehort wirklich zur Klasse der grauen Dinge; aber nur
metaphorisch besitzt es Traurigkeit oder gehort es zur Klasse der Dinge, die sich traurig
fihlen.«’®

Analog zu Goodmans Beispiel der Stoffprobe wihlt Mahrenholz eines aus der
Musik: Chopins Etiide fur Klavier op. 25, Nr. 7 — »eine Passage in cis-moll mit
langsamen, gleichmifligen Achtelnoten in der Mittelstimme, tiber und unter
denen sich jeweils eine Melodie in engen, zunichst abfallenden Tonabstinden
entwickelt.«”” Wichtig ist Mahrenholz, dass die Expression von der Emotion
getrennt wird: »Wir charakterisieren diese Musik als traurig — genauer: wir ver-
leihen ihr ein nonverbales Label, das in etwa koextensiv ist mit »traurig< — und
zwar unabhingig davon, ob die Musik das Gefiihl in uns hervorruft [...] oder
ob wir es gleichsam an der Musik wahrnehmen.« Die harmonischen, rhythmi-
schen und melodischen Eigenschaften besitzt die Passage buchstiblich und
sie verweist auch darauf; der Sprung in die Ebene der Metapher vollzieht sich
mit der Zuschreibung des Labels »traurig«.

74 | N. Goodman: Sprachen der Kunst, S. 59f.

75 | Ebd., S. 57.

76 | Ebd., S. 57f.

77 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 85; das folgende Zitat ebd., S. 86.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

o1


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Erster Teil

Hinausweisung

Diese Studie kann — und diesbeziiglich fiihrt sie die Diskussion auch der mu-
sikalischen Praxis weiter, wenngleich dies nicht ausdriicklich ihr Thema ist
— die Schwelle zwischen Musik und Auflermusikalischem transparent werden
lassen. Um noch einmal auf Chopins Etiide cis-moll als Beispiel zuriickzu-
kommen:

»Wir erfahren in dem einen Akt der Denotierung einer Musikpassage durch das Label
»traurig« nicht nur etwas liber diese Musik, sondern komplementar etwas tber das La-
bel »traurig«. Wir erfahren, genauer, sogar weit mehr liber »traurig« (und potentiell iiber
uns und die Welt) als iiber die Musik. Denn wahrend das relativ unspezifische Label
»traurig« die Musik u.a. denotiert, weil es so unspezifisch ist, so ist es die im Gegensatz
dazu duferst nuancierte, differenziert symbolisierende Musik, die darin umgekehrt das
Label »traurig« charakterisiert und ihm in diesem Passen hochst spezifische Konturen
verleiht.«"®

Musik und Aufermusikalisches nehmen aufeinander Einfluss; diese Beein-
flussungen ereignen sich nicht einseitig, sondern wechselseitig, es kommt zu
einer Art Fluktuation. Unter Hinweis auf Lachenmann ist Mahrenholz der Be-
griff des »Hinausweisens« wichtig; Musik ist geeignet, »Wirklichkeiten und
Moglichkeiten« auferhalb ihrer selbst zu »erschlieRen« und zugleich auf diese
zu »verweisenc, auf diese »Bezug zu nehmen«:

wHinausweisen auf Strukturen, auf Wirklichkeiten und Mdglichkeiten um uns und in
uns selbste Diese Sicht enthdlt fir unseren Zusammenhang vor allem zweierlei: ers-
tens etwas, das man die erkenntnistheoretische Dimension nennen kdnnte - Musik
erschliefft etwas an Wirklichkeiten und Moglichkeiten jener Seinsbereiche, denen wir
selbst angehdren; zweitens eine Prézisierung dessen: Musik verweist auf etwas jenseits
ihrer selbst, genauer, auf etwas um sie herum, etwas, dessen Bestandteil sie ist. Musik
nimmt Bezug.«"®

Der Transfer zwischen Musik und Auflermusikalischem gelingt Mahrenholz
tiber das Horen. Die klingende Erscheinung steht im Mittelpunkt der Betrach-
tung, nicht das Notierte. Doch dabei erfihrt das Horen eines Zuhdrers die
Akzentsetzung, nicht das Tun eines Ausfiihrenden. Thre Thesen umreifen
den Prozess der »Hinausweisung« als eine Ubertragungsleistung des Horers.

Die erste These: »Musik weist beim Héren tiber ihre buchstiblich beses-
senen Strukturen hinaus, zugleich liegt dieses Hinausweisen in ihren Struk-

78 | Ebd., S. 88; Herv. i.0.
79 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen, S. 220f.; Herv. i.0.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

turen. Musik verstehen heifdt unter anderem, ihre Strukturen anderswo wie-
derzuerkennen oder auf anderes zu iibertragen.«®® Dies meint erstens das
»Wiedererkennen« von »Labels« im innermusikalischen Bereich (eines Werks
beispielsweise), zweitens ein Wiedererkennen von einem Werk in einem ande-
ren (beispielsweise einer anderen Epoche), drittens eine Bezugnahme von mu-
sikalischen Strukturen zu Auflermusikalischem (Bewegung, Bild, Architektur
etc.). Mit der zweiten These erldutert Mahrenholz die Moglichkeit non-verbaler
metaphorischer Ubertragung: Fiir die Ubertragung generell mache es keinen
Unterschied, ob ein bestimmter Ausdruck durch ein Wort oder etwa durch ein
Bild mit einer bestimmten Farbtonung bestimmt werde: »Das Verstehen von
Musik, sofern es auch im Erkennen und Wiederfinden musikalischer Struk-
turen in Auflermusikalischem besteht, ist ein Akt metaphorischer Ubertra-
gung. Dieser muf nicht notwendig in Sprache stattfinden.«*! Die dritte These
schlieRlich verdeutlicht die Wechselseitigkeit des Ubertragungsprozesses, zu-
gleich auch das Verwandlungspotential, das der metaphorischen Ubertragung
innewohnen kann. Die metaphorische Ubertragung von Musik auf Auermu-
sikalisches verdndert dieses Auflermusikalische, was wiederum Auswirkun-
gen auf die Musik hat:

»Der Akt metaphorischer Ubertragung auf Anderes, der mit dem &sthetischen und ver-
stehenden Erleben von Musik einhergeht, bedeutet eine Umstrukturierung dieses An-
deren. Musikalische Strukturen werden analog zu nonverbalen Pradikaten auf anderes
projiziert. Sie re-organisieren dieses andere - und dieses andere re-organisiert poten-
tiell umgekehrt auch wieder die Musik. Das Verstehen/Erleben von Musik fallt damit
partiell zusammen mit dem Verstehen/Erleben durch Musik.«82

Die Kraft der Sprache

Mahrenholz lehnt den Verzicht auf Sprache, Rede, verbale Beschreibung ab:
Wenngleich jedes Wort durch ein anderes, ebenso passendes zu ersetzen ist, so
ist fiir sie doch iiber die Metapher die Méglichkeit einer Ubertragung gegeben.
Metaphorisches Sprechen bleibt fiir sie notwendig, damit die Rede iiber Musik
sich nicht in einer bloRen Aufzihlung von Strukturmerkmalen erschopft. An
dieser Stelle ein Beispiel der sprachlichen Anndherung an Franz Schuberts
Sonate op. posth. cmoll, D 958 (1828), Takt 117-159 (Durchfithrung):

»Das allmahliche Verschwinden des Zeitmetrums, die Orientierung hin in eine nicht-ar-
tikulierte, entdifferenzierte Tiefe und zugleich entlegene Héhe 186t sich so etwa mit der

80 | Ebd., S. 221; Herv. i.0.
81 | Ebd., S. 223.
82 | Ebd.; Herv. i.0.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

93


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Erster Teil

Bedrohung und dem gleichzeitigen Sog des Todes in Verbindung bringen: der allméh-
lichen Aufldsung »objektiver« Zeitlichkeit ineins mit der Zeitlichkeit des Selbst. Damit
macht dieses Zeitlabel eine Erfahrung von Welt und Selbst zugénglich(er), die liber das
Innermusikalische hinausgehend kognitiv wirksam ist. Artikuliert wird die Empfindung
einer Situation, die fiir Jeden jederzeit Realitat hat und die zugleich kaum bewuftseins-
fahig ist [Anmerkung Mahrenholz: »Der Tod ist kein Ereignis des Lebens. Den Tod erlebt
man nicht.cLudwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, 6.4311«]: der notwen-
dig kommende Tod bzw. das kommende Sterben samt der Moglichkeit des Einnehmens
einer Haltung dazu. Natiirlich muf3 die Passage keineswegs mit Tod«in Verbindung ge-
bracht werden, ganz andere Sinnbereiche sind mit demselben musikalischen Material
zu erschlieRen moglich.«83

Wire eine Beschreibung musikalischer Praxis {iber die Metapher eine prozess-
hafte »Anniherung«® an das, »was sich zeigt« — im Prozess der Ausfithrung?
Anders gefragt: Lisst sich metaphorisch sagen, was jemand tut, der die besagte
Stelle aus der Sonate Schuberts ausfiihrt?

Ich erfahre beim Spielen, dass und wie das Thema in weite Ferne rtickt,
ich spiele einige Tone des Themas gar nicht mehr; sie fehlen, Phrasen werden
zusammengezogen. Ich spiire, dass und wie ich in verschiedenen Registern
des Klaviers (mit beiden Hinden an unterschiedlichen Stellen) spiele, ein Zu-
sammenhang geht mir verloren. Ich mache mit der linken Hand etwas anderes
als mit der rechten, habe verschiedene Schichten gleichzeitig zu bewiltigen. Es
entsteht in meinem Kérper eine Art »floating«®, das Almut RéRler mit Blick
auf Olivier Messiaens »valeurs irrationelles« folgendermaflen beschreibt:
»Man begibt sich [...] als Spieler in ein stark dialektisches Spannungsfeld:
selbst die aufeinander geschichteten Zeitabfolgen, die ich genau wiederzuge-
ben vermag, produzieren in ihrer Komplexheit den Eindruck einer irrationalen
Zeitaufgliederung, eines Schwebens im Zeitraum«.2® Die besagte Stelle aus
der Schubert-Sonate versetzt mich als Spieler in Orientierungslosigkeit, mir
rutscht der Boden unter den Fiilen weg. Wie kann man das spielen? Man wird
es vielleicht zunichst fast mechanisch, vielleicht auch beide Hinde einzeln,
tiben, bis die Bewegungsablaufe im Kopf und im Korper sind, sodass das Spiel
losgelassen werden kann. Spielen wird ein Lassen, ein Loslassen, Verlust von
Kontrolle. Ich begebe mich als Spieler auf schwankenden Boden, in ein nebli-
ges Feld, in Dimmerung und Zwielicht.

Dies eben verheifét die wechselseitige Bezogenheit der Welten aufeinander:
Die an Metaphern reiche Sprache hilft mir zu sagen, wie es mir beim Spielen

83 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 146; Herv. i.0.
84 | D. Mersch: Was sich zeigt, S. 40.

85 | A. RoRler: Zur rhythmischen Freiheit, S. 158.

86 | Ebd., S. 159.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

ergeht. Dabei finde ich nicht nur zum Sprechen iiber die Musik, sondern die
Musik selbst prizisiert auf ihre Weise zugleich das Loslassen, lisst mich am
eigenen Leib spiiren, wie es wirklich ist, wenn ich alles dahingebe, mich ver-
liere und in Orientierungslosigkeit falle.

Verkorperungen:
Auseinandersetzung mit dem Schaffen Wolfgang Rihms

»Musik - indem sie vor-begrifflich, d.h. (auch) physisch-sinnlich rezipiert [...] wird - fiihrt
in eine Form der Beriihrung mit [...] nicht»wif-baren«Inhalten, die das Subjekt iiber die
Sinne und deren komplexe physisch-intellektuelle Einheit im musikalischen Geschehen
gleichsam leiblich-existentiell verankert. In dem Moment, wo man etwa die Zyklizitat
der balinesischen Musik und ihre interne Erfilltheit wahrhaft sinnlich zuganglich be-
kommt, sie im Horen selber ver-kdrpert und perpetuiert, ist sie zugleich nicht nur erfafit
und verstanden, sondern fiir diesen Moment auch bejaht. Die Musik samt dieses Inhalts
bejaht sich im Akt der umfassenden sinnlichen Aufnahme selbst (wohlgemerkt: nicht
schon im Akt des Horens, die Musik kann einen auch uninteressiert lassen oder ab-
stofen). Auch hier [...] erméglicht Musik den kognitiv aufschlieBenden Zugang zu einer
Wahrheit der Realitat und der Existenz, die mittels anderer Symbolisationsformen, wie
derim gegenwartigen Akt des Schreibens und Lesens verwendeten sprachlichen, nicht
zugénglich gemacht werden kann.«87

Mahrenholz beschreibt hier ein Héren mit allen Sinnen, das Zuginge zu exis-
tentiellen Erfahrungen erméglicht. Solche Erfahrungen aber sind potentiell
nicht nur Horern zuginglich, sondern auch (vielleicht mehr noch) den Aus-
fithrenden.

Aus der Praxis des Komponierens heraus hat sich Wolfgang Rihm mehr-
fach zur Korperlichkeit des Komponierens geduflert: »Handwerk ist >Korper-
werks, Sich-Eindriicken des Korpers in eine andere plastische Dimension, Ne-
gativform, aus Druck. Handwerk gelangt als Artikulationsform nach auflen,
und dort setzt es den Korper, dem es entstammt, wieder zusammen.«® In
seinem Aufsatz »Musikalische Freiheit« geht er auf die Situation um 1910 ein,
als Schonberg noch nicht eigenen »Gesetzen« gefolgt sei, sondern »im chro-
matischen Total ohne Tonartbindung« gearbeitet habe:

wFreie Prosa«meint hier: Musik, die sich in jedem Augenblick selbst erneuert, eigentlich
Debussys Ideal, Musik, deren Verlauf in ihrer eigenen Verlaufsenergie begriindet liegt,
die der Komponist in den Klangobjekten aufspirt und freisetzt. »Triebleben der Kldnge«

87 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 149f.; Herv. i.0.
88 | W. Rihm: Spur, Faden, S. 71.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

95


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Erster Teil

wurde dies einmal genannt. Vegetatives Komponieren kann man es auch nennen, muf}
es aber nicht.«8°

Debussy: Mit diesem Namen weckt Rihm nicht nur Assoziationen an Natur-
und Korperhaftes oder an Vegetationsprozesse, sondern auch solche an gespro-
chene Rede. Fiir ihn ist Debussy ein »Erforscher« des musikalischen Redens,
des musikalischen Sprechens im Vollzug: »Fiir Debussy war Komponieren
stets das Erforschen der musikalischen Sprache selbst. Debussy war ganz Mu-
siker: In der puren Entsprechung syntaktischer Konstellationen sah er keine
Musik. Fiir ihn war Sprache untrennbar vom Sprechen, vom Gesprochenwer-
den, vom Tonfall.«*® Wichtig wird an dieser Stelle die Unterscheidung von Syn-
tax und »Ton«. Hier, auf der Suche nach dem »Ton« und bei dessen Auffinden
beginnt das Tun des Ausfiithrenden:

»Der Interpret erféhrt Giber die Art, wie die Klangsprache gesetzt ist, wie sie ihn durch
ihren Text zum Nachsprechen auffordert, also schon auf haptischer Ebene, Grundsétz-
liches liber diese Sprache. Er»sprichtc bereits im Ton der Musik, wenn er deren Griff an
sich selbst verspiirt, indem er diesen Griff »in seine Hand« nimmt, die Hand dem Griff
nachbildet, anbildet, um durch das Greifen dem Instrument die Sprache erst zu ent-
locken. [...] [B]ei Debussy ist spiirbar, wie sehr diese qualitativen Spracheinheiten beim
Komponieren schon mitgedacht, bei der Sprachfindung beriicksichtigt sind, wie sehr
das Sprechen selbst eine eigene Sprache ist.«®!

Von der Betrachtung des »Tons« aus geht es weiter zum musikalischen Einzel-
ereignis, zum einzelnen Ort, der das Tun des Komponisten und des Ausfiih-
renden auf eine ganz eigene Weise herausfordert:

»DerVersuch, diese Sprachfindung genauer zu verstehen, kdnnte uns auf unserer Suche
nach dem musikalischen Einzelereignis und dessen Freiheitspotential auf neue Wege
bringen. Fir Debussy scheinen Abgeschlossenheit und Definition des Einzelereignisses
gleich wichtig wie das Wachstum der Ereignisse. Das erlaubt uns, das Einzelereignis als
Zelle zu verstehen. Durchaus in der doppelten Bedeutung: als abgeschlossene, ent-
wicklungsfremde Einheit und als Wachstumskern, als Keim. Stellen wir uns eine andere
doppelbedeutende Aktion vor: das Freisetzen! Etwas frei, unverbunden in den Raum
setzen; oder etwas entfesseln, freisetzen. Versuchen wir die gedankliche Verbindung
zum doppeldeutigen Zellbegriff. So ist das musikalische Einzelereignis von zwei Seiten
her beleuchtet: erstens ein unverbundenes, nicht auf Entwicklung hin Gesetztes, das

89 | W. Rihm: Musikalische Freiheit, S. 26.
90 | Ebd., S. 35.
91 | Ebd.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

frei in den Zusammenhang - also ohne diesen - gesetzt ist; zweitens eine gerichtete
Einheit, die Wachstum provoziert, Entwicklung freisetzt.«%2

Diese Worte beschreiben nicht nur die Perspektive des Komponierenden, son-
dern auch das Vorgehen aus der musikalischen Praxis heraus: sich an einzelne
Orte begeben.

Eben hier liegt der Ansatzpunkt fiir Mahrenholz’ Auseinandersetzung mit
dem Schaffen Wolfgang Rihms:

»Ein Skandalon wie zugleich ein Faszinosum von Wolfgang Rihm als Komponist wie als
Autor liegt darin, dass er in seinem Werk fiir einen anderen Logos pladiert, fiir andere
Verlaufsformen bzw. eine andere Struktur des Kiinstlerischen. Eine, die hier vorlaufig
und zugespitzt als Logos des Korpers, des Materialen oder Ausgedehnten bezeich-
net wird - im Unterschied zum Logos der Sprache, des Geistes, der Kausalitat und
Folgerichtigkeit.«®3

Ein Affront gegen das »an Logik und Widerspruchsfreiheit ausgerichtete dis-
kursive und mathematisch-lineare Denken — das als wissenschaftliches nach
wie vor die offizielle Domine von Erkenntnissen bildet.« In diesem Sinne ver-
gleicht sie ein »Modell«, das Musik als Sprache begreift und von daher an lo-
gisch nachvollziehbaren Zusammenhingen interessiert ist, und ein »Modell,
das sich eher an »Natur-Metaphern« ausrichtet.”* Rihms Werk »sei gerade nicht
an der Idee von Musik als Sprache orientiert«. Diese Abkehr von der Vorstel-
lung von Musik als Sprache sucht Mahrenholz »positiv« zu bestimmen, indem
sie, ausgehend von schriftlichen AuRerungen des Komponisten, die einzigarti-
ge Bindung eines Klanges an einen bestimmten Ort der Komposition (seine
Unverwechselbarkeit, seine, so Rihm, »Unauswechselbarkeit«®) und Rihms
Riickgriff auf Metaphern des Vegetativen und Koérperlichen geltend macht.
Sie kniipft dabei an Dahlhaus’ Konzept des Verstehens an, das hier unter-
laufen werde. Dahlhaus habe das »Verstehen« von Musik (als einer Sprache)
auf die »Einsicht in einen Zusammenhang zwischen T6nen« zuriickgefithrt:
»Verhandelt wird dieses Thema unter der Unteriiberschrift >Sinnzusammen-
hang«.«*® Quer zu eben diesem »Sinnzusammenhang« stehe aber eine Korper-
lichkeit des »Materials« mit eigenen Anspriichen, wobei Verstehen nicht ab-,

92 | Ebd.

93 | S. Mahrenholz: Der Kérper des Komponisten, S. 24; das folgende Zitat ebd.; Herv.
i.0.

94 | Ebd., S. 28; das folgende Zitat ebd., S. 26.

95 | Vgl. W. Rihm: Spur, Faden, S. 74f,; Herv. i.0.

96 | S. Mahrenholz: Der Kdorper des Komponisten, S. 29f.; das folgende Zitat ebd.,
S. 30.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

97


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Erster Teil

sondern umgewertet werde. Aus einem Brief der Komponistin Isabel Mundry:
Die Frage nach dem Verstehen in der Musik habe Mundry dahingehend be-
antwortet, sie schreibe nicht Musik, »um verstanden werden zu wollen, sondern
um zu verstehen.<”’ So bringt Mahrenholz die metaphorische Ubertragung ins
Gesprdch. Doch: Wie steht es um die Gefahr, in eine, wie sie sagt, »Privatspra-
chenfalle«, in ein »privatistische[s] Abseits« zu geraten?*® Thre Antwort: durch
Hinwendung zu Musik, »die fiir sich selber steht«; hierbei werde Musik nicht
»Bild fiir eine Wirklichkeit«, sondern »selbst Wirklichkeit«.”” Mahrenholz:
»Was ist dieses »>Selbst«? Rihm bindet es an den Kérper.« Rihm: »Das Verhilt-
nis zur Bewegung ist fiir mich dadurch gegeben, daf ich die Musik als Koérper
sehe, dessen Bewegungen und Bewegtheiten sie selbst sind, also die Musik
selbst ist.«'% Es geht Rihm offensichtlich um ein Selbst-Sein der Kérperbewe-
gungen, um ein Selbst-Sein der »Musik als Kérper« auch.

Musik wird sie selbst — durch die Anbindung an den Kérper. In diesem
Zusammenhang erinnert Schiitz daran, dass »in der natiirlichen Einstellung
des Alltags« die »kérperliche Existenz von anderen Menschen« und eine Aus-
stattung der anderen Korper mit einem »Bewufitsein [...], das dem meinen
prinzipiell dhnlich ist«, gegeben sind.'”! »Musik selbst« (Rihm) — diese For-
mulierung wirft einmal mehr Fragen auf wie diese: Hinausweisung auf Wirk-
lichkeiten und Moglichkeiten und/oder Selbst-Sein? Musik: Als-ob-Geschehen
oder Wirklichkeit sui generis? Grenzen/Schwellen zwischen Musikwelt und
Lebenswelt? — und Uberginge?

3.3 GRENZEN, SCHWELLEN - UuND UBERGANGE
Lebenswelt und Musikwelt: Trennung - Verbindung

Schiitz’ Ausfithrungen lassen deutlich werden, dass er die verschiedenen
»Sinnbereiche« als »Welten«!*? betrachtet, die jeweils durch einen eigenen »Er-
lebnis- bzw. Erkenntnisstil«!® geprigt sind. Zu diesen Sinnbereichen zihlt er
auch das »Gemeinsame Musizieren«. Er betrachtet die Sinnbereiche als »ge-

schlossenc, weil aus seiner Sicht »Transformationsregeln«'* fiir eine wechsel-

97 | I. Mundry, zitiert ebd., S. 30; Herv. i.0.

98 | Ebd., S. 32.

99 | Ebd., S. 33; das folgende Zitat ebd.

100 | W. Rihm: ... zu wissen, S. 147.

101 | A. Schiitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt |, S. 27.

102 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 269f., 276f., 281.

103 | A. Schitz/Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt 1, S. 49.

104 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 267; das folgende Zitat ebd.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

seitige Bezugnahme fehlen; so wird fiir ihn ein Wechsel von einem Bereich zu
einem anderen nur im »Sprung« maéglich.

Von Schiitz’ Darstellung unterschiedlicher »Sinnbereiche« ausgehend und
diese weiterfiithrend liefe sich mit Blick auf eine musikalische Situation wohl
auch bildhaft von einer Art Schleier zwischen musikalischer Welt und Lebens-
bzw. Alltagswelt sprechen, auch von einer (durchsichtigen) Membran, die zu-
gleich trennt und verbindet.

Performative Akte verleihen Grenzen zwischen Alltagswelt und performa-
tivem Geschehen Transparenz. Erika Fischer-Lichte spricht von daher eher von
»Schwellen« als von »Grenzen« zwischen den Welten.'®

»An der Garderobe bringt das Publikum die Ohren in Ordnung und gibt
das Gehor ab.«' An der Garderobe scheiden sich die Welten? Auf der einen
Seite erdffnet die Musikwelt im Konzerthaus oder in der Oper beispielsweise
die Moglichkeit, Alltagswelt eine Zeitlang zu verlassen; auf der anderen Seite
gibt die Alltagswelt das Publikum fiir eine gewisse Zeit frei. Das Publikum
begibt sich aus der einen in die andere Welt, richtet sich dort zeitweise ein —
und begibt sich wieder zuriick."”” Diese Vorstellung entspricht wiederum eher
einer Geschlossenheit der Bereiche.

Wie die Musikwelt eine Art Refugium oder Zeitinsel werden kann, zeigen
Frobergers Lamentations und Méditations. Der Spieler begibt sich hinein in
diese verschlungene Welt der Klinge, die Schritt fiir Schritt ertastet werden,
und kann sich vergessen, verlieren im Spiel. Jeder Ton konnte der letzte sein:
So geht es (eine Zeitlang) immer weiter. Am Ende begibt man sich wieder zu-
riick in den Lebensalltag, der vom Ticken der Uhr bestimmt wird, der man
sich nun wieder unterwirft. Die Zeitinsel wird aufgesucht, man begibt sich
hinein, wohl wissend, dass das Verweilen dort begrenzt ist. Der Ubergang von
der einen in die andere Welt wird vollzogen: Ein Spieler betritt (bewusst) die
Musikwelt — und verlisst diese wieder.

Transparenz zwischen Musik- und Alltagswelt zeigt sich in vielfaltiger
Weise mit Blick auf Kompositionen des 20. und 21. Jahrhunderts: Karlheinz
Stockhausen wiinscht sich die wiederholte Ausfithrung von Spiral fiir einen
Solisten als »kiinstlerische Lebensform«!%; Istvan Zelenka entwirft Praktiken,
die vollkommen in den Lebensalltag integriert werden kénnen und sollten
(beispielsweise mit der Komposition Und an § frei gewdhlten Tagen...); Hans-
Joachim Hespos formuliert als Ideal fiir eine Ausfithrung seiner Kompositio-
nen »Fast-Identifikationen« der Ausfithrenden und »Distanzverringerung«.'’

105 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 356ff.

106 | I. Bachmann: Die wunderliche Musik, S. 46.

107 | Vgl. E.-M. Houben: Wie wunderlich ist die neue Musik?, S. 299.
108 | K. Stockhausen: SPIRAL, S. 136.

109 | H.-J. Hespos: ..redezeichen.., S. 130.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

99


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Erster Teil

Musik- und Alltagswelt konnen, so zeigt es sich, mehr oder weniger eng auf-
einander bezogen werden.

Einige Kompositionen sind fiir eine selbstverstindliche Integration in den
Lebensalltag bestimmt. Dazu gehoren auch The Tiger’s Mind oder The Great
Learning von Cornelius Cardew oder Kompositionen von Istvan Zelenka. Letz-
tere sind zum Teil ausdriicklich auch fur musikalische Laien konzipiert, ver-
stehen sich als Einladungen zu bestimmten »Beschiftigungen«'?, die den
Lebensalltag unterbrechen. Die Unterbrechung des Alltagsgeschifts durch die
»Beschiftigung« mit der Komposition und, umgekehrt, das Verlassen dieses
Raumes, verbunden mit erneuter Zuwendung zum Lebensalltag, markieren
wiederum Schwellen.

Erst durch die Uberginge, d.h. durch die Uberschreitungen der Schwellen
hin und wieder zuriick, wird die musikalische Situation in den Lebensalltag
integriert. Die trennende Schwelle scheint notwendig zu sein, damit die Uber-
schreitung moglich wird.

Aufkiindigung eines Als-ob-Geschehens

Dort, wo uns die Schwellen zwischen Sinnbereichen beriihren, wo wir uns
als Musiker Ubergingen von einer Welt in die andere aussetzen, begegnen
wir einander in der musikalischen Situation. Wir simulieren diese Begegnung
nicht. Sie ereignet sich tatsichlich im Sinnbereich »gemeinsamen Musizie-
rens« (Schiitz), wobei gar nicht einmal ununterbrochen deutlich sein muss, in
welchem Sinnbereich wir uns gerade aufhalten, ob in der Welt der Musik oder
in der Welt des Alltags. Durch den zeitweiligen (bewussten) Ubergang in den
Sinnbereich der Musik, in dem wir alle in unserer Verschiedenheit und bei
aller Geschiedenheit voneinander zusammentreffen diirfen, finden wir uns
(zwar) in einer anderen Welt, aber nicht in einem Als-ob-Geschehen wieder.
Wir betreten als Ausfithrende einen anderen Bereich als den der alltiglichen
Lebenswelt mit eigenem wirklichem Geschehen selbst. Diese Gedanken be-
statigt Schiitz in seiner »Studie« (»Gemeinsam musizieren«). Eine Schliissel-
stellung in Schiitz’ Ausfithrungen nimmt die Idee des »Sich-aufeinander-Ein-
stimmens« ein, wodurch eine lebendige »Beziehung« wihrend dieser Zeit des
gemeinsamen Musizierens entsteht."! Dieses »Sich-Einstimmen« geschieht
an einem bestimmten Ort. Alle am Geschehen Beteiligten durchleben ge-
meinsam eine bestimmte Zeit, sie werden gemeinsam ilter."" Dies ist und ge-
schieht wirklich so — in der Welt des Musizierens. In dieser Welt mit eigener

110 | E.-M. Houben/I. Zelenka: und/oder, S. 20, 21, 22, 27, 314.
111 | A. Schiitz: Gemeinsam musizieren, S. 132.
112 | Ebd., S. 146.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Wirklichkeit, eigenen Dingen, Orten und Lebenszeiten, zeigt sich dann kein
Als-ob-Geschehen, sondern tatsichliches »SO IST«, »SO GESCHIEHT«'?,

Beim Spielen der Méditation »sur ma mort future« von Johann Jacob Fro-
berger tue ich nicht so, als ob ich meditieren wiirde, sondern ich falle in ech-
te Meditation; beim Spielen des Klavierstiicks pour étre seul(e) sans réserve von
Antoine Beuger tue ich nicht so, als ob ich mich verlieren wiirde, sondern ich
gehe tatsidchlich verloren: erfahre, dass und wie ich mich vertrauensvoll verlo-
ren geben darf. Dabei kann beim Aufenthalt im Sinnbereich des Musizierens
durchaus die andere Welt des Alltags einbrechen, sodass ich mir beim Spielen
selbst nicht immer sicher sein kann, in welcher Welt ich mich gerade befinde.

Der Umgang mit einer Vielfalt von »Sinnbereichen« kann in musikalischer
Praxis verhandelt werden, weil sie zwar sinnhaft, aber nicht zweckgebunden
ist. In musikalischer Praxis ist man frei, die »Schwelle« (Fischer-Lichte) bzw.
die Membran zwischen Musikwelt und Alltagswelt zu thematisieren. Das ist
die grundsitzliche Orientierungsfrage im Alltagsleben und in musikalischer
Praxis: Welches Spiel wird hier eigentlich gespielt? In welchem Sinnbereich
halte ich mich jetzt auf? In musikalischer Praxis lisst sich diese Frage zuge-
spitzt formulieren, denn hier geht es um die Entstehung von Sinn und nicht
um das Erreichen eines bestimmten Zwecks.

Don Quixote

Was geschieht beim Springen zwischen den Sinnbereichen des Musizierens
und der Welt des Alltags (Schiitz)? Gerade der »Schock« beim Wechsel von
der einen in die andere Welt und zuriick (und wieder neu in die andere Welt
ust.) birgt konfliktreiches Spannungspotential. Hier, beim Wechsel, tut sich
die Moglichkeit auf, nicht genau zu wissen, wo man jetzt eigentlich ist. Beim
Ubergang iiber Schwellen kénnen diese Schwellen auch unscharf werden. Was
jetzt? Wo bin ich? Wie geht es jetzt weiter? Solche Fragen wachsen aus Konflik-
ten von Sinnbereichen: Was ist Traum? Was ist Alltagswelt? Was ist Fantasie-
welt? Wo ist die Welt des Musizierens? Bin ich schon da angelangt? — oder noch
nicht (ganz)?

In seinem Aufsatz »Don Quixote und das Problem der Realitit« kniipft
Schiitz an William James’ »Principles of Psychology« an: Jeder Realititsbe-
reich, James spricht von »Subuniversa«, hat seinen »eigenen speziellen und
besonderen Existenzstil«." Neben der »Welt der Sinne oder der physischen
Dinge« zihlen ebenso die Wissenschaftswelt, die Welten der Triume und
Fantasien, die Welten religitser Uberzeugungen und viele mehr zu den »Sub-

113 | H.-J. Hespos: AUGEN DER WORTER, Partitur.
114 | A. Schitz: Don Quixote, S. 102.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

101


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Erster Teil

universa« (James), die Schiitz »mannigfaltige Wirklichkeiten«, »geschlossene
Sinnbereiche« nennt. Und Schiitz’ Aufsatz »Don Quixote«?

»Die These, die wir aufstellen wollen, ist, da sich Cervantes’ Roman systematisch mit
dem Problem der mannigfachen Wirklichkeiten befafit, das von William James gestellt
wurde, und dafd die verschiedenen Phasen in Don Quixotes Abenteuern sorgfaltig aus-
gearbeitete Variationen des Hauptthemas sind, ndmlich wie wir Realitét erfahren.«*%

Des Protagonisten Kampf gegen die Windmiihlen: fiir seinen beobachtenden
Begleiter kein Streit gegen eine michtige militdrische Bedrohung, sondern ein
ohnmichtiges Einschlagen auf lebloses Material; des Protagonisten Bewunde-
rung fiir die Schonste aller Damen, deren Bildung alles bislang Erlebte iiber-
steigt: fiir seinen verstindnislosen Begleiter Bewunderung fiir eine alltiglich
zu sehende Marktfrau, die ihrer gewohnten Titigkeit nachgeht.

Was hat Don Quixotes Lebensform (denn eine solche ist seine fahrende
Ritterschaft zweifellos) mit der Lebensform eines Musikers zu tun? Ich méch-
te in diesem Zusammenhang noch einmal auf die Magie, auf die Zauberkraft
der Musik eingehen. Don Quixotes Subuniversum der fahrenden Ritterschaft,
dem er, um mit Schiitz zu sprechen, den »Realititsakzent« verliehen hat, wird
von Zauberern regiert, denen es sogar gelingt, Sinnbereiche miteinander zu
versbhnen und Widerspriiche oder Paradoxa aufzul6sen. Sie iibernehmen in
Don Quixotes Welt die »Rolle der Kausalitit und Motivation«.""® Thnen, den
Zauberern, wird die Aufgabe zugewiesen, »die Koexistenz und Kompatibilitit
von bestimmten Sinnbereichen zu gewihrleisten [...] und sicherzustellen, daf}
der Wirklichkeitsakzent, der einem jener Subuniversa erteilt wurde, erhalten
bleibt.«'” Versshnung der Sinnbereiche durch Zauberhand!

Der Konflikt zwischen Don Quixotes Fantasiewelt und der Lebenswelt sei-
ner Umgebung spitzt sich zu, als die Wohlmeinenden unter seinen Mitmen-
schen ihm dadurch entgegenzukommen suchen, dass sie zeitweilig in eine
Als-ob-Welt einziehen — im Spiel, im Witz —, der sie aber niemals den »Wirk-
lichkeitsakzent« zu verleihen bereit sind. Damit, so Schiitz, gelingt es ihnen
aber nicht, in eine »echte soziale Beziehung« zu Don Quixote zu treten, was
zu dessen »persénlicher Tragédie« beitrigt; ein weiterer die Situation verschir-
fender Punkt ist der, dass Don Quixote mit der Zeit selbst »immer weniger« an
seine Welt »glaubt« und in Unsicherheit verfillt.""®

Don Quixote: Inbegriff des Musikers, der Musikerin — aller Spieler! Wie
wirklich ist das Spiel, das hier gespielt wird? Nur Musik? Nur ein Spiel? (Ge-

115 | Ebd., S. 103.
116 | Ebd., S. 107.
117 | Ebd.

118 | Ebd., S. 114f.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

meinsam) Musizieren! Wie ernst ist es uns mit dieser Praxis? Ist es eine Pra-
xis, an die wir glauben (glauben mochten, glauben kénnen)? So, wie es jetzt
aussieht, ist die Beantwortung dieser Frage auch von einer Entscheidung des
einzelnen Musikers abhingig. Die Frage lautet also auch: Will ich mich als
Spieler so weit ins Spiel hineinbegeben, dass ich die Ausstrahlung der einen
Welt (der Musizier- und Spielwelt) auf die andere gestatte, ja mehr noch: her-
aufbeschwore?

Schiitz zitiert einen Satz Don Quixotes, einen Satz, den er als »Kern« des
Problems identifiziert: »[I|ch bilde mir ein, dafl alles, was ich sage, wahr ist,
weder mehr noch weniger.«'? Hier ankniipfend: Die Don Quixotes als Aus-
fithrende von Musik, die fiir eine bestimmte Praxis eintreten und von daher
dieser Welt den »Wirklichkeitsakzent« verliehen haben, begeben sich mit ihren
Handlungen und ihrem Mit-Dabei-Sein (ihrem In-Erscheinung-Treten) in eine
»Wahrheitsprozedur«'® — ein hoher und bescheidener Anspruch zugleich. Fiir
was treten wir ein? Wozu tun wir das?

Vom Ereignis beriihrt, begibt man sich, so Alain Badiou, in eine »Wahr-
heitsprozedur«: Nach dem »Ereignis« gibt es die Mdglichkeit, dieses Ereignis
anzuerkennen, dafiir einzutreten; erst dann wird das Ereignis fur diejenigen,
die dafiir eintreten, zum Ereignis; fiir sie hat sich die Welt gedndert. Es sind
nicht die Philosophen (und Musikwissenschaftler), die ein Ereignis an den
Anfang einer »Wahrheitsprozedur« stellen, sondern die Kiinstler, die fiir das
Ereignis eintreten und sich damit in die »Wahrheitsprozedur« begeben — mit
ihrem Schaffen, ihrem Tun.!”!

Fiir was engagieren wir uns mit der Praxis? Was affirmieren wir? Versu-
chen wir, die Welt des (gemeinsamen) Musizierens mit der Welt der alltig-
lichen Lebenswirklichkeit zu verbinden, wobei wir eine jede von ihnen als in
sich »geschlossenen Sinnbereich« annehmen: Welche Chancen und Méglich-
keiten ergeben sich aus den »Spriingen, aus den Schockerfahrungen, aus den
»Transzendenzen« (Schiitz) bei der Uberschreitung der Schwellen zwischen
den Welten? Keine der beiden Welten wird unbehelligt davonkommen: Die
Spuren der Erfahrungen und Erinnerungen, der Hoffnungen und Sehnstichte
folgen den Spielern, die den Sprung gewagt haben bzw. denen der Fall in die
ganz andere Welt passiert ist. Die Ausrichtung auf Zukiinftiges, verbunden
mit einem Sich-Einrichten in einem wie auch immer gearteten Provisorium
hier wie dort (im Lebensalltag wie in der Musizierwelt), macht frei und lisst
sich nicht nach einem Passieren der Schwelle hin und wieder zuriick abschiit-

119 | Ebd,, S. 115.

120 | A. Badiou, zitiertin: J. de Bloois/E. van den Hemel: Kunst creéert altijd, S. 50.
121 | Ebd.; vgl. A. Badiou: Das Sein und das Ereignis; A. Badiou: Paulus. Die Begriin-
dung des Universalismus.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

103


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Erster Teil

teln. Musikalische Praxis als Lebensform verheifdt Wandel — gerade weil die
Sinnbereiche in Bewegung geraten.

Desorientiertheit im Sprung hinaus

Was jetzt? Wo bin ich? Wie geht es jetzt weiter?

Ich frage, wenn ich nicht weiterweif3: wenn ich desorientiert bin. Was ist
eigentlich Desorientiertheit in musikalischer Praxis? Wie gehen wir hier mit
Desorientiertheit um? Desorientiertheit scheint einem Konflikt zwischen
Sinnbereichen zu entspringen. Desorientiertheit prigt die Musizierwelt wie
die Alltagswelt, in der Desorientiertheit treffen sich beide Welten. In beiden
Welten kann man sich nicht sicher sein.

Der philosophischen Frage nach »Orientierung«'?? geht die Erfahrung
von Desorientiertheit voraus. Fiir die musikalische Situation ist es gerade die
Desorientiertheit, die das spezifisch Musikalische dieser Situation ausmacht.
Nicht die Erfahrung, zu wissen, wo man ist, sondern die Erfahrung, nicht oder
nicht genau oder nicht mit Sicherheit zu wissen, wo man ist, charakterisiert
musikalische Praxis wie alltidgliche Lebenswelt. Eben der Umstand, dass wir
als Musiker nicht immer wissen, in welchem Sinnbereich wir gerade sind, er-
moglicht Hinausweisung als Geschehen. Von Orientierung zu sprechen, bietet
sich hinsichtlich der Welt des (gemeinsamen) Musizierens erst von der musi-
kalischen Situation der Desorientiertheit aus an.'® Die musikalische Situation
lebt von der Desorientiertheit. Und die Desorientiertheit ist nur zu gewinnen,
wenn ich als Musiker, als Musikerin zeitweise nicht weif, in welchem Bereich
ich jetzt bin. Dann kommt die Frage nach (musikalischer) Orientierung auf.
Sobald wir die Situation der Desorientiertheit auflésen, finden wir Orientie-
rung. Orientierung (immer wieder neu) zu finden: Dieser Prozess ist grund-
satzlich verschieden von einem Prozess des Sich-Orientierens.

Nach Andreas Luckner beinhaltet Orientierung immer auch Desorientie-
rung — und umgekehrt: »Um [von Orientiertheit] eine positive Bestimmung
geben zu kénnen, empfiehlt es sich, zunichst einmal danach zu fragen, was
uns eigentlich fehlt, wenn wir desorientiert sind.«!?* Luckner unterscheidet zwi-
schen »Desorientiertheit« und »Orientierungslosigkeit«:

mDesorientiert« ist dabei nicht einfach dasselbe wie »orientierungslos«. Denn wahrend
man entweder orientierungslos ist oder nicht, gibt es in der Desorientierung offensicht-

122 | Vgl. W. Stegmaier (Hg.): Orientierung.

123 | Anders Stefan Berg, der beim Entwurf einer »Hermeneutik musikalischer Orien-
tierung«, Spielwerk, entschieden von der »Orientierung« ausgeht; vgl. S. Berg: Was
heift: sich in Musik orientieren?; S. Berg: Orientierung in Klangrdumen.

124 | A. Luckner: Drei Arten, nicht weiterzuwissen, S. 227; Herv. i.0.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

lich Grade. Terminologisch kénnen wir hier so verfahren, dafs »Orientierungslosigkeit«
das Extrem groRter Desorientiertheit ist.«12%

Vielleicht lisst sich das Verhiltnis von Orientierung und Desorientiertheit hin-
sichtlich der musikalischen Praxis noch stirker von der Desorientiertheit aus-
gehend beschreiben: Man kann nur Orientierung finden, wenn man von der
Erfahrung der Desorientiertheit ausgeht. Desorientiertheit im Anschluss an
Schiitz und in der Weiterfithrung seiner Darstellung: In der musikalischen Si-
tuation wie auch in der Lebenswelt fehlt die Gewissheit, welchem Sinnbereich
jetzt der »Wirklichkeitsakzent« (Alfred Schiitz) zukommt. Wie Desorientiert-
heit sich auflst, wenn man (als Spieler) wieder Orientierung findet? Diese
Frage lieRRe sich mit Schiitz dahingehend beantworten, dass fiir eine gewisse
Zeit Orientierung neu durch eine klare Zuweisung des »Wirklichkeitsakzents«
oder »Realititsakzents« zu einem ganz bestimmten Sinnbereich gefunden
wird.

Uberschreiten: im Sich-Hineinbegeben und im Sich-Wiederfinden

Die »Grenze« resp. die »Schwelle« zwischen musikalischer Situation und Le-
bensalltag, zwischen Musikwelt und Alltagswelt kann iiberschritten werden.
In dieser Beschreibung schwingt ein bewusster Vollzug mit: Ich begebe mich
in eine musikalische Situation hinein. Ebenso entschieden verlasse ich sie wie-
der. Eine solche Akzentuierung von Aktivitit oder Aktion sagt noch nichts aus
iiber die Klarheit der Schwelle. Diese kann eine Zeitlang unscharf bleiben,
aber schliefllich besteht kein Zweifel mehr daran: Das Spiel hat begonnen.

Beim Wechsel (beim Sprung) von einem Sinnbereich in einen anderen,
von der jeweiligen musikalischen Praxis in die Alltagswelt und zuriick (und
wieder hin und wieder her usf.) kann es aber auch geschehen, dass ich mich
(eher unverhofft) in einer jeweils neuen Situation wiederfinde. Ubergang wird
nicht nur vollzogen, Ubergang passiert mir auch, widerfihrt mir. Beides ist
moglich beim Wechsel: das bewusste Sich-Hineinbegeben in einen anderen
Sinnbereich wie der schockhafte Wechsel, der einem widerfihrt.

Immer wieder Ubergiinge: Ich begebe mich als Musiker in den anderen Be-
reich des (gemeinsamen) Musizierens. Und dieses Sich-Hineinbegeben ist ein
notwendiger Schritt, der die Transparenz der Membran bewahrt. Ohne Schei-
dung ist der andere Bereich nicht zu haben. Auch wenn mir der Ubergang pas-
siert: Die Trennung der Bereiche bleibt bestehen. Beide Arten des Wechsels,
der aktive wie der passive, ermoglichen das lebendige Konfliktpotential.

Die bereits angesprochene Nihe der musikalischen Praxis zum Ritual lisst
an dieser Stelle an »Zwischenriume« denken, welche die unterschiedlichen

125 | Ebd.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

105


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Erster Teil

Welten voneinander trennen und sie zugleich verbinden; notwendig wird
Ubergang als Geschehen. Klaus-Peter Képping und Ursula Rao widmen sich
eben dieser Erfahrung von »Zwischenraum« in der Praxis des Rituals:

»[Wir stellen fest], dass die Grenze, die durch das Ritual errichtet wird, nicht als Zeit-
punkt zu verstehen ist und auch rdumlich nicht klar abgegrenzt werden kann. Vielmehr
handelt es sich bei dem Ubergang zwischen den Sphéren - von der Alltagswelt zur rituel-
len und zuriick - um einen ausgedehnten Prozess, der die Regeln des gesellschaftlichen
Ideals neu aushandelt.«12®

Eben dies liefle sich auch fiir die Wanderungen zwischen Alltagswelt und mu-
sikalischer Situation (und wieder zurtick) sagen: Zeitpunkte fiir den Wechsel
sind kaum auszumachen; die (metaphorische) Rede von »Zwischenriaumenc
zwischen den Welten hebt die rdumliche Unschirfe bei den Ubergingen her-
vor.

Die Frage nach der Art der mehr oder weniger durchsichtigen Membran
zwischen Lebenswelt und Musikwelt ist auch eine Frage nach Anfang und
Ende eines Musikstiicks. Stockhausen unterscheidet zwischen Anfang und
Beginn sowie zwischen Ende und Schluss:

»Wenn ich sage Anfang, so denke ich an einen Vorgang, etwas hebt an, spielt sich ein;
wenn ich sage Ende, so denke ich an etwas, das zu Ende geht, ausklingt, verldscht. Hin-
gegen verbinde ich mit den Worten Beginn und Schluf die Vorstellung von Zasuren, die
eine Dauer als Ausschnitt aus einem Kontinuum heraus begrenzen.«*27

Nicht immer sind Beginn und Schluss, Anfang und Ende klar zu bestimmen.
Zwar legt die Rede von »Beginn« und »Schluss« die Vorstellung eines scharfen
Schnitts nahe, doch ein (gedachter) Punkt im Kontinuum der Zeit erweist sich
beim tatsichlichen Wechsel als Uber-Gang.'® Hinsichtlich der Komposition
4733” von John Cage sprach Herbert Henck vom (zeitlichen) »Rahmen«'?, den
das Stiick benétige: Der »Rahmen« trennt die Welt der Komposition von der
alltiglichen Lebenswelt und erméglicht so deren Verbindung; Ubergang wird
vollzogen oder geschieht (vielleicht wie im Traum). Die prizise Zeitangabe
433", die den »Rahmen« abbildet, ermoglicht einen Wechsel von der alltig-
lichen Lebenswelt in die Musikwelt und wieder zuriick, einen Wechsel, der
als Ubergang immer unscharf bleibt. Es sind oftmals gerade die Prozesse des

126 | K.-P. Képping/U. Rao: Zwischenrdume, S. 248.

127 | K. Stockhausen: Momentform, S. 207.

128 | »Indem ich jetzt« sage, ist jetzt schon nicht mehr jetzt.« B. A. Zimmermann: Die
Notwendigkeit, eine Invektive zu verfassen, S. 130.

129 | Begriff hier nach H. Henck: Vom Klang der Stille, S. 83.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Sprachfindungen

Verschwindens, die den unscharfen Wechsel von der einen in die andere Welt
als Ubergang erfahren lassen:

»Musik ist verschwunden: in der fast zu langen Generalpause mitten im Stiick, in der Zeit
zwischen zwei Sétzen eines Werks von mehreren Sdtzen, in der Zeit vor und nach einem
Konzert. Musik ist nicht mehr und noch nicht wieder da. Die Situation, in derich erlebe,
dass Musik verschwunden ist, kann nicht ohne Musik wahrgenommen werden.«*3°

Eine klare Bestimmung dessen, was Musik, was, im Unterschied dazu, Nicht-
Musik (innerhalb von Alltagswelt) sei, mag kulturellem Wandel unterworfen
sein, muss hier aber kaum getroffen werden. In musikalischer Praxis geht es
um ein Sich-Hinein-Begeben in eine musikalische Situation wie auch um ein
Sich-Wiederfinden in einer bestimmten Situation. Diese Bewegung ist un-
scharfer Ubergang in den je anderen (Sinn-)Bereich. Viele Hervorhebungen
des »Rahmens« in Cages stillem Stiick waren wohl iibertrieben deutlich, allzu
sehr pochend auf Einschnitt, Zasur: »Schliefllich geht es nicht darum, einen
genauen Punkt zu markieren (>jetzt fingt es an«), sondern irgendwie aufschei-
nen zu lassen, dass »es angefangen hat«. Ein einfaches innerliches Stillwerden
ist eigentlich schon genug.«™!

Musik — wozu? Damit es still werden kann? Vielleicht reicht diese Antwort
wirklich schon.

130 | E.-M. Houben: Hector Berlioz, S. 123.

131 | Antoine Beuger, zitiert nach einem der Autorin zur Verfiigung gestellten Manu-
skript einer Email-Korrespondenz zwischen Antoine Beuger und Nikolaus Gerszewski
vom 19.02.2017.

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004 - am 13.02.2026, 10:57:28.

107


https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839441892-004



https://doi.org/10.14361/9783839441992-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

