Korper und Kommunikation:
Das Publikum in der Berliner Hofoper

1820-1870
SVEN OLIVER MULLER

I. Opernhauser des 19. Jahrhunderts erfiillten hinsichtlich des
Publikums ganz ahnliche gesellschaftliche Funktionen wie die Zent-
ren der Grofistadt. Sie waren Teil eines 6ffentlichen Lebens ausge-
legt auf Sichtbarkeit und Darstellung, auf Begegnung und Genuss.
Diese Offentlichkeit spielte sich auf den Strafen, in den Parks, in
den Kaffeehdusern und eben in den Bauwerken fiir Musik ab. Hier
begegneten sich Privatleute auf der Suche nach dem guten Leben in
schéner Umgebung. Ungeachtet zahlloser sichtbarer und unsicht-
barer, sozialer und pekuniirer Barrieren, von denen noch ausfiihr-
lich zu reden sein wird, standen Opernhauser jedenfalls den Eliten
weitgehend offen. Bereits ihre reine Grofie und ihr aufwendiger Un-
terhalt machten den regelméafigen Besuch eines zahlreichen und
zahlenden Publikums notwendig. Sie dienten damit nicht nur der
Unterhaltung und der Reprasentation, sondern zahlten im 19.
Jahrhundert zu den wenigen auferhauslichen Treffpunkten, in de-
nen sich Bildungsbtirger und Kleinbtirger, hoher und niederer Adel
in einem gréferen und institutionalisierten Rahmen begegnen
konnten. Die Musik bildete hier den wichtigsten, aber eben nur ei-
nen Anreiz. In den Bauwerken fiir Musik traf man Bekannte und
Fremde, um Gesellschaft zu finden, sich tiber Musik oder Politik zu
unterhalten und gleichzeitig den neuesten Klatsch und Tratsch
auszutauschen. Welche korperlichen und kommunikativen Vergnii-
gungen musikalische Auffithrungen auch sonst bereiten konnten,
als konstituierender Faktor offentlichen Lebens waren sie spates-
tens seit dem frithen 19. Jahrhundert nicht mehr wegzudenken.
Der Theaterkritiker Moritz Gottlieb Saphir befand 1828 lakonisch:
,Und was Deutschland ohne Theater und Oper ware? Eine grofie
Langeweile von 11600 Quadratmeilen mit ungefahr 30 Millionen

31

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

Einwohnern, da niemand in Gesellschaft ginge, weil niemand wiif3-
te, von was er reden sollte.“!

Berlin hatte der musikalischen Reputation manch anderer eu-
ropaischer Metropolen lange nichts vergleichbares entgegenzustel-
len. Die Residenz der preuflischen Kénige bot trotz seiner grof3ztigi-
gen Anlage bis zum zweiten Viertel des 19. Jahrhunderts noch eher
das Erscheinungsbild einer mittleren Garnisonsstadt. Berlins
kunstlerischer Ruf resultiert vor allem aus der baulichen und
kiinstlerischen Wirkung seiner Oper. Georg Wenzeslaus von Kno-
belsdorff hatte das Theater (1800 Platze nach dem Umbau 1844) auf
Geheif3 seines Konigs Friedrich II. 1741-43 direkt im Zentrum Ber-
lins errichtet. Die Berliner Hofoper war das erste bedeutende Thea-
ter iiberhaupt, das als frei stehendes Gebaude errichtet wurde und
verlieh dem anderweitig noch wenig konturierten Zentrum der Stadt
fortan sein Gesicht. Auch in Berlin war die Oper Staatsoper, die re-
gierenden Monarchen finanzierten die Vorstellungen nicht nur aus
dem laufenden Etat, sondern mischten sich oft direkt in die Gestal-
tung des Spielbetriebes ein. Erst nach dem der Neubau des koénigli-
chen Schauspielhauses durch Friedrich Schinkel (1821) und die
Eroffnung privat betriebener Hauser, die eher komische Opern auf
die Biihne brachten, wie das Konigstadtische Theater (1824) und
das Theater der Familie Kroll (1850), verfiigte die Spreemetropole
uber mehrere florierende Opernspielstatten.2 Im Jahre 1872 hielt
die ,Neue Berliner Musikzeitung“ tiber den kulturellen Pluralismus
der Stadt fest: ,Berlin wird eben Weltstadt; die Veranstaltungen,
welche zur Unterhaltung des Publikums getroffen werden, nehmen
von Jahr zu Jahr grofere Dimensionen an.“3

Der Zwang zur Offentlichkeit ist ein wesentliches Kennzeichen
moderner Kommunikation. Die Massenmedialisierung vor allem seit
dem zweiten Viertel des 19. Jahrhunderts, die Verbreitung unge-
kannter Stiickzahlen von Zeitungen und Bildern, veranderte daher
auch den gesellschaftlichen Stellenwert des Musikkonsums. Fur
musikalische Auffiihrungen hief das: Sie verlangten o6ffentliche Be-
obachtung und Teilnahme - zunichst der anwesenden Besucher
und dann der breiten Bevolkerung. Die Menschen lasen Berichte

1  Zit. n. Marieluise Bitter-Hubscher: Theater unter dem Grafen Brihl (1815-
1828), Regensburg: Bosse 1980, S. 415. Die zeitgendssische Rechtschrei-
bung ist in den meisten Fallen hier beibehalten worden.

2 Vgl. Christoph H. Mahling: Zum ,Musikbetrieb“ Berlins und seinen Instituti-
onen in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts, in: Carl Dahlhaus (Hg.):
Studien zur Musikgeschichte Berlins im frithen 19. Jahrhundert, Regens-
burg: Bosse 1980, S. 27-284, passim; sowie die Beitrdge in: Georg Quander
(Hg.): Apollini et Musis. 250 Jahre Opernhaus Unter den Linden, Frank-
furt/Main: Propyldaen 1992.

3 NBMZ 26 (1872), S. 293.

32

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper und Kommunikation

uber das Ereignis, betrachteten Bilder in der Presse oder sie spiel-
ten und sangen daheim populdre Musikstiicke. Die Medien reflek-
tierten und kreierten damit den Stellenwert musikalischer Auffiih-
rungen im Mittelpunkt der urbanen Gesellschaft. Berichte tiber das
Musikleben hatte der interessierte Leser nicht lange im Feuilleton
zu suchen, sondern wurde meist bereits auf dem unteren Ende der
ersten Seite der fithrenden Tageszeitungen fiindig. Zeitschriften und
Zeitungen schrieben in einer heute unbekannten Ausfiihrlichkeit
uber jedes nur denkbare Detail des stadtischen Musiklebens: Gala-
auffihrungen und Gastspiele berihmter Kiinstler, Marotten und
Erkrankungen von Sangern, die modische Toilette der Damen und
die jingsten habituellen Erlebnisse im Auditorium.

Dass musikalische Auffithrungen Offentlichkeit schaffen, er-
kannten auch die Zeitgenossen. Uber das enthusiastisch gefeierte
Gastspiel der Sangerin Henriette Sontag an der Berliner Hofoper
1830, das Anlass zu tagelangem Stadtgesprach gab, hief es in den
Erinnerungen des Generalintendanten Friedrich Wilhelm von Re-
dern: ,Berlin hatte damals keine Politik, keine Presse, das Theater
allein mupte das Bediirfnis nach Offentlichkeit befriedigen.“¢ Auch
die Schriftstellerin Fanny Lewald wunderte sich immer wieder tiber
die intensive Aufmerksamkeit, die das Publikum der Biihne schenk-
te. In ihren Augen kam dem Berliner Musikleben im Vormarz
durchaus der Charakter einer Ersatzoffentlichkeit zu:

Ich war oft ganz erstaunt dartiber, welche Wichtigkeit man einer Theaterauffiih-
rung, einem Konzerte beilegte. Ich sah mit Verwunderung, daR Personen, die
nicht selber ausiibende Kiinstler waren, ihren ganzen Sinn auf das Theater oder
das Konzert (...) gerichtet hatten. (...) Das Theater ist die heiligste Angelegen-
heit des Berliner Publikums, der einzige Gegenstand, worilber das ganze Volk
Berlins ohne Reprasentativverfassung und freie Presse frei denkt, spricht und
schreibt (...) . Es ist das gewaltige Triebrad der groRen Konversationswalkmiihle
Berlins, der einzige Mittelpunkt des Berliner 6ffentlichen Lebens. Der Generalin-
tendant der Schauspiele ist nach dem Koénige der erste Mann in Berlin, und um
Schauspieler und Sangerinnen kiimmert man sich mehr als um Minister und
Kiister.5

Opernhauser waren offentliche Arenen, die die Besucher nutzen
konnten, um sowohl ihren Beifall als auch ihr Missfallen zu de-

4 Friedrich Wilhelm von Redern: Unter drei Kénigen, Lebenserinnerungen ei-
nes preuBischen Oberkdammerers und Generalintendanten, Koéln: Bohlau
2003, S. 120.

5 Fanny Lewald: Meine Lebensgeschichte: zit. n. Ruth Koéhler/Wolfgang Rich-
ter: Berliner Leben 1806-1847. Erinnerungen und Berichte, 0.0. 1954, S.
182f.

33

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

monstrieren.6 Pragend fur das Verhalten des Publikums war die
demonstrative 6ffentliche Teilhabe, mit dem es sein Vergntigen be-
kundete und seinem Erlebnis freien Lauf lassen konnte. Um die
Oper als sozialen Raum sichtbar zu machen, kommt es darauf an,
sich auf die o6ffentliche Rezeption von Musik zu konzentrieren. Der
historische Blick auf die Oper mag helfen, die immer noch wenig er-
forschte Rolle des Publikums bei der Bewertung und Erzeugung ei-
gener Praferenzen im Spiegel von Musik besser zu verstehen. Es
ware daher ganzlich irrefihrend, das Publikum lediglich als Beob-
achter und passiven Rezipienten musikalischer Spektakel zu be-
trachten. Die Teilnehmer an Opernauffithrungen des 19. Jahr-
hunderts waren selber Akteure, die den Charakter eines Abends
durch ihre kérperliche Prasenz, ihre Bewertung der Musik und ihr
Hoérverhalten wesentlich pragten. Die Barriere zwischen Kunstlern
und Betrachtern bei der Gestaltung einer Auffithrung war daher in
gewisser Hinsicht sehr durchlédssig. Beide pragten den Charakter
eines Abends, so dass oft unklar schien, ob sich das interessantere
Spektakel auf dem Podium oder im Zuschauerraum vollzog.” Zuge-
spitzt liele sich argumentieren, dass nur durch das Publikum Mu-
sik bedeutungsvoll und relevant wurde.8 Umgekehrt lenkt die Un-

6  Zu den wichtigsten Studien zum Verhaltnis von Oper und Gesellschaft zah-
len: Anselm Gerhard: The Urbanization of Opera. Music Theatre in Paris in
the Nineteenth Century, Chicago: University of Chicago Press 1998 (dt.
1992); Philipp Ther: In der Mitte der Gesellschaft - Operntheater in Zent-
raleuropa 1815-1914, Wien: Oldenbourg 2006; Michael Walter: Die Oper ist
ein Irrenhaus. Sozialgeschichte der Oper im 19. Jahrhundert, Stuttgart:
Metzler 1997; Ruth Bereson: The Operatic State, Cultural Policy and the
Opera House, London: Routledge 2002; Theodore Fenner: Opera in
London. Views of the Press 1785-1830, Carbondale/Ill.: Southern lllinois
University Press 1994; Jiirgen Rehm: Zur Musikrezeption im vormarzlichen
Berlin. Die Prdsentation biirgerlichen Selbstverstindnisses und biedermei-
erlicher Kunstanschauung in den Musikkritiken Ludwig Rellstabs, Hildes-
heim: Olms 1983.

7 Vgl. etwa fur Frankreich Jane Fulcher: The Nation’s Image. French Grand
Opera as Politics and Politicized Art, Cambridge: Cambridge University
Press 1987; Alain Corbin: Agitation in Provincial Theatres under the Resto-
ration, in: ders.: Time Desire and Horror. Towards a History of the Senses,
Cambridge: Polity Press 1995, S. 39-61.

8 Vgl. Susanne Bennett: Theatre Audiences. A Theory of Production and
Reception, London: McMaster University Press 1990, Christopher Small:
Musicking. The Meanings of Performing and Listening, Middleton: Wesley-
an University Press 1998; Hermann Danuser/Friedhelm Krummacher (Hg.):
Rezeptionsasthetik und Rezeptionsgeschichte in der Musik-wissenschaft,
Laaber: Laaber-Verlag 1991; Hans-Joachim Hinrichsen: ,Musikwissenschaft:
Musik — Interpretation — Wissenschaft”, in: Archiv fir Musikwissenschaft
57 (2000); S. 78-101; Michael Thompson: ,Reception Theory and the Inter-

34

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper und Kommunikation

tersuchung des Publikumsverhaltens, die Art und Weise wie Musik
gehort und angeeignet wurde, den Blick auf die Entstehung und
den Wandel spezifischer Geschmacksnormen und sozialer Bezie-
hungen in einer Gesellschaft.

Weil musikalische Auffihrungen Aufmerksamkeit und kérper-
liche Aufnahme durch das Publikum benétigen, stellt deren Rezep-
tion eine wichtige gesellschaftliche Dimension dar. Der Blick auf
den gegenseitigen Umgang im Auditorium und die korperlichen
Verhaltensmuster hilft die Entstehung und den Stellenwert indivi-
dueller und kollektiver sozialer Beziehungen zu begreifen. Daher in-
teressiert das Publikumsverhalten hier nicht als eine von musikali-
schen Auffithrungen trennbare Sphére, sondern als eine wirkungs-
machtige kulturelle Praxis. Das durch koérperliche Par-tizipation
ermoglichte Erlebnis der Auffihrung erlaubte Kommuni-kation,
Teilhabe und Gefiihle in der Gemeinschaft. Auf der einen Seite sol-
len die Wahrnehmungen und Verhaltens-méglichkeiten der Korper
der Besucher im Opernhaus geschildert werden, die unausgespro-
chenen Gesten und Zeichen wahrend der Vorstel-lungen. In wel-
chem Verhaltnis standen die unmittelbaren musikalischen Reize zu
den vorgeprigten habituellen Verhaltens-mustern des Publikums?
Wann gelang und warum misslang offentliche Selbstkontrolle? Auf
der anderen Seite richtet sich der Blick auf die Kommunikation der
Musikfreunde miteinander. Durch welche Formen gegenseitiger Be-
achtung und sprachlichen und habituellen Austausches bildeten
sich dabei Praferenzen heraus? Folgte die Kommunikation im Audi-
torium insgesamt eher einer korperlichen Selbstbegeisterung oder
doch allméhlich der Verbreitung neuer Verhaltensmuster im Zuge
einer wachsenden gesellschaftlichen Selbstbeschrankung?

II. Opernhduser und Konzertséle bildeten einige der wichtigsten so-
zialen Spharen im 19. Jahrhundert. Diese Orte waren Treffpunkte
far verschiedene Schichten, fiir unterschiedliche Klassen, fir Man-
ner und Frauen, fir mehrere politische Gruppen und intellektuelle
Bewegungen. Obwohl derartige musikalische Auffithrungen aus
formalen und finanziellen Ursachen heraus mithin die Besucher
vielfaltig voneinander trennten, standen sie im Regelfall all denjeni-
gen offen, die in der Lage waren, eine Eintrittskarte oder ein Abon-
nement zu erwerben. Auch deshalb reflektierten und kreierten die
Entwicklungen, die Gemeinsamkeiten und Unterschiede im Audito-
rium und die spezifischen Geschmackspraferenzen des Publikums.
Das offentliche Ereignis veranschaulichte die sichtbare Struktur eu-
ropaischer Gesellschaften des 19. Jahrhunderts.

pretation of Historical Meaning“, in: History and Theory 32 (1993): S. 248-
272; Wolfgang Kemp (Hg.): Der Betrachter ist im Bild. Kunstwissenschaft
und Rezeptionsdsthetik, Berlin: Reimer 1992.

35

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

Ungeachtet mancher gesellschaftlicher Auseinandersetzungen fan-
den sich Aristokraten und Biurger im gemeinsamen Konsum klassi-
scher Kunstmusik im Berliner Opernhaus vereint. Dabei war der
soziale, kulturelle und 6konomische Einfluss der Bildungs- und
Wirtschaftsbtirger zwar beachtlich, sie selber aber machten nur ei-
nen verschwindend kleinen Teil von vielleicht 5-7% der Gesamt-
gesellschaft aus. Im frithen 19. Jahrhundert bestand der grofte Teil
der Bildungsbtirger aus Staatsangestellten, d.h. aus Juristen, Ver-
waltungsfachleuten, Lehrern und Pfarrern. In den 1830er und
1840er Jahren kennzeichnete das Bildungsbiirgertum zunehmend
das breitere Spektrum der akademischen Berufe der Arzte, der
Rechtsanwélte, der Architekten usw. Parallel zur Ausweitung des
Bildungsbiirgertums vollzog sich im Zuge der 6konomischen Mo-
dernisierung nach 1840 auch der Aufstieg des Wirtschaftsbtirger-
tums in den zahlreichen Wachstumssektoren. Blickt man auf die
Vielfalt der Einkommens- und Interessenlagen oder auf die unter-
schiedliche Herkunft scheint sich der Begriff der ,burgerlichen Ge-
sellschaft® beinahe zu verbieten. Was die Bildungs- und Wirt-
schaftsbiirger aber im Gegensatz etwa zum alten Mittelstand, also
den Handwerkern und kleinen Gewerbetreibenden nunmehr mit
vielen Mitgliedern der Aristokratie verband, das waren gemeinsame
kulturelle Muster: Der Glaube an spezifische Normen und Verhal-
tensregeln, ein ahnliches kulturelles Wissen, der Erwerb anerkann-
ter Examina, ein gewisses Maf3 an 6konomischer Sicherheit und
selbst bestimmter Freizeit und vor allem der Verkehr in gemeinsa-
men Vereinen und Heiratskreisen. Die Kultur wirkte als Erken-
nungsmerkmal der burgerlichen Gesellschaft. Eine neu aufgewerte-
te Kultur fiihrte Menschen aus vormals getrennten Milieus, Berufen
und Konfessionen zusammen. Durch die kollektive Wertschatzung
von Musik, Literatur und Philosophie kristallisierten sich neue
Formen offentlicher Geselligkeit heraus. Besitz war dafiir nur die
notwendige, nicht die hinreichende Bedingung. Vielmehr kam es auf
eine Kombination von materiellem Wohlstand und einem kulturell
gepragten Lebensstil an.®

9 Vgl. Wolfgang Kaschuba: ,Deutsche Biirgerlichkeit nach 1800. Kultur als
symbolische Praxis®, in: Jiirgen Kocka (Hg.): Biirgertum im 19. Jahrhundert.
Deutschland im europdischen Vergleich, Bd. II: Wirtschaftsbiirger und Bil-
dungsbirger, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1995, S. 92-127; ders.:
LKunst als symbolisches Kapital. Biirgerliche Kunstvereine und Kunstideale
nach 1800 oder: Vom realen Nutzen idealer Bilder”, in: Peter Gerlach (Hg.):
Vom Realen Nutzen idealer Bilder. Kunstmarkt und Kunstvereine, Aachen:
Alano Verlag 1994, S. 9-20; Jurgen Kocka/Manuel Frey: ,Einleitung®, in:
dies.: Burgerkultur und Mazenatentum im 19. Jahrhundert, Zwickau: Fannei
& Walz 1998, S. 7-17.

36

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper und Kommunikation

Eine Loge zu besitzen, bedeutete, einen Héhepunkt des sozialen
Aufstiegs zu markieren. Die zunehmende Offnung der Berliner Oper
seit der Wende zum 19. Jahrhundert fir burgerliche Musikliebha-
ber spiegelte weniger aristokratische Vorlieben fir eine soziale Er-
weiterung des Publikums, sondern stellte vielmehr eine finanzielle
Notwendigkeit dar.1° Die meist beklagenswerte Finanzlage der Hof-
oper war allein daran zu beobachten, dass beispielsweise in den
1820er Jahren die Adeligen des Konigshauses und der regierenden
Familien, die aristokratischen Verwaltungsspitzen und die hohen
Offiziere der Monarchie es allesamt selbst waren, welche die Logen
im Ersten Rang des Hauses einnahmen. Im Zweiten Rang besetzten
vor allem konigliche Minister und hohe Beamte die Logen, wahrend
das gehobene Burgertum in den Logen im Dritten Rang oder auf
den Sperrsitzen im Parkett saf3.!! Die ,Neue Zeitschrift fiur Musik”
urteilte aus bildungsbtuirgerlicher Perspektive dazu im Jahre 1845:
~Es ist unbegreiflich, warum man nicht in dem neuen Hause diesem
unausstehlichen Drangen nach Platzen durch eine gréfiere Anzahl
fester Sitze ein Ende gemacht hat. Die wenigen Parquetplatze sind
augenblicklich vergriffen.“12 Erschwerend kam in den internen Re-
chenschaftsberichten der Jahre zwischen 1826 bis 1834 heraus,
dass der maroden Theaterkasse, aufgrund der von staatlicher Seite
ermoglichten Freikarten fur aristokratische und regierungsamtliche
Eliten, etwa 8-10% des Jahresetats verloren ging.!3

Die bauliche Struktur der Opernhduser verdeutlichte die politi-
sche und die soziale Macht auch der Berliner Gesellschaft. Ausma-
Be, Dekoration und Biihnenschmuck standen lange im Zentrum o6f-
fentlicher Beobachtung und Bewertung. Gerade seit den 1840er
Jahren vergrofierte auch die Berliner Hofoper ihre Foyers, Ein-
gangshallen und Treppenhé&user, die bald eine dhnliche Dimension
wie der Zuschauerraum und die Biihne selber einnahmen. Die reine
Grofe und die Pracht der architektonischen Ausstattung halfen,
dass die dortigen Auffihrungen den Wohlstand, den Status, den
Stellenwert und das Selbstbewusstsein der regierenden Eliten ver-
starkten. Schon ein tiberreich geschmiicktes Auditorium hatte weit
reichenden sozialen Einfluss wie etwa der Kritiker Ludwig Rellstab
1846 in der Berliner ,Vossischen Zeitung* fest hielt: ,Die Welt will
ihren Kunstgenuf3 mit moéglichst eleganter Behaglichkeit umgeben
wissen, und in dieser Beziehung gewahrt naturlich der gedachte
Saal am meisten, identifiziert sich am vollstandigsten mit der Gat-

10 Vgl. zu den oft eklatanten Defiziten im Staatshaushalt die Akten im Gehei-
men Staatsarchiv Dahlem, I. HA, Rep. 89, 21050; I. HA Rep. 126, Z Nr. 5.

11 Vgl. dazu die ,Jezzige Eintheilung der Logen in dem koniglichen Opern-
Hause“, ebd., I. HA Rep. 36, Nr. 2417, Bl. 12 a, 28.11.1798.

12 NZfM 22 (1845), S. 44.

13 Vgl. fur 1827 etwa |I. HA Rep. 126 Z, Nr. 4.

37

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

tung der musikalischen Gaben."1¢ Uberraschenderweise stechen im
Vergleich des Opern- mit dem Konzertpublikum im 19. Jahrhundert
zunachst die Parallelen ins Auge. Auch wenn die Besucher gerade
von Konzerten spiater die Avantgarde eines neuen schweigenden
Horverhaltens bilden sollten, unterschied sich ihr Benehmen lange
kaum von dem des Opernpublikums. Hier wie dort waren der spon-
tane Genuss musikalischer Darbietungen und der Konsum von Mu-
sik innerhalb eines sozialen Raumes ausschlaggebend. Bezeichnend
ist das Diktum des Wiener Starkritikers Eduard Hanslick, wonach
sich eine Arie im Unterschied zu anderen Kunstformen, wie ein Glas
Champagner genief3erisch ,schliirfen” lasse.15

Im wesentlich kam es beim Opernbesuch darauf an, wie schon
die Zeitgenossen betonten, zu sehen und gesehen zu werden. Um
die entscheidende gegenseitige Beobachtung vor und wihrend der
Auffithrung zu erleichtern, blieb das Licht im Auditorium bis in die
zweite Halfte des 19. Jahrhunderts hinein nicht abgedunkelt. Sicher
war auch im frithen 19. Jahrhundert die Musik selbst wichtig, aber
eben nur ein Teil eines ganzen Programms, zu dem neben sozialen
Kontakten, geschliffener Kommunikation, gutem Essen auch die
Konversation mit dem anderen Geschlecht zihlte. Die Nahe von
Kunst und Unterhaltung, von Hoch- und Alltagskultur war beim
Opernbesuch in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts flieBend
und sorgte immer wieder fiir beifSende Kritik. Voller Spott tiber die
Manieren in der italienischen Oper hief3 es etwa in der ,Berliner All-
gemeinen Musikalischen Zeitung“ im Jahre 1826: ,Man geht hin,
um die oder jene Sanger zu héren, um die Zeit todtzuschlagen, um
eine Langweile mit einer anderen Art von Langeweile zu wuirzen;
kurz man geht hin, aber Geist und Herz wissen nichts davon.“16

Derartige Berichte stellen keine einzelnen Beobachtungen oder
selektive Entgleisungen kritischer Zeitgenossen dar. Vielmehr wur-
de so deutlich, wie grundlegend sich das Publikumsverhalten in
Berliner Opernhausern in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts
vom heutigen unterschied. Bis in die Mitte des Jahrhunderts hinein
erinnerte das Horverhalten oft nicht an den distanzierten Konsum
von Bildung, sondern an die Anteilnahme auf einem Fufiballplatz.
Ungeachtet vieler regionaler Unterschiede galt dieser Befund eben
nicht nur fiir Berlin oder Wien, sondern auch fiir Paris, London und
Mailand. Das elegante Publikum der adeligen Eliten beispielsweise
erschien im Regelfalle nicht geschlossen zu Beginn der Auffithrung.
Vielmehr kam man, wann man wollte. So fanden sich die gesell-

14 VZ,3.12.1846.

15 Eduard Hanslick: Vom Musikalisch-Schénen. Ein Beitrag Zur Revision der
Aestethik der Tonkunst, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1991 (orig. Leipzig 1854), S. 73.

16 BAMZ 3 (1826),S. 276.

38

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper und Kommunikation

schaftlichen Fuhrungskrafte meist im Laufe oder gegen Ende des
ersten Aktes ein.!7” Die méachtigen Gruppen der Gesellschaft versi-
cherten sich ihrer selbst und achteten penibel auf die eigene Ab-
grenzung und Reprasentation. Da man regelmif3ig und oftmals so-
gar mehrfach in der Woche das Opernhaus besuchte, passte sich
das offentliche Verhalten des Publikums eher dem Besuch einer 6f-
fentlichen Festveranstaltung an. Mehr noch: Das Berliner Opern-
theater ahnelte einer publikumswirksamen Verlangerung der aris-
tokratischen Salons, die Eleganz und Politik kultivierten.

Die Adeligen und die Spitzen des Burgertums vertrieben sich
auf moéglichst willkommene Art und Weise dabei ihre Zeit. Wahrend
die Musik lief, plauderte man mal leiser mal lauter; man a3 und
trank, besuchte sich gegenseitig in den Logen und promenierte
durch den Saal. Soupers und Kartenspiele fanden mit seltenen Un-
terbrechungen in den Logen statt; gleichzeitig las man Tageszeitun-
gen oder Modemagazine. Geschéaftsleute besprachen ihre kommer-
ziellen Angelegenheiten, Frauen flihrten ihre neueste Kleidung vor
und unterhielten sich in eifriger Konversation mit Familie und
Freunden, Kurtisanen machten potentielle Liebhaber auf sich auf-
merksam. Dabei waren die Opernbesucher nicht ausschlief3lich un-
aufmerksam; sie konzentrierten sich nur héchst selektiv auf be-
stimmte circensische Glanzleistungen der Kiinstler und die ,scho-
nen“ Stellen einer Partitur. In diesen Augenblicken wurden die
meist im Voraus vorztiglich bezahlten Claqueure aktiv, welche einen
lautstark applaudierenden Starkult wahrend der Vorstellung be-
trieben. Gerade in diesen Momenten aber nahm das Publikum in
der Regel tiberaus aktiv am Geschehen teil, wobei sie potentiell je-
des Musikstiick und jede Bravourarie bejubeln oder ausbuhen
konnten. Ordnung und Unordnung wahrend der Auffithrungen be-
fanden sich in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts noch nicht in
einem Spannungsverhaltnis. So relativ selten handgreifliche Saal-
schlachten auch blieben, so alltiglich waren Tumulte und Rangelei-
en, an denen in der Regel nur wenige Anstof3 nahmen. Lautstarke

17 Die AMZ, 18 (1829), S. 285f. hielt Uber die ,Anhdnger der neuen italieni-
schen Oper* fest, dass die ,so genannte feine und vornehme Welt (...) die
mit ungeheurem Larm in”s Concert und Theater kommen, wenn der erste
Act halb voruber ist, wahrend der Musik laut sprechen und lachen®. Vgl.
James H. Johnson: Listening in Paris. A Cultural Study, Berkeley: University
of California Press 1995; Daniel Fuhrimann: Hertzohren fir die Tonkunst.
Opern- und Konzertpublikum in der deutschen Literatur des langen 19.
Jahrhunderts, Freiburg i.B.: Rombach 2005; insgesamt Michael Walter: Die
Oper, bes. S. 318-341; Mario de Carvalho: Denken ist Sterben. Sozialge-
schichte des Opernhauses Lissabon, Kassel: Barenreiter Verlag 1999, bes.
S. 82-88; Jutta Toelle: Oper als Geschaft. Impresari an italienischen Opern-
hdusern 1860-1900, Kassel: Barenreiter Verlag 2007.

39

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

Unruhen und elitires Benehmen standen fiir die Zeitgenossen nicht
nur nicht im Widerspruch, sondern konnten sich sogar im Rahmen
ein und derselben Vorstellung ereignen. Im Jahre 1825 restimierte
die Fachzeitschrift , Cacilia“:

Man besehe nur die bunte, frisierte, geschnirte, geschminkte, befiederte und
bebanderte Frauenmasse, zu ihren Seiten die Elegants mit Arkadischen Schafs-
blicken, wie Alles sich Uberbietet im Glanze des Putzes, in den feinsten Kiinsten
der Galanterie und der Koketterie. (...) Wenn wohl periodisch ein musikalischer
Pickelharing oder eine vielverehrte Stadtjungfer eine Piéce zu Ende ge-
radbrecht, da larmt die ganze Versammlung mit Bravo und Dacapo.!8

Oft zog sich die Auffihrung erheblich in die Lange, weil einzelne
Arien oder Szenen nach Aufforderung der Zuhorer zum Teil mehr-
fach wiederholt werden mussten. Zudem wurde die Barriere zwi-
schen Auffihrenden und Rezipienten durch die weit verbreitete
Praxis relativiert, dass ausgewahlten Musikfreunden, die keine Plat-
ze im Auditorium mehr gefunden hatten, am Rande der Biihne
selbst Sitze angewiesen wurden. Und diese zahlten zu den begehr-
testen. Der Unterschied zwischen Kiinstlern und Betrachtern bei
der Gestaltung einer Auffiihrung war daher in gewisser Hinsicht
marginal. Beide pragten den Charakter eines Abends, so dass oft
unklar schien, ob sich das interessantere Spektakel auf dem Podi-
um oder im Zuschauerraum vollzog.19

Die ankommenden Personen®, so unterstrichen die ,Signale“, ,verweilen daher
stehend in dem Hauptgange zwischen Banken und Stiihlen, erzdhlen einander
ihre letzten hauslichen Vorkommnisse, und verursachen oft betrachtliche Men-
schenstopfungen, ohne das von den Anderen dariiber gemurrt wird. (...) Kaum
ist ein Abschnitt der ersten Nummer verklungen, so lohnt ihn ein allgemeines
withendes Beifallsklatschen. Man begniigt sich aber nicht damit, man zwingt
ihn durch lautes Jubelgeschrei, wenn er abgegangen ist, noch einmal zu er-
scheinen, wohl gar zwei bis drei Mal umzukehren. Der Beifall gleicht einer Exp-
losion oder Eruption; selbst kiihne Herren auf den Treppen, die nur einzelne
Klange horen, klatschen Beifall, wenn auch nur um ihre erstarrten Hande zu
erwdarmen (...). Plaudern mit Musikbegleitung ist eine Barbarei, der eben nur
das blasirte Frauenzimmer einer vergnigungsstichtigen Residenz fahig ist.20

Verglichen mit den Verhaltensregeln im Opernhaus seit dem ausge-
henden 19. Jahrhundert machten manche Journalisten und Kriti-

18 Cacilia 3 (1825), S. 287.

19 Vgl. zur Sozialgeschichte des Opern- und Konzertpublikum des frithen 19.
Jahrhunderts vor allem Willaim Weber: Music and the Middle Class. Social
Structure of Concert Life in London, Paris and Vienna, Aldershot: Ashgate
22003.

20 Signale 19 (1861), S. 442f.

40

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper und Kommunikation

ker schon zu Beginn des Jahrhunderts auf die lautstarke korperli-
che Anteilnahme des Publikums und den hohen Stellenwert der Un-
terhaltung im o6ffentlichen musikalischen Raum aufmerk-sam. Hier-
in unterschieden sich adelige und buirgerliche Eliten lange wenig:

Kann man nur zwanzig Takte anhoren, ohne durch Geplauder rechts und links
gestort zu werden? Und das geht nicht etwa von einigen Ungebildeten aus, de-
nen es gegliickt ist, sich einzudrangen, wo sie nicht hingehéren. Nein; Perso-
nen von der feinsten Bildung (...) halten es gar nicht mehr fir stérend und un-
schicklich, im Konzerte die lebhaftesten Unterhaltungen zu fuhren. (...) Wird
ihm (dem Publikum) dieses Bildungsmittel entzogen, so artet es den trdgen
Kunstlern nach und amisiert sich, so gut es gehen will, an Seiltanzereien der
Virtuosen oder an dem Putz einer Sangerin, oder den Reizen der Nachbarin-
nen.21

Die ausgelebten Emotionen in der Verhaltensweise des Publikums
kénnen als korperliche Formen der Wahrnehmung und Deutung
untersucht werden. Deutlich scheint dabei, dass die Publikumsre-
zeption im Opernhaus nicht allein von der Qualitat der Auffiihrung,
sondern von den Geschmickern, Werten und Praktiken der Teil-
nehmer abhangt. Die vermeintlich rein indivi-duellen Verhaltens-
weisen sind an die Struktur der Gesellschaft riickgebunden. Wie
das Ausleben von Emotionen, wie korperliche Umgangsformen eine
soziale Dimension ermoglichen, konnte allerdings bislang weder
theoretisch noch empirisch Uberzeugend geklart werden.22 Die
grundlegende Frage, ob die Musik Gefiihle im Zuhorer hervorruft
oder ob dieser die Musik nutzt, um sich ein emotionales Erlebnis zu
schaffen, bleibt in der Forschung unentschieden.23 Auch wenn die

21 BAMZ (1824), S. 415f.

22 Bereits die Definition von Emotionen bereitet Schwierigkeiten. Ausgehend
von unterschiedlichen Erkldarungsangeboten der Soziologie und der Psycho-
logie lassen sich Emotionen definieren als Zusammenspiel von individueller
Wahrnehmung, koérperlicher Empfindung, dem gestischen Ausdruck und
dessen kultureller Deutung. Vgl. Luc Ciompi: Die emotionalen Grundlagen
des Denkens, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1997; Jiirgen Gerhards:
Soziologie der Emotionen. Fragestellung, Systematik und Perspektiven,
Weinheim: Juventa-Verlag 1988; Steven L. Gordon: ,Social Structural Effects
on Emotions®, in: Theodore D. Klemper (Hg.): Research Agendas in the So-
ciology of Emotions, Albany: State University of New York Press 1990, S.
145-179.

23 Vgl. zur Beziehung von Musik und Emotionen die Beitrdge in Patrik N. Jus-
lin/John A. Sloboda (Hg.): Music and Emotion. Theorie and Research,
Oxford: Oxford University Press 32003; Malcom Budd: Music and the
Emotions. The Philosophical Theories, ND London: Routledge & Kegan Paul
2002, bes. S. 16-36; Ruth Finnegan: ,Music Experience, and the
Anthropology of Emotion®, in: Martin Clayton (Hg.): The Cultural Study of

41

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

korperliche Dimension des Musikhérens nicht verkannt werden
darf, weil Musik im Unterschied zu anderen Kunstgattungen immer
auch unbewusste motorische Aktionen zur Folge hat und daher die
Wirkung akustischer Impulse auf den Zuhoérer einen wichtigen Zu-
gang zum Verstindnis suggestiver Reaktionen bildet, kénnen die
Emotionen des Publikums nicht als ein direkter Ausdruck musika-
lischer Erlebnisse begriffen werden. Wahrscheinlich ist es deshalb
so verbreitet, von Musik in Adjektiven zu reden, weil nur durch die
sprachlich vermittelte Selbstbegeisterung deren koérperliche Wir-
kung auszumachen ist. Die unmittelbaren musikalischen Reize
miuissen mithin in Beziehung zu den vorgepragten habituellen Ver-
haltensmustern und spezifischen Intentionen des Publikums gesetzt
werden. Begreift man kollektive Affekte nicht nur als neurobiolo-
gisch, sondern als kognitiv kodiert, scharft das den Blick fir die
vielfaltigen kontext- und zeitabhingigen Ursachen von exzessiven
Verhaltensweisen im Auditorium. Mit anderen Worten: Es kommt
darauf an, sich der konstruktivistischen Einsicht nicht zu ver-
schlie3en, dass Musik weniger einen vegetativen Reiz als ein kultu-
relles Produkt darstellt.24

Fur die Beziehung von Musik, Emotionen und Gesellschaft heifit
das zundchst, dass anscheinend kein kausaler Nexus zwischen ei-
nem bestimmten Musikstiick und seiner emotionalen Wirkung be-
steht. Unterschiedlich zusammengesetzte Publika reagieren auf ein
und dieselbe Komposition durchaus verschieden. Das Publikums-
verhalten stellt eine sozial und kulturell kodierte Praxis dar, mit Hil-
fe derer Musikliebhaber eigene emotionale Erfahrungen und Be-
durfnisse artikulieren. Scheut man die Zuspitzung nicht, werden
die affektiven Reaktionen der Zuhérer weniger durch die Kompositi-
on selber, als durch die Projektion der eigenen Empfindungen auf
die Musik bedingt. In Ola Stockfelts provokativer Formulierung:
~The listener, and only the listener, is the composer of the music."25
Verschiedene Horer werden durch Musik daher nicht einfach ,be-

Music. A Critical Introduction, New York, London: Routledge 2003, S. 181-
192.

24 Wie stark etwa in der soziologischen Forschung die bildungsbirgerliche
Vorstellung des 19. Jahrhunderts von der Musik als der korperlichsten aller
Kunstform nach wie vor verbreitet ist, zeigen etwa die Arbeiten von Linda &
Michael Hutcheon: Bodily Charm. Living Opera, Lincoln: University of
Nebraska Press 2000; Simon Frith: Performing Rites. Evaluating Popular
Music, Oxford: Oxford University Press 1996, bes. S. 126-138; Pierre Bour-
dieu: ,Uber Ursprung und Entwicklung der Arten der Musikliebhaber®, in:
ders.: Soziologische Fragen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993, S. 147-153.

25 Ola Stockfelt zit. n. Ruth Finnegan: ,Music, Experience, and the
Anthropology of Emotion®, in: Clayton (Hg.): Cultural Study of Music, S.
181-192, hier: S. 184.Vgl. Budds: Music, S. 37-51.

42

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper und Kommunikation

wegt®, sondern nutzen diese, um in gewlnschten Situationen
Stimmungen zu kreieren, um so kulturelle Identitaten zu schaffen
oder gesellschaftliche Positionen zu besetzten. In diesem Prozess
des ,emotion construction” (Tia DeNora) nutzen soziale Gruppen
musikalische Werte, das Horverhalten und Geschmackskategorien
dazu, Zugehorigkeit und Fremdheit in einer Gesellschaft zu markie-
ren.26 Weil daher musikalische Praktiken als Instrumente zur Her-
stellung sozialer Ordnung dienen, stellen die gesellschaftliche Rolle
der Musik im offentlichen Raum und die Fragen nach dem ,richti-
gen“ musikalischen Geschmack und dem ,richtigen“ Horverhalten
offentlich umstrittene und somit relevante Phanomene dar.

III. Etwa seit den 1830er Jahren verdnderte sich das Publikumsver-
halten grundlegend. Im Konzertsaal und in der Oper breitete sich
eine ganz ungewohnte Stille aus. Die Teilnehmer musikalischer Auf-
fiuhrungen verwandelten sich allmahlich in Zuhorer, die konzent-
riert dem Verlauf der Musik folgten, Beifall und Missfallen mafivoll
beschrankten und die Kommunikation mit den Kiinstlern wie den
Sitznachbarn wahrend der Vorstellung zunehmend einstellten. Ih-
ren Ausgangspunkt nahm die neue kulturelle Praxis des schwei-
genden Zuhorens in Konzertserien mit sinfonischer Musik in den
deutschen Staaten. Etwa eine Generation spiter setzte sich diese
Praxis auch allméhlich in den européischen Operhausern durch.
Wahrend das Publikum zuerst in Berlin und Norddeutschland seit
den 1820er Jahren, und seit den 1840er Jahren auch in Wien und
Paris, begann der Musik schweigend zuzuhéren und unnétige Ge-
rausche und Gesprache zu vermeiden suchte, bot Grofibritannien
bis weit in die zweite Halfte des 19. Jahrhunderts hinein ein durch-
aus anderes Bild.27

Das schweigende Zuhoéren wurde zu einem wichtigen kulturellen
Symbol des europiaischen Burgertums, das langfristig aber weit
uber dieses hinaus auch auf die Aristokratie und das Arbeitermilieu

26 Tia DeNora: ,Aesthetic Agency and Musical Practice: New Directions in the
Sociology of Music and Emotion®, in: Juslin/Sloboda, Music and Emotion, S.
161-180.

27 Vgl. neben Johnson: Listening; Jennifer L. Hall-Witt: ,Representing the
Audiences in the Age of Reform. Critics and the Elite at the Italian Opera in
London®, in: Christina Bashford/Leanne Langley (Hg.): Music and British
Culture, 1785-1914. Essays in Honour of Cyril Ehrlich, Oxford: Oxford
University Press 2000, S. 121-144; Steven Huebner: ,Opera Audiences in
Paris 1830-1870“, in: Music and Letters 70 (1989), S. 206-225; William
Weber: ,Did people listen in the 18th century?”, in: Early Music 25 (1997),
S. 678-669; Christina Bashford: ,Learning to Listen: audiences for chamber
music in early-Victorian London“ , in: Journal of Victorian Culture 4 (1999),
S.25-51.

43

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

einwirkte.28 Der erfolgreiche Transfer kultureller Normen und Prak-
tiken zwischen den europaischen Metropolen und zwischen ver-
schiedenen Klassen war gleichermafien Indiz wie Katalysator einer
gemeinsamen europaischen Musikkultur. Es war daher keinesfalls
selbstverstandlich, dass sich am Ende des 19. Jahrhunderts ein
deutscher Burger und ein englischer Adeliger dhnlich in der Oper
benahmen und vergleichbare &sthetische Praferenzen pflegten.
Macht man sich auf die Suche nach den viel zitierten gemeinsamen
europaischen Praktiken, Traditionen und Orten kommt man an der
Musik nicht vorbei. Der hohe gesellschaftliche Stellenwert des Mu-
siktheaters war und ist bis heute eine weitgehend auf die Lander
der europiisch gepriagten Kulturen beschriankte Unterhaltungs-
form.2® Musikalische Auffiihrungen und Praktiken sind damit
gleichzeitig komprimierter Ausdruck sowohl der spezifischen Kultur
eines Landes wie gesamteuropiischer Transfers. Sie bilden damit
kulturelle Raume, aber auch immaterielle Kristallisationspunkte
kultureller und politischer Konventionen europaischer Kultur.

Es war das deutschsprachige Bildungsburgertum, welches die
kulturellen Grundlagen des neuen Hoérverhaltens erschuf. Die viel-
leicht grofte Veranderung vollzog sich hier im frithen 19. Jahrhun-
dert in der o6ffentlichen Bewertung und Aneignung von Musik. Das
Musikverstandnis des deutschsprachigen Bildungs-burgertums und
ihre Idealisierung ,absoluter” und ,ernster” Musik schufen langfris-
tig neue kulturelle Leitbilder, die zunachst auf die Eliten, dann auf
breitere Bevolkerungsschichten im tubrigen Europa ausstrahlten.
Von entscheidender Bedeutung fir die Durchsetzung des schwei-
genden Horverhaltens war der Aufstieg neuer asthetischer Ideale,
die Musikkritiker, Fachzeitschriften, aber auch die Feuilletons der
groflen Tageszeitungen verbreiteten. Vereinfacht betrachtet, erfolgte

28 Vgl. Ulrike Docker: Die Ordnung der biirgerlichen Welt. Verhaltensideale
und soziale Praktiken im 19. Jahrhundert, Frankfurt/Main: Campus 1994;
Matthew Jefferies: Imperial Culture in Germany, 1871-1918, Houndmills
u.a.: Palgrave MacMillan 2003; Manfred Hettling (Hg.): Der biirgerliche Wer-
tehimmel. Innenansichten des 19. Jahrhunderts, Goéttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2000; Simon Gunn: The Public Culture of the Victorian Middle
Class. Ritual and Authority in the English Industrial City 1840-1914,
Manchester: Manchester University Press 2000; Pamela Horn: Pleasures &
Pastimes in Victorian Britain, Stroud: Sutton 1999; Eric M. Sigsworth (Hg.):
In Search of Victorian Values. Aspects of Nineteenth-Century Thought and
Society, Manchester: Manchester University Press 1988.

29 Von den etwa 600 professionell betriebenen Opernhausern im Jahre 1970
verteilten sich 92,5% auf die europaischen Staaten (56%) und Nordamerika
(36,5%), Arnold Jabobshagen/Frieder Reininghaus (Hg.): Handbuch der Mu-
sik im 20. Jahrhundert, Bd. 10: Medien, Markte, Institutionen, Laaber: Laa-
ber-Verlag 2006, S. 232f.

44

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper und Kommunikation

eine grundlegende Umwertung der Musik. Die Musik im Allgemei-
nen und die Kunstmusik im Besonderen wurden von einer der nie-
deren zu einer der héchsten Kunstformen stilisiert. In Deutschland
schrieb man der Musik gar transzendentale Qualitaten zu, sie ver-
sprach hohere Gegenwelten zu eroffnen. Fur die Anhanger dieser
neuen buirgerlichen ,Kunstreligion® war die Musik nicht langer ein
unterhaltendes Beiwerk, sondern ein wertvolles ,Werk". Die Orte
musikalischer Auffihrungen begriffen viele Burger gleichsam als
sakrale Tempel, die es vor Entweihung und eben auch unangepaf3-
tem und unaufmerksamem Verhalten zu schiitzen galt. Konsequen-
terweise sollte Musik nicht einfach nur genossen, sondern verstan-
den werden und eine erbauende Wirkung entfalten. Und die neue
Praxis, welche aus dieser Idealisierung der Musik und burgerlicher
Selbstinszenierung fast notwendig resultierte, war eben das schwei-
gende, hingebungsvolle Hérverhalten.30

Das Opernpublikum des 19. Jahrhunderts erlernte den Umgang
mit musikalischen Emotionen in vielfaltigen Sozialisationsprozes-
sen. Ehedem allgemein akzeptierte, ja gewtinschte Verhaltensmus-
ter machten neuen &asthetischen Idealen und neuen gesellschaftli-
chen Funktionen Platz. So wandelte sich nach der Jahrhundertmit-
te auch das Horverhalten grundlegend. Die Menschen begannen
zunehmend wéhrend der Auffithrungen schweigend zuzuhéren und
der Musik konzentriert zu folgen. Die Frage drangt sich auf, warum
korperliche Umgangsformen zunehmend verschwanden und warum
sich diese Entwicklung in verschiedenen europaischen Lindern —
wenn auch in unterschiedlichem Tempo und zeitlich versetzt — in
dieselbe Richtung vollzog. Die Veranderungen des Horverhaltens in
den européaischen Opernhiusern hatten Ursachen und Folgen, die
uber musikalische und 4sthetische Fragen weit hinaus wiesen. Dem
Wandel musikalischer Rezeption nachzuspuiren, bedeutet den Wan-
del kultureller Praktiken, der Ausdifferenzierung elitarer und popu-
larer Geschmacksmuster und die Verscharfung individueller und
gesellschaftlicher Zwange zu untersuchen.

30 Vgl. Bernd Sponheuer: Musik als Kunst und Nicht-Kunst. Untersuchungen
zur Dichotomie von ,hoher” und ,niederer Kunst im musikasthetischen
Denken zwischen Kant und Hanslick, Kassel: Barenreiter-Verlag 1987; Da-
vid Gramit: Cultivating Music. The Aspirations, Interests, and Limits of
German Musical Culture, 1770-1848, Berkeley: University of California
Press 2002; Celia Applegate: Nation and Culture in Mendelssohn’s Revival
of the St. Matthew Passion, Cornell: Cornell University Press 2005, S. 45-
79; Leo Botstein: ,Listening through Reading. Musical Literacy and the
Concert Audiences”, in: 19th Century Music 16 (1992), S. 129-145; ders.:
Music and its Public. Habits of Listening and the Crisis of Musical
Modernism in Vienna 1870-1914, Ann Arbor: University of Michigan Press
1996.

45

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

Bis in das letzte Drittel des Jahrhunderts hinein klagten Kritiker
und Journalisten Giber den Mangel an ernsthaften buirgerlichen Ver-
haltensmaf3stdben im zeitgenossischen Musikleben. In den europai-
schen Opern- und Konzerthdusern vollzog sich die Auseinanderset-
zung zwischen verschiedenen Geschmacksidealen und Verhaltens-
normen. Statt schlicht von einem teleologischen Prozess auszuge-
hen, welcher zur glatten Durchsetzung eines ,modernen“ Hérverhal-
tens fiihrte, scheint es aufschlussreicher, den wechselseitigen Ver-
handlungsprozess verschiedener Geschmackskulturen zu verfolgen.
Tatsachlich formierten sich unterschiedliche soziale Gruppen um
spezifische Geschmackspraferenzen, wie William Weber es fir das
europaische Konzertleben gezeigt hat,.31 Biirgerliche und aristokra-
tische, elitare und populare Praktiken und Werte stritten und inter-
agierten im sozialen Raum des Auditoriums und formierten allméh-
lich ein neues Publikumsverhalten. Die Geschichte des Horenler-
nens kann als exzellente Fallstudie fur die Wechselbeziehung spon-
taner und distinguierter Verhaltensmuster geschrieben werden, weil
die Trennlinie zwischen populdren und elitdren Geschmacksformen
bis tber die Mitte des 19. Jahrhunderts hinaus durchléassig blieb
und oft kaum auszumachen war. Im Anschluss an Lawrence Levine
lasst sich die Geschichte des europdischen Publikumsverhaltens als
Musterbeispiel fiir die Gleichzeitigkeit elitarer und popularer kultu-
reller Deutungen beschreiben.32

IV. Im Prinzip umfasst jede musikalische Auffiihrung kommunikati-
ve Akte, die sowohl bei den Interpreten wie bei den Rezipienten die
Anerkennung von Konventionen und Praferenzen erlauben. Als Auf-
fihrung stimuliert die Oper nicht nur die verschiedensten Sinne,
sondern auch entsprechende theatralische Verhaltensmuster des
Publikums, das Erfiillen und das Unterlaufen sozialer und habituel-
ler Regeln. Nicht allein die willentliche Selbstinszenierung der Teil-
nehmer, sondern die ganze komplexe Situation im Auditorium ver-
wandelte vermeintliche Betrachter in Akteure. Soziale Strukturen
konstituierten kulturelle Praktiken und umgekehrt: Der Kontext ei-
ner Auffiihrung, die Situation in den Hausern selber, pragten das
Verhalten des Publikums, wahrend gleichzeitig ihre Werte und

31 Weber: Music, bes. 11f. Vgl. ders.: ,Mass Culture and the Reshaping of
European Musical Taste,1770-1870, in: International Review of the
Aesthetics and Sociology of Music 8 (1977), S. 5-21; sowie insges. Heinz-
Dieter Meyer: ,Taste Formation in Pluralistic Societies. The Role of
Rhetoric’s and Institutions", in: International Sociology 15 (2000), S. 33-56;
Andreas Gebesmair: Grundzige einer Soziologie des Musikgeschmacks,
Opladen: Verlag fir Sozialwissenschaften 2001.

32 Lawrence W. Levine: Highbrow / Lowbrow. The Emergence of Cultural
Hierarchy in America, Cambridge: Cambridge University Press 1988.

46

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper und Kommunikation

Wunsche den sozialen Raum der Oper hervorbrachten. Opernauf-
fihrungen zu betrachten heifit daher, der Inszenierung und Pro-
duktion sozialer Wirklichkeit beizuwohnen.

Das Verhalten der Besucher spiegelte daher nicht nur beste-
hende soziale Unterschiede und kulturelle Gewohnheiten. Vielmehr
war es das Publikum selber, das durch sein eigenes Verhalten ge-
sellschaftliche Ordnung erzeugte. Dem Konzept des Performativen
folgend, kann die Teilnahme an musikalischen Auffithrungen als
eine Praxis definiert werden, welche die gesellschaftliche Ordnung
herstellte, indem sie diese kreierte. Korperliche, sprachliche und
habituelle Auerungen des Publikums verandern die Welt, wie sie
durch die eigenen Praktiken genau diese gewtinschte Ordnung her-
vorbringen. Das Spektakel auf der Bihne und im Auditorium war
mithin nicht irgendeine oberflachliche, unwirkliche Verschleierung
von Tatsachen. Gesellschaften entstehen als Kommunikationsge-
meinschaften, die sich erst durch gegenseitige Beobachtung und
Auseinandersetzung bilden.33

Opernauffithrungen boten Foren fiir kulturelle und soziale In-
szenierungen. Von wahrscheinlich keiner anderen Praxis gingen
vergleichbare Wirkungen aus. Wie Theodor W. Adorno mit Recht
bemerkt hat, stellt die Oper ein Ereignis dar, das auf dem Einsatz
massenhafter und theatralischer Mittel fiir ein breites Publikum be-
ruht.3¢ Die Veranderungen des Hoérverhaltens hatten Ursachen und
Folgen, die tiber musikalische und asthetische Fragen weit hinaus
wiesen. Dem Wandel musikalischer Rezeption nachzusptiiren, be-
deutet den Wandel kultureller Praktiken, der Ausdifferenzierung eli-
tarer und popularer Geschmacksmuster und die Verscharfung indi-
vidueller und gesellschaftlicher Zwange zu untersuchen. Zu den
zahlreichen Ursachen dieser Entwicklung miissen vor allem die

33 Vgl. Judith Butler: ,Performative Acts and Gender Constitution. An Essay in
Phenomenology and Feminist Theory", in: Sue-Ellen Case (Hg.): Performing
Feminism. Feminist Critical Theory and Theatre, Baltimore: Johns Hopkins
University Press 1990, S. 270-282; Erika Fischer-Lichte: Asthetik des Per-
formativen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2004, bes. S. 31-57; Josef
Friichtl/Jérg Zimmermann: ,Asthetik der Inszenierung. Dimensionen eines
gesellschaftlichen, individuellen und kulturellen Phanomens®, in: Josef
Frichtl (Hg.): Asthetik der Inszenierung. Dimensionen eines kinstleri-
schen, kulturellen und gesellschaftlichen Phdnomens, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2001, S. 9-47.

34 Theodor W. Adorno: ,Blrgerliche Oper, in: ders.: Musikalische Schriften |-
Ill, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 24-39. Vgl. Josef Frichtl: ,Der
Schein der Wahrheit. Adorno, die Oper und das Biirgertum®, in: ders. (Hg.):
Asthetik der Inszenierung. Dimensionen eines kiinstlerischen, kulturellen
und gesellschaftlichen Phdanomens, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S.
164-182.

47

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

massive Zunahme von Opern- und Konzertauffihrungen und auch
der Bau zahlreicher neuer, immer gréflerer Hauser in diesem Zeit-
raum gezdhlt werden. Die gestiegene Anzahl von Darbietungen, die
Tatsache, dass die Opernh&user in der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts viel grofere Ausmafie annahmen und der damit einherge-
hende Prozess der Kommerzialisierung des Musikbetriebes, fiihrten
zu einer zunehmenden Heterogenitiat des Publikums. Die einzelnen
Opernbesucher hatten daher immer weniger die Chance, sich per-
sonlich zu kennen. Die neue Anonymitiat im Publikum erschwerte
selbstredend das persoénliche Gesprach und das kommunizierende
Herumlaufen wahrend der Vorstellung. Statt weniger Spielstatten
fur alle Bevolkerungsschichten existierten nun verschiedene Thea-
ter fiir verschiedene Klassen, was wiederum einer Ausdifferenzie-
rung verschiedener Geschmackskulturen Vorschub leistete.35

Die sich verstarkende offentliche Selbstbeschrankung im Zuge
von musikalischen Auffithrungen kann mit Hilfe der Kategorien von
Norbert Elias als ein ,Prozef der Zivilisation* beschrieben werden.36
Mit Blick auf die Transformation des frithneuzeitlichen Europas hat
Elias den wachsenden Einfluss der individuellen Selbstkontrolle
und den Ruckgang spontaner Affektausbriiche und Emotionen in
der Offentlichkeit als eine Form von wechselseitigem Selbstzwang
beschrieben. Diese Entwicklung war keinesfalls das Verdienst einer
einzelnen Klasse oder Gruppe sondern resultierte aus der gegensei-
tigen Reaktion in sozialen RAumen. Die Opernhduser des 19. Jahr-
hunderts erfillten genau diese Funktion offentlicher sozialer Rau-
me, in denen Eliten, Mittel- und Unterschichten zunehmend vom
Urteil der Anderen abhéangig und so fir das eigene Verhalten sensi-
bilisiert wurden. Wahrend das individuelle Benehmen sich anglich,
wuchs die Aufmerksamkeit fiir einen verfeinerten Geschmack, fir

35 Vgl. William Weber: ,Redefining the Status of Opera: London and Leipzig,
1800-1848", in: Journal of Interdisciplinary History 36 (2006), S. 507-532;
Richard Leppert: ,The Social Discipline of Listening®, in: Hans E. Bodeker
(Hg.): Le concert et son public. Mutations de la vie musicale en Europa de
1780 a 1914 (France, Allemagne, Angleterre), Paris: Editions de la Maison
des Sciences de I’lhomme 2002, S. 459-479; Johnson: Listening, S. 228-
238; Leo Balet/Eberhard Gerhard: Die Verbiirgerlichung der deutschen
Kunst, Literatur und Musik im 18.Jahrhundert, hgg. und eingel. v. Gert Mat-
tenklott, Frankfurt/Main: Ullstein 1972, S. 334-394, 468-481; Ute Daniel:
Hoftheater. Zur Geschichte des Theaters und der Hofe im 18. und 19. Jahr-
hundert, Stuttgart: Klett-Cotta 1995, S. 126-157.

36 Norbert Elias: Uber den ProzeR der Zivilisation. Soziogenetische und psy-
chogenetische Untersuchungen, 2 Bde., Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987.
Vgl. Richard Sennet: The Fall of the Public Man, London: Cambridge
University Press 1977; ders.: The Conscience of the Eye. The Design and
Social Life of Cities, London: Knopf 1993.

48

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper und Kommunikation

differenzierende Gesten und Verhaltensmuster. Die gegenseitige
Wahrnehmung im Auditorium verstarkte Gefiihle von Scham und
beférderte ein neues kontrolliertes Héren von Musik. Um die Mitte
des 19. Jahrhunderts entwickelte das Publikum eine solche Aversi-
on davor, in seinen Musiktempeln in Verlegenheit zu geraten, dass
es sich schlieflich von der Last der o6ffentlichen Beurteilung und
vom demonstrativen Handeln befreite und sich in das passive
Schweigen zurtickzog. Habitueller Wandel, die asthetische Umwer-
tungen der Musik, und die Ausdifferenzierung in Spielstétten fir
Hoch- und Popularkultur griffen ineinander und sorgten fir eine
kontinuierliche Abnahme theatralischer und handgreiflicher Publi-
kumsreaktionen. Die neuen &sthetischen Ideale des Bildungsbiir-
gertums, die Situation offentlicher Betrachtung in den Opernhéau-
sern und die idealisierende Rezeption bestimmter musikalischer
Werke, griffen ineinander und veranderten innerhalb weniger Jahr-
zehnte nachhaltig das Publikumsverhalten und den Stellenwert so
genannter ernster Musik.

Die hier markierten Fragen sind in der Vergangenheit von Mu-
sikwissenschaftlern oder von Soziologen, aber nur selten von Histo-
riken aufgeworfen worden. Dennoch handelt es sich um genuin his-
torische Probleme, die einen historischen Ansatz erfordern. Warum
etwa wahrend der Vorstellungen zu reden, zu essen, herumzulaufen
und im Auditorium lauthals zu demonstrieren im Laufe des 19.
Jahrhunderts zunehmend aufhérte eine akzeptable Verhaltensform
darzustellen, sind Fragen, die Historiker anders und vielleicht auch
besser als Musikwissenschaftler beantworten kénnen. Es kommt
daher darauf an, mit Hilfe der Geschichte musikalischen Verhaltens
der Geschichtswissenschaft neue Perspektiven zu erdffnen. Dazu
muss aber der Fokus von der Analyse der musikalischen Werke
oder asthetischer Phdnomene verschoben werden hin zu der Unter-
suchung von Reprasentationen und Praktiken der Rezipienten. Um
die historische Bedeutung musikalischer Vorstellungen zu vermes-
sen, wird daher vorgeschlagen, nicht das Werk, sondern musikali-
sche Auffithrungen als soziale und kulturelle Ereignisse in den
Blick zu nehmen.3?” Immer noch ist so viel mehr tiber Partituren,
Stile, dsthetische Wandlungen und die Musik grofier, mannlicher
und meist deutscher Komponisten bekannt, als tiber den Einfluss
musikalischer Praktiken in und auf moderne Gesellschaften. Aus
einer historischen Perspektive heraus betrachtet, gewinnt Musik ih-

37 Zwar wird das auch in der Musikwissenschaft regelmaRig gefordert, doch
nur selten eingeldst. Vgl. Small: Musicking, passim; Richard Taruskin: Text
and Act. Essays on Music and Performance, New York: Oxford University
Press 1995; Nicholas Cook: ,Music as Performance”, in: Clayton (Hg.):
Cultural Study of Music, S. 204-214.; Weber: Music, S. 144-145; Gramit:
Music, S. 164-165.

49

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

re Bedeutung weniger durch die Reproduktion einer Partitur, als
durch die Rezeption ihrer Auffihrung und die dadurch konstituier-
ten sozialen Rdume und kulturellen Praktiken. Das bedeutet kei-
nesfalls, dass die Musik selber ohne Bedeutung ist. Vielmehr stellt
die Rezeption durch das Publikum ein Bindeglied zwischen musika-
lischen Produktionen und der Gesellschaft dar. Nur das Zusam-
menspiel zwischen musikalischen Reizen, kulturellen Bedingungen
und sozialen Praktiken kann das Publikumsverhalten und dadurch
die Konstitution historischer Phdnomene erklaren.

Literatur

Adorno, Theodor W.: ,Burgerliche Oper“, in: ders.: Musikalische
Schriften I-1II, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003, S. 24-39.

Applegate, Celia: Nation and Culture in Mendelssohn's Revival of
the St. Matthew Passion, Cornell: Cornell University Press 2005,
S. 45-79.

Balet, Leo/Gerhard, Eberhard: Die Verburgerlichung der deutschen
Kunst, Literatur und Musik im 18. Jahrhundert, hgg. und
eingel. v. Gert Mattenklott, Frankfurt/Main: Ullstein 1972.

Bashford, Christina: ,Learning to Listen: audiences for chamber
music in early-Victorian London®, in: Journal of Victorian
Culture 4 (1999), S. 25-51.

Bennett, Susanne: Theatre Audiences. A Theory of Production and
Reception, London: McMaster University Press 1990.

Bereson, Ruth: The Operatic State, Cultural Policy and the Opera
House, London: Routledge 2002.

Bitter-Hubscher, Marieluise: Theater unter dem Grafen Briihl
(1815-1828), Regensburg: Bosse 1980, S. 415.

Botstein, Leo: ,Listening through Reading. Musical Literacy and the
Concert Audiences®, in: 19t Century Music 16 (1992), S. 129-
145.

Botstein, Leo: Music and its Public. Habits of Listening and the
Crisis of Musical Modernism in Vienna 1870-1914, Ann Arbor:
Michigan University Press 1996.

Bourdieu, Pierre: ,Uber Ursprung und Entwicklung der Arten der
Musikliebhaber*, in: ders.: Soziologische Fragen,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993, S. 147-153.

Budd, Malcom: Music and the Emotions. The Philosophical
Theories, ND London: Routledge & Kegan Paul 2002.

Butler, Judith: ,Performative Acts and Gender Constitution. An
Essay in Phenomenology and Feminist Theory“, in: Case, Sue-
Ellen (Hg.): Performing Feminism. Feminist Critical Theory and

50

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper und Kommunikation

Theatre, Baltimore: Johns Hopkins University Press 1990, S.
270-282.

Carvalho, Mario de: Denken ist Sterben. Sozialgeschichte des
Opernhauses Lissabon, Kassel: Barenreiter-Verlag 1999.

Ciompi, Luc: Die emotionalen Grundlagen des Denkens, Géttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1997.

Clayton, Martin(Hg.): The Cultural Study of Music. A Critical
Introduction, London, New York: Routledge 2003.

Cook, Nicholas, ,Music as Performance®, in: M. Clayton: Cultural
Study of Music, S. 204-214.

Corbin, Alain: ,Agitation in Provincial Theatres under the
Restoration®, in: ders.: Time Desire and Horror. Towards a
History of the Senses, Cambridge: Polity Press 1995, S. 39-61.

Daniel, Ute: Hoftheater. Zur Geschichte des Theaters und der Hofe
im 18. und 19. Jahrhundert, Stuttgart: Klett-Cotta 1995.

Danuser, Hermann/Krummacher, Friedhelm (Hg.):
Rezeptionsasthetik  und Rezeptionsgeschichte in  der
Musikwissenschaft, Laaber: Laaber-Verlag 1991.

DeNora, Tia: ,Aesthetic Agency and Musical Practice: New
Directions in the Sociology of Music and Emotion®, in: P.
Juslin/J. Sloboda, Music and Emotion, S. 161-180.

Doécker, Ulrike: Die Ordnung der burgerlichen Welt.
Verhaltensideale und soziale Praktiken im 19. Jahrhundert,
Frankfurt/Main: Campus 1994.

Elias, Norbert: Uber den Prozef der Zivilisation. Soziogenetische
und psychogenetische Untersuchungen, 2 Bde.,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987.

Fenner, Theodore: Opera in London. Views of the Press 1785-1830,
Carbondale/Ill.: Southern Illinois University Press 1994.

Finnegan, Ruth: ,Music, Experience, and the Anthropology of
Emotion®, in: M. Clayton: Cultural Study of Music, S. 181-192.

Fischer-Lichte, Erika: Asthetik des Performativen, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2004.

Frith, Simon: Performing Rites. Evaluating Popular Music, Oxford:
Oxford University Press 1996.

Friichtl, Josef/Zimmermann, Joérg: ,Asthetik der Inszenierung.
Dimensionen eines gesellschaftlichen, individuellen und
kulturellen Phanomens®, in: Frichtl, Josef (Hg.): Asthetik der
Inszenierung. Dimensionen eines kunstlerischen, kulturellen
und gesellschaftlichen Phanomens, Frankfurt/Main Suhrkamp
2001, S. 9-47.

Fruchtl, Josef: ,Der Schein der Wahrheit. Adorno, die Oper und das
Burgertum®, in: ders. (Hg.): Asthetik der Inszenierung.
Dimensionen eines kuinstlerischen, kulturellen und

51

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

gesellschaftlichen Phanomens, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2003, S. 164-182.

Fuhrimann, Daniel: Hertzohren far die Tonkunst. Opern- und
Konzertpublikum in der deutschen Literatur des langen 19.
Jahrhunderts, Freiburg i.B.: Rombach 2005.

Fulcher, Jane: The Nation‘s Image. French Grand Opera as Politics
and Politicized Art, Cambridge: Cambridge University Press
1987.

Gebesmair, Andreas: Grundzige einer Soziologie des Musikge-
schmacks, Opladen: VS-Verlag fiir Sozialwissenschaften 2001.

Gerhard, Anselm: The Urbanization of Opera. Music Theatre in
Paris in the Nineteenth Century, Chicago: University of Chicago
Press 1998 (dt. 1992).

Gerhards, Jurgen: Soziologie der Emotionen. Fragestellung,
Systematik und Perspektiven, Weinheim: Juventa-Verlag 1988.

Gordon, Steven L.: ,Social Structural Effects on Emotions®, in:
Klemper, Theodore D. (Hg.): Research Agendas in the Sociology
of Emotions, Albany: State University of New York Press 1990,
S. 145-179.

Gramit, David: Cultivating Music. The Aspirations, Interests, and
Limits of German Musical Culture, 1770-1848, Berkeley:
University of California Press 2002.

Gunn, Simon: The Public Culture of the Victorian Middle Class.
Ritual and Authority in the English Industrial City 1840-1914,
Manchester: Manchester University Press 2000.

Hall-Witt, Jennifer L.: ,Representing the Audiences in the Age of
Reform. Critics and the Elite at the Italian Opera in London®, in:
Bashford, Christina/Langley, Leanne (Hg.): Music and British
Culture, 1785-1914. Essays in Honour of Cyril Ehrlich, Oxford:
Oxford University Press 2000, S. 121-144.

Hettling, Manfred (Hg.): Der burgerliche Wertehimmel. Innen-
ansichten des 19. Jahrhunderts, Goéttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2000.

Hinrichsen, Hans-Joachim: ,Musikwissenschaft: Musik -
Interpretation — Wissenschaft”, Archiv fir Musikwissenschaft 57
(2000); S. 78-101.

Horn, Pamela: Pleasures & Pastimes in Victorian Britain, Stroud:
Sutton 1999.

Huebner, Steven: ,Opera Audiences in Paris 1830-1870, in: Music
and Letters 70 (1989), S. 206-225.

Hutcheon, Linda/Hutcheon, Michael: Bodily Charm. Living Opera,
Lincoln: University of Nebraska Press 2000.

Jabobshagen, Arnold/Reininghaus, Frieder (Hg.): Handbuch der
Musik im 20. Jahrhundert, Bd. 10: Medien, Markte, Insti-
tutionen, Laaber: Laaber-Verlag 2006.

52

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Koérper und Kommunikation

Jefferies, Matthew: Imperial Culture in Germany, 1871-1918,
Houndmills u.a.: Palgrave MacMillan 2003.

Johnson, James H.: Listening in Paris. A Cultural Study, Berkeley:
University of California Press 1995.

Juslin, Patrik N./Sloboda, John A. (Hg.): Music and Emotion. Theo-
rie and Research, Oxford: Oxford University Press 32003.

Kaschuba, Wolfgang: ,Kunst als symbolisches Kapital. Buirgerliche
Kunstvereine und Kunstideale nach 1800 oder: Vom realen
Nutzen idealer Bilder, in: Peter, Gerlach (Hg.): Vom Realen
Nutzen idealer Bilder. Kunstmarkt und Kunstvereine, Aachen:
Alano-Verlag 1994, S. 9-20.

Kaschuba, Wolfgang: ,Deutsche Biirgerlichkeit nach 1800. Kultur
als symbolische Praxis®, in: Kocka, Jiirgen (Hg.): Biirgertum im
19. Jahrhundert. Deutschland im europaischen Vergleich, Bd.
II:  Wirtschaftsbtirger und  Bildungsbtuirger, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1995, S. 92-127.

Kemp, Wolfgang (Hg.): Der Betrachter ist im Bild. Kunstwissen-
schaft und Rezeptionsasthetik, Berlin: Reimer 1992.

Kocka, Jurgen/Frey, Manuel: ,Einleitung®, in: dies.: Burgerkultur
und Méazenatentum im 19. Jahrhundert, Berlin: Fannei & Walz
1998, S. 7-17.

Leppert, Richard: ,The Social Discipline of Listening“, in: Bodeker,
Hans E. (Hg.): Le concert et son public. Mutations de la vie
musicale en Europa de 1780 a 1914 (France, Allemagne,
Angleterre), Paris: Editions de la Maison des Sciences de
I'homme 2002, S. 459-479.

Levine, Lawrence W.: Highbrow/Lowbrow. The Emergence of
Cultural Hierarchy in America, Cambridge: Harvard University
Press 1988.

Lewald, Fanny: ,Meine Lebensgeschichte®: zit. n. Koéhler, Ruth/
Richter, Wolfgang: Berliner Leben 1806-1847. Erinnerungen
und Berichte, 0.0. 1954.

Mahling, Christoph H.: ,Zum ,Musikbetrieb’ Berlins und seinen
Institutionen in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts®, in:
Dahlhaus, Carl (Hg.): Studien zur Musikgeschichte Berlins im
frithen 19. Jahrhundert, Regensburg: Bosse 1980, S. 27-284.

Meyer, Heinz-Dieter: ,Taste Formation in Pluralistic Societies. The
Role of Rhetoric’s and Institutions®, in: International Sociology
15 (2000), S. 33-56.

Quander, Georg (Hg.): Apollini et Musis. 250 Jahre Opernhaus
Unter den Linden, Frankfurt/Main: Propylaen 1992.

Redern, Friedrich Wilhelm von: Unter drei Koénigen,
Lebenserinnerungen eines preufischen Oberkdmmerers und
Generalintendanten. Kéln: Béhlau 2003.

53

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sven Oliver Miiller

Rehm, Jurgen: Zur Musikrezeption im vormarzlichen Berlin. Die
Prasentation blirgerlichen Selbstverstiandnisses und
biedermeierlicher Kunstanschauung in den Musikkritiken
Ludwig Rellstabs, Hildesheim: Olms 1983.

Sennet, Richard: The Fall of the Public Man, London: Cambridge
University Press 1977.

Sennet, Richard: The Conscience of the Eye. The Design and Social
Life of Cities, New York: Knopf 1993.

Sigsworth, Eric M. (Hg.): In Search of Victorian Values. Aspects of
Nineteenth-Century Thought and Society, Manchester: Man-
chester University Press 1988.

Small, Christopher: Musicking. The Meanings of Performing and
Listening, Middleton: Wesleyan University Press 1998.

Sponheuer, Bernd: Musik als Kunst wund Nicht-Kunst.
Untersuchungen zur Dichotomie von ,hoher* und ,niederer”
Kunst im musikasthetischen Denken zwischen Kant und
Hanslick, Kassel: Barenreiter-Verlag 1987.

Taruskin, Richard: Text and Act. Essays on Music and Performance,
New York, Oxford: Oxford University Press 1995.

Ther, Philipp: In der Mitte der Gesellschaft — Operntheater in
Zentraleuropa 1815-1914, Wien: Oldenbourg 2006.

Thompson, Michael: ,Reception Theory and the Interpretation of
Historical Meaning®, in: History and Theory 32 (1993): S. 248-
272.

Toelle, Jutta: Oper als Geschaft. Impresari an italienischen
Opernhausern 1860-1900, Kassel: Barenreiter-Verlag 2007.
Walter, Michael: Die Oper ist ein Irrenhaus. Sozialgeschichte der

Oper im 19. Jahrhundert, Stuttgart: Mettler 1997.

Weber, William: ,Mass Culture and the Reshaping of European
Musical Taste,1770-1870%, in: International Review of the
Aesthetics and Sociology of Music 8 (1977), S. 5-21.

Weber, William: ,Did people listen in the 18t century?“, in: Early
Music 25 (1997), S. 678-669.

Weber, William: Music and the Middle Class. Social Structure of
Concert Life in London, Paris and Vienna, Aldershot: Ashgate
22003.

Weber, William: ,Redefining the Status of Opera: London and
Leipzig, 1800-1848", in: Journal of Interdisciplinary History 36
(2006), S. 507-532.

54

- am 14.02.2028, 16:00:08. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839411773-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

