3 Autonomie und Autoritét: unvereinbare Konzepte?

Im vorherigen Kapitel habe ich das zentrale Problem, welchem sich eine
Theorie der politischen Pflicht gegeniibersieht, skizziert: deren inhaltsun-
abhdngiger Charakter. Eine Pflicht, das Recht zu befolgen, weil es sich um
Recht handelt, erscheint von einem individuellen Standpunkt aus proble-
matisch. Besitzen wir namlich eine solch geartete politische Verpflichtung,
dann ist der Grund, der Rechtsnorm X zu gehorchen, nicht deren Inhalt,
sondern Xs Status. Dies ist, wie etwa Mokrosifiska (2012, 5) zu Beginn ihrer
Untersuchung feststellt, beunruhigend, weil dadurch die Handlungen eines
Individuums von seinen moralischen Uberlegungen abgekoppelt werden.
Eine Méglichkeit wire, an dieser Stelle darauf zu verweisen, dass es sich um
eine pro tanto Pflicht handelt. Folglich kénnen andere moralische Griinde
relevant sein und die politische Pflicht Gbertrumpfen. Doch selbst wenn
dies das Problem entscharft, verbleibt der Kern der Problematik. Selbst eine
moralisch fragwiirdige Rechtsnorm erhalt tiber den Umweg der politischen
Pflicht einen moralisch begriindeten Handlungsgrund. Es ist nicht mehr
ausreichend, z.B. zu argumentieren, aufgrund von Gerechtigkeitsiiberle-
gungen sei X zu ignorieren. Man muss nun auch noch moralische Griinde
finden, weshalb das, was gegen X spricht, stirker als die politische Pflicht
ist. Ein vergleichbares Problem offenbart sich auch, wenn man sich mit
Autoritat beschaftigt. Wie Raz (1985a, 13-14) erkldrt, ist eine autoritative
Aussage praemptiv. Dies birgt wiederum die Gefahr, individuelle Urteile zu
verunmoglichen oder mindestens von der effektiven Handlung zu entbin-
den.

Der inhaltsunabhingige Charakter des politischen Sollens macht dieses,
wie Mokrosiniska (2012, 5) feststellt, fiir die Anarchist*innen unakzeptabel.
Fiir sie gibt es, wie Mokrosiniska weiter ausfiihrt, verschiedene rationale
und/oder moralische - von der politischen Verpflichtung verschiedene —
Griinde, dem Recht im Einzelfall Folge zu leisten. Die Pflicht, grundsatzlich
nicht zu téten, gilt fiir Anarchisten*innen, weil es moralisch verwerflich
ist, eine andere Person umzubringen, und nicht, weil uns der Staat eine
gleichlautende Rechtspflicht auferlegt.

101



https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Zwei Grundfragen helfen, auf die relevanten Themen und Konzepte zu
fokussieren:

1. Welcher Zusammenhang besteht zwischen der politischen Pflicht und
Autoritit? Es ist die Frage, ob die Korrelationsthese zutrifft oder ob —
wenn iberhaupt - eine andere Verbindung besteht (vgl. Abschn.2.2).
Eine Korrelation zwischen politischer Pflicht und Autoritdt zu verneinen,
ist aber kein Ausweg, um der anarchistischen Kritik zu entkommen.
Selbst wenn eine Verpflichtung zum Regelgehorsam wegfiele, haben An-
archist*innen das notwendige Instrumentarium, um staatliche Autoritit
weiterhin kritisieren zu kénnen.

2. Ist die zu Beginn des letzten Kapitels erwdhnte Idee, Menschen sollen
Verantwortung ibernehmen, iiberhaupt mit der politischen Pflicht und/
oder mit legitimer staatlicher Autoritdt vereinbar? Diese Frage legt den
Fokus auf die Beziehung zwischen Individuum und Staat und hilft
uns unter anderem, herauszufinden, was der Staat iiberhaupt von uns
verlangen darf. Des Weiteren riickt diese Frage das moralisch richtige
Handeln gegeniiber staatlichen Institutionen in den Vordergrund. Muss
man, mochte man eine selbstverantwortliche Person sein, sich staatlicher
Autoritét entziehen, ihr (manchmal) Widerstand leisten oder sie gewih-
ren lassen?

Diese in der zweiten Grundfrage umrissene Kernthematik behandelt Ro-
bert Paul Wolff in seinem Essay In Defense of Anarchism ([1970] 1998),
welches man als einen ,Klassiker® der anarcho-philosophischen Literatur
bezeichnen kann.

Insofar as a man fulfills his obligation to make himself the author of his
decisions, he will resist the state’s claim to have authority over him. That
is to say, he will deny that he has a duty to obey the laws of the state
simply because they are the laws. (R. P. Wolft [1970] 1998, 18).

Dieses Zitat verdeutlicht die radikale Kernthese Wolffs: Es gilt der (fast)
uneingeschriankte Primat der individuellen moralischen Autonomie. Eine
wichtige Stellung in seinen Uberlegungen nehmen Kants Theorien und
Konzepte ein. Daher iiberrascht es auch nicht, wenn Miller (1984, 26)
in Wolff einen radikalen Kantianer sieht. Derweil diese Einschdtzung auf
den ersten Blick zu {iberzeugen vermag, zeigt sich auf den zweiten deren
Schwiche. Denn eine zentrale These Kants ist bekanntlich, das Individuum

102



https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

besitze eine moralische Pflicht dazu, den Naturzustand zu verlassen.®® Wolff
verneint diesen Punkt. Staatliche Autoritat kann zwar unter bestimmten,
sehr restriktiven Umstianden mit individueller Autonomie vereinbar sein,
die Anforderungen dafiir sind aber - wie Wolff mit einem Riickgriff auf
Rousseaus Gesellschaftsvertrag zu zeigen versucht — ausserordentlich hoch.

In einem ersten Schritt rekonstruiere ich Wolffs Argument. Dabei fo-
kussiere ich nicht nur - wie es viele andere Autor*innen tun - auf
den ersten Teil des Essays (Abschn.3.1.1), sondern diskutiere auch den
zweiten (Abschn. 3.1.2). Nach einer Kritik von Wolffs Argumentationslinie
(Abschn. 3.1.3) bespreche ich eine Moglichkeit, Wolffs Ansatz (oder Teile
davon) gegen bestimmte Kritikpunkte zu verteidigen (Abschn. 3.2). Dies
erlaubt mir dann, in einem dritten Schritt, Wolfts Kerngehalt, welcher fiir
meinen Ansatz relevant ist, herauszustreichen (Abschn. 3.3).

3.1 Den Anarchismus verteidigen
3.1.1 Die Frage: Autonomie oder Autoritdt?

Fiir Robert Paul Wolft ([1970] 1998, 3) bedeutet Politik die staatliche Aus-
tibung von Macht oder den Versuch, diese zu beeinflussen. Diese Definition
gleicht jener, welche Max Weber (1919) anbietet. Er versteht unter Politik
das ,[...] Streben nach Machtanteil oder nach Beeinflussung der Machtver-
teilung, sei es zwischen Staaten, sei es innerhalb eines Staates zwischen den
Menschengruppen, die er umschliesst (4). Politische Philosophie ist daher
fir Wolft die Philosophie des Staates. In dieser Aussage offenbart Wolff
einen dusserst engen Politikbegriff. Ist dieser auf Staatlichkeit beschrénkt,
dann ist eine staaten- auch eine politiklose Gesellschaft. Dies ist aber keine
zielfithrende Definition. Erstens limitiert sie die politische Philosophie zu
sehr und verunméglicht es ihr, sich mit nicht etatistischen Alternativen
zu beschaftigen, was Staatlichkeit als epistemisches Regime starkt. Es ist
vorschnell anzunehmen, in einer anarchistischen Gesellschaft gibe es keine
Strukturen mehr, welche sich mit gesamtgesellschaftlichen Herausforderun-
gen beschiftigen. Zweitens ist der Fokus auf Macht - verstanden als die
Fahigkeit, den eigenen Willen durchzusetzen (vgl. Abschn. 2.1.3) - ungliick-

68 So sagt Kant etwa in der Metaphysik der Sitten folgendes: ,Die biirgerliche Verfas-
sung, obzwar ihre Wirklichkeit subjectiv zufillig ist, ist gleichwohl objectiv, d. 1. als
Pflicht, nothwendig“ (MS, AA VI1:264).

103

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

lich. Sie mag im téglichen Politikbetrieb, wie wir ihn heute kennen, ein
zentraler Erfolgsfaktor sein. Existierende politische Systeme sind macht-
oder herrschaftsformig organisiert, womit eine Beschiftigung mit Politik
auch jeweils eine mit Macht ist. Daraus folgen zwei Schliisse (Hubacher
2021, 34): Erstens ist, um sich in bestehenden Gesellschaften orientieren
zu konnen, das Erkennen und Verstehen formeller und informeller Macht-
strukturen notwendig. Zweitens — und darauf aufbauend - muss man so-
wohl die Macht der Gegenseite als auch die eigene Macht und die damit
verbundenen Moglichkeiten verstehen, um eigene Handlungsoptionen zu
erkennen. Somit ist das Konzept Macht von essenzieller Bedeutung, um be-
schreiben zu konnen, wie politische Prozesse funktionieren, und um poli-
tisch partizipieren zu konnen. Der politische Prozess sowie das Politische®
beinhalten aber mehr, als lediglich Macht-iiber zu erlangen. Viele verbinden
Politik mit Diskutieren und Argumentieren, was wiederum auf die Idee, das
beste Argument sei in der Lage, zu iiberzeugen, verweist. Dies impliziert,
dass das Konzept Politik von Macht verschieden ist. Daher schlage ich
vor, Politik offener zu definieren; namlich als ein institutionelles Gefiige,
welches sich damit befasst, gesamtgesellschaftliche Herausforderungen zu
16sen. Mit einem solchen Politikverstdndnis ist denn auch eine ,anarchisti-
sche® Politik moglich.

Doch weshalb verwendet Wolft einen solchen engen, auf Macht fokus-
sierten Politikbegriff? Ich denke, es bieten sich verschiedene Interpretatio-
nen an. So konnte man sich einerseits auf den Standpunkt stellen, er
orientiere sich lediglich an soziologischen oder juristischen Definitionen
(vgl. Abschn. 2.1.3). Eine andere, in meinen Augen weitaus tiberzeugendere
Deutung ist, anzunehmen, Wolff versuche auf die Problematik unserer
heutigen politischen Systeme und deren hierarchisch-autoritare Strukturen
hinzuweisen. Heutige Staaten sind nicht egalitér verfasst, sondern umfassen
eine - manchmal gewdhlte — ,Elite’, welche die politischen Schliisselpo-
sitionen besetzt. Eine so strukturierte Politik lduft dem anarchistischen
Anspruch, eine Gesellschaftsordnung diirfe keine zwangsbewehrte Autori-
tat besitzen, sowie der Ablehnung von Herrschaft kontrar entgegen (vgl.
Abschn. 2.3.2). Dies impliziert, bei Wolffs Politikbegriff liege der Fokus auf

69 Das Politische verwende ich, um die Sphiére gesellschaftlicher und politischer Fragen
zu bezeichnen, die sich mit politischen Werten und Grundfragen (Gerechtigkeit, De-
mokratie, Gleichheit ...) befassen. Die Differenzierung zwischen der Politik und dem
Politischen hat einen analytischen Mehrwert, weil damit zwischen den konkreten
politischen Systemen, die uns im Alltag begegnen, und den Merkmalen, die Politik
ausmachen, unterschieden werden kann (Gloe und Oeftering 2017, 420).

104

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

dem Ist-Zustand und nicht auf mdglichen, unter Umstédnden nicht etatisti-
schen politischen Ordnungen.

Ist fiir Robert Paul Wolft ([1970] 1998, 3-11) die politische Philosophie
jene des Staates, stellt sich die Frage, was er unter diesem versteht. Ein
Staat ist fiir ihn eine Gruppe von Personen, welche die hochste Autoritét in
einem bestimmten Territorium iiber eine bestimmte Bevolkerung besitzen
und ausiiben. Damit orientiert sich Wolff an der sogenannten Drei-Ele-
menten-Lehre (vgl. Abschn.2.1.2). Autoritit beschreibt er wiederum als
ein Befehlsrecht, mit welchem ein Recht auf Gehorsam korreliert. Beide
Termini konnen fiir ihn sowohl normativ als auch deskriptiv verstanden
werden. Derweil sich die Politikwissenschaft — quasi arbeitsteilig mit der
Philosophie — mit der deskriptiven Dimension befasst, zielt die politische
Philosophie darauf ab, die Form sowie die Prinzipien legitimier Autoritit —
d.h. dem Recht zu regieren - zu finden, zu analysieren und zu zeigen.
Die Griinde, weshalb Menschen eine Autoritét anerkennen, sind vielfiltig.
Uber die Geschichte hinweg gesehen ist Tradition wohl ein wichtiges Mo-
tiv, doch auch aus Charisma einzelner Fithrungspersonen oder, insbesonde-
re in unserer heutigen Zeit, aus einem Offentlichen Amt ergibt sich eine
gewisse Autoritdt.”® Dass Menschen jemanden das Recht zum Regieren
zusprechen, ist eine soziale und historische Tatsache, die Frage ist aber,
ob sie dieses tiberhaupt jemanden zusprechen sollen. Denn - von einem
moralischen Standpunkt aus gesehen - ist das Gehorchen nicht eine Frage
davon, ob man macht, was von einem verlangt wird. Es geht darum, ob wir
einer autoritativen Forderung Folge leisten, weil sie gedussert wurde. Zwar
glauben die Menschen, legitime Autoritit existiere, doch diese Uberzeugun-
gen konnten falsch sein. Nichtsdestotrotz scheint ihr Glaube aber eine gute
Grundlage zu sein, um zu argumentieren, Menschen beséssen ein Konzept
von de jure Autoritat.

70 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 7) orientiert sich hier an Max Weber (1947, 124) und
dessen drei reinen Typen legitimer Herrschaft. Diese hat entweder einen rationalen
Charakter und beruht ,auf Glauben an die Legalitdt gesatzter Ordnungen und des
Anweisungsrechts der durch sie zur Ausiibung der Herrschaft Berufenen ruhen (lega-
le Herrschaft) einen traditionellen Charakter und beruht ,auf dem Alltagsglauben
an die Heiligkeit von jeher geltender Traditionen und die Legitimitit der durch sie
zur Autoritat Berufenen ruhen (traditionale Herrschaft)“ oder einen charismatischen
Charakter und beruht ,,auf der ausseralltaglichen Hingabe an die Heiligkeit oder die
Heldenkraft oder die Vorbildlichkeit einer Person und der durch sie offenbarten oder
geschaffenen Ordnungen (charismatische Herrschaft)®

105

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Somit hat Wolff in meinen Augen relevante Punkte angesprochen: Es
scheint ein grundsatzliches Verstandnis zu geben, was legitime Herrschaft
bedeutet. Dies ldsst sich auch von einer interpretativen Warte aus stiitzen.
Wird {iber ein neues Gesetz diskutiert, dann ist oft zu hdren, der Staat miis-
se eingreifen, um Problem X zu 16sen. Es wird dann zumeist argumentiert,
dies sei aufgrund bestimmter Gerechtigkeits- oder Fairnessiiberlegungen
geboten. Was bei solchen Aussagen implizit mitschwingt, ist die Annahme,
staatliche Regelung sei nicht nur geboten, sondern auch erlaubt. In anderen
Worten fussen diese Argumente auf dem Konzept legitimer staatlicher Au-
toritdt.”! Unter welchen Voraussetzungen konnen staatliche Institutionen
ein Recht zum Regieren effektiv beanspruchen? Oder, anders gesagt, wann
besitzt ein Staat politische Autoritat?

Wolffs Antwort darauf ist, wenn sich Autonomie und Autoritét verein-
baren lassen. D.h. es gilt, eine Verfassung zu finden, welche Individuen
erlaubt, auch dann autonom zu handeln, wenn sie sich einer Autoritat
gegeniibersehen. Bisher wissen wir nun, was er unter Autoritdt versteht.
Fiir das zweite Konzept greift er auf Kant zuriick. Ausgangsthese fiir Wolffs
Uberlegungen bildet die Aussage, Individuen seien fiir ihre Handlungen
verantwortlich, woraus zwingend folge, Menschen seien metaphysisch frei
(12-13). Dies bedeutet in einem gewissen Sinne, zu argumentieren, Indivi-
duen seien grundsatzlich in der Lage, selbst zu entscheiden, wie sie zu
handeln gedenken. Um aber Verantwortung zu ibernehmen, wie Wolft
weiter ausfiihrt, reicht es nicht aus, sich lediglich zu entscheiden; man muss
versuchen, herauszufinden, wie man handeln soll. Dies verlangt wiederum
danach, relevantes Wissen zu erlangen, Motive zu hinterfragen, mdgliche
Auswirkungen abzuschitzen, Prinzipien zu kritisieren etc. Damit wir dies
tun konnen, reicht der freie Wille oder individuelle Freiheit allein nicht
aus. Man muss auch die Fihigkeit besitzen, rationale Uberlegungen anzu-
stellen. Alle, die beides aufweisen, haben eine Pflicht, Verantwortung fiir
ihre Handlungen zu iibernehmen. Beschreiben wir eine Person als verant-
wortungsbewusst, dann implizieren wir damit nicht, sie handle unabléssig

71 Hier konnte man argumentieren, dies sei unserer Sozialisation geschuldet. Nur weil
wir es uns ,gewohnt“ sind, gesamtgesellschaftliche Herausforderungen durch den
Staat zu l6sen, so konnte dieses Argument fortgefithrt werden, muss dies noch
nicht zwingend durch ebendiesen geschehen. Dieses Sozialisationsargument triff auf
deskriptiver Ebene zu. Dass wir ein Konzept legitimer politischer Autoritdt haben,
ist wohl in unserer Sozialisation begriindet. Die hat aber keine direkten normativen
Konsequenzen. Daraus, ein Konzept ¢ zu haben, folgt nicht zwingend, man finde ¢
erstrebenswert oder a priori legitimiert.

106

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

richtig. Wir sprechen eher die Tatsache an, dass ein Individuum seine
Pflicht, herauszufinden zu versuchen, was richtig ist, nicht vernachléssigt.

Fiir Wolff ist somit moralische Autonomie eine Kombination aus zwei
Voraussetzungen. Erstens handelt es sich dabei um Freiheit bzw. freien
Willen. Wir miissen die Moglichkeit haben, selbst zu entscheiden. Ohne Al-
ternativen, zwischen denen wir wéhlen konnen, ist Autonomie nicht mog-
lich. Doch dies allein reicht nicht aus, wir bendétigen, zweitens, ebenfalls
die dazu notwendigen entsprechenden mentalen Kapazititen. Diese beiden
Aspekte von Wolfts Verstandnis der moralischen Autonomie mégen wenig
spektakuldr scheinen. Bemerkenswerter ist vielmehr die Aussage, wenn eine
Person fahig dazu sei, iber ihre Handlungen nachzudenken, stiinde sie un-
ter einer stindigen Verpflichtung, Verantwortung fiir diese zu iibernehmen.
Diese Pflicht ist somit nicht voluntirer Natur. Kann ich mich einerseits zwi-
schen verschiedenen Handlungsoptionen entscheiden und bin andererseits
geistig dazu in der Lage, die Situation zu analysieren, dann kann ich mich
meiner Verantwortlichkeit nicht entziehen, indem ich sie beispielsweise an
eine Autoritit delegiere. In diesem Sinne hat Verantwortung Auswirkungen
auf den politischen Diskurs. So erklart Wolff etwa, Biirger*innen hitten
eine Pflicht, sich genug modernes wissenschaftliches Wissen anzueignen,
um sich iiber die Atomenergie eine eigene Meinung bilden zu kénnen
(17). Anders gesagt verlangt unsere Verantwortungspflicht zweierlei. Erstens
miissen wir uns relevantes Faktenwissen aneignen, um verstehen zu kon-
nen, was um uns herum passiert. Um in der Lage zu sein, richtige Hand-
lungen zu identifizieren, miissen wir dann zweitens die Fahigkeit besitzen,
unser Wissen anzuwenden.

Zunéchst muss man sich fragen, gegeniiber wem wir verpflichtet sind,
Verantwortung zu iibernehmen. Handelt es sich hier um eine Selbstver-
pflichtung, welche ich qua Menschsein besitze, oder sind andere deren
Ursprung? Ferner, triftt Letzteres zu, gegeniiber welchen Personen bzw.
Personengruppen gilt dieses Sollen? Wolft versteht unter Verantwortung
zunachst einen reflektierenden Prozess, d.h. eine Person muss dartber
nachdenken, was die richtige Handlung ist. Ein Blick auf unsere soziale
Praxis zeigt aber die Grenzen einer solchen Konzeption.”? Sprechen wir da-
von, jemand handle verantwortungsvoll, dann erwarten wir auf der einen

72 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 12) spricht davon, Verantwortung zu tibernehmen
beinhalte den Versuch, herauszufinden was die richtige Handlung ist. Diese Formu-
lierung weist zugegebenermassen darauf hin, dass auch Wolff sich der Multidimen-
sionalitit von Verantwortung bewusst ist. Da er aber keine Beispiele o. A. gibt, kann
man davon ausgehen, er lege den Fokus auf die Reflexion.

107

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Seite, dass die Person sich Gedanken iiber die moralischen Implikationen
ihrer Handlungen gemacht hat. Diese konnen sowohl deren Konsequenzen
als auch deren intrinsischen Status beinhalten. Bei diesem Aspekt handelt
es sich um die vorwirts gerichtete Dimension, da sich diese Uberlegungen
auf zukiinftige Handlungen beziehen. Auf der anderen Seite sagen wir auch,
jemand miisse Verantwortung fiir vergangene Handlungen itibernehmen.
Wir verlangen in diesen Fallen nach einer Begriindung, wieso man die
Handlung H;, den Handlungen H,, H; usw. vorgezogen hat. Ein Riickgriff
auf die Geschichte des Begriffes ,Verantwortung® verdeutlicht diese Aussa-
ge: Die Rechtfertigung von Handlungen bzw. Unterlassungen kann man,
wie Buddeberg (2016, 234) argumentiert, als Kerngehalt von Verantwor-
tung definieren. In der philosophischen Diskussion wird darunter auch die
Zuschreibung von Handlungen verstanden. Zusammenfassend ist Verant-
wortung

[...] eine Praxis der Zurechnung vollzogener Handlungen oder noch zu
tibernehmender Aufgabenbereiche, fiir die entweder jetzt oder zu einem
spateren Zeitpunkt Rechtfertigungen verlangt werden konnen. (Budde-
berg 2016, 234).

Dies spricht gegen Wolffs Fokus. Die reflexive Komponente ist wichtig.
Eine Person, die zuerst handelt und erst danach daruber nachdenkt, wie
sie ihr Tun rechtfertigen kann, handelt alles andere als verantwortungsvoll.
Dasselbe gilt aber auch fiir jemanden, der nicht bereit ist, seine Handlungs-
weise zu begriinden. Eine Verantwortungspflicht muss beide Dimensionen
umfassen.

Buddeberg (2016, 235) beschreibt Verantwortung weiter als eine sprach-
lich verfasste Zurechnungsrelation zwischen mindestens drei Elementen:
Das Subjekt, welches sein Handeln - das Objekt — vor einer Instanz -
welche Handlungsgriinde einfordert — verantwortet. Wie Buddeberg weiter
ausfithrt, konnen wir bei keinem Handeln ausschliessen, dass dies einen
Einfluss auf andere Personen hat. Somit steht jegliches Tun grundsitzlich
unter dem Anspruch, vor anderen begriindet werden zu miissen. In Bezug
auf Wolff ist die Frage nun, ob Subjekt und Instanz deckungsgleich sein
konnen. Folgen wir dem diskursiven Verstdndnis Buddebergs, konnen wir
dies bejahen. Zwar ist durch den potenziellen Sprachakt des Rechtferti-
gens — wie mit jeder sprachlichen Interaktion — neben dem Sprecher auch
immer mindestens eine weitere Person angesprochen; diese kann aber auch
abstrakter Natur (z. B. ein Kollektiv oder das eigene Ich) sein (Buddeberg
2016, 235). Demnach kann, jedenfalls in einigen Kontexten, Autonomie

108



https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

darauf hinauslaufen, sich gegeniiber sich selbst rechtfertigen zu miissen.
Von diesem Standpunkt aus erscheint demnach das Konzept der Selbstver-
antwortung weder widerspriichlich noch unméglich. Ich sehe noch einen
weiteren vorteilhaften Aspekt, den diese Sichtweise besitzt. Individuelle
Autonomie wird namlich iiber die Komponente der Verantwortung, der
wiederum die Idee zugrunde liegt, wir hétten unsere Handlungen zu recht-
fertigen, mit dem Anspruch verbunden, die Auswirkungen unseres Tuns
auf andere in unseren moralischen Uberlegungen miteinzubeziehen. Somit
handelt eine rein egoistisch und nur auf sich bedachte Person nicht verant-
wortungsbewusst.

Dies verweist auf den Wert, den Verantwortung besitzt. Verantwortung
zu iibernehmen, driickt eine Wertschitzung fiir das eigene Leben aus
und anerkennt den Einfluss von Entscheiden und Handlungen auf die
soziale Realitdt. Nielsen und Axelsen (2021, 645) nennen daneben noch
zwei weitere Punkte, welche Verantwortung wertvoll machen. Fiir sie hat
Verantwortung ein selbstkonstitutives und -konstruierendes Element. In-
dem eine Person ihre personliche Verantwortung wahrnimmt, erschafft sie
sich selbst so, wie sie sein mochte und wie andere sein konnten. Zudem
ist eine verantwortungsvolle Entscheidung, die auf gentigend Deliberation
und kritischer Reflexion beruht, wertvoll, weil man dadurch die Pluralitat
wertvoller Lebensentwiirfe sowie die diversen wertvollen Ergebnisse aner-
kennt, die ein einziger Entscheid haben kann. Im Kontext von Wolfts
Uberlegungen ist unter anderem die Verbindung zwischen verantwortungs-
vollem Handeln und Autonomie entscheidend. Handeln impliziert, sich
fir eine Handlung H; zu entscheiden. Sich zu entscheiden hat - unabhén-
gig von den Konsequenzen - einen Wert sowohl als Ausdruck als auch
als konstitutives Element des menschlichen Handlungsvermdgens (Nielsen
und Axelsen 2021, 645). Zudem kann man argumentieren, die verantwor-
tungsvolle Wahl sei essenziell fiir das menschliche Wohlergehen. Eine Wahl
zu treffen erlaubt, Auffassungs- und Urteilsfahigkeit, das Differenzieren
sowie moralische Wertschatzung zu {iben (Mill [1859] 1988, 81). Fiir Nielsen
und Axelsen (2021, 646) erfasst John Stuart Mills Wiirdigung der indivi-
duellen Wahlmdéglichkeit eine Quelle des Wertes der selbstschopferischen
Verantwortung. Zu entscheiden ist wertvoll, weil dies konstitutiv fiir die
individuelle Handlungsfahigkeit (agency) ist, weil dies ein Weg ist, uns
mit der Realitdt zu vernetzen und weil dies ein Schliisselelement fiir das
menschliche Wohlergehen und den Verlauf des eigenen Lebens ist. Um
diesen Wert von verantwortungsvollem Handeln zu schiitzen respektive

109

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

einer Person zuginglich zu machen, ist die individuelle Handlungsfahigkeit
zu gewihrleisten oder herzustellen.

Aus der obigen Diskussion ergibt sich nun ein klareres Bild, wie man
Verantwortung verstehen kann und wem gegeniiber wir eine Pflicht dazu
besitzen. Eine moralisch autonome Person denkt einerseits dariiber nach,
welche Implikationen ihre Handlungen besitzen, und begriindet anderer-
seits, weshalb sie auf eine Weise handelte. Subjekt und Instanz sind zwar
konzeptionell verschieden, kénnen aber zusammenfallen. Dies zeigt sich
auch in unserem taglichen Sprachgebrauch. So spricht man beispielsweise
davon, man miisse sich noch selbst im Spiegel ansehen konnen. Dies im-
pliziert, dass man — mindestens in einigen Fillen - gegeniiber sich selbst
Rechenschaft ablegen kann oder muss. Dies ist eine wertvolle Tadtigkeit,
die eine Wertschétzung fiir das eigene Leben zum Ausdruck bringt und
die konstitutiv fiir Autonomie ist. Indem eine Person verantwortlich han-
delt, ubernimmt sie Autor*innenschaft fiir ihr Leben und drickt damit
eine Wertschitzung dafiir aus. Die entscheidende Frage ist, unter welchen
Umstinden man verantwortungsvoll entscheiden muss. In Wolffs Augen
ist jede Person letzten Endes immer fiir ihre Taten verantwortlich, was
bedeutet, letztinstanzlich fallen Subjekt und Instanz stets zusammen. Fiir
den autonomen Menschen kann es demnach keine Befehle geben, denn
selbst wenn ich einem solchen nachkomme, ist der Grund nicht die Auto-
ritat, welche eine andere Person oder eine Institution uber mich besitzt
(R. P. Wolft [1970] 1998, 16-17). Es liegt allein in meiner eigenen Verantwor-
tung, der autoritativen Aussage Folge zu leisten oder nicht. Dieser radikale
Individualismus, gibt Wolff selbst zu bedenken, stellt uns nun vor eine
grosse Herausforderung, mdchten wir eine vollstindige und rationale Auto-
nomie erlangen. Die Komplexitit moderner Gesellschaften, die sich seit der
Veréftentlichung von A Defense of Anarchism noch gesteigert hat, macht
verantwortliches Handeln dusserst anspruchsvoll:

The paradox of man’s condition in the modern world is that the more
fully he recognizes his right and duty to be his own master, the more
completely he becomes the passive object of a technology and bureau-
cracy whose complexity he cannot hope to understand. (R. P. Wolff
[1970] 1998, 17).

Spricht die Komplexitit moderner Gesellschaften nicht dafiir, Entschei-
dungen an Autorititen zu delegieren? Ist es nicht die rationale Wahl,
sich in die Hdnde von Personen oder Institutionen zu begeben, die ein

110

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

besseres Verstindnis oder mehr Expertise besitzen als man selbst? Man
kann sich fiir Wolft dafiir entscheiden, die Anweisungen einer Person,
Personengruppe oder einer Institution zu befolgen (14-15). Er erklart, es sei
in gewissen Kontexten verniinftig, seine Autonomie fiir eine oder mehrere
Aspekte seines Lebens zeitweise aufzugeben. Als Beispiel nennt Wolff jene
Fille, in denen wir auf medizinische Hilfe angewiesen sind. Ein*e Arzt*in
verfiigen iiber Expertenwissen, welches wiederum theoretischer Autoritit
zuzurechnen ist. Angesichts der Komplexitdt der Welt stellt sich aber gar die
Frage, ob man dauerhaft darauf verzichten sollte, autonom zu handeln. Wir
kénnen dies tun, indem wir uns entscheiden zu tun, was Autoritit A von
uns verlangt, ohne zu hinterfragen, ob As Anordnungen gut oder richtig
sind.”? Dies entbindet uns aber nicht von unserer Pflicht gegeniiber uns
selbst, die Verantwortung fiir unsere Handlungen zu {ibernehmen. Folglich
ist auch dann, wenn man sich in ein Abhédngigkeitsverhiltnis begibt, fiir
seine Taten weiterhin verantwortlich. Diese Uberlegungen konkretisiert
Wolffs Verstindnis von Autonomie und Verantwortung weiter. Erstens ist
Autonomie ein Zustand, den ein moralisches Individuum anstreben soll.
Um dies zu tun, muss es seiner Verantwortungspflicht nachkommen. Tut
man dies nicht, ist man nicht mehr linger autonom. Zweitens zeigt sich,
welchen Ursprung die Verpflichtung hat, verantwortlich zu handeln. In
Wolffs Augen handelt es sich um ein natiirliches Sollen. Solange ich die
mentalen Kapazititen besitze, um die moralischen Implikationen meines
Tuns in einem angemessenen Rahmen abzuschétzen, besitze ich diese
Pflicht. Folglich steht am Beginn von Wolffs voluntaristischer Argumentati-
on ein nicht voluntaristisches Sollen. Der Schritt von der Verantwortung
zum autonomen Menschen - und man kann wohl annehmen, nur in einem
solchen sehe Wolft ein vollwertiges moralisches Individuum - ist dann
wieder freiwilliger Natur.

73 Wolffs ([1970] 1998, 14) Formulierung hier ist offensichtlich zu eng respektive erfasst
nicht den entscheidenden Punkt. Es ist nicht entscheidend, ob eine Person P, die As
Autoritat tber sich anerkennt, As Anweisungen bewertet oder nicht. P kann sich Ge-
danken zu den Anweisungen machen und diese kritisch hinterfragen. Hat sich P aber
A unterstellt, dann haben diese Uberlegungen keinen Einfluss auf Ps Handlungen.
Verlangt A von P zu ¢-en, dann kann P aufgrund moralischer Uberlegungen ¢-en als
schlecht qualifizieren. Trotzdem wird P ¢-en, da A dies von P verlangt. Relevant ist
folglich, ob P As Anweisungen als inhaltsunabhéngig akzeptiert und sie ausfiihrt, weil
sie As Aussagen sind.

111

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Man kann seiner Pflicht, Verantwortung fiir das eigene Tun zu tiberneh-
men, nicht entkommen.” Aus dieser folgt ein starker Grund, Herrschaft
abzulehnen. Der Autonomie steht das Konzept politischer Autoritat, ver-
standen als das Recht zu regieren entgegen, welches ein konstitutives Ele-
ment von Staatlichkeit ist. Doch diese beiden Aspekte lassen sich nicht
vereinbaren und Anarchismus prasentiert sich als die einzige politische
Ideologie, welche sich mit individueller Autonomie in Einklang bringen
lasst (18).”> Zwar wird auch ein*e Anarchist*in, wie Robert Paul Wolft zu
bedenken gibt, die Notwendigkeit eingestehen, sich unter bestimmten Um-
standen dem Recht zu fiigen (18-19). Dabei muss ein*e Anarchist*in nicht
das Gefithl haben, Staaten konnten jemals iberwunden werden. Allein
legitime politische Autoritdt kénnen sie nicht beanspruchen. Thre Gesetze
besitzen keine moralische Kraft, weil sie Gesetzte sind. Somit ist auch eine
besondere moralische Beziehung zu unserem ,Heimatstaat“ unmoglich, da
alle Staaten gleichermassen illegitim sind:

[...] we might characterize the anarchist as a man without a country, for
despite the ties which bind him to the land of his childhood, he stands in
precisely the same moral relationship to ,his“ government as he does to
the government of any other country [...]. (R. P. Wolff [1970] 1998, 18).

3.1.2 Eine republikanische Losung: Wolft iiber Jean-Jacques Rousseau

Oft wird Robert Paul Wolffs Beitrag auf seine vermeintliche These, Auto-
nomie und Autoritit seien unvereinbar, reduziert.”® Dariiber wird aber
zumeist der zweite Teil von In Defense of Anarchism vergessen, in welchem
Wolff seine Position etwas relativiert. Ware seine These nun so radikal,
wie sie oft pridsentiert wird, wére er uns - versteht er seinen Ansatz als
mehr als ein rein skeptisches Projekt — einige Aussagen dariiber schuldig,

74 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 18) spricht an dieser Stelle zwar von Autonomie,
doch wie obige Diskussion zeigt, ist das, was er im Sinne hat, eher die Aktion
(Verantwortlichkeit) als der Zustand (Autonomie).

75 Wie weiter oben erwéhnt, versteht Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 3) unter Politik
die Ausiibung staatlicher Macht bzw. den Versuch, diese zu beeinflussen. Es stellt
sich daher hier die Frage, ob er den Anarchismus folglich als eine politische Ideologie
bezeichnen darf, strebt doch dieser die Uberwindung von Herrschaft und damit auch
von Staatlichkeit an.

76 So etwa in Daggers und Lefkowitzs (2014, Abschn. 3.1) Eintrag in der Stanford Ency-
clopedia of Philosophy.

112

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

wie wir unsere Beziehung zu den de facto Staaten, in welchen wir leben,
bestmoglich gestalten sollen? Oder er miisste nicht ausfithren, wie und
ob wir mit dem (Selbst-)Anspruch umgehen sollen, unsere Handlungen
letztinstanzlich zu bewerten? Er macht aber nichts davon. Vielmehr ver-
sucht er im zweiten Kapitel - iiberschrieben mit ,The Solution of Classical
Democracy® -, staatliche Autoritit und individuelle Autonomie doch noch
miteinander in Einklang zu bringen. Miller (1984, 27) findet diese Wendung
seltsam und man ist geneigt, ihm Recht zu geben. Weshalb sollte man
zuerst gegen die Moglichkeit eines de jure legitimen Staates argumentieren,
um diese danach doch durch die sprichwdrtliche Hintertiire zu rechtferti-
gen? Ruft man sich einen zentralen Aspekt von Wolffs Ansatz wieder in
Erinnerung - legitime politische Autoritit ist theoretisch mdéglich, sie muss
aber mit individueller Autonomie vereinbar sein -, dann erscheint dieser
Schritt nicht nur gerechtfertigt, sondern auch angezeigt.

Zu Beginn des Kapitels ,The Solution of Classical Democracy® erwéhnt
Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 21), es gabe verschiedene, nicht demokra-
tische Staatsformen. Ohne eigentliches Argument gelangt er dann zum
Schluss, nur eine Demokratie besitze das Potential, Autonomie und Auto-
ritdat zu vereinbaren.”” Das Argument, weshalb dies gelingen konne, gibt
er folgendermassen wieder (21-22): Ein Mensch konne nicht frei sein,
solange er sich einem fremden Willen unterzuordnen hat. Regieren sich die
Menschen aber selbst, dann konnen sie die Vorteile, die ein Staat zu bieten
vermag, mit individueller Freiheit verbinden.

His obligation to submit to the laws stems [...] from the fact that he
himself is the source of the laws which govern him. Therein lies the
peculiar merit and moral claim of a democratic state. (R. P. Wolft [1970]
1998, 22).

Wie Wolff explizit erkldrt, gibt es eine — wenn auch nur theoretische -
mogliche Losung des von ihm identifizierten Problems (22): eine auf Ein-
stimmigkeit basierende Direktdemokratie. Derweil (ganz oder teilweise)

77 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 21) erklirt lediglich etwas lapidar, die Anerkennung
traditioneller Herrschaftsformen sei heutzutage verschwindend klein und Argumente
dafiir seien &dusserst schwach. Insbesondere die erste, empirische Aussage ist als
potenziell euro- bzw. US-zentristisch einzustufen. Ferner stellt sich die Frage, wie
solche empirische ,Tatsachen® zu interpretieren sind. Ziehen die Menschen ein de-
mokratisch verfasstes Staatswesen einem nichtdemokratischen vor, weil sie von den
Vorziigen des ersten iiberzeugt sind? Oder ergibt sich diese Meinung lediglich daraus,
in einem (reprasentativ-)demokratischen System aufgewachsen zu sein?

113

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

direktdemokratische Ordnungen existieren’8, so sind auf Einstimmigkeit
basierende Varianten meines Wissens nirgendwo verwirklicht. Selbst wenn
es ein so verfasstes Gemeinwesen gibe, wire es in seiner Reichweite wohl
sehr eingeschriankt. Geméss Wolff sprechen zwei Punkte dafiir, sich trotz-
dem mit diesem theoretischen System zu befassen (27): Erstens handle
es sich um eine echte Losung zum Problem, Autonomie und Autoritit zu
vereinbaren. Zweitens sei die auf Einstimmigkeit basierende Direktdemo-
kratie das (implizite) Ideal, welches vielen klassischen Demokratietheorien
zugrunde liege.

Man konnte nun argumentieren, eine solche Gemeinschaft sei im Grun-
de genommen nicht verschieden von der vorstaatlichen Situation, da eine
jede und ein jeder lediglich sich selbst gehorcht. Darauf antwortet Wolff,
jede*r Biirger*in lasse sich nicht nur von sich selbst, sondern von der
Gesellschaft als Kollektiv regieren: Die Gesetze werden im Namen der Ge-
meinschaft erlassen und durchgesetzt (23). Wie Wolff weiter erklart, wird
auf diese Weise der Konflikt zwischen Pflicht und Interesse externalisiert,
dem sich ein Individuum von Zeit zu Zeit gegeniibersieht. Auch wenn Ge-
setze erst dann in Kraft treten, wenn ihnen alle Biirger*innen zugestimmt
haben, konnen sich im konkreten Einzelfall individuelle Interessen und
kollektive Regelungen zuwiderlaufen (24). Weil man ihnen zugestimmt hat,
ist man aber politisch verpflichtet; auch wenn sie einem im Moment in die
Quere kommen (25).

Aber unter welchen Voraussetzungen kann eine solche Direktdemokra-
tie funktionieren? Als erste Mdoglichkeit nennt Wolff eine Gemeinschaft
von Personen, die sich dieselben Ideale teilen.”” Die zweite ist ein Zusam-
menschluss rationaler, eigenniitziger Individuen. Solange alle Mitglieder
davon tiberzeugt sind, es sei vorteilhafter zu kooperieren, als sich von den
anderen zu trennen, kann eine auf Einstimmigkeit basierende Kooperation
funktionieren. Kénnen sich die Biirger*innen bei wichtigen Fragen nicht
mehr einigen, verliert eine Autoritdt entweder ihre Legitimation oder man
muss einen Prozess finden, die umstrittenen Fragen zu bereinigen, ohne

78 Ein Beispiel sind etwa die Landsgemeinden in bestimmten Schweizer Kantonen. An
diesen im Mittelalter entstandenen Versammlungen treten die Stimmberechtigten
zusammen, um Behorden zu wiahlen und/oder iiber Sachgeschafte abzustimmen;
wobei sich diese Demokratieform auf kantonaler Ebene heute nur noch in Appenzell
Innerrhoden und in Glarus findet (Stadler 2008).

79 Als real existierende Beispiele nennt Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 25) etwa uto-
pische Gemeinschaften im 19. Jahrhundert oder einige israelische Kibbuze im 20.
Jahrhundert.

114

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

die individuelle Autonomie zu verletzen (26). Wie Wolff weiter ausfiihrt,
miissen, wird die Gemeinschaft zu gross, Wege gefunden werden, die
einen funktionierenden Staat erlauben, ohne gleichzeitig eine Grosszahl der
Biirger*innen zu stummen Subjekten zu degradieren (26). Die Standardant-
wort aus den klassischen Demokratietheorien ist, auf die Mehrheitsregel
und Reprisentation zuriickzugreifen.

Zuerst bespricht Robert Paul Wolff die Idee der Reprisentation (28-29).
Mittels dieser sollen zwei Probleme geldst werden. Zum einen jenes einer
zu grossen Bevolkerung und zum anderen der notwendige Zeitaufwand,
um {iberhaupt Politik zu betreiben. Die einfachste Art der Reprasentation
ist die ,strikte Stellvertretung®, d.h. eine Person nimmt an meiner Stelle
z.B. an einer Versammlung teil und erhilt von mir im Vornherein genaue
Instruktionen, wie sie abzustimmen hat. Dies ist aus mehreren Griinden
nicht sehr praktikabel: Erstens muss eine Stellvertreterin oder ein Stellver-
treter sich immer aufs Neue instruieren lassen. Zweitens kann er oder
sie sich allein zu vorher besprochenen Themen &dussern. Ein Ausweg ist,
jemanden, der potentiell so wie wir abstimmt, als unsere Vertretung zu
entsenden. Die Frage ist dann aber, ob wir ohne Weiteres an die Entschei-
dungen unserer Stellvertreter*innen gebunden sind, wenn diese Personen
weder verpflichtet sind, effektiv in unserem Namen zu entscheiden, noch
ein verlassliches Instrument besitzen, unsere Praferenzen zu identifizieren.
Wolfts Antwort darauf lautet ,Nein“ (30). Ein Parlament voller Reprasen-
tant*innen unterscheidet sich nicht von einem (wohlwollenden) Diktator.
Solange ich nicht Teilhabe an der Ausarbeitung eines Gesetzes, kann ich
nicht autonom sein. Dariiber hinaus ist es faktisch eine empirische Unmog-
lichkeit, uns alle ,vollstindig" vertreten zu lassen, was wiederum eine echte
Représentation im Parlament verunméglicht (32-33).

Wie Wolft selbst zugibt, ist an seiner idealen Demokratie die Einstim-
migkeitsanforderung ein theoretischer Schwachpunkt (38-39). Eine Option
ist — falls sie sich mit individueller Autonomie vereinbaren ldsst — aufs
Mehrheitsprinzip auszuweichen. Sind Entscheide, die mittels diesem gefallt
wurden, fiir die Mitglieder einer Gemeinschaft bindend? Diese Frage stellt
sich insbesondere fiir Angehorige der unterlegenen Minderheit. Ist X da-
zu verpflichtet, dem Gesetzt Y Folge zu leisten, obwohl sie gegen diese
stimmte? Wenn dem so ist, dann scheint es, als ob X — obwohl sie iiber Y
nachgedacht und dieses als Option abgelehnt hat — Y aufgezwungen wird.
Dies kann aber kaum mit Xs individueller Autonomie vereinbar sein. Was
fir die Mehrheitsdemokratie sprechen konnte, sind, wie Wolff erwéhnt,

115

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Argumente wie ,eine solche Losung ist in unserem Interesse“®? oder ,eine
solche Losung besitzt sehr gute Konsequenzen“! (40). Solche Uberlegun-
gen mogen ihre Berechtigung in der individuellen Deliberation haben, ob
man im Einzelfall mit dem Staat kooperiert. Doch, so fithrt Wolff weiter
aus, ldsst sich damit nicht fiir die Autoritit des Staates argumentieren.
Denn wenn diese Uberlegungen nur auf individueller Ebene relevant sind -
d.h., wenn ich dariiber nachdenke, ob ich Gesetz G; im Fall F; Folge
leiste —, dann habe ich auch in den Fillen F,, F; usw. die letztinstanzliche
Entscheidung, einem Gesetzt G, zu folgen oder nicht. Dies ldsst sich nicht
mit staatlicher Autoritét in Einklang bringen.

Man konnte aber auch auf der Grundlage von Zustimmung ein Vertrags-
argument konstruieren (vgl. dazu auch Abschn.2.2.1). Der urspriingliche,
einstimmig angenommene Gesellschaftsvertrag konnte eine Klausel wie
»Bei zukiinftigen Entscheidungen greifen wir auf die Mehrheitsregel zuriick
und wir verpflichten uns, die damit getroffenen Entscheidungen zu befol-
gen. 82 enthalten. Auch hier sieht Wolff ein Problem: Zwar kreiert eine sol-
che Klausel eine Pflicht, doch dies geschieht, indem man faktisch zustimmt,
seine individuelle Autonomie aufzugeben (41). Somit bleibt die Frage, wes-
halb sich die Minderheit der Mehrheit beugen soll, unbeantwortet.

Eine weitere mogliche Argumentationslinie ist, auf die Idee zuriickzu-
greifen, alle Biirger*innen sollen dieselbe Chance besitzen, ihre Préferenzen
in ein Gesetz zu iiberfiithren. Verlangt diese ,Chancengleichheit” nach einer
Mehrheitsdemokratie? Was ist z. B. mit jenen Personen, die sich bei jeder
Entscheidung in der Minderheit befinden? Trifft ndmlich Wolffs Annahme,
lediglich Zustimmung konne eine politische Pflicht begriinden, zu, so wi-
ren diejenigen, welche eine Abstimmung verlieren, nicht an deren Ergebnis
gebunden. Ein solcher Ausgang ist aber von einer demokratietheoretischen
Warte aus problematisch, da die Idee eines demokratisch legitimierten
Prozesses ja gerade ist, eine fiir alle Biirger*innen verbindliche Regel zu

80 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 39-40) gibt dafiir unter anderem folgendes Beispiel:
Fiir ein Individuum kann es sinnvoll sein, sich dem Mehrheitswillen zu unterwerfen,
da man auf diese Weise langfristig die besten Chancen hat, seine Interessen durchzu-
setzen. Denn man findet sich im Grossen und Ganzen in etwa gleich oft in der Mehr-
wie in der Minderheit.

81 Historisch gesehen kann es sein, dass eine Mehrheitsdemokratie das allgemeine Wohl
besser als andere Systeme befordert (R. P. Wolff [1970] 1998, 39).

82 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 41) spricht interessanterweise stets von ,versprechen
In Zusammenhang mit Vertrdgen, ist es - zumindest auf Deutsch - angebrachter, von
yzustimmen’; ,verpflichten® etc. zu sprechen.

116

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

generieren.?® Wolff verweist in diesem Zusammenhang auf Jean-Jacques
Rousseau, der gemdss Wolff eine der ambitioniertesten Verteidigungen
einer Mehrheitsdemokratie versuchte (48). Ausgangspunkt ist der Gesell-
schaftsvertrag, durch welchen sich die Biirger*innen dazu verpflichten,
dem Gemeinwillend* (volonté générale) zu gehorchen. Kommt dieser in
einer Abstimmung zum Ausdruck, so argumentiert Rousseau, dann sollten
Personen, die ein Gesetz abgelehnt haben, ihren ,Fehler erkennen (50).%
Das Argument basiert auf der Unterscheidung zwischen dem, was wir
wollen, und dem, was wir mochten.®¢ Er nimmt an, die Volksversammlung
versuche Regelungen auszuarbeiten, die auf das allgemeine Wohl zielen
(53).87

Die Frage, auf welcher Grundlage ein demokratischer Mehrheitsent-
scheid Autoritdt beanspruchen kann, beantwortet Rousseau, indem er an-
nimmt, die Mehrheit entscheide sich stets fiir jenes Gesetz, welches das
Gemeinwohl am besten fordere. Fiir Wolft basiert dieser Schluss auf Rous-

83 Eine Moglichkeit ist, an dieser Stelle zu argumentieren, das Ziel des Prozesses sei,
nicht eine politische Pflicht sondern Respekt vor dem Gesetz zu begriinden. Aus
diesem ergibt sich dann ein starker Grund, einer rechtlichen Regelung im Einzelfall
in seinen Uberlegungen ein besonders starkes Gewicht zu geben; ohne aber zu
Gehorsam zu verpflichten (sieh z. B. Frye und Klosko 2017).

84 In der Literatur lassen sich zwei Interpretationen finden, was man unter Gemeinwille
verstehen kann. Auf der Einen Seite ist dies eine ,demokratische“ Konzeption, nach
welcher der Gemeinwille lediglich das ist, was die Biirger*innen zusammen in ihrer
souverdnen Versammlung beschlossen haben. Auf der anderen handelt es sich beim
Gemeinwillen um eine transzendente Inkarnation des gemeinsamen Interesses der
Biirger*innen, welches davon, was sie wollen, zu abstrahieren ist (Bertram 2012a,
Abschn. 3.1).

85 Sieht jemand seinen Fehler aber nicht ein, dann ist die Gemeinschaft fiir Rousseau
dazu berechtigt, diese Person zu zwingen, gesetzeskonform zu handeln. Dies ist fiir
Rousseau unproblematisch, weil fiir ihn Gesetzestreue genuine Freiheit bedeutet.
Dieser Zwang zur Freiheit ist aus verschiedenen Griinden problematisch und nicht
mit dem anarchistischen Freiheitsbegriff vereinbar (siche Abschn. 6.1.2).

86 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 51) macht dazu folgendes Beispiel: Ich komme knapp
am Bahnhof an, renne Richtung der Bahnsteige und frage eine Schaffner im Vorbeiei-
len, wo der Zug nach Boston fihrt. Er antwortet ,Bahnsteig zwei®. Ich verstehe aber
»Bahnsteig drei“ und renne davon. Sieht der Schaffner, dass ich den falschen Zug
besteigen mochte, hat er zwei Moglichkeiten. Erstens kann er nichts machen und
ich tue was ich will (den Zug auf Bahnsteig drei besteigen). Zweitens kann er mich
zuriickhalten und mich in den Zug auf Bahnsteig zwei verfrachten. Dann ,zwingt*
mich der Schaffner, das zu tun, was ich mochte (nach Boston reisen).

87 Fiir Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 53) ist Rousseaus Annahme legitim, da dieser
lediglich daran interessiert sei, herauszufinden, ob eine Gemeinschaft, die aufs allge-
meine Wohl zielt, legitime Gesetze erlassen konne.

117

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

seaus Annahme, es sei objektiv feststellbar, ob ein vorgeschlagenes Gesetz
der beste Weg sei, um das Gemeinwohl zu fordern (54). Der Beweis dafiir
ist empirischer Natur und driickt sich durch die Mehrheit der Stimmen
aus. Die abstimmende Person driickt dabei als Mitglied der Volksversamm-
lung durch ihre Stimme nicht die eigene Priferenz fiir ein Gesetz aus,
sondern beurteilt die Qualitdt des vorgeschlagenen Gesetzes. Hier wird
eine Spaltung der Menschen in Rousseaus Gesellschaft offensichtlich, auf
die Wolft lediglich indirekt am Rande eingeht und nicht weiter benennt.
Einerseits sind die Menschen in Rousseaus Gesellschaft Privatpersonen mit
partikularen Interessen. Andererseits sind sie Biirger*innen, die als Teil des
Volkssouveridns den Gemeinwillen erkennen kénnen. Folglich kann eine
Person als Privatperson ein vorgeschlagenes Gesetz aus eigenen Interessen
ablehnen. Als Biirger*in distanziert sie sich von ihren Partikularinteressen
und fokussiert auf das Allgemeine. Weil der Gemeinwille Ausdruck des
Allgemeinen ist und bei Rousseau das Allgemeine dem Partikularen, d. h.
dem Einzelwillen, vorgeht, tibertrumpft der Gemein- den Einzelwillen im
Konfliktfall. Als Konsequenz daraus entscheidet sich eine Person als Biir-
ger*in auch dann fiir jenes Gesetz, welches fiir sie das Gemeinwohl fordert,
wenn dieses den eigenen Interessen zuwiderlauft. Da die Mehrheit der Biir-
ger*innen immer richtigliegt, werden die Biirger*innen in der Minderheit
ihren Fehler einsehen und den Mehrheitsentscheid als Ausdruck davon,
was sie eigentlich wollen, akzeptieren.

Fiir die Annahme, die Mehrheit liege immer richtig, wenn es um das Ge-
meinwohl gehe, gibt Rousseau fiir Wolff aber keine Griinde an. Wolff argu-
mentiert, Rousseaus nicht {iberzeugende Position sei erstens dem Problem
geschuldet, dass er nicht ausreichend zwischen Versammlungen unterschei-
det, welche das Gemeinwohl im Blick haben, und jenen, die dieser Bedin-
gung nicht entsprechen (55-6). Stimmen die Versammlungsteilnehmer*in-
nen beispielsweise als Privatpersonen und nicht als Biirger*innen, dann
spiegelt der Mehrheitsentscheid nicht das Gemeinwohl wider. Sie kénnen
aber als Biirger*innen handeln und das Gemeinwohl im Blick haben, aber
z. B. aufgrund ihrer Ignoranz trotzdem schlechte Gesetze erlassen. Rousse-
aus Argumentation ist aber dann - und nur dann - iiberzeugend, wenn
eine Versammlung nicht nur auf das Gemeinwohl zielt, sondern auch in der
Lage ist, dieses effektiv durch ihre Gesetze zu foérdern. Die Mehrheit liegt
demnach nicht jederzeit richtig.

Zweitens ist der Begriff des Gemeinwillens mehrdeutig, was zu Proble-
men fithrt (56-8). Fiir Wolff nutzt Rousseau den Begriff auf mindestens

118

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

zwel Arten. Erstens versteht er unter Gemeinwille jenen Willen, der das All-
gemeinwohl im Blick hat und dieses durch die erlassenen Gesetze fordert.
Zweitens nutzt Rousseau den Gemeinwille oftmals im Sinn von ,die vor-
herrschende Meinung® oder ,Konsens der Gruppe®. Treten die Versamm-
lungsteilnehmer*innen zusammen und bringen durch ihren Entscheid den
Gemeinwillen im ersten Sinn zum Ausdruck, dann ist Rousseaus Legitima-
tion des Mehrheitsprinzips {iberzeugender. Gehen wir aber vom zweiten
Sinn aus, ist Rousseaus Argumentation problematisch. Fragt man dann
die Versammlungsteilnehmer*innen, ob das Gesetz G dem Gemeinwillen
entspricht, driicken sie durch ihre Stimme ihr Urteil dariiber aus, ob G dem
Gruppenkonsens bzw. der vorherrschenden Meinung gerecht wird. Dann
ist die Annahme falsch, der Mehrheitswille zeige auf, was im Sinne des
Gemeinwohls ist - womit die Minderheit G zwar nicht will, aber mdchte.
Daraus schliesst Wolff, eine auf dem Mehrheitsprinzip beruhende Direkt-
demokratie sei ebenfalls nicht in der Lage, die individuelle Autonomie zu
erhalten.® Angehorige der Minderheit, die ein Gesetz nicht unterstiitzt
haben, wiren weiterhin verpflichtet, Rechtsnormen zu befolgen, denen sie
nicht zugestimmt haben. Dies verletzte aber ihre Autonomie. Das ist auch
dann der Fall, wenn die Angehorigen der Minderheit zuvor versprochen
haben, die Entscheide der Mehrheit zu akzeptieren. Dies verletzte die
Pflicht zur Autonomie. Damit ist fiir Wolff eine auf Einstimmigkeit basie-

88 Neben dem Argument, das Mehrheitsprinzip verletzte die Autonomie der Angehéri-
gen der Minderheit, verweist Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 58-67) auf die Irratio-
nalitdt von Mehrheitsentscheiden. Der Kern von Wolffs Argumentation bildet dabei
das Problem von wandernden oder zyklischen Mehrheiten (vgl. dazu Schmidt 2019,
273-74). Stellen wir uns eine Gruppe von drei Personen (P;, P, und P; vor, die tiber
drei Policies abstimmen: A, B und C. P, hat die Praferenzenordnung A> B> C, P, B >
C>Aund P; C> A > B. Stimmten P;, P, und P; dariiber ab, welche Policy umgesetzt
werden soll, ergibt sich aber keine stabile Mehrheit: A gewinnt 2:1 gegen B, verliert
dann aber 1:2 gegen C, welches aber 1:2 gegen B verliert. Damit entscheiden nicht
die Préferenzen von P, P, und P; dariiber, welche Policy gewéhlt wird, sondern die
Abstimmungsmodalititen. Wandernde Mehrheiten sind dabei lediglich ein Aspekt
eines grosseren Problems. Mehrheitsentscheide sind in der Regel logisch nicht koha-
rent und sind nicht Ausdruck eines Willens einer Entitit wie der Gesellschaft oder
des ,Volks®. Mehrheitsentscheide sind vielmehr instabile und zufillige Entscheide, die
primir durch politische Institutionen, Manipulationen o. A. gestiitzt werden (Riker
1980a, 1980b). Viele mégen Norberto Bobbio (1990, 256) zustimmen, wenn er das
Mebhrheitsprinzip als ein demokratisches Grundprinzip bezeichnet. Das Problem
instabiler oder irrationaler Mehrheiten stellt aber die Rolle des Mehrheitsprinzips
infrage. Die Mehrheit ist fiir Claus Offe (1992) denn auch ,fiktiv, fehlbar und verfiihr-
bar* (127), was Wolffs Argumentation indirekt stiitzt.

119

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

rende Direktdemokratie die einzige Mdglichkeit, individuelle Autonomie
und politische Autoritét zu vereinbaren.

3.1.3 Autonomie und Autoritdt sind doch vereinbar

Wie wir gesehen haben, sieht Wolft das Hauptproblem im Widerspruch
zwischen Autonomie auf der einen und Autoritit auf der anderen Seite.
Das Problem lésst sich, wie dies z.B. Matthew Noah Smith (2013, 351)
tut, iiber Pflichten verstehen: Jene zur Selbstverantwortung kann nicht
mit der politischen Verpflichtung vereinbart werden, da deren ,Inhalte®
logisch inkompatibel sind. Wie der zweite Teil von Wolffs Essay zeigt, ist —
mindestens theoretisch — ein Nebeneinander aber vorstellbar.

McLaughlin bezeichnet in seinem Aufsatz ,In Defence of Philosophi-
cal Anarchism“ (2010) - dessen Titel sich bewusst an In Defence of Anar-
chism anlehnt — Wolffs Moraltheorie als hochst fragwiirdig; insbesondere
da Wolff im Grunde genommen kein Argument fiir sie prasentiert. Auf
grosse Ablehnung ist dabei hauptsachlich seine These, wir seien zu absolu-
ter Autonomie verpflichtet, gestossen (McLaughlin 2010, 16). Wolft selbst
gesteht ein, es sei manchmal sinnvoll, diese temporir aufzugeben (vgl.
Abschn. 3.1.1). In Anbetracht der komplexen Welt, in welcher wir uns wie-
derfinden, erscheint die Idee, wir miissten immer autonom sein, nicht nur
dusserst ambitioniert, sie verlangt von uns auch mehr, als wir in der Lage
sind, zu leisten. Zu jedem Zeitpunkt selbst entscheiden zu miissen, ist eine
Zumutung. Eine Autoritdt kann uns von diesem Standpunkt aus helfen, mit
einem verniinftigen Aufwand jeweils die moralisch richtigen Handlungen
zu identifizieren.®®

Man kann nun, wie ich dies getan habe, versuchen, Wolffs Konzeption
etwas auseinander zu buchstabieren (vgl. Abschn. 3.1.1). Auf der einen Seite
haben wir dann Autonomie, verstanden als Zustand (ich bin autonom),
auf der anderen Verantwortung als Handlung (ich iibernehme die Verant-
wortung fiir ¢).°° Dies erlaubt nun, auf den eigentlichen Kerngehalt zu

89 Genau in diese Kerbe schldgt Jospeh Raz mit seiner Dienstleistungskonzeption von
Autoritat. Auf diese gehe ich in Abschn. 5 vertieft ein.

90 Gegen dieses Verstindnis kann man nun argumentieren, Autonomie sei auch eine
Handlung, schliesslich konnen wir auch sagen, jemand handle autonom. Dies ver-
fehlt aber den Kern meines Argumentes: Ich sage lediglich, dass die beste Interpre-
tation von Wolffs Autonomiekonzept eine Unterscheidung zwischen Zustand und
Handlung umfasst, und nicht, dass ,autonom® in der deutschen Sprache nicht auch

120

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

fokussieren: Wir sind fiir unsere Taten verantwortlich. Verantwortung zu
tibernehmen, bedeutet Autor*in des eigenen Lebens zu sein, was — wie wir
gesehen haben - verantwortungsvolles Handeln wertvoll und konstitutiv
fir unsere Handlungsfahigkeit macht. Daraus kann aber keine absolute
Pflicht folgen: Bin ich stets fiir meine Handlungen letztinstanzlich verant-
wortlich, dann habe ich basierend darauf in vielen Fillen ein Interesse
daran, mich auf Autorititen zu verlassen. Dies trifft beispielsweise dann zu,
wenn mir (Expert*innen-)Wissen fehlt (Stichwort Arzt*in) oder wenn ein
Koordinationsproblem gelost wurde.

Verwerfen wir die Position, wir seien jederzeit dazu verpflichtet, auto-
nom zu handeln, I6st sich nicht nur der Antagonismus zwischen Autono-
mie und Autoritdt auf, es scheint sich sogar eine Prizedenz praktischer
Autoritat abzuzeichnen. Die Komplexitit vieler Fragen moralischer, rechtli-
cher, politischer oder sozialer Natur lassen es als die rationale Wahl erschei-
nen, sich in vielen, wenn nicht den meisten Fallen einer Autoritat zu unter-
stellen. Weshalb 16st diese Vorstellung, die eigene Autonomie zu verlieren
oder weitestgehend aufzugeben, aber bei vielen Unbehagen aus? Weil wir
Autonomie einen Wert zuschreiben. Wir konnen Autonomie einerseits als
intrinsisch wertvoll qualifizieren. Das bedeutet nicht, dass Autonomie nicht
zu unserem Wohlergehen beitragen kann. Sie bezieht ihren Wert aber nicht
daraus. Ebenfalls folgt daraus, Autonomie einen intrinsischen Wert zuzu-
schreiben, nicht, es handle sich um einen alle anderen iibertrumpfenden
Wert. Man kann Autonomie als ein Mittel verstehen, um ein gutes Leben zu
fiihren, womit diese andererseits einen instrumentellen Wert besitzt (Betzler
2016, 266-67). Insbesondere wenn Autonomie einen intrinsischen Wert
besitzt, haben wir einen guten Grund, zumindest zeitweise autonom zu
handeln. Wer nicht von Zeit zu Zeit autonom handelt, fithre ein Leben,
dem etwas Wertvolles fehle.

Ist Autonomie intrinsisch wertvoll? Mikhail Valdman argumentiert, man
verlore nichts intrinsisch Wertvolles, lagerte man seine Autonomie aus. Fiir
Valdman (2010, 767) ist unsere Tendenz, Autonomie einen intrinsischen
Wert zuschreiben, einer Verwechslung geschuldet. Unser Unwille, unsere
Autonomie an eine*n wohlwollende*n Entscheider*in zu iibertragen, kom-
me von unserer Angst, wie diese*r unser Wohlergehen fordert. Er konnte
dies niamlich auf eine Weise tun, die unsere tiefsten Uberzeugungen nicht

eine Handlung beschreiben kann. (Gemiss dem Duden bedeutet ,autonom® dann
auch, u. a. ,unabhéngig“ bzw. ,eigenstindig” («autonom» o. J.), was auch auf ein Tun
angewendet werden kann.)

121

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

respektiert, wodurch unsere personliche Identitit verloren ginge (768-69).
Was ist aber, wenn eine Autoritit mit unseren Zielen sowie Uberzeugun-
gen arbeitet und uns hilft, diese besser und effizienter umzusetzen. In
diesem Fall haben wir gute Griinde, unsere Autonomie aufzugeben, da
wir nicht nur nichts verlieren, sondern — im Gegenteil — etwas Wertvolles
gewinnen.”! Gemdss Valdmans Auslagerungsthese anerkennen wir dies in
unserem alltdglichen Handeln (772-74). Denn wir lagern tagtdglich diverse
Aufgaben wie das Ausfiillen der Steuererklarung aus. Darin sehen auch die
meisten Autor*innen, die Autonomie einen intrinsischen Wert zuschreiben,
kein Problem. Doch diirfen wir diese Aufgaben auslagern, muss dies auch
fiir Autonomie gelten. Dabei ist es irrelevant, dass das Auslagern von Au-
tonomie nicht mehr riickgangig gemacht werden kann, da man die letztin-
stanzliche Entscheidungskompetenz aufgibt. Denn die Autoritdt unterstiitzt
uns darin, ein Leben zu fithren, dass besser mit unseren Uberzeugungen
iibereinstimmt, als wir dies ohne konnten.%?

Doch auch wenn eine Autoritit besser darin ist, meine Ziele und Uber-
zeugungen umzusetzen, geht etwas Wertvolles verloren, gebe ich meine
Autonomie auf. Entscheiden andere fur mich, dann bin ich nicht mehr der
Autor meines Lebens. Ein fremdbestimmtes Leben ist nicht mein Leben,
auch wenn es sich mit meinen Zielen und Uberzeugung deckt. Es ist ein
Leben, das fiir mich und durch mich gelebt wird. Ich bin lediglich ein
Passagier. Dariiber hinaus wird mir so die Moglichkeit genommen, selbst

91 Hier zeigt sich eine gewisse Nahe zu Raz’ Dienstleistungskonzeption von Autoritit,
auf welche ich im Abschn. 5 eingehe.

92 Neben der Auslagerungsthese présentiert Valdman (2010, 778-79) das Argument der
graduellen Umwandlung. Mit dem Gedankenexperiment mochte er zeigen, dass die
Aufgabe unserer Autonomie uns nicht per se schlechter stellen muss. Dafiir stellt
er sich vier Zustinde vor: (1) Den Ausgangszustand; (2) die Teile des Gehirns,
die fiir unsere Deliberation zustindig sind (DZ fiir ,Deliberationszentren®), werden
ausserhalb von unserem Kopf platziert, sind aber immer noch mit uns durch Nerven-
strange verbunden; (3) die Verbindung zwischen uns und den DZ erfolgt durch eine
kabellose Verbindung; (4) die DZ werden durch eine Autoritat ersetzt. Selbst eine
Person, die in (1) in der Lage war, in Ubereinstimmung mit ihren Uberzeugungen
zu leben, wiirde durch die graduelle Veranderungen von (2) bis (4) nicht schlechter
gestellt. Dies legt fiir Valdman nahe, dass hier nichts von intrinsischem Wert verloren
ginge. Dagegen kann man argumentieren, die Person werde auch nicht besser gestellt.
Daher stellt sich die Frage, ob sie die Autoritét iiberhaupt benétigt. Weshalb etwas
verdndern, das funktioniert? Und selbst wenn es zu einer Steigerung des Wohlemp-
finden kdme, ist offen, wie gross dieses Mehr sein muss, um die Aufgabe meiner
Autonomie zu rechtfertigen. Mit diesem Aspekt kann Raz’ Dienstleistungskonzeption
(vgl. Abschn. 5) weitaus besser umgehen.

122

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

die Fahigkeiten zu entwickeln und zu schirfen, die mir erlauben, jene
Handlungen zu identifizieren, die mit meinen Zielen und Uberzeugungen
iibereinstimmen. Und diese ist, wie wir im Abschn. 3.1.1 gesehen haben,
konstitutiv fiir individuelle Handlungsfihigkeit. Ohne diese Fahigkeiten
kann ich zudem nicht identifizieren, ob die Anweisungen der Autoritat sich
tatsichlich mit meinen Zielen und Uberzeugungen decken.

Diese Féahigkeiten sind damit - unabhédngig davon, ob ich einer Autoritit
unterstehe oder nicht - wichtig, um ein autonomes Leben zu fithren. Da
wir diese Fahigkeiten nicht von Geburt weg besitzen, miissen wir diese
erlernen. Dies impliziert unweigerlich die Frage, in welchem Kontext dies
geschehen kann. Fiir Luara Ferracioli - auf die ich bereits im Abschn. 2.3.3
zu sprechen kam - impliziert die anarcho-philosophische Position, wir
wiirden entweder bereits mit den notwendigen Féahigkeiten fiir Autonomie
geboren oder entwickelten diese unabhéngig von den Bedingungen, unter
denen wir aufwachsen. Bei dieser Annahme handelt es sich fiir Ferracioli
(2015, 371) um den anarchistischen Mythos. Thre Argumentation dagegen
kann uns hier nun helfen, die Verbindung zwischen Autonomie und Auto-
ritdt weiter zu beleuchten.

Ferracioli argumentiert — contra den philosophischen Anarchist*innen -
der liberale Staat sei eine notwendige Bedingung, damit Kinder zu autono-
men Erwachsenen heranwachsen kénnen (376-77). Ohne Staat bzw. staatli-
che Autoritét tiberldsst man die Entwicklung individueller Autonomie der
Laune der Eltern, da staatliche Institutionen Kinder nicht mehr vor poten-
ziellen schidlichen familidren Eingriffen in die natiirliche Entwicklung der
Kinder zu autonomen moralischen Akteur*innen schiitzen kénnten. Eine
dritte Partei ins Spiel zu bringen, erlaubt zudem erstens, die Autonomie der
Eltern zu schiitzen, weil sie so nicht gezwungen sind, sich von ihren Vor-
stellungen des guten Lebens abzuwenden, um ihren Kindern Alternativen
aufzuzeigen. Zweitens kann die Schule fiir Ferracioli ein neutraler Ort sein,
der Kindern und Jugendlichen erlaubt, ihre Fahigkeiten zum kritischen
Denken, zur Fantasie und zum Selbstwertgefiihl zu entwickeln, ohne sie
gleichzeitig zu einer bestimmten Vorstellung des Guten zu fiihren.

Wolft konnte darauf nun antworten, dass seine Argumentation nicht dem
anarchistischen Mythos erliegt. Da er lediglich argumentiert, existierende
Staaten besdssen keine Legitimitat, ist ein staatliches Bildungssystem fiir
ihn nicht a priori ausgeschlossen. Denn theoretisch gibt es fiir Wolff, wie
der zweite Teil seines Essays belegt, die Moglichkeit, Staatlichkeit und indi-
viduelle Autonomie zu vereinbaren. Dies machte aus Ferraciolis Argument
fir ein staatliches Bildungssystem eher ein Umsetzungsproblem als ein

123

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Gegenargument gegen Wolffs Position. In Anbetracht der wichtigen Rolle,
welche die Autonomieféhigkeiten spielen, scheint es zudem wahrscheinlich,
dass wir ein solches System, wenn nicht legitimieren, dann doch zumindest
rechtfertigen konnen. Der liberale Staat verletzte dann - in anderen Wor-
ten — durch seine Handlungen im Bildungsbereich die Rechte der Eltern,
was wir aber rechtfertigen kénnen (zum Unterschied von Rechtfertigen
und Legitimieren, siehe Simmons [1999] 2001).

Die Kernaussage in Ferraciolis (2015, 375) Kritik — ohne zwangsbewehrte
staatliche Institutionen wiirden die meisten von uns keinen ausreichenden
Grad von Autonomie haben - trifft aber auch Wolffs direktdemokratisch
organisierte Gesellschaft. Ferracioli begriindet ihre Position mit dem empi-
rischen Argument, nicht alle Eltern wiirden ihren Kindern die Mdoglichkeit
geben, ihre Autonomieféhigkeiten zu entwickeln:

If the capacity to see oneself in a certain way is necessary for autonomy;,
then this will require an upbringing where autonomy is allowed to devel-
op alongside other metaphysical commitments. The trouble with this
requirement is that it clashes with the interest of some parents to exercise
a great degree of control over the lives of their children. Although it
is certainly true that many parents believe that autonomy matters for
a good life and will allow their children to develop the agential skills
required for autonomy, others believe that a good life is one of complete
subjection to religious authority or service to the community. Because
parents’ conceptions of parenthood are a central part of their own con-
ception of the good, we simply cannot count on all parents to allow their
children to believe their lives are theirs to lead. (Ferracioli 2015, 376).

Interessanterweise erwahnt Ferracioli mit der Vorstellung, ein gutes Leben
beinhalte eine vollstindige Unterordnung unter eine religidse Autoritit,
einen Punkt, der aus anarchistischer Sicht nach Intervention verlangt.
Denn vollstandige Unterordnung hort sich nach Herrschaft an, welche An-
archist*innen vehement zuriickweisen. Aber Ferraciolis Grundidee ist iiber-
zeugend: Die Vorstellungen davon, was ein gutes Leben ist, sind divers -
und werden es auch in einer anarchistischen Gesellschaft sein. Diversitat
stellt aber Wolffs Direktdemokratie vor eine grosse Herausforderung, da sie
auf Einstimmigkeit ausgelegt ist. Damit eine solche lingerfristig iiberlebens-
fahig ist, muss eine gewisse Ubereinstimmung iiber das Gute und das Rich-
tige vorliegen. Dies fithrt zum einen in gefahrliches, individuelle Freiheiten
einschrankendes Territorium durch Phénomene wie sozialen Druck oder

124

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

Sozialisation.”® In Bezug auf Bildung und die Entwicklung der Autonomie-
fahigkeiten ergibt sich daraus das Problem, dass eine solche Gesellschaft
Kindern nicht die Moglichkeit gibt, eine ausreichend grosse Bandbreite
potenzieller legitimer Lebensentwiirfe kennenzulernen. Aus anarchistischer
Sicht verletze dies zudem den Kernwert der Diversitit. Wolff konnte dage-
gen argumentieren, wir seien hier zu pessimistisch und eine auf Einstim-
migkeit basierende Direktdemokratie sei diverses genug, damit Kinder ihre
Autonomiefihigkeiten herausbilden kénnten. Je diverser eine Gesellschaft
aber ist, desto eher ist mit berechtigtem Widerspruch zu rechnen. Durch
die Notwendigkeit der Einstimmigkeit reicht es aus, wenn eine Person
dem Bildungssystem — und damit dem gesamten Staat — die Zustimmung
verweigert. Dies stellt die Fahigkeit von Wolfts Direktdemokratie infrage,
ein gesamtgesellschaftliches Bildungssystem langfristig zu legitimieren, wel-
ches einen Raum bietet, unter anderem Autonomieféhigkeiten auszubilden.
Dies iiberliesse die Aufgabe den Eltern, was aber eine Herausforderung
oder gar eine Zumutung sein kann (siehe dazu auch Abschn. 7.2.2). Ange-
sichts der hier umrissenen Problematik uberrascht es nicht, dass fur diverse
Anarchist*innen - insbesondere der kommunitaristischen Pragung - eine
anarchistische Gesellschaft keine ohne gemeinschaftliche Bildung ist; auch
wenn diese radikal verschieden von unserem heutigen System ware (fiir
eine Beschiftigung mit dem Thema Bildung im Anarchismus, siehe Suissa
2006).

Auch wenn sich eine auf Einstimmigkeit basierende direktdemokratisch
verfasste Gesellschaft entwickelt, die ausreichend divers ist, kann sich Wolft
der Bildungsfrage nicht entziehen. Die absolute Autonomiepflicht verlangt
von uns, einen Zustand der Autonomie zu erreichen. Diesen erreichen
wir, indem wir Verantwortung fiir unsere Handlungen iibernehmen. Dies
setzt aber gemdss dem Prinzip sollen impliziert konnen voraus, dass wir
dazu in der Lage sind. Akzeptiert man die absolute Autonomiepflicht, dann
lasst sich auf dieser Basis argumentieren, diese impliziere einen Anspruch
aufs Erlernen von und auf den Erhalt von Autonomieféhigkeiten. Diesen
Anspruch kénnen Kinder aber nicht durchsetzen, was wiederum die Ge-
sellschaft in die Verantwortung nimmt. Triftt dies zu, so folgt daraus eine
Grundlage fiir eine politische Autoritdt, in die Autonomie von Eltern oder
Erziehungsberechtigten einzugreifen.

93 Ich komme auf die Problematik nochmals im Zusammenhang mit einem positiven
Freiheitsverstandnis im Abschn. 6.1.2 zu sprechen.

125

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Bildung und den Institutionen, welche diese ermdglichen, kommt eine
entscheidende Rolle zu, wenn es darum geht, Menschen zu ermdglichen,
ihr Potenzial fiir autonomes Handeln auszuniitzen. Dies erreichen diese In-
stitutionen, indem sie den Kindern und Jugendlichen - nétigenfalls gegen
den Widerstand der Eltern — Optionen zeigen, erlauben, ihre mentalen und
kognitiven Fahigkeiten zu entwickeln, und ihr Selbstwertgefiihl starken.
Damit tragt Bildung dazu bei, die Voraussetzungen fiir Autonomie - Abwe-
senheit von Zwang, Verfiigbarkeit von Optionen sowie mentale und kogni-
tive Fahigkeiten (vgl. Raz 1986, 372) - zu realisieren. Diese Notwendigkeit
fiir ein mit Autoritat ausgestattetes gesellschaftliches Bildungssystem kann
Wolff aber aufgrund seiner absoluten Autonomiepflicht nicht beriicksichti-
gen.

Die ,Bildungsfrage® verdeutlicht, dass die Beziehung zwischen Autono-
mie und Autoritdt komplexer ist, als dies Wolffs Antagonismusthese impli-
ziert. In einer komplexen Welt sind wir auf politische Autorititen angewie-
sen und es wire eine Zumutung, alles selbst entscheiden zu miissen. Aber
alle Entscheidungsgewalt abzugeben und immer andere entscheiden zu las-
sen, zeugt von einer Geringschitzung des eigenen Lebens. Dies impliziert
eine gewisse Dynamik zwischen uns und Autorititen, die Wolffs Zugriff
nicht bieten kann. Die Idee hinter der absoluten oder deontologischen
Autonomiepflicht — Autor*innenschaft des eigenen Lebens sei wertvoll und
moralisch gesehen erstrebenswert - ist {iberzeugend. Eine absolute Pflicht
ist angesichts der Komplexitit menschlichen Zusammenlebens ungeeignet
und fiihre uns in einen Zustand stindiger Uberforderung. Zudem folgt aus
der absoluten Autonomiepflicht — wenn nicht ein theoretischer, dann doch
ein faktischer — Antietatismus, was zu analytischen Problemen fiihrt, wie
das Beispiel Bildung gezeigt hat: Positive Aspekte staatlichen Handelns sind
gleich zu behandeln, wie die negativen Aspekte. Anders gesagt droht die
Staatsfixation in eine -phobie zu kippen.

Der Begrift der Staatsphobie geht auf Michel Foucault zuriick, der damit
in einer Vorlesung am 7. Marz 1979 die in der franzdsischen Linken verbrei-
tete Ablehnung von Staatlichkeit bezeichnet hat. Dies fiithrt fiir Foucault
(2006, 2:262-65) zu fiinf analytischen Problemen: Erstens wird der Ambi-
valenz von Staaten nicht mehr Rechnung getragen. Diese sind weder durch
ihre Funktion noch durch ihre Geschichte determiniert. Zweitens - und
dies ist in Bezug auf die Diskussion hier der entscheidende Punkt — wird
der Staat als Monolith wahrgenommen, wodurch die einzelnen Institutio-
nen analytisch nicht mehr getrennt werden konnen. Dadurch werden das
KZ und eine Sozialversicherung analytisch Teil derselben Kategorie ,,Staat®

126

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

Drittens komme es zu einer Disqualifikation durch das Schlimmste, d.h.
die negativen oder problematischen Aspekte staatlichen Handelns disquali-
fizieren die Vorteile, die uns Staaten bringen. Viertens liegt der Blick auf
einer fiktiven Vorstellung davon, was ein Staat ist, was die Analyse der
Funktionsweise realexistierender Staaten verhindert. Fiinftens riickt Staats-
phobie eine Position in die Ndhe des Neoliberalismus und dessen Projekt,
staatliche Institutionen zuriickzudringen. Dieser analytische Einwand hat
Konsequenzen fiir den Anarchismus im Allgemeinen:

Eine anarchistische Staatskritik, die Foucaults Einwdnde aufnehmen und
ihnen gerecht werden will, muss daher analytisch differenziert verfahren:
Sie muss die Eigenlogiken und Funktionsweisen konkreter staatlicher
Praktiken spezifisch beschreiben und bewerten. Diese analytische Um-
stellung hat auch eine strategische Konsequenz: Es kann sich herausstel-
len, dass in einer gegebenen historischen Situation der Staat nicht der
Hauptfeind ist und dass sich bestimmte Institutionen gegebenenfalls
sogar als Biindnispartner oder als zu verteidigende Errungenschaften
darstellen. Das beinhaltet sogar die Moglichkeit, dass einzelne Elemente
des existierenden Staates noch in der anarchistischen Gesellschaftsorga-
nisation einen Platz behalten. (Loick 2017, 138).

Insbesondere die analytische Dimension betrifft aber den philosophischen
Anarchismus. Eine grundsitzliche Riickweisung staatlicher Autoritdt — so
wie sie aus der absoluten Autonomiepflicht folgt - verkennt die Rolle
von autoritativen gesellschaftlichen Institutionen fiir die Herausbildung,
Herstellung und Sicherung von Autonomie.”*

Wolffs Autonomiepflicht wirft noch eine weitere Frage auf. Ist sein Auto-
nomieverstandnis genuin anarchistisch? Viele Anarchist*innen stimmten
Wolft vermutlich darin zu, Autonomie als zentrales Konzept anzusehen.
Wird aber darin dasselbe verstanden? Es mag gewisse Gemeinsamkeiten
geben. So argumentiert De George (1978), anarchistische Autor*innen
verstiinden unter Freiheit moralische Autonomie (zum anarchistischen
Freiheitsbegriff, sieche Abschn. 6.1.2). Daniel Guérin zitiert beispielsweise
Bakunin folgendermassen:

Freedom is the absolute right of every human being to seek no other
sanction for his actions but his own conscience, to determine these

94 Auf diese Aspekte gehe ich im Abschn. 7.2.2 vertieft ein.

127

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

actions solely by his own will, and consequently to owe his first respons-
ibility to himself alone. (Bakunin zit. nach Guérin 1970, 31).

Es wire aber falsch, das anarchistische Freiheitsverstindnis auf Autonomie
zu reduzieren. Ein solcher Primat ist erstens nicht mit der auf Diversitat
und Pluralismus fussenden Herangehensweise der Aktivist*innen vereinbar
(Gordon 2008, 3-4) und widerspricht - wie im Abschn. 2.3.2 dargelegt -
der anarchistischen Theoriebildung. Zweitens — und damit verbunden -
widerspricht er der Ablehnung von Herrschaft bzw. hierarchischen Struktu-
ren. Theoretisch kommt dies in der Gleichwertigkeit verschiedenster Prin-
zipien zum Ausdruck (vgl. dazu Abschn. 6). Fiir Anarchist*innen ldsst sich
die Welt eben gerade nicht auf einen einzigen, allgemeingiiltigen Grundsatz
reduzieren. Zudem ist vielen Anarchist*innen fremd, Autonomie als eine
Pflicht zu verstehen, wie Wolff dies tut. Im anarchistischen Diskurs wird
»~Autonomie“ eher als eine Lebensqualitit verstanden, die zu erschaffen,
anzustreben und, zusammen mit anderen sozialen Werten, dynamisch im
sozialen Kontext zu formen ist (Suissa 2006, 52). Naturlich spricht der
Fakt, dass Wolfts Argumentation sich von anderen, anarchistischen unter-
scheidet, noch nicht per se gegen ihn. Ruft man sich aber den Titel von
Wolfts Essay in Erinnerung, muss er sich die Frage gefallen lassen, weshalb
sich seine Verteidigung des Anarchismus vom anarchistischen Diskurs un-
terscheidet. Da dieser in Wolfts Argumentation an keiner Stelle prasent ist,
stellt sich insgesamt die Frage, ob Wolff sich der anarchistischen Diskussion
bewusst war. Zusammen mit der Tatsache, dass Robert Paul Wolff ([1970]
1998, 72, 78) unzufrieden mit seiner antietatistischen Konklusion ist und
versucht, diese iiber einen Gesellschaftsvertrag a la Rousseau zu umgehen,
muss man sich fragen, ob man Wolff als Anarchisten bezeichnen kann
(vgl. McLaughlin 2010, 16). Zumindest ein philosophischer Anarchist im
engeren Sinn scheint Wolff nicht zu sein.

Nicht nur Wolffs Autonomiebegriff ist problematisch. Sein Autoritdtsbe-
griff wirft ebenfalls Fragen auf. Fiir McLaughlin (2010, 16-17) ist es etwa
unklar, weshalb Wolff sich lediglich auf politische bzw. staatliche Autori-
tat konzentriert. Wolffs ,, Anarchismus®, argumentiert McLaughlin weiter,
erscheine daher dem Politischen unterlegen, da dieser eine umfassende
Autoritatskritik ermdogliche. Wolffs Fokus ist aber weniger fragwiirdig, als
McLaughlins Kritik vermuten ldsst. Denn Wolff nimmt den Blickwinkel
der politischen Philosophie ein, welche wiederum eine Philosophie des
Staates bzw. des Beeinflussens der Machtverhiltnisse im Staat ist. Daher
ist Wolfts Fokus nicht tiberraschend und vielmehr eine logische Konse-

128



https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

quenz von Wolffs Politikbegriff.”> Die Problematik dieses engen Fokus, die
McLaughlin anspricht, ist dagegen berechtigt. Eine Verteidigung des Anar-
chismus muss erstens erklaren, weshalb sie sich lediglich auf Staatlichkeit
konzentriert und andere Aspekte der anarchistischen Diskussion ausblen-
det. Zweitens wirkt anarchistische Kritik — weil der Titel sowie die fehlende
Begriindung des engeren Fokus implizieren, Wolft beschiftige sich mit der
Grundlage des Anarchismus — am Staat bzw. an politischen Institutionen.
Wie meine Diskussion in Abschn.2.3.2 gezeigt hat, ist Anarchismus aber
mehr als eine Spielart des Antietatismus. Er kritisiert nicht den Staat per
se, sondern jegliche gesellschaftlichen Strukturen, die Herrschaft fordern
und auf zwangsbewehrte Autoritit beruhen. Daraus ergibt sich der weitaus
breitere Fokus der Anarchist*innen.

Daraus ergibt sich eine Schwiche hinsichtlich der positiven Aspekte.
Der Wolff'sche Anarchismus — den wir eher als Antietatismus bezeichnen
sollten — kann sein kritisches Potential lediglich gegeniiber dem Staat ent-
wickeln. Ist dieser tiberwunden dann fehlen Wolffs Theorie die Werkzeuge,
um problematische Entwicklungen in einer staatenlosen Gesellschaft kriti-
sieren zu konnen.’® Neue Autorititen und/oder Strukturen kdnnen sich
entwickeln, die wiederum (Sach-)Zwinge schaffen, die unsere Autonomie
bedrohen.®” Solange es sich dabei nicht um staatliche Institutionen handelt,
wird es fiir Wolft aber schwer, seinen Autoritatsbegriff auf sie anzuwenden.
Damit ist Wolffs Zugriff als Grundlage fiir die Ablehnung von Herrschaft
nicht geeignet.

Eine weitere Herausforderung birgt die einzige Form legitimierter politi-
scher Autoritét, auf die Wolff im zweiten Teil seines Essays eingeht. Was ist
mit Personen, die durch Geburt oder Naturalisation neu in die Gesellschaft
eintreten, miissen diese den bestehenden Gesetzen in globo zustimmen? P
ist in die Gemeinschaft G, welche im Grossen und Ganzen Wolffs Vorstell-
ungen entspricht, hineingeboren worden. Nun hat P das Alter erreicht, in
dem die Mitglieder von G einer normal veranlagten Person geniigend Auto-

95 Zu Wolffs Politikbegriff und meiner Kritik daran siche Abschn. 3.1

96 Man muss sich an dieser Stelle eines in Erinnerung rufen: Die Frage, ob wir eine
Gehorsamspflicht gegeniiber einer Autoritit haben bzw. ob eine solche uns zu etwas
zwingen darf, ist zu unterscheiden von jener, ob wir eine Pflicht besitzen, eine
illegitime Autoritét abzuschaffen. Wolff behandelt in In Defense of Anarchism die erste
der beiden Fragen (vgl. dazu auch McLaughlin 2010, 17).

97 Eine solche Entwicklung beschreibt etwa Ursula K. Le Guin in ihrem Roman Freie
Geister (englischer Originaltitel The Dispossessed. An Ambiguous Utopia, vgl. dazu
Gordon 2008, 44).

129

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

nomie zugestehen, um ein vollwertiges (d.h. mitbestimmendes) Mitglied
zu werden. Nehmen wir ferner weiter an, einmal im Monat wiirden alle,
die gerne Mitglied von G werden mdchten, die Moglichkeit erhalten, sich
zu den Rechtsnormen in G zu dussern. P hat sich auf eben jenen Tag
gebiihrend vorbereitet und kann nun frei entscheiden. Es sind verschiedene
Szenarien denkbar. Im ersten stimmt P allen geltenden Gesetzen zu, womit
die Einstimmigkeit gewahrt bleibt.”

Im Szenario Nummer zwei ist P aber zum Schluss gekommen, dass
sie einigen Gesetzen nicht zustimmen kann. G kann P entweder die
Mitgliedschaft ginzlich verweigern. Was bedeutet das fiir P? Darf G P
im schlimmsten Fall sogar aus ihrem Territorium ausweisen? Ein solches
Recht kann G, basierend auf Wolffs Ansatz, kaum fiir sich reklamieren.
Mochte P namlich in Gs Territorium bleiben, G weist P aber aus, ergibt
sich ein Widerspruch zwischen Ps Autonomie und Gs Autoritit. Solange
nur Zustimmung eine Person politisch zu binden vermag, darf G gegeniiber
P Rechtsnormen nicht durch Zwang durchsetzen. Um wenigstens einen
Teil ihrer (politischen) Autoritdt zu bewahren, kdnnte G - wie dies bei-
spielsweise das Vélkerrecht heutigen Staaten in volkerrechtlichen Vertragen
zugesteht — P die Moglichkeit einrdumen, gegeniiber einzelnen, von ihr
beanstandeten Rechtsnormen einen Vorbehalt anzumelden. In der Folge
gélte fiir P lediglich der nicht beanstandete Teil. Daraus ergdben sich einer-
seits ein praktisches und andererseits ein konzeptionelles Problem. Was in
einer kleinen Gruppe noch (gerade) einigermassen praktikabel ist, fiihrt
in grosseren politischen Gemeinschaften zu einem enormen Komplexitats-
zuwachs. Schlussendlich haben vermutlich faktisch alle ,Mitglieder” der
einen oder anderen Rechtsnorm nicht zugestimmt. Doch wenn ich im Um-
gang mit anderen, mir nicht (besonders) bekannten Personen nicht weiss,
welche Regeln fiir sie gelten, weshalb sollte ich mich iiberhaupt auf diese
verlassen? Dies verweist auf die konzeptionelle Schwierigkeit. In G kidme
die politische Pflicht demnach nicht umfassend zur Anwendung und gilte
nicht gegeniiber allen gleich. G hitte keinen Anspruch mehr auf Gehorsam,
wenn sie Rechtsnormen erldsst. Dies ist aber geméss Wolff das Korrelat zu
Autoritit, folglich kann G keine Autoritit sein.

Dies spricht dafiir, dass G P kein Vorbehaltsrecht eingestehen kann. Ein
Ausweg konnte sein, P zu erlauben, unter der Bedingung, dass die von ihr
beanstandeten Regelungen neu ausgehandelt werden, Mitglied zu werden.

98 Hier stellt sich insbesondere die Frage, wie ,frei“ P tiberhaupt entscheiden kann.
Kennt sie mogliche Alternativen zu G? Und wie ,,kostspielig” sind diese?

130

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

Bleiben Gs bisherige Mitglieder sowie P auf ihren Positionen beharren,
wird das Einstimmigkeitsgebot nicht mehr erfiillt, was Gs Fortbestand ge-
fahrdet. Zudem ist es alles andere als praktisch, bei vielen - im Extremfall
sogar allen — Neueintritten iiber diverse Regelungen neu verhandeln zu
miissen. Pragmatisch wire es daher, P die Mitgliedschaft zu verweigern.
Dieser Schritt fithrt ebenfalls zu einer unbefriedigenden Situation. Verbleibt
P auf dem Territorium von G, lebt sie faktisch unter einem politischen Sys-
tem, in welchem sie keine Mitspracherechte besitzt. Ob dies mit anarchisti-
schen Grundiiberzeugungen vereinbar ist, erachte ich als hochst fraglich.
Erneut stellt sich demnach die Frage, ob Wolft wirklich den Anarchismus
verteidigt.

Die Freiwilligkeitsthese — d. h. die Idee, nur eine signifikante Form von
Zustimmung koénne uns moralisch binden, einem Gesetz lediglich aufgrund
seines Status als Rechtsnorm folgen zu miissen - wirft ebenfalls tiefgreifen-
de Fragen auf. Ronald Dworkin (2011, 317-21) argumentiert etwa, hinter
jeder freiwilligen liege eine unfreiwillige Pflicht. Was er damit meint, kann
man am Beispiel des Versprechens zeigen. Dworkin umreisst die Ausgangs-
lage folgendermassen: Verspricht Person A gegeniiber Person B nicht zu
®-en, nehmen wir an, daraus erwachse fiir A eine moralische Pflicht ge-
geniiber B. Als Begriindung dafiir wird oft das Argument hervorgebracht,
dass sich B auf As Versprechen verldsst. ®-tet A trotzdem, schadigt dies
B. Welchen Grund hat diese, sich iiberhaupt auf A zu verlassen? Sie geht
vermutlich davon aus, As Aussage habe sie moralisch verpflichtet (303-4).
Dieser Zirkularitit versucht Dworkin zu entkommen, indem er argumen-
tiert, hinter dem Akt des Versprechens stehe eine andere, unfreiwillige
moralische Quelle. Fiir ihn haben wir, qua Menschsein, eine allgemeine
Pflicht, anderen nicht zu schaden. Dies bedeutet manchmal, gerechtfertigte
Erwartungen zu erfiillen, die man durch seine Handlungen geweckt hat
(321). Dieser, gegen die philosophischen Anarchist*innen im Allgemeinen
gerichtete Punkt®, trifft in dieser Form auch auf Wolft zu. Erst die Zu-
stimmung aller vermag ein allgemein bindendes Gesetz zu schaffen. Der
individuelle, verpflichtende Akt ist dann in diesem Kontext im Grunde
genommen nicht freiwilliger Natur, sondern eine natiirliche Verpflichtung,
andere Menschen nicht zu schadigen.

99 Dworkin (2011, 318, n15) erwahnt Wolff explizit. Seine Kritik trifft aber sowohl auf
A. John Simmons und dessen Lockeanischen (vgl. Abschn.6) als auch jeglichen
anderen, auf Zustimmung basierenden Absatz zu.

131

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Die diversen Herausforderungen, denen sich Wolffs Theorie gegentiber-
sieht, lassen unter anderem die Frage aufkommen, ob er eine anarchistische
Theorie verteidigt. Da Wolff sowohl die Existenz einer politischen Pflicht
gegeniiber Staaten als auch die politische Autoritdt aller existierenden Staa-
ten verneint, kénnen wir ihn zwar dem philosophischen Anarchismus
im weiten Sinn zuordnen. Einen philosophischen Anarchisten im engeren
Sinn kénnen wir in ihm aber nicht sehen. Davon abgesehen sind weitere
elementare Aspekte kritisch zu hinterfragen. Zum einen ist es fraglich,
ob sich Autonomie und Autoritdt zwingend gegenseitig ausschliessen. Die
Antagonismusthese ist unter anderem nicht iiberzeugend, weil sie die kom-
plexe Wechselwirkung zwischen Autonomie und Autoritdt analytisch nicht
erfassen kann. Dies muss aber nicht das Ende eines prinzipiellen Ansatzes
sein. Anstelle der Autonomie muss aber ein anderes Konzept treten. Diesen
Ansatz verfolgt Matthew Noah Smith (2013), auf dessen Ansatz ich im
néchsten Abschnitt eingehe.

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

In seinem Essay ,Political Obligation and the Self“ (2013) versucht
Matthew Noah Smith, einen prinzipiellen Ansatz zu verteidigen. Ein sol-
cher zielt darauf ab, eine Schwierigkeit, der sich alle Verteidiger*innen der
politischen Pflicht gegeniibersehen, zu identifizieren. Dies ist auch das Ver-
bindende Element zu Robert Paul Wolff. M. N. Smith (2013) erklart, intuitiv
scheine eine politische Pflicht etwas dusserst Wertvolles zu gefahrden. Gibe
es eine Verpflichtung zum Rechtsgehorsam, bedrohte diese besonders den
moralischen Status unseres Ichs. Der Vorteil dieses Konzeptes ist fiir Smith,
dass dieses weitaus weniger anspruchsvoll als Autonomie ist.” Um die
Implikationen dieser Aussage zu priifen, ist zundchst Smiths Verstindnis
vom Selbst sowie von Autonomie zu umreissen. Daran schliesst meine
Diskussion von Smiths Argument gegen die politische Pflicht an.

M. N. Smith argumentiert, es gabe in der philosophischen Diskussion
ein gut entwickeltes Verstindnis des Ichs bzw. des Selbst (355). Dabei han-

100 Es stellt sich aber die Frage, inwiefern sich die Konzepte Ich und Autonomie trennen
lassen. Es besteht in der philosophischen Literatur beispielsweise die Tendenz, beide
Konzepte entweder zusammen zu diskutieren — worin man eine gewisse konzeptio-
nelle Nihe sehen kann - oder als zusammenhangend zu konzeptualisieren (fiir eine
Ubersicht siehe z. B. Christman 2017; Buss und Westlund 2018; Kiihler und Jelinek
2013).

132

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

delt es sich um eine stabile psychologische Konstellation von Attitiiden, von
welchen Handlungen und Emotionen ausgehen. Man nimmt bestimmte
Einstellungen - und mit ihnen die daraus resultierenden Verhaltenswei-
sen — als die seinen, als ein Teil des Selbst an. In diesem Sinne ,besitzt*
man dann eine Attitiide. Unabhingig davon, wie dies in den verschiedenen
Theorien verstanden wird, gibt es fiir Smith einen gewissen Konsens. Die
Summe der Attitiiden, die ich besitze, geben, wie Smith es ausdriickt, dem
Individuum eine greifbare existenzielle Dichte.

Weshalb zieht Smith nun das Selbst der Autonomie vor? Er stort sich
zunichst an Wolffs Autonomiepflicht. Fiir ihn kann die richtige Handlung
oder die Voraussetzung fiir ein gutes Leben sein, unsere Autonomie (zeit-
weise) aufzugeben (352). Als Beispiel prisentiert Smith die Ehe. Ein Grund,
weshalb eine solche funktioniert, ist die gegenseitige Erlaubnis, zumindest
fiir einige Bereiche Entscheidungen zu treffen, wie beide zu leben haben.
Autonomie in Wolffs Sinne verbiete dies aber. Smith spricht ein wichtiges
Problem an (vgl. Abschn.3.1.3), wihlt mit der Ehe aber ein ungeeignetes
Beispiel. Zundchst beschiftigt sich Wolff lediglich mit dem Politischen.
Autonomie ist mit politischer Autoritét — die von anderen Formen zu unter-
scheiden ist (vgl. dazu auch Abschn. 2.1.3) — unvereinbar. In einem anderen,
nicht politischen Kontext verneint Wolft die Moglichkeit legitimer Autoritat
nicht zwingend. Ignorierte man die Unterscheidung zwischen politischer
und nichtpolitischer Autoritit, liesse sich die Ehe trotzdem mit Wolffs
Theorie vereinbaren. Unter normalen Umstinden ist eine Ehe bzw. eine
vergleichbare Beziehung zwischen zwei (oder mehr) Personen freiwilliger
Natur und alle Beteiligten geben ihre Zustimmung.!”! Das zentrale Element
ist die Idee, unser Leben partnerschaftlich miteinander zu verbringen. Un-
sere soziale Praxis informiert uns im Voraus dariiber, was ein ,gemeinsames
Leben® beinhaltet. Damit wir sinnvoll von ,gemeinsam® sprechen konnen,
miissen wir akzeptieren, dass Entscheide meiner Partnerin, meines Part-
ners oder meiner Partner*innen einen direkten Einfluss auf mein Leben
haben kénnen. Im Extremfall stellen sie gar meine Vorstellung des guten
Lebens infrage. Zwingende Akzeptanz folgt aber nicht daraus.

Stellen wir uns folgende Situation vor. Die Vorstellung des guten Lebens,
die Peter fiir sich identifiziert hat, ist, als Bergbauer in den Alpen zu arbei-
ten. Mochte nun seine Partnerin Petra in Ubersee eine Kariere als Kinder-

101 Im Fall der Ehe ist dies mit dem Jawort am stiarksten institutionalisiert. Aber auch in
anderen Beziehungsformen kann man von freiwilliger Zustimmung ausgehen, selbst
wenn es nicht per se moglich ist, diese auf eine Handlung zuriickzufiihren.

133

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

arztin verfolgen und beide haben die Idee, eine Beziehung verlange nach
geografischer Nihe, stellt ihre unilaterale Entscheidung, eine Stelle in den
USA anzunehmen, Peters Lebensplidne infrage. Ob Peter ihren Entscheid
akzeptiert oder ob er sich dagegen ausspricht, liegt dagegen weiterhin in
seiner Kompetenz. Er kann Petras Entscheid ohne Widerspruch akzeptie-
ren und mit ihr in die USA auswandern, womit ihre Partnerschaft bestehen
bleibt. Ist er mit jhren Planen nicht einverstanden, kénnen sie versuchen,
einen Kompromiss zu finden. Beispielsweise konnte Peter seine Pline fiir
den Moment zuriickstellen und erst spéter als Bergbauer arbeiten gehen.
Ebenfalls konnte er eine vergleichbare Tatigkeit in den USA aufnehmen.
Worin der Kompromiss auch bestehen mag, sobald einer zustande kommt,
ist ihre Partnerschaft weiterhin in Takt. Beide Fille sind dabei mit Peters
individueller Autonomie vereinbar, da er dem neuen Kontext (implizit oder
explizit) zustimmt, womit zwischen ihm und Petra wieder Einstimmigkeit
herrscht. Kénnen sich Peter und Petra nicht einigen, dann bleibt als einzige
logische Konsequenz lediglich die Trennung. In diesem Fall bleibt die indi-
viduelle Autonomie aller beteiligter Personen ebenfalls gewahrt.1? In ande-
ren Worten konnen wir eine Ehe oder eine vergleichbare Beziehungsform
als eine kleine WolfFsche Direktdemokratie verstehen. Solange Einstimmig-
keit gegeben ist, bleibt sie bestehen und ist mit Autonomie vereinbar.!3
Zumindest in diesem Punkt kann Smith uns folglich nicht zeigen, weshalb

102 Auch wenn Peter die Ehe als eine untrennbare, lebensldngliche Institution verstiin-
de, wire die Situation mit Wolffs Autonomiekonzept vereinbar. Solange Peter nicht
daran gehindert wird, die Partnerschaft aufzulosen, kommt der Entscheid, in ihr
zu verbleiben, der Zustimmung zu Petras Plénen gleich. Man konnte versuchen
zu argumentieren, Petras unilaterale Entscheidung, verletzte meine Autonomie, da
Peter faktisch vor die Wahl gestellt wird, seine Idee des guten Lebens aufzugeben
und in einer Beziehung zu bleiben oder seine Idee des guten Lebens hoher als
die Partnerschaft zu gewichten. Petras Entscheidung mag unfair und moralisch frag-
wiirdig sein. Das allein verletzt Peters Autonomie aber noch nicht. Petras Handlung
ist zwar der Ausloser, der Peter ,zwingt seine Priorititen und Lebenspline zu
priifen. Es ist aber nicht plausibel anzunehmen, dieser externe Stimuli spreche Peter
seine Autonomie ab. Solange er selbstverantwortlich entscheiden kann, bleibt diese
gewahrt.

103 Es besteht aber ein elementarer Unterschied zwischen der (westlichen) Institution
der Ehe und existierenden Staaten. Man kann sich auch dann scheiden lassen,
wenn man noch keine neue Ehe eingehen will/kann. Die Staatsbiirgerschaft kann
man erst dann aufgeben, wenn ein anderer Staat bereit ist, die Staatsbiirgerschaft
zu gewihren (Fiir einen Uberblick iiber den volkerrechtlichen Aspekt von Ausbiir-
gerungen siche z. B. Kau 2016, 177-78). Ein weiterer Punkt ist die Art und Weise,
wie Vereinbarungen, Regeln etc. in partnerschaftlichen Beziehungen entstehen: Alle
sind beteiligt.

134

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

das Selbst ,,besser” als Autonomie sei. Ich kann verantwortlich handeln und
trotzdem in einer partnerschaftlichen Beziehung leben.

Smith erwidhnt zwei weitere Punkte, die fiir ihn die Relevanz von Auto-
nomie infrage stellen (373-74). Erstens verunmoglichen uns kognitive und
emotionale Einschrankungen, all unsere Werte und Verpflichtungen be-
wusst einer detaillierten Priifung zu unterziehen.* Daraus schliesst Smith,
Autonomie sei als Standard fiir Rechtstitel ein zu anspruchsvolles Kon-
zept. Zweitens verweist Smith implizit auf die Sozialisation. Als Personen
schweben wir nicht im luftleeren Raum. Wir werden in eine bestehende
Kultur, Familie etc. mit einem bestimmten sozio-dkonomischen Ansehen
geboren, was wiederum einen grossen Einfluss auf personliche Interessen
und Leidenschaften hat. Ferner mogen wir oftmals Aktivititen, Dinge oder
Menschen, ohne diese Vorlieben systematisch zu hinterfragen. Dieser Fakt
negiert aber deren Status als zentraler Teil unseres Selbst nicht. Auch wenn
wir nicht imstande wiren, unsere Vorlieben zu hinterfragen, blieben diese
ein zentrales Element unserer Personlichkeit. Dies stellt den Stellenwert
individueller Autonomie infrage. Ob ich eine Einstellung bewusst annehme
oder verwerfe, ist einerseits keine notwendige Voraussetzung, damit ich
diese ,besitze®. Andererseits ist die moralische Stellung einer Attitiide nicht
von meiner Autonomie abhingig. Fiir eine moralisch tragbare Attitiide ist
Autonomie demnach keine Voraussetzung. Aus beiden Punkten - zu hohe
Anspriiche und fehlende Notwendigkeit — folgert Smith, Autonomie (bzw.
deren Absenz) habe keine direkten normativen Folgen hinsichtlich der
Frage, unter welchen Bedingungen Werte fremder Quellen unser Selbst
kolonialisieren diirfen.

Sprechen unsere kognitiven Beschrankungen aber tatsdchlich gegen Au-
tonomie? Wir sind in der Tat nicht in der Lage, alle unsere Uberzeugungen
und Handlungen jederzeit bewusst zu priifen. Aber selbst wenn ich eine
Uberzeugung kritisch hinterfrage, folgt daraus nicht per se, diese sei voll-
standig selbstbestimmt gewdhlt oder akzeptiert worden. Unsere Umwelt
beeinflusst, wie wir die Welt sehen und verstehen. Wir handeln zudem
oftmals im Affekt oder horen auf unsere Intuition. Dies spricht aber nicht
automatisch dafiir, diese Handlungen als heteronom zu qualifizieren. Dies
spricht auf Stufe der einzelnen Handlung oder Uberzeugung fiir Smiths
Argumentation. Diese spricht - folgen wir dem Prinzip Sollen impliziert

104 Unser Prozess, um ¢ zu beurteilen, ist empirisch gesehen zumeist nicht rein rational
und von bewussten Uberlegungen gepragt. Emotionale Aspekte spielen ebenso eine
Rolle wie Vorurteile, Heuristiken oder kognitive Bias.

135

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Kénnen — klar gegen eine deontologische Autonomiepflicht und stiitzen die
Einschatzung, diese wire eine Zumutung (vgl. Abschn. 3.1.3). Aber verlangt
das Ideal der Autonomie von uns, jederzeit autonom zu handeln? Geht es
im Kern darum, Autor*in des eigenen Lebens zu sein, ist Autonomie damit
kompatibel, von Zeit zu Zeit nicht (absolut) autonom zu handeln. Wir
kénnen nicht in jedem einzelnen Fall autonom handeln. Manchmal fehlen
uns die Ressourcen dazu (Zeit, Informationen, Kapazititen). Deshalb geht
es bei der Autonomie nicht um spezifische Handlungen, sondern um das
Leben eines Individuums als Ganzes. Damit ldsst sich nur retroperspektiv
bestimmen, ob eine Person autonom ist. Dies verlangt jedoch danach, die
einzelnen Handlungen zu betrachten. Das wirft die Frage nach der Verbin-
dung zwischen dem Einzelnen und dem Ganzen auf. Wie weit muss ein In-
dividuum autonom gehandelt haben, um ein autonomes Leben zu fithren?
Darauf gibt es keine verniinftige Antwort, da eine Person lediglich mehr
oder weniger autonom handeln kann. Autonomie ist daher ein gradueller
Begrift (sieche Raz 1986, 369-78, fiir eine vergleichbare Sichtweise). Damit
sprechen unsere kognitiven Einschrinkungen nicht gegen Autonomie als
Ideal, wie wir unser Leben fithren sollen.

Smiths zweiter Punkt geht auf die elementare Rolle ein, welche die So-
zialisation flir unsere ethische und moralische Entwicklung spielt. Smith
liegt richtig, wenn er darauf verweist, dass wir Einstellungen besitzen, die
wir von unseren Eltern, Freunden, Bekannten usw. ,iibernommen® haben.
Vielleicht hat sich unsere Liebe zu Biichern, zum Fussballspielen oder Mu-
sizieren aus den Vorlieben unsere Eltern ergeben, die wir unreflektiert als
Teil unseres Selbst akzeptiert haben. Die Verhaltensweisen, die wir — bis zu
einem gewissen Grad unbewusst — daraus ableiten, mogen ein definieren-
des Element meines Ichs sein. Die Frage hier ist aber, ob es einen relevanten
Unterschied zwischen diesen unreflektierten Aspekten meines Ichs und
meinen bewusst kultivierten Attitiiden gibt. Von mir aus gesehen liegt er
in der Zufilligkeit der sozialisierten Elemente meines Ichs. In eine Familie
hineingeboren zu werden, sich mit Personen anzufreunden, sich zu verlie-
ben etc. ist zufallig. Man kann beispielsweise seine (biologischen) Eltern
nicht auswéhlen. Entscheide ich mich dagegen bewusst dafiir, eine Einstel-
lung anzunehmen, reagiere ich nicht auf meinen sozialen Kontext, sondern
ich agiere in dessen Rahmen bzw. versuche mich, ausserhalb davon zu
bewegen. Die Qualitit einer bewusst gewéhlten moralisch akzeptablen At-
titiide ist demnach eine andere. Dies hat moralische Auswirkungen auf
die Umstdnde, unter welchen es fiir dussere Wertquellen angemessen ist,
mein ,psychologisches Territorium zu kolonialisieren® Bei einer reflektier-

136

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

ten Einstellung haben moralische Akteur*innen nach bestem Wissen und
Gewissen die relevanten moralischen Aspekte bedacht und interpretiert. Es
braucht in der Folge weitaus stirkere moralische Griinde, um die Verdran-
gung einer solchen qualitativ hochstehenden Attitiide zu rechtfertigen, als
wenn es sich um eine meiner ,zufélligen” handelt. Was mir meine Eltern
und dann spater meine Peers mitgeben, hat einen direkten Einfluss darauf,
was ich als ein gutes Leben erachte und wie dieses zu erreichen ist. Je nach
Sozialisation kann sich eine Person in ihrem Leben moralisch verhalten,
ohne ihre Werte bewusst gewihlt zu haben. Aber contra Smith folgt daraus
nicht, dies mache Autonomie irrelevant. Einer Person, die sich zufilliger-
weise moralisch verhalt, fehlt etwas Wertvolles: Autor*innenschaft iiber ihr
Leben (vgl. Abschn. 3.1.3).

Smiths Argumentation zeigt folglich, dass volle Autonomie nicht zwin-
gend notwendig ist, damit wir eine moralisch akzeptable Attitiide besitzen.
Sie ist aber zum einen entscheidend, um deren Qualitidt zu bewerten. Zum
anderen hat sie direkte Auswirkungen auf den Kontext, unter welchen
fremde Quellen auf uns einwirken diirfen. Diese Bemerkungen sprechen
aber nicht per se gegen Smiths zentrales Argument, womit wir das Ich
noch nicht als ein ungeeignetes Konzept fiir einen prinzipiellen individua-
listischen anarcho-philosophischen Ansatz zurtickweisen konnen. M. N.
Smiths (2013, 360) Kernaussage ist, dass wir uns von eingepflanzten Attitii-
den distanzieren sollen. Der Grund dafiir ist, dass eine Einstellung, die
wir besitzen, ein Teil unseres Selbst konstituiert. Hat diese ihren Ursprung
in einer anderen Person oder Gruppe von Personen, dann formt Fremdes
unsere Identitiat, was uns von uns entfremdet. Elemente meines Ichs, die
durch mir nicht entfremdende Prozesse entstanden sind, sind jenen vorzu-
ziehen, die Fremdes beinhalten. Dies sind die Uberlegungen hinter dem
Prinzip der Relevanz der Herkunft (RdH), welches eine zentrale Stellung in
Smiths Argumentation einnimmt: Ist eine Attitiide aufgrund von Prozessen,
von denen ich entfremdet bin, Teil meines Selbst, dann habe ich einen
Grund, mich von dieser Attitiide zu distanzieren (357-58).

Ausgehend von diesen allgemeinen Uberlegungen geht Smith in einem
ndchsten Schritt der Frage nach, welche Auswirkungen eine Pflicht zum
Rechtsgehorsam auf unser Ich hitte. Gemiss der Inversionsthese (IT) ver-
langt ein politisches Sollen danach,

i. sich von eigenen, ihm widersprechenden Verhaltensmustern zu distan-
zieren und
ii. das Recht — welches eine fremde Quelle darstellt — anzuerkennen (361).

137

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Wie erfolgt diese ,Umkehrung“? Smith erklart, dies geschehe durch diesel-
ben Mechanismen, die eine moralische Person die Anspriiche, welche die
Moral an sie stellt, als die eigenen erkennen ldsst (362). Nicht Strafvermei-
dung oder der Wunsch nach Anerkennung motivieren sie, moralisch zu
handeln. Es ist eher der Wunsch, das Richtige zu tun, der sie antreibt.
In diesem Sinne ist Moral ein Teil von ihr. Ist man moralisch, hat das
wiederum Auswirkungen darauf, welche Wiinsche, Uberzeugungen und
Werte wir haben kdnnen (365): Gehen wir davon aus, dass zu ¢-en unmo-
ralisch ist und dass wir tiber den Status, den ¢-en hat, im Bilde sind.
Hat eine moralische Person den Wunsch, W zu ¢-en, dann verspiirt diese
sowohl einen motivationalen als auch rationalen Druck, sich von W zu dis-
tanzieren. Damit schliesst die Moral aus der Grundmenge aller Wiinsche,
Uberzeugungen und Werte, die wir haben kénnen (oder haben wollen), die
Teilmenge der unmoralischen Wiinsche, Uberzeugungen und Werte aus.
Durch die politische Pflicht erhdlt das Recht — unabhédngig von seinem
Inhalt - einen eigenen moralischen Status (vgl. Abschn. 2.2). Fiir Smith ist
daran in Bezug auf das Selbst der Entstehungsprozess rechtlicher Normen
problematisch, da wir auf diesen kaum einen Einfluss haben oder, um es in
Smiths Worten zu sagen, den wir ,,nicht besitzen® (366).1°> Moderne Staaten
regulieren durch das Recht eine gewaltige Anzahl von Verhaltensweisen,
die nicht auf einem bestehenden moralischen Prinzip beruhen (368). Moral
und Recht unterscheiden sich inhaltlich, weil Letzteres teilweise durch
Faktoren bestimmt ist, die weder einen konzeptionellen Bezug noch eine
moralische Relevanz zu den behandelten legislativen Fragen aufweisen.
Deren Kern betriftt die Frage, wie die Mitglieder einer politischen Gemein-
schaft zusammenleben sollen. Der Gesetzgebungsprozess ist aber von stra-
tegischen Entscheiden, Tauschgeschéften und partikularen Interessen ge-
pragt. Diese moralisch nicht relevanten Faktoren, die konzeptionell nichts
mit der legislativen Frage zu tun haben und sich durch die Gesetzgebung
im Recht niederschlagen, sind fiir Smith ein Problem. Insofern uns das
Recht ,kolonialisiert’, setzen sich Konstruktionen in unserem Selbst fest,
deren Ausgestaltung durch Aspekte beeinflusst wurde, die keine Beziige zu
unserer Vorstellung des guten Lebens aufweisen. Die Vorstellung ist aber,
ein stabiles Selbst, das auf eigenen Uberlegungen, Reflexionen etc. fusst,
sei dusserst wertvoll. Und die Frage, ob man Wertvolles ,zerstéren® oder

105 Hier offenbart sich fiir M. N. Smith (2013, 366) der Unterschied zu einem Ver-
sprechen. Einer anderen Person zu versprechen, man werde (nicht) ¢-en, ist das
Produkt meiner eigenen Uberlegungen.

138

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

beibehalten soll, kann man (meistens) nicht aufgrund von Faktoren beant-
worten, die konzeptionell und moralisch keinen Bezug aufweisen (370).
Diese zwei Punkte implizieren, dass die beschriebene Festsetzung von Kon-
struktionen in unserem Selbst durch das Recht moralisch problematisch ist.

Die Akzeptanz politischer Pflicht fihrt damit in eine Situation, die
ein Dilemma zu sein scheint. Eine moralische Person, die durch ein po-
litisches Sollen gebunden ist, muss entweder das eigene Selbst aufgeben,
um fremde Werte zu spiegeln, damit sie auf Faktoren reagieren kann, die
weder einen konzeptionellen Bezug zu noch eine moralische Relevanz fiir
den Fortbestand des eigenen Selbst haben — oder hat eigene Werte und
Uberzeugungen, welche unvereinbar mit dem sind, was moralisch gesollt
ist (373). Wihlt sie die erste Option, dann gibt eine moralische Person
etwas Wertvolles auf, und lasst ihr Selbst von fremden Entscheidungen ko-
lonialisieren, die - trotz deren fragwiirdigen Status — bestimmen, welchen
moralischen Status die eigenen Werte und Uberzeugungen haben. Dass die
Moral dies von uns verlangt, ist fiir Smith nicht plausibel. Insbesondere
wenn man Folgendes bedenkt: Die moralisch nicht relevanten Faktoren,
die konzeptionell nichts mit der legislativen Frage zu tun haben, werden fiir
den moralischen Status des Selbst erst durch die politische Pflicht relevant.
Besitzen wir eine Pflicht zum Rechtsgehorsam, dann sind wir verpflichtet,
wie vom Recht gefordert zu handeln. Eine moralische Person P wird daher
anstreben, Uberzeugungen und Werte (Wy) zu hegen, die mit den ihr auf-
erlegten Rechtspflichten kompatibel sind. Diesen zuwiderlaufende Uber-
zeugungen und Werte (W_.g) wird P ferner als moralisch problematisch
anschauen. Dies alles gibt P Griinde, sich von W_p zu distanzieren. Sind
aber W_y integraler Bestandteil von Ps Selbst, distanziert sich P faktisch
von sich selbst und nimmt mit Wy Begehren auf, die von aussen stammen.
Dies zwingt P dazu, ihr Selbst zuriickzustellen bzw. zu revidieren und sich
aufgrund externer, moralisch nicht relevanter Faktoren neu zu erfinden, um
den fremden Wy zu entsprechen.

Gelingt es mit dieser Argumentation, die politische Pflicht und - iiber
die Korrelationsthese - legitime politische Autoritdt zuriickzuweisen? Falls
die politische Pflicht ein stabiles Selbst gefahrdet, das auf eigenen Uberle-
gungen, Reflexionen usw. fusst, dann haben wir einen sehr guten Grund,
sie zuriickzuweisen. Denn sie verlangt von uns, rechtliche Normen auf-
grund ihres Status - und nicht ihres Inhalts wegen - zu einem Teil von
uns zu machen. Dadurch entkoppelte der inhaltsunabhingige Charakter
der politischen Pflicht unsere Uberlegungen nicht nur von unseren Hand-
lungen (vgl. Abschn. 2.2), sondern von unserem Selbst. Fiir mich ist es aber

139

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

fraglich, ob ein politisches Sollen tatsdchlich danach verlangt, unser Selbst
durch das Recht - und damit durch konzeptionell und moralisch nicht
relevante Faktoren des Gesetzgebungsprozesses — kolonialisieren zu lassen.
Der Grund dafiir ist, dass die politische Pflicht hochstens indirekt nach
einer Anpassung unseres Selbst verlangt.

Eine politische Pflicht verlangt von uns — so weit scheint es einen ge-
wissen Konsens in der Literatur zu geben (vgl. Abschn.2) -, das Recht
zu befolgen, weil es sich um Recht handelt. Damit ist von uns verlangt,
aufgrund einer rechtlichen Norm oder einer Kombination verschiedener
rechtlicher Normen (nicht) zu ¢-en, wenn wir ein politisches Sollen haben.
Dieses gibt uns damit einen pro tanto Handlungsgrund, der aber nicht
von uns verlangt, uns von unseren Wiinschen und Uberzeugungen zu
distanzieren. Solange wir (nicht) ¢-en, erfiillen wir die politische Pflicht.
Unsere Wiinsche und Uberzeugungen, die dagegensprechen, diirfen damit
nicht handlungsleitend werden, weil von einer moralischen Person, die
eine politische Pflicht besitzt, moralisch gesollt ist, das Recht zu befolgen.
Daraus folgt aber nicht automatisch, W_y seien problematisch. Eine Person
kann beispielsweise der Uberzeugung sein, Linksverkehr sei die bessere
Losung fiir den Strassenverkehr, und dies kann ein essenzieller Bestandteil
ihres Selbst sein. Sich der rechtlichen Regelungen zum Rechtsverkehr zu
beugen, verlangt von der Person aber nicht, ihre Uberzeugung aufzugeben.

An W_y festzuhalten mag ein Konfliktpotenzial besitzen, aber dieses
allein gibt uns keinen Grund, uns von W_p zu distanzieren. Steht zum
Beispiel Homosexualitit unter Strafe, dann hat eine moralische Person eine
pro tanto Pflicht, auf homosexuelle Handlungen zu distanzieren. Verliebt
sie sich in eine andere Person desselben Geschlechts und mochten die
beiden ihrer Liebe durch sexuelle Handlungen Ausdruck verleihen, dann
sehen sie sich einem Konflikt gegeniiber. Um aus der rechtlichen Pflicht,
keine homosexuellen Handlungen auszuiiben, die durch das politische Sol-
len einen moralischen Status erhalten hat, eine Notwendigkeit abzuleiten,
sich von ihren homosexuellen Neigungen zu distanzieren, miisste Homo-
sexualitdt moralisch verwerflich sein, was aber mehr als fragwiirdig ist.
Damit sind die beiden Personen einerseits angehalten, keine homosexuel-
len Handlungen auszuiiben, diese sind aber andererseits aus einer morali-
schen Perspektive zumindest zuldssig. Fiir die beiden Personen stellt sich
folglich die Frage, welchem ihrer Wiinsche - homosexuelle Handlungen
vorzunehmen oder dem politischen Sollen zu entsprechen - sie nachgeben
wollen. Solange ihre Entscheidung auf ihren eigenen Uberlegungen basiert,

140

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

fusst folglich ihr Selbst weiterhin auf eigenen Uberlegungen, Reflexionen
usw. Entscheiden sie sich in diesem Fall zudem gegen die Rechtspflicht,
keine homosexuellen Handlungen vorzunehmen, dann folgt daraus keine
generelle Riickweisung der politischen Pflicht. Denn diese ist pro tanto und
kann im Einzelfall von anderen moralischen Uberlegungen iibertrumpft
werden. Sehen die beiden Personen dagegen davon ab, ihrem Wunsch auf
homosexuelle Handlungen nachzugeben, dann miissen sie diesen nicht
aufgeben.!06

Diese Uberlegungen machen es fraglich, ob es notwendigerweise zu
einer Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt, wenn wir
eine politische Pflicht anerkennen. Konflikte lassen sich nicht ausschliessen
und diese konnen angesichts des sozialen und politischen Drucks, den
ein Staat durch rechtliche Regelungen aufzubauen vermag, unser Selbst
stark belasten. Aber dies spricht nicht gegen die politische Pflicht, sondern
eher fiir eine Verpflichtung des Gesetzgebers, diesen Druck auf das Selbst
moglichst gering zu halten sowie durch die Gesetzgebung auf eigenen
Uberlegungen, Reflexionen usw. fussende Selbst nicht zu zerstéren.

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

Fur Robert Paul Wolff besitzen wir eine Pflicht, autonom zu handeln und
Verantwortung fiir unsere Handlungen und Entscheidungen zu {iberneh-
men. Um der Autonomiepflicht nachzukommen, muss eine Person den
staatlichen Anspruch auf Autoritit — bei welcher es sich fir Wolff um
ein Befehlsrecht mit einem korrelierenden Recht auf Gehorsam handelt -
zuriickweisen. Der Grund dafiir ist, dass Wolff von einem Primat der Au-
tonomie ausgeht, weshalb diese im Konfliktfall vorgeht. Eine autonome
Person wird demnach keine rechtliche Norm aufgrund ihres Status befol-
gen (Abschn. 3.1.1). Daraus folgt aber nicht, Staatlichkeit sei immer abzuleh-
nen. Fiir Wolff ist ein direktdemokratischer, auf Einstimmigkeit basierender
Staat mit der Autonomie der Biirger*innen vereinbar (Abschn. 3.1.2).

Wie wir im Abschn. 3.1.3 gesehen haben, gibt es in Wolfts Argumentati-
on diverse problematische Uberlegungen. Erstens ist Wolffs These nicht
iiberzeugend, wir seien zu absoluter Autonomie verpflichtet (McLaughlin

106 Thr Wunsch kann die Grundlage sein, weshalb sie sich fiir die Entkriminalisierung
von Homosexualitat einsetzen, um so eine Harmonisierung ihrer widerspriichlichen
Wiinsche und Uberzeugungen zu erreichen.

141

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

2010, 16). Geht es lediglich darum, fiir unsere Taten die Verantwortung
zu libernehmen, ist Wolffs These zwar iiberzeugender, da verantwortungs-
volles Handeln wertvoll und konstitutiv fiir unsere Handlungsfahigkeit
ist. Daraus folgt aber keine Pflicht, mich nicht (zeitweise) einer Autoritat
zu unterstellen. Eher das Gegenteil ist der Fall. Bin ich fiir meine Hand-
lungen letztinstanzlich verantwortlich, dann habe ich basierend darauf
in vielen Fillen - wenn mir beispielsweise Expertise, Fahigkeiten usw.
fehlen - ein Interesse daran, mich auf Autorititen zu verlassen. Diese Uber-
legungen verdeutlichen, dass Autonomie und Autoritit nicht zwingend
antagonistische Konzepte sind. Daran schliesst ein zweiter Punkt an, den
ich in Zusammenhang mit Ferraciolis (2015) aufgegriffen habe. Wie die
Bildungsfrage zeigt, sind Autorititen fiir viele eine Voraussetzung, um jene
Fahigkeiten zu erlernen, die man fiir autonomes Handeln benétigt. Ein
gesamtgesellschaftliches Bildungssystem ist unerldsslich, um die mentalen
und kognitiven Fahigkeiten zu erlernen sowie um mogliche Lebensentwiir-
fe kennenzulernen. Bildungsinstitutionen bendtigen dafiir aber Autoritit,
um notigenfalls auch gegen den Widerstand der Eltern handeln zu diirfen.
Die Notwendigkeit fiir ein mit Autoritidt ausgestattetes gesellschaftliches
Bildungssystem kann Wolffs Ansatz aufgrund seiner absoluten Autonomie-
pflicht aber nicht berticksichtigen. Drittens ist Wolfts Monismus, der aus
dem Primat der Autonomie folgt, nicht mit dem anarchistischen Kernwert
der Diversitit vereinbar. Autonomie mag ein zentrales Konzept im anar-
chistischen Denken sein, es ist aber weder das einzige noch das wichtigste,
tiber allen anderen stehende. Viertens folgt aus Wolffs engem Politikbegriff
ein Fokus auf staatliche oder politische Autoritit, was aber andere herr-
schaftsformige Bereiche und Autoritdten in nicht politischen Kontexten
ausser Acht lasst. Damit préasentiert sich Wolffs Argumentation als eine
antietatistische und droht in der Folge davon, den Anarchismus auf Anti-
etatismus zu reduzieren. Anarchist*innen gehen aber dariiber hinaus und
kritisieren jegliche gesellschaftliche Strukturen, die Herrschaft fordern und
auf zwangsbewehrte Autoritit beruhen.

Die Méglichkeit, Autonomie und Autoritit zu vereinbaren, spricht noch
nicht per se gegen einen erfolgreichen prinzipiellen anarcho-philosophi-
schen Ansatz. Fiir M. N. Smith (2013) bedroht eine politische Pflicht den
moralischen Status unseres Ichs, weil dieses von fremden Faktoren kolo-
nialisiert wiirde, die weder moralisch noch konzeptionell relevant fiir die
legislativen Fragen sind (Abschn.3.2). Ob es notwendigerweise zu einer
Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt, wenn wir eine
politische Pflicht anerkennen, ist aber fraglich. Da das politische Sollen auf

142

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

der Ebene der Handlungen wirkt, folgt daraus nicht, man miisse Wiinsche,
Interessen usw. aufgeben, die rechtlichen Normen widersprechen. Diese
Wiinsche diirfen dann hochstens indirekt handlungsleitend sein, indem
man sich beispielsweise fiir Gesetzesanderungen einsetzt. Derweil Smiths
Argumentation nicht generell gegen eine politische Pflicht spricht, so
spricht sie zumindest fiir eine Verpflichtung des Gesetzgebers, den Druck
auf das Selbst moglichst gering zu halten sowie durch die Gesetzgebung
ein auf eigenen Uberlegungen, Reflexionen usw. fussendes Selbst nicht zu
zerstoren.

Wie die Beschiftigung mit Wolff und Smith zeigt, steht viel auf dem
Spiel, wenn politische Autoritdten in unser Leben eingreifen und bestim-
men, was erlaubt, geboten oder erwiinscht ist. Es geht um die Autor*innen-
schaft iiber unser Leben. Die Beziehung zwischen Autonomie und Autoritat
ist aber komplex und nicht notwendigerweise antagonistisch. Wir benoéti-
gen Bildungsinstitutionen, um unter anderem notwendige Fahigkeiten zu
erlangen sowie um uns Wissen iiber verschiedene Lebensentwiirfe anzu-
eignen. Wir bendtigen Institutionen, welche Koordinationsprobleme 16sen
und uns in unserem Alltag sowie in unserer komplexen Welt unterstiitzen.
Dies impliziert — contra Wolff -, dass Autonomie ohne Autorititen nicht
denkbar ist. Daraus folgt aber nicht, jede Form von Autoritéit konne auf die-
ser Basis legitimiert werden. Die Anarchist*innen erinnern uns daran, dass
insbesondere intransparente oder geschlossene Autorititen problematisch
sind. In dieser Hinsicht stellt sich zudem die Frage, ob Wolft auf das korrek-
te Konzept fokussierte. Denn derweil Autorititen autonomieférdernd sein
konnen, stellt sich die Frage, ob sich Souverdnitit mit der damit verkniipf-
ten Idee der Letztinstanzlichkeit mit der Vorstellung selbstverantwortlicher,
autonomer Individuen vereinbaren lasst.

143

- am 20.01.2026, 01:06:26. —


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 20.01.2026, 01:06:26.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1 Den Anarchismus verteidigen
	3.1.1 Die Frage: Autonomie oder Autorität?
	3.1.2 Eine republikanische Lösung: Wolff über Jean-Jacques Rousseau
	3.1.3 Autonomie und Autorität sind doch vereinbar

	3.2 Die politische Pflicht und das Selbst
	3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

