
3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

Im vorherigen Kapitel habe ich das zentrale Problem, welchem sich eine
Theorie der politischen Pflicht gegenübersieht, skizziert: deren inhaltsun‐
abhängiger Charakter. Eine Pflicht, das Recht zu befolgen, weil es sich um
Recht handelt, erscheint von einem individuellen Standpunkt aus proble‐
matisch. Besitzen wir nämlich eine solch geartete politische Verpflichtung,
dann ist der Grund, der Rechtsnorm X zu gehorchen, nicht deren Inhalt,
sondern Xs Status. Dies ist, wie etwa Mokrosińska (2012, 5) zu Beginn ihrer
Untersuchung feststellt, beunruhigend, weil dadurch die Handlungen eines
Individuums von seinen moralischen Überlegungen abgekoppelt werden.
Eine Möglichkeit wäre, an dieser Stelle darauf zu verweisen, dass es sich um
eine pro tanto Pflicht handelt. Folglich können andere moralische Gründe
relevant sein und die politische Pflicht übertrumpfen. Doch selbst wenn
dies das Problem entschärft, verbleibt der Kern der Problematik. Selbst eine
moralisch fragwürdige Rechtsnorm erhält über den Umweg der politischen
Pflicht einen moralisch begründeten Handlungsgrund. Es ist nicht mehr
ausreichend, z. B. zu argumentieren, aufgrund von Gerechtigkeitsüberle‐
gungen sei X zu ignorieren. Man muss nun auch noch moralische Gründe
finden, weshalb das, was gegen X spricht, stärker als die politische Pflicht
ist. Ein vergleichbares Problem offenbart sich auch, wenn man sich mit
Autorität beschäftigt. Wie Raz (1985a, 13–14) erklärt, ist eine autoritative
Aussage präemptiv. Dies birgt wiederum die Gefahr, individuelle Urteile zu
verunmöglichen oder mindestens von der effektiven Handlung zu entbin‐
den.

Der inhaltsunabhängige Charakter des politischen Sollens macht dieses,
wie Mokrosińska (2012, 5) feststellt, für die Anarchist*innen unakzeptabel.
Für sie gibt es, wie Mokrosińska weiter ausführt, verschiedene rationale
und/oder moralische – von der politischen Verpflichtung verschiedene –
Gründe, dem Recht im Einzelfall Folge zu leisten. Die Pflicht, grundsätzlich
nicht zu töten, gilt für Anarchisten*innen, weil es moralisch verwerflich
ist, eine andere Person umzubringen, und nicht, weil uns der Staat eine
gleichlautende Rechtspflicht auferlegt.

101

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwei Grundfragen helfen, auf die relevanten Themen und Konzepte zu
fokussieren:

1. Welcher Zusammenhang besteht zwischen der politischen Pflicht und
Autorität? Es ist die Frage, ob die Korrelationsthese zutrifft oder ob –
wenn überhaupt – eine andere Verbindung besteht (vgl. Abschn. 2.2).
Eine Korrelation zwischen politischer Pflicht und Autorität zu verneinen,
ist aber kein Ausweg, um der anarchistischen Kritik zu entkommen.
Selbst wenn eine Verpflichtung zum Regelgehorsam wegfiele, haben An‐
archist*innen das notwendige Instrumentarium, um staatliche Autorität
weiterhin kritisieren zu können.

2. Ist die zu Beginn des letzten Kapitels erwähnte Idee, Menschen sollen
Verantwortung übernehmen, überhaupt mit der politischen Pflicht und/
oder mit legitimer staatlicher Autorität vereinbar? Diese Frage legt den
Fokus auf die Beziehung zwischen Individuum und Staat und hilft
uns unter anderem, herauszufinden, was der Staat überhaupt von uns
verlangen darf. Des Weiteren rückt diese Frage das moralisch richtige
Handeln gegenüber staatlichen Institutionen in den Vordergrund. Muss
man, möchte man eine selbstverantwortliche Person sein, sich staatlicher
Autorität entziehen, ihr (manchmal) Widerstand leisten oder sie gewäh‐
ren lassen?

Diese in der zweiten Grundfrage umrissene Kernthematik behandelt Ro‐
bert Paul Wolff in seinem Essay In Defense of Anarchism ([1970] 1998),
welches man als einen „Klassiker“ der anarcho-philosophischen Literatur
bezeichnen kann.

Insofar as a man fulfills his obligation to make himself the author of his
decisions, he will resist the state’s claim to have authority over him. That
is to say, he will deny that he has a duty to obey the laws of the state
simply because they are the laws. (R. P. Wolff [1970] 1998, 18).

Dieses Zitat verdeutlicht die radikale Kernthese Wolffs: Es gilt der (fast)
uneingeschränkte Primat der individuellen moralischen Autonomie. Eine
wichtige Stellung in seinen Überlegungen nehmen Kants Theorien und
Konzepte ein. Daher überrascht es auch nicht, wenn Miller (1984, 26)
in Wolff einen radikalen Kantianer sieht. Derweil diese Einschätzung auf
den ersten Blick zu überzeugen vermag, zeigt sich auf den zweiten deren
Schwäche. Denn eine zentrale These Kants ist bekanntlich, das Individuum

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

102

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besitze eine moralische Pflicht dazu, den Naturzustand zu verlassen.68 Wolff
verneint diesen Punkt. Staatliche Autorität kann zwar unter bestimmten,
sehr restriktiven Umständen mit individueller Autonomie vereinbar sein,
die Anforderungen dafür sind aber – wie Wolff mit einem Rückgriff auf
Rousseaus Gesellschaftsvertrag zu zeigen versucht – ausserordentlich hoch.

In einem ersten Schritt rekonstruiere ich Wolffs Argument. Dabei fo‐
kussiere ich nicht nur – wie es viele andere Autor*innen tun – auf
den ersten Teil des Essays (Abschn. 3.1.1), sondern diskutiere auch den
zweiten (Abschn. 3.1.2). Nach einer Kritik von Wolffs Argumentationslinie
(Abschn. 3.1.3) bespreche ich eine Möglichkeit, Wolffs Ansatz (oder Teile
davon) gegen bestimmte Kritikpunkte zu verteidigen (Abschn. 3.2). Dies
erlaubt mir dann, in einem dritten Schritt, Wolffs Kerngehalt, welcher für
meinen Ansatz relevant ist, herauszustreichen (Abschn. 3.3).

3.1 Den Anarchismus verteidigen

3.1.1 Die Frage: Autonomie oder Autorität?

Für Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 3) bedeutet Politik die staatliche Aus‐
übung von Macht oder den Versuch, diese zu beeinflussen. Diese Definition
gleicht jener, welche Max Weber (1919) anbietet. Er versteht unter Politik
das „[…] Streben nach Machtanteil oder nach Beeinflussung der Machtver‐
teilung, sei es zwischen Staaten, sei es innerhalb eines Staates zwischen den
Menschengruppen, die er umschliesst“ (4). Politische Philosophie ist daher
für Wolff die Philosophie des Staates. In dieser Aussage offenbart Wolff
einen äusserst engen Politikbegriff. Ist dieser auf Staatlichkeit beschränkt,
dann ist eine staaten- auch eine politiklose Gesellschaft. Dies ist aber keine
zielführende Definition. Erstens limitiert sie die politische Philosophie zu
sehr und verunmöglicht es ihr, sich mit nicht etatistischen Alternativen
zu beschäftigen, was Staatlichkeit als epistemisches Regime stärkt. Es ist
vorschnell anzunehmen, in einer anarchistischen Gesellschaft gäbe es keine
Strukturen mehr, welche sich mit gesamtgesellschaftlichen Herausforderun‐
gen beschäftigen. Zweitens ist der Fokus auf Macht – verstanden als die
Fähigkeit, den eigenen Willen durchzusetzen (vgl. Abschn. 2.1.3) – unglück‐

68 So sagt Kant etwa in der Metaphysik der Sitten folgendes: „Die bürgerliche Verfas‐
sung, obzwar ihre Wirklichkeit subjectiv zufällig ist, ist gleichwohl objectiv, d. i. als
Pflicht, nothwendig“ (MS, AA VI:264).

3.1 Den Anarchismus verteidigen

103

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich. Sie mag im täglichen Politikbetrieb, wie wir ihn heute kennen, ein
zentraler Erfolgsfaktor sein. Existierende politische Systeme sind macht-
oder herrschaftsförmig organisiert, womit eine Beschäftigung mit Politik
auch jeweils eine mit Macht ist. Daraus folgen zwei Schlüsse (Hubacher
2021, 34): Erstens ist, um sich in bestehenden Gesellschaften orientieren
zu können, das Erkennen und Verstehen formeller und informeller Macht‐
strukturen notwendig. Zweitens – und darauf aufbauend – muss man so‐
wohl die Macht der Gegenseite als auch die eigene Macht und die damit
verbundenen Möglichkeiten verstehen, um eigene Handlungsoptionen zu
erkennen. Somit ist das Konzept Macht von essenzieller Bedeutung, um be‐
schreiben zu können, wie politische Prozesse funktionieren, und um poli‐
tisch partizipieren zu können. Der politische Prozess sowie das Politische69

beinhalten aber mehr, als lediglich Macht-über zu erlangen. Viele verbinden
Politik mit Diskutieren und Argumentieren, was wiederum auf die Idee, das
beste Argument sei in der Lage, zu überzeugen, verweist. Dies impliziert,
dass das Konzept Politik von Macht verschieden ist. Daher schlage ich
vor, Politik offener zu definieren; nämlich als ein institutionelles Gefüge,
welches sich damit befasst, gesamtgesellschaftliche Herausforderungen zu
lösen. Mit einem solchen Politikverständnis ist denn auch eine „anarchisti‐
sche“ Politik möglich.

Doch weshalb verwendet Wolff einen solchen engen, auf Macht fokus‐
sierten Politikbegriff? Ich denke, es bieten sich verschiedene Interpretatio‐
nen an. So könnte man sich einerseits auf den Standpunkt stellen, er
orientiere sich lediglich an soziologischen oder juristischen Definitionen
(vgl. Abschn. 2.1.3). Eine andere, in meinen Augen weitaus überzeugendere
Deutung ist, anzunehmen, Wolff versuche auf die Problematik unserer
heutigen politischen Systeme und deren hierarchisch-autoritäre Strukturen
hinzuweisen. Heutige Staaten sind nicht egalitär verfasst, sondern umfassen
eine – manchmal gewählte – „Elite“, welche die politischen Schlüsselpo‐
sitionen besetzt. Eine so strukturierte Politik läuft dem anarchistischen
Anspruch, eine Gesellschaftsordnung dürfe keine zwangsbewehrte Autori‐
tät besitzen, sowie der Ablehnung von Herrschaft konträr entgegen (vgl.
Abschn. 2.3.2). Dies impliziert, bei Wolffs Politikbegriff liege der Fokus auf

69 Das Politische verwende ich, um die Sphäre gesellschaftlicher und politischer Fragen
zu bezeichnen, die sich mit politischen Werten und Grundfragen (Gerechtigkeit, De‐
mokratie, Gleichheit …) befassen. Die Differenzierung zwischen der Politik und dem
Politischen hat einen analytischen Mehrwert, weil damit zwischen den konkreten
politischen Systemen, die uns im Alltag begegnen, und den Merkmalen, die Politik
ausmachen, unterschieden werden kann (Gloe und Oeftering 2017, 420).

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

104

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Ist-Zustand und nicht auf möglichen, unter Umständen nicht etatisti‐
schen politischen Ordnungen.

Ist für Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 3–11) die politische Philosophie
jene des Staates, stellt sich die Frage, was er unter diesem versteht. Ein
Staat ist für ihn eine Gruppe von Personen, welche die höchste Autorität in
einem bestimmten Territorium über eine bestimmte Bevölkerung besitzen
und ausüben. Damit orientiert sich Wolff an der sogenannten Drei-Ele‐
menten-Lehre (vgl. Abschn. 2.1.2). Autorität beschreibt er wiederum als
ein Befehlsrecht, mit welchem ein Recht auf Gehorsam korreliert. Beide
Termini können für ihn sowohl normativ als auch deskriptiv verstanden
werden. Derweil sich die Politikwissenschaft – quasi arbeitsteilig mit der
Philosophie – mit der deskriptiven Dimension befasst, zielt die politische
Philosophie darauf ab, die Form sowie die Prinzipien legitimier Autorität –
d. h. dem Recht zu regieren – zu finden, zu analysieren und zu zeigen.
Die Gründe, weshalb Menschen eine Autorität anerkennen, sind vielfältig.
Über die Geschichte hinweg gesehen ist Tradition wohl ein wichtiges Mo‐
tiv, doch auch aus Charisma einzelner Führungspersonen oder, insbesonde‐
re in unserer heutigen Zeit, aus einem öffentlichen Amt ergibt sich eine
gewisse Autorität.70 Dass Menschen jemanden das Recht zum Regieren
zusprechen, ist eine soziale und historische Tatsache, die Frage ist aber,
ob sie dieses überhaupt jemanden zusprechen sollen. Denn – von einem
moralischen Standpunkt aus gesehen – ist das Gehorchen nicht eine Frage
davon, ob man macht, was von einem verlangt wird. Es geht darum, ob wir
einer autoritativen Forderung Folge leisten, weil sie geäussert wurde. Zwar
glauben die Menschen, legitime Autorität existiere, doch diese Überzeugun‐
gen könnten falsch sein. Nichtsdestotrotz scheint ihr Glaube aber eine gute
Grundlage zu sein, um zu argumentieren, Menschen besässen ein Konzept
von de jure Autorität.

70 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 7) orientiert sich hier an Max Weber (1947, 124) und
dessen drei reinen Typen legitimer Herrschaft. Diese hat entweder einen rationalen
Charakter und beruht „auf Glauben an die Legalität gesatzter Ordnungen und des
Anweisungsrechts der durch sie zur Ausübung der Herrschaft Berufenen ruhen (lega‐
le Herrschaft)“, einen traditionellen Charakter und beruht „auf dem Alltagsglauben
an die Heiligkeit von jeher geltender Traditionen und die Legitimität der durch sie
zur Autorität Berufenen ruhen (traditionale Herrschaft)“ oder einen charismatischen
Charakter und beruht „auf der ausseralltäglichen Hingabe an die Heiligkeit oder die
Heldenkraft oder die Vorbildlichkeit einer Person und der durch sie offenbarten oder
geschaffenen Ordnungen (charismatische Herrschaft)“.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

105

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Somit hat Wolff in meinen Augen relevante Punkte angesprochen: Es
scheint ein grundsätzliches Verständnis zu geben, was legitime Herrschaft
bedeutet. Dies lässt sich auch von einer interpretativen Warte aus stützen.
Wird über ein neues Gesetz diskutiert, dann ist oft zu hören, der Staat müs‐
se eingreifen, um Problem X zu lösen. Es wird dann zumeist argumentiert,
dies sei aufgrund bestimmter Gerechtigkeits- oder Fairnessüberlegungen
geboten. Was bei solchen Aussagen implizit mitschwingt, ist die Annahme,
staatliche Regelung sei nicht nur geboten, sondern auch erlaubt. In anderen
Worten fussen diese Argumente auf dem Konzept legitimer staatlicher Au‐
torität.71 Unter welchen Voraussetzungen können staatliche Institutionen
ein Recht zum Regieren effektiv beanspruchen? Oder, anders gesagt, wann
besitzt ein Staat politische Autorität?

Wolffs Antwort darauf ist, wenn sich Autonomie und Autorität verein‐
baren lassen. D. h. es gilt, eine Verfassung zu finden, welche Individuen
erlaubt, auch dann autonom zu handeln, wenn sie sich einer Autorität
gegenübersehen. Bisher wissen wir nun, was er unter Autorität versteht.
Für das zweite Konzept greift er auf Kant zurück. Ausgangsthese für Wolffs
Überlegungen bildet die Aussage, Individuen seien für ihre Handlungen
verantwortlich, woraus zwingend folge, Menschen seien metaphysisch frei
(12–13). Dies bedeutet in einem gewissen Sinne, zu argumentieren, Indivi‐
duen seien grundsätzlich in der Lage, selbst zu entscheiden, wie sie zu
handeln gedenken. Um aber Verantwortung zu übernehmen, wie Wolff
weiter ausführt, reicht es nicht aus, sich lediglich zu entscheiden; man muss
versuchen, herauszufinden, wie man handeln soll. Dies verlangt wiederum
danach, relevantes Wissen zu erlangen, Motive zu hinterfragen, mögliche
Auswirkungen abzuschätzen, Prinzipien zu kritisieren etc. Damit wir dies
tun können, reicht der freie Wille oder individuelle Freiheit allein nicht
aus. Man muss auch die Fähigkeit besitzen, rationale Überlegungen anzu‐
stellen. Alle, die beides aufweisen, haben eine Pflicht, Verantwortung für
ihre Handlungen zu übernehmen. Beschreiben wir eine Person als verant‐
wortungsbewusst, dann implizieren wir damit nicht, sie handle unablässig

71 Hier könnte man argumentieren, dies sei unserer Sozialisation geschuldet. Nur weil
wir es uns „gewöhnt“ sind, gesamtgesellschaftliche Herausforderungen durch den
Staat zu lösen, so könnte dieses Argument fortgeführt werden, muss dies noch
nicht zwingend durch ebendiesen geschehen. Dieses Sozialisationsargument triff auf
deskriptiver Ebene zu. Dass wir ein Konzept legitimer politischer Autorität haben,
ist wohl in unserer Sozialisation begründet. Die hat aber keine direkten normativen
Konsequenzen. Daraus, ein Konzept φ zu haben, folgt nicht zwingend, man finde φ
erstrebenswert oder a priori legitimiert.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

106

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richtig. Wir sprechen eher die Tatsache an, dass ein Individuum seine
Pflicht, herauszufinden zu versuchen, was richtig ist, nicht vernachlässigt.

Für Wolff ist somit moralische Autonomie eine Kombination aus zwei
Voraussetzungen. Erstens handelt es sich dabei um Freiheit bzw. freien
Willen. Wir müssen die Möglichkeit haben, selbst zu entscheiden. Ohne Al‐
ternativen, zwischen denen wir wählen können, ist Autonomie nicht mög‐
lich. Doch dies allein reicht nicht aus, wir benötigen, zweitens, ebenfalls
die dazu notwendigen entsprechenden mentalen Kapazitäten. Diese beiden
Aspekte von Wolffs Verständnis der moralischen Autonomie mögen wenig
spektakulär scheinen. Bemerkenswerter ist vielmehr die Aussage, wenn eine
Person fähig dazu sei, über ihre Handlungen nachzudenken, stünde sie un‐
ter einer ständigen Verpflichtung, Verantwortung für diese zu übernehmen.
Diese Pflicht ist somit nicht voluntärer Natur. Kann ich mich einerseits zwi‐
schen verschiedenen Handlungsoptionen entscheiden und bin andererseits
geistig dazu in der Lage, die Situation zu analysieren, dann kann ich mich
meiner Verantwortlichkeit nicht entziehen, indem ich sie beispielsweise an
eine Autorität delegiere. In diesem Sinne hat Verantwortung Auswirkungen
auf den politischen Diskurs. So erklärt Wolff etwa, Bürger*innen hätten
eine Pflicht, sich genug modernes wissenschaftliches Wissen anzueignen,
um sich über die Atomenergie eine eigene Meinung bilden zu können
(17). Anders gesagt verlangt unsere Verantwortungspflicht zweierlei. Erstens
müssen wir uns relevantes Faktenwissen aneignen, um verstehen zu kön‐
nen, was um uns herum passiert. Um in der Lage zu sein, richtige Hand‐
lungen zu identifizieren, müssen wir dann zweitens die Fähigkeit besitzen,
unser Wissen anzuwenden.

Zunächst muss man sich fragen, gegenüber wem wir verpflichtet sind,
Verantwortung zu übernehmen. Handelt es sich hier um eine Selbstver‐
pflichtung, welche ich qua Menschsein besitze, oder sind andere deren
Ursprung? Ferner, trifft Letzteres zu, gegenüber welchen Personen bzw.
Personengruppen gilt dieses Sollen? Wolff versteht unter Verantwortung
zunächst einen reflektierenden Prozess, d. h. eine Person muss darüber
nachdenken, was die richtige Handlung ist. Ein Blick auf unsere soziale
Praxis zeigt aber die Grenzen einer solchen Konzeption.72 Sprechen wir da‐
von, jemand handle verantwortungsvoll, dann erwarten wir auf der einen

72 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 12) spricht davon, Verantwortung zu übernehmen
beinhalte den Versuch, herauszufinden was die richtige Handlung ist. Diese Formu‐
lierung weist zugegebenermassen darauf hin, dass auch Wolff sich der Multidimen‐
sionalität von Verantwortung bewusst ist. Da er aber keine Beispiele o. Ä. gibt, kann
man davon ausgehen, er lege den Fokus auf die Reflexion.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

107

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seite, dass die Person sich Gedanken über die moralischen Implikationen
ihrer Handlungen gemacht hat. Diese können sowohl deren Konsequenzen
als auch deren intrinsischen Status beinhalten. Bei diesem Aspekt handelt
es sich um die vorwärts gerichtete Dimension, da sich diese Überlegungen
auf zukünftige Handlungen beziehen. Auf der anderen Seite sagen wir auch,
jemand müsse Verantwortung für vergangene Handlungen übernehmen.
Wir verlangen in diesen Fällen nach einer Begründung, wieso man die
Handlung H1, den Handlungen H2, H3 usw. vorgezogen hat. Ein Rückgriff
auf die Geschichte des Begriffes „Verantwortung“ verdeutlicht diese Aussa‐
ge: Die Rechtfertigung von Handlungen bzw. Unterlassungen kann man,
wie Buddeberg (2016, 234) argumentiert, als Kerngehalt von Verantwor‐
tung definieren. In der philosophischen Diskussion wird darunter auch die
Zuschreibung von Handlungen verstanden. Zusammenfassend ist Verant‐
wortung

[…] eine Praxis der Zurechnung vollzogener Handlungen oder noch zu
übernehmender Aufgabenbereiche, für die entweder jetzt oder zu einem
späteren Zeitpunkt Rechtfertigungen verlangt werden können. (Budde‐
berg 2016, 234).

Dies spricht gegen Wolffs Fokus. Die reflexive Komponente ist wichtig.
Eine Person, die zuerst handelt und erst danach darüber nachdenkt, wie
sie ihr Tun rechtfertigen kann, handelt alles andere als verantwortungsvoll.
Dasselbe gilt aber auch für jemanden, der nicht bereit ist, seine Handlungs‐
weise zu begründen. Eine Verantwortungspflicht muss beide Dimensionen
umfassen.

Buddeberg (2016, 235) beschreibt Verantwortung weiter als eine sprach‐
lich verfasste Zurechnungsrelation zwischen mindestens drei Elementen:
Das Subjekt, welches sein Handeln – das Objekt – vor einer Instanz –
welche Handlungsgründe einfordert – verantwortet. Wie Buddeberg weiter
ausführt, können wir bei keinem Handeln ausschliessen, dass dies einen
Einfluss auf andere Personen hat. Somit steht jegliches Tun grundsätzlich
unter dem Anspruch, vor anderen begründet werden zu müssen. In Bezug
auf Wolff ist die Frage nun, ob Subjekt und Instanz deckungsgleich sein
können. Folgen wir dem diskursiven Verständnis Buddebergs, können wir
dies bejahen. Zwar ist durch den potenziellen Sprachakt des Rechtferti‐
gens – wie mit jeder sprachlichen Interaktion – neben dem Sprecher auch
immer mindestens eine weitere Person angesprochen; diese kann aber auch
abstrakter Natur (z. B. ein Kollektiv oder das eigene Ich) sein (Buddeberg
2016, 235). Demnach kann, jedenfalls in einigen Kontexten, Autonomie

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

108

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darauf hinauslaufen, sich gegenüber sich selbst rechtfertigen zu müssen.
Von diesem Standpunkt aus erscheint demnach das Konzept der Selbstver‐
antwortung weder widersprüchlich noch unmöglich. Ich sehe noch einen
weiteren vorteilhaften Aspekt, den diese Sichtweise besitzt. Individuelle
Autonomie wird nämlich über die Komponente der Verantwortung, der
wiederum die Idee zugrunde liegt, wir hätten unsere Handlungen zu recht‐
fertigen, mit dem Anspruch verbunden, die Auswirkungen unseres Tuns
auf andere in unseren moralischen Überlegungen miteinzubeziehen. Somit
handelt eine rein egoistisch und nur auf sich bedachte Person nicht verant‐
wortungsbewusst.

Dies verweist auf den Wert, den Verantwortung besitzt. Verantwortung
zu übernehmen, drückt eine Wertschätzung für das eigene Leben aus
und anerkennt den Einfluss von Entscheiden und Handlungen auf die
soziale Realität. Nielsen und Axelsen (2021, 645) nennen daneben noch
zwei weitere Punkte, welche Verantwortung wertvoll machen. Für sie hat
Verantwortung ein selbstkonstitutives und ‑konstruierendes Element. In‐
dem eine Person ihre persönliche Verantwortung wahrnimmt, erschafft sie
sich selbst so, wie sie sein möchte und wie andere sein könnten. Zudem
ist eine verantwortungsvolle Entscheidung, die auf genügend Deliberation
und kritischer Reflexion beruht, wertvoll, weil man dadurch die Pluralität
wertvoller Lebensentwürfe sowie die diversen wertvollen Ergebnisse aner‐
kennt, die ein einziger Entscheid haben kann. Im Kontext von Wolffs
Überlegungen ist unter anderem die Verbindung zwischen verantwortungs‐
vollem Handeln und Autonomie entscheidend. Handeln impliziert, sich
für eine Handlung H1 zu entscheiden. Sich zu entscheiden hat – unabhän‐
gig von den Konsequenzen – einen Wert sowohl als Ausdruck als auch
als konstitutives Element des menschlichen Handlungsvermögens (Nielsen
und Axelsen 2021, 645). Zudem kann man argumentieren, die verantwor‐
tungsvolle Wahl sei essenziell für das menschliche Wohlergehen. Eine Wahl
zu treffen erlaubt, Auffassungs- und Urteilsfähigkeit, das Differenzieren
sowie moralische Wertschätzung zu üben (Mill [1859] 1988, 81). Für Nielsen
und Axelsen (2021, 646) erfasst John Stuart Mills Würdigung der indivi‐
duellen Wahlmöglichkeit eine Quelle des Wertes der selbstschöpferischen
Verantwortung. Zu entscheiden ist wertvoll, weil dies konstitutiv für die
individuelle Handlungsfähigkeit (agency) ist, weil dies ein Weg ist, uns
mit der Realität zu vernetzen und weil dies ein Schlüsselelement für das
menschliche Wohlergehen und den Verlauf des eigenen Lebens ist. Um
diesen Wert von verantwortungsvollem Handeln zu schützen respektive

3.1 Den Anarchismus verteidigen

109

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Person zugänglich zu machen, ist die individuelle Handlungsfähigkeit
zu gewährleisten oder herzustellen.

Aus der obigen Diskussion ergibt sich nun ein klareres Bild, wie man
Verantwortung verstehen kann und wem gegenüber wir eine Pflicht dazu
besitzen. Eine moralisch autonome Person denkt einerseits darüber nach,
welche Implikationen ihre Handlungen besitzen, und begründet anderer‐
seits, weshalb sie auf eine Weise handelte. Subjekt und Instanz sind zwar
konzeptionell verschieden, können aber zusammenfallen. Dies zeigt sich
auch in unserem täglichen Sprachgebrauch. So spricht man beispielsweise
davon, man müsse sich noch selbst im Spiegel ansehen können. Dies im‐
pliziert, dass man – mindestens in einigen Fällen – gegenüber sich selbst
Rechenschaft ablegen kann oder muss. Dies ist eine wertvolle Tätigkeit,
die eine Wertschätzung für das eigene Leben zum Ausdruck bringt und
die konstitutiv für Autonomie ist. Indem eine Person verantwortlich han‐
delt, übernimmt sie Autor*innenschaft für ihr Leben und drückt damit
eine Wertschätzung dafür aus. Die entscheidende Frage ist, unter welchen
Umständen man verantwortungsvoll entscheiden muss. In Wolffs Augen
ist jede Person letzten Endes immer für ihre Taten verantwortlich, was
bedeutet, letztinstanzlich fallen Subjekt und Instanz stets zusammen. Für
den autonomen Menschen kann es demnach keine Befehle geben, denn
selbst wenn ich einem solchen nachkomme, ist der Grund nicht die Auto‐
rität, welche eine andere Person oder eine Institution über mich besitzt
(R. P. Wolff [1970] 1998, 16–17). Es liegt allein in meiner eigenen Verantwor‐
tung, der autoritativen Aussage Folge zu leisten oder nicht. Dieser radikale
Individualismus, gibt Wolff selbst zu bedenken, stellt uns nun vor eine
grosse Herausforderung, möchten wir eine vollständige und rationale Auto‐
nomie erlangen. Die Komplexität moderner Gesellschaften, die sich seit der
Veröffentlichung von A Defense of Anarchism noch gesteigert hat, macht
verantwortliches Handeln äusserst anspruchsvoll:

The paradox of man’s condition in the modern world is that the more
fully he recognizes his right and duty to be his own master, the more
completely he becomes the passive object of a technology and bureau‐
cracy whose complexity he cannot hope to understand. (R. P. Wolff
[1970] 1998, 17).

Spricht die Komplexität moderner Gesellschaften nicht dafür, Entschei‐
dungen an Autoritäten zu delegieren? Ist es nicht die rationale Wahl,
sich in die Hände von Personen oder Institutionen zu begeben, die ein

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

110

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besseres Verständnis oder mehr Expertise besitzen als man selbst? Man
kann sich für Wolff dafür entscheiden, die Anweisungen einer Person,
Personengruppe oder einer Institution zu befolgen (14–15). Er erklärt, es sei
in gewissen Kontexten vernünftig, seine Autonomie für eine oder mehrere
Aspekte seines Lebens zeitweise aufzugeben. Als Beispiel nennt Wolff jene
Fälle, in denen wir auf medizinische Hilfe angewiesen sind. Ein*e Ärzt*in
verfügen über Expertenwissen, welches wiederum theoretischer Autorität
zuzurechnen ist. Angesichts der Komplexität der Welt stellt sich aber gar die
Frage, ob man dauerhaft darauf verzichten sollte, autonom zu handeln. Wir
können dies tun, indem wir uns entscheiden zu tun, was Autorität A von
uns verlangt, ohne zu hinterfragen, ob As Anordnungen gut oder richtig
sind.73 Dies entbindet uns aber nicht von unserer Pflicht gegenüber uns
selbst, die Verantwortung für unsere Handlungen zu übernehmen. Folglich
ist auch dann, wenn man sich in ein Abhängigkeitsverhältnis begibt, für
seine Taten weiterhin verantwortlich. Diese Überlegungen konkretisiert
Wolffs Verständnis von Autonomie und Verantwortung weiter. Erstens ist
Autonomie ein Zustand, den ein moralisches Individuum anstreben soll.
Um dies zu tun, muss es seiner Verantwortungspflicht nachkommen. Tut
man dies nicht, ist man nicht mehr länger autonom. Zweitens zeigt sich,
welchen Ursprung die Verpflichtung hat, verantwortlich zu handeln. In
Wolffs Augen handelt es sich um ein natürliches Sollen. Solange ich die
mentalen Kapazitäten besitze, um die moralischen Implikationen meines
Tuns in einem angemessenen Rahmen abzuschätzen, besitze ich diese
Pflicht. Folglich steht am Beginn von Wolffs voluntaristischer Argumentati‐
on ein nicht voluntaristisches Sollen. Der Schritt von der Verantwortung
zum autonomen Menschen – und man kann wohl annehmen, nur in einem
solchen sehe Wolff ein vollwertiges moralisches Individuum – ist dann
wieder freiwilliger Natur.

73 Wolffs ([1970] 1998, 14) Formulierung hier ist offensichtlich zu eng respektive erfasst
nicht den entscheidenden Punkt. Es ist nicht entscheidend, ob eine Person P, die As
Autorität über sich anerkennt, As Anweisungen bewertet oder nicht. P kann sich Ge‐
danken zu den Anweisungen machen und diese kritisch hinterfragen. Hat sich P aber
A unterstellt, dann haben diese Überlegungen keinen Einfluss auf Ps Handlungen.
Verlangt A von P zu φ-en, dann kann P aufgrund moralischer Überlegungen φ-en als
schlecht qualifizieren. Trotzdem wird P φ-en, da A dies von P verlangt. Relevant ist
folglich, ob P As Anweisungen als inhaltsunabhängig akzeptiert und sie ausführt, weil
sie As Aussagen sind.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

111

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man kann seiner Pflicht, Verantwortung für das eigene Tun zu überneh‐
men, nicht entkommen.74 Aus dieser folgt ein starker Grund, Herrschaft
abzulehnen. Der Autonomie steht das Konzept politischer Autorität, ver‐
standen als das Recht zu regieren entgegen, welches ein konstitutives Ele‐
ment von Staatlichkeit ist. Doch diese beiden Aspekte lassen sich nicht
vereinbaren und Anarchismus präsentiert sich als die einzige politische
Ideologie, welche sich mit individueller Autonomie in Einklang bringen
lässt (18).75 Zwar wird auch ein*e Anarchist*in, wie Robert Paul Wolff zu
bedenken gibt, die Notwendigkeit eingestehen, sich unter bestimmten Um‐
ständen dem Recht zu fügen (18–19). Dabei muss ein*e Anarchist*in nicht
das Gefühl haben, Staaten könnten jemals überwunden werden. Allein
legitime politische Autorität können sie nicht beanspruchen. Ihre Gesetze
besitzen keine moralische Kraft, weil sie Gesetzte sind. Somit ist auch eine
besondere moralische Beziehung zu unserem „Heimatstaat“ unmöglich, da
alle Staaten gleichermassen illegitim sind:

[…] we might characterize the anarchist as a man without a country, for
despite the ties which bind him to the land of his childhood, he stands in
precisely the same moral relationship to „his“ government as he does to
the government of any other country […]. (R. P. Wolff [1970] 1998, 18).

3.1.2 Eine republikanische Lösung: Wolff über Jean-Jacques Rousseau

Oft wird Robert Paul Wolffs Beitrag auf seine vermeintliche These, Auto‐
nomie und Autorität seien unvereinbar, reduziert.76 Darüber wird aber
zumeist der zweite Teil von In Defense of Anarchism vergessen, in welchem
Wolff seine Position etwas relativiert. Wäre seine These nun so radikal,
wie sie oft präsentiert wird, wäre er uns – versteht er seinen Ansatz als
mehr als ein rein skeptisches Projekt – einige Aussagen darüber schuldig,

74 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 18) spricht an dieser Stelle zwar von Autonomie,
doch wie obige Diskussion zeigt, ist das, was er im Sinne hat, eher die Aktion
(Verantwortlichkeit) als der Zustand (Autonomie).

75 Wie weiter oben erwähnt, versteht Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 3) unter Politik
die Ausübung staatlicher Macht bzw. den Versuch, diese zu beeinflussen. Es stellt
sich daher hier die Frage, ob er den Anarchismus folglich als eine politische Ideologie
bezeichnen darf, strebt doch dieser die Überwindung von Herrschaft und damit auch
von Staatlichkeit an.

76 So etwa in Daggers und Lefkowitzs (2014, Abschn. 3.1) Eintrag in der Stanford Ency‐
clopedia of Philosophy.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

112

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie wir unsere Beziehung zu den de facto Staaten, in welchen wir leben,
bestmöglich gestalten sollen? Oder er müsste nicht ausführen, wie und
ob wir mit dem (Selbst‑)Anspruch umgehen sollen, unsere Handlungen
letztinstanzlich zu bewerten? Er macht aber nichts davon. Vielmehr ver‐
sucht er im zweiten Kapitel – überschrieben mit „The Solution of Classical
Democracy“ –, staatliche Autorität und individuelle Autonomie doch noch
miteinander in Einklang zu bringen. Miller (1984, 27) findet diese Wendung
seltsam und man ist geneigt, ihm Recht zu geben. Weshalb sollte man
zuerst gegen die Möglichkeit eines de jure legitimen Staates argumentieren,
um diese danach doch durch die sprichwörtliche Hintertüre zu rechtferti‐
gen? Ruft man sich einen zentralen Aspekt von Wolffs Ansatz wieder in
Erinnerung – legitime politische Autorität ist theoretisch möglich, sie muss
aber mit individueller Autonomie vereinbar sein –, dann erscheint dieser
Schritt nicht nur gerechtfertigt, sondern auch angezeigt.

Zu Beginn des Kapitels „The Solution of Classical Democracy“ erwähnt
Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 21), es gäbe verschiedene, nicht demokra‐
tische Staatsformen. Ohne eigentliches Argument gelangt er dann zum
Schluss, nur eine Demokratie besitze das Potential, Autonomie und Auto‐
rität zu vereinbaren.77 Das Argument, weshalb dies gelingen könne, gibt
er folgendermassen wieder (21–22): Ein Mensch könne nicht frei sein,
solange er sich einem fremden Willen unterzuordnen hat. Regieren sich die
Menschen aber selbst, dann können sie die Vorteile, die ein Staat zu bieten
vermag, mit individueller Freiheit verbinden.

His obligation to submit to the laws stems […] from the fact that he
himself is the source of the laws which govern him. Therein lies the
peculiar merit and moral claim of a democratic state. (R. P. Wolff [1970]
1998, 22).

Wie Wolff explizit erklärt, gibt es eine – wenn auch nur theoretische –
mögliche Lösung des von ihm identifizierten Problems (22): eine auf Ein‐
stimmigkeit basierende Direktdemokratie. Derweil (ganz oder teilweise)

77 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 21) erklärt lediglich etwas lapidar, die Anerkennung
traditioneller Herrschaftsformen sei heutzutage verschwindend klein und Argumente
dafür seien äusserst schwach. Insbesondere die erste, empirische Aussage ist als
potenziell euro- bzw. US-zentristisch einzustufen. Ferner stellt sich die Frage, wie
solche empirische „Tatsachen“ zu interpretieren sind. Ziehen die Menschen ein de‐
mokratisch verfasstes Staatswesen einem nichtdemokratischen vor, weil sie von den
Vorzügen des ersten überzeugt sind? Oder ergibt sich diese Meinung lediglich daraus,
in einem (repräsentativ‑)demokratischen System aufgewachsen zu sein?

3.1 Den Anarchismus verteidigen

113

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


direktdemokratische Ordnungen existieren78, so sind auf Einstimmigkeit
basierende Varianten meines Wissens nirgendwo verwirklicht. Selbst wenn
es ein so verfasstes Gemeinwesen gäbe, wäre es in seiner Reichweite wohl
sehr eingeschränkt. Gemäss Wolff sprechen zwei Punkte dafür, sich trotz‐
dem mit diesem theoretischen System zu befassen (27): Erstens handle
es sich um eine echte Lösung zum Problem, Autonomie und Autorität zu
vereinbaren. Zweitens sei die auf Einstimmigkeit basierende Direktdemo‐
kratie das (implizite) Ideal, welches vielen klassischen Demokratietheorien
zugrunde liege.

Man könnte nun argumentieren, eine solche Gemeinschaft sei im Grun‐
de genommen nicht verschieden von der vorstaatlichen Situation, da eine
jede und ein jeder lediglich sich selbst gehorcht. Darauf antwortet Wolff,
jede*r Bürger*in lasse sich nicht nur von sich selbst, sondern von der
Gesellschaft als Kollektiv regieren: Die Gesetze werden im Namen der Ge‐
meinschaft erlassen und durchgesetzt (23). Wie Wolff weiter erklärt, wird
auf diese Weise der Konflikt zwischen Pflicht und Interesse externalisiert,
dem sich ein Individuum von Zeit zu Zeit gegenübersieht. Auch wenn Ge‐
setze erst dann in Kraft treten, wenn ihnen alle Bürger*innen zugestimmt
haben, können sich im konkreten Einzelfall individuelle Interessen und
kollektive Regelungen zuwiderlaufen (24). Weil man ihnen zugestimmt hat,
ist man aber politisch verpflichtet; auch wenn sie einem im Moment in die
Quere kommen (25).

Aber unter welchen Voraussetzungen kann eine solche Direktdemokra‐
tie funktionieren? Als erste Möglichkeit nennt Wolff eine Gemeinschaft
von Personen, die sich dieselben Ideale teilen.79 Die zweite ist ein Zusam‐
menschluss rationaler, eigennütziger Individuen. Solange alle Mitglieder
davon überzeugt sind, es sei vorteilhafter zu kooperieren, als sich von den
anderen zu trennen, kann eine auf Einstimmigkeit basierende Kooperation
funktionieren. Können sich die Bürger*innen bei wichtigen Fragen nicht
mehr einigen, verliert eine Autorität entweder ihre Legitimation oder man
muss einen Prozess finden, die umstrittenen Fragen zu bereinigen, ohne

78 Ein Beispiel sind etwa die Landsgemeinden in bestimmten Schweizer Kantonen. An
diesen im Mittelalter entstandenen Versammlungen treten die Stimmberechtigten
zusammen, um Behörden zu wählen und/oder über Sachgeschäfte abzustimmen;
wobei sich diese Demokratieform auf kantonaler Ebene heute nur noch in Appenzell
Innerrhoden und in Glarus findet (Stadler 2008).

79 Als real existierende Beispiele nennt Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 25) etwa uto‐
pische Gemeinschaften im 19. Jahrhundert oder einige israelische Kibbuze im 20.
Jahrhundert.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

114

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die individuelle Autonomie zu verletzen (26). Wie Wolff weiter ausführt,
müssen, wird die Gemeinschaft zu gross, Wege gefunden werden, die
einen funktionierenden Staat erlauben, ohne gleichzeitig eine Grosszahl der
Bürger*innen zu stummen Subjekten zu degradieren (26). Die Standardant‐
wort aus den klassischen Demokratietheorien ist, auf die Mehrheitsregel
und Repräsentation zurückzugreifen.

Zuerst bespricht Robert Paul Wolff die Idee der Repräsentation (28–29).
Mittels dieser sollen zwei Probleme gelöst werden. Zum einen jenes einer
zu grossen Bevölkerung und zum anderen der notwendige Zeitaufwand,
um überhaupt Politik zu betreiben. Die einfachste Art der Repräsentation
ist die „strikte Stellvertretung“, d. h. eine Person nimmt an meiner Stelle
z. B. an einer Versammlung teil und erhält von mir im Vornherein genaue
Instruktionen, wie sie abzustimmen hat. Dies ist aus mehreren Gründen
nicht sehr praktikabel: Erstens muss eine Stellvertreterin oder ein Stellver‐
treter sich immer aufs Neue instruieren lassen. Zweitens kann er oder
sie sich allein zu vorher besprochenen Themen äussern. Ein Ausweg ist,
jemanden, der potentiell so wie wir abstimmt, als unsere Vertretung zu
entsenden. Die Frage ist dann aber, ob wir ohne Weiteres an die Entschei‐
dungen unserer Stellvertreter*innen gebunden sind, wenn diese Personen
weder verpflichtet sind, effektiv in unserem Namen zu entscheiden, noch
ein verlässliches Instrument besitzen, unsere Präferenzen zu identifizieren.
Wolffs Antwort darauf lautet „Nein“ (30). Ein Parlament voller Repräsen‐
tant*innen unterscheidet sich nicht von einem (wohlwollenden) Diktator.
Solange ich nicht Teilhabe an der Ausarbeitung eines Gesetzes, kann ich
nicht autonom sein. Darüber hinaus ist es faktisch eine empirische Unmög‐
lichkeit, uns alle „vollständig“ vertreten zu lassen, was wiederum eine echte
Repräsentation im Parlament verunmöglicht (32–33).

Wie Wolff selbst zugibt, ist an seiner idealen Demokratie die Einstim‐
migkeitsanforderung ein theoretischer Schwachpunkt (38–39). Eine Option
ist – falls sie sich mit individueller Autonomie vereinbaren lässt – aufs
Mehrheitsprinzip auszuweichen. Sind Entscheide, die mittels diesem gefällt
wurden, für die Mitglieder einer Gemeinschaft bindend? Diese Frage stellt
sich insbesondere für Angehörige der unterlegenen Minderheit. Ist X da‐
zu verpflichtet, dem Gesetzt Y Folge zu leisten, obwohl sie gegen diese
stimmte? Wenn dem so ist, dann scheint es, als ob X – obwohl sie über Y
nachgedacht und dieses als Option abgelehnt hat – Y aufgezwungen wird.
Dies kann aber kaum mit Xs individueller Autonomie vereinbar sein. Was
für die Mehrheitsdemokratie sprechen könnte, sind, wie Wolff erwähnt,

3.1 Den Anarchismus verteidigen

115

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Argumente wie „eine solche Lösung ist in unserem Interesse“80 oder „eine
solche Lösung besitzt sehr gute Konsequenzen“81 (40). Solche Überlegun‐
gen mögen ihre Berechtigung in der individuellen Deliberation haben, ob
man im Einzelfall mit dem Staat kooperiert. Doch, so führt Wolff weiter
aus, lässt sich damit nicht für die Autorität des Staates argumentieren.
Denn wenn diese Überlegungen nur auf individueller Ebene relevant sind –
d. h., wenn ich darüber nachdenke, ob ich Gesetz G1 im Fall F1 Folge
leiste –, dann habe ich auch in den Fällen F2, F3 usw. die letztinstanzliche
Entscheidung, einem Gesetzt Gn zu folgen oder nicht. Dies lässt sich nicht
mit staatlicher Autorität in Einklang bringen.

Man könnte aber auch auf der Grundlage von Zustimmung ein Vertrags‐
argument konstruieren (vgl. dazu auch Abschn. 2.2.1). Der ursprüngliche,
einstimmig angenommene Gesellschaftsvertrag könnte eine Klausel wie
„Bei zukünftigen Entscheidungen greifen wir auf die Mehrheitsregel zurück
und wir verpflichten uns, die damit getroffenen Entscheidungen zu befol‐
gen.“82 enthalten. Auch hier sieht Wolff ein Problem: Zwar kreiert eine sol‐
che Klausel eine Pflicht, doch dies geschieht, indem man faktisch zustimmt,
seine individuelle Autonomie aufzugeben (41). Somit bleibt die Frage, wes‐
halb sich die Minderheit der Mehrheit beugen soll, unbeantwortet.

Eine weitere mögliche Argumentationslinie ist, auf die Idee zurückzu‐
greifen, alle Bürger*innen sollen dieselbe Chance besitzen, ihre Präferenzen
in ein Gesetz zu überführen. Verlangt diese „Chancengleichheit“ nach einer
Mehrheitsdemokratie? Was ist z. B. mit jenen Personen, die sich bei jeder
Entscheidung in der Minderheit befinden? Trifft nämlich Wolffs Annahme,
lediglich Zustimmung könne eine politische Pflicht begründen, zu, so wä‐
ren diejenigen, welche eine Abstimmung verlieren, nicht an deren Ergebnis
gebunden. Ein solcher Ausgang ist aber von einer demokratietheoretischen
Warte aus problematisch, da die Idee eines demokratisch legitimierten
Prozesses ja gerade ist, eine für alle Bürger*innen verbindliche Regel zu

80 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 39–40) gibt dafür unter anderem folgendes Beispiel:
Für ein Individuum kann es sinnvoll sein, sich dem Mehrheitswillen zu unterwerfen,
da man auf diese Weise langfristig die besten Chancen hat, seine Interessen durchzu‐
setzen. Denn man findet sich im Grossen und Ganzen in etwa gleich oft in der Mehr-
wie in der Minderheit.

81 Historisch gesehen kann es sein, dass eine Mehrheitsdemokratie das allgemeine Wohl
besser als andere Systeme befördert (R. P. Wolff [1970] 1998, 39).

82 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 41) spricht interessanterweise stets von „versprechen“.
In Zusammenhang mit Verträgen, ist es – zumindest auf Deutsch – angebrachter, von
„zustimmen“, „verpflichten“ etc. zu sprechen.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

116

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


generieren.83 Wolff verweist in diesem Zusammenhang auf Jean-Jacques
Rousseau, der gemäss Wolff eine der ambitioniertesten Verteidigungen
einer Mehrheitsdemokratie versuchte (48). Ausgangspunkt ist der Gesell‐
schaftsvertrag, durch welchen sich die Bürger*innen dazu verpflichten,
dem Gemeinwillen84 (volonté générale) zu gehorchen. Kommt dieser in
einer Abstimmung zum Ausdruck, so argumentiert Rousseau, dann sollten
Personen, die ein Gesetz abgelehnt haben, ihren „Fehler“ erkennen (50).85

Das Argument basiert auf der Unterscheidung zwischen dem, was wir
wollen, und dem, was wir möchten.86 Er nimmt an, die Volksversammlung
versuche Regelungen auszuarbeiten, die auf das allgemeine Wohl zielen
(53).87

Die Frage, auf welcher Grundlage ein demokratischer Mehrheitsent‐
scheid Autorität beanspruchen kann, beantwortet Rousseau, indem er an‐
nimmt, die Mehrheit entscheide sich stets für jenes Gesetz, welches das
Gemeinwohl am besten fördere. Für Wolff basiert dieser Schluss auf Rous‐

83 Eine Möglichkeit ist, an dieser Stelle zu argumentieren, das Ziel des Prozesses sei,
nicht eine politische Pflicht sondern Respekt vor dem Gesetz zu begründen. Aus
diesem ergibt sich dann ein starker Grund, einer rechtlichen Regelung im Einzelfall
in seinen Überlegungen ein besonders starkes Gewicht zu geben; ohne aber zu
Gehorsam zu verpflichten (sieh z. B. Frye und Klosko 2017).

84 In der Literatur lassen sich zwei Interpretationen finden, was man unter Gemeinwille
verstehen kann. Auf der Einen Seite ist dies eine „demokratische“ Konzeption, nach
welcher der Gemeinwille lediglich das ist, was die Bürger*innen zusammen in ihrer
souveränen Versammlung beschlossen haben. Auf der anderen handelt es sich beim
Gemeinwillen um eine transzendente Inkarnation des gemeinsamen Interesses der
Bürger*innen, welches davon, was sie wollen, zu abstrahieren ist (Bertram 2012a,
Abschn. 3.1).

85 Sieht jemand seinen Fehler aber nicht ein, dann ist die Gemeinschaft für Rousseau
dazu berechtigt, diese Person zu zwingen, gesetzeskonform zu handeln. Dies ist für
Rousseau unproblematisch, weil für ihn Gesetzestreue genuine Freiheit bedeutet.
Dieser Zwang zur Freiheit ist aus verschiedenen Gründen problematisch und nicht
mit dem anarchistischen Freiheitsbegriff vereinbar (siehe Abschn. 6.1.2).

86 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 51) macht dazu folgendes Beispiel: Ich komme knapp
am Bahnhof an, renne Richtung der Bahnsteige und frage eine Schaffner im Vorbeiei‐
len, wo der Zug nach Boston fährt. Er antwortet „Bahnsteig zwei“. Ich verstehe aber
„Bahnsteig drei“ und renne davon. Sieht der Schaffner, dass ich den falschen Zug
besteigen möchte, hat er zwei Möglichkeiten. Erstens kann er nichts machen und
ich tue was ich will (den Zug auf Bahnsteig drei besteigen). Zweitens kann er mich
zurückhalten und mich in den Zug auf Bahnsteig zwei verfrachten. Dann „zwingt“
mich der Schaffner, das zu tun, was ich möchte (nach Boston reisen).

87 Für Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 53) ist Rousseaus Annahme legitim, da dieser
lediglich daran interessiert sei, herauszufinden, ob eine Gemeinschaft, die aufs allge‐
meine Wohl zielt, legitime Gesetze erlassen könne.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

117

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seaus Annahme, es sei objektiv feststellbar, ob ein vorgeschlagenes Gesetz
der beste Weg sei, um das Gemeinwohl zu fördern (54). Der Beweis dafür
ist empirischer Natur und drückt sich durch die Mehrheit der Stimmen
aus. Die abstimmende Person drückt dabei als Mitglied der Volksversamm‐
lung durch ihre Stimme nicht die eigene Präferenz für ein Gesetz aus,
sondern beurteilt die Qualität des vorgeschlagenen Gesetzes. Hier wird
eine Spaltung der Menschen in Rousseaus Gesellschaft offensichtlich, auf
die Wolff lediglich indirekt am Rande eingeht und nicht weiter benennt.
Einerseits sind die Menschen in Rousseaus Gesellschaft Privatpersonen mit
partikularen Interessen. Andererseits sind sie Bürger*innen, die als Teil des
Volkssouveräns den Gemeinwillen erkennen können. Folglich kann eine
Person als Privatperson ein vorgeschlagenes Gesetz aus eigenen Interessen
ablehnen. Als Bürger*in distanziert sie sich von ihren Partikularinteressen
und fokussiert auf das Allgemeine. Weil der Gemeinwille Ausdruck des
Allgemeinen ist und bei Rousseau das Allgemeine dem Partikularen, d. h.
dem Einzelwillen, vorgeht, übertrumpft der Gemein- den Einzelwillen im
Konfliktfall. Als Konsequenz daraus entscheidet sich eine Person als Bür‐
ger*in auch dann für jenes Gesetz, welches für sie das Gemeinwohl fördert,
wenn dieses den eigenen Interessen zuwiderläuft. Da die Mehrheit der Bür‐
ger*innen immer richtigliegt, werden die Bürger*innen in der Minderheit
ihren Fehler einsehen und den Mehrheitsentscheid als Ausdruck davon,
was sie eigentlich wollen, akzeptieren.

Für die Annahme, die Mehrheit liege immer richtig, wenn es um das Ge‐
meinwohl gehe, gibt Rousseau für Wolff aber keine Gründe an. Wolff argu‐
mentiert, Rousseaus nicht überzeugende Position sei erstens dem Problem
geschuldet, dass er nicht ausreichend zwischen Versammlungen unterschei‐
det, welche das Gemeinwohl im Blick haben, und jenen, die dieser Bedin‐
gung nicht entsprechen (55–6). Stimmen die Versammlungsteilnehmer*in‐
nen beispielsweise als Privatpersonen und nicht als Bürger*innen, dann
spiegelt der Mehrheitsentscheid nicht das Gemeinwohl wider. Sie können
aber als Bürger*innen handeln und das Gemeinwohl im Blick haben, aber
z. B. aufgrund ihrer Ignoranz trotzdem schlechte Gesetze erlassen. Rousse‐
aus Argumentation ist aber dann – und nur dann – überzeugend, wenn
eine Versammlung nicht nur auf das Gemeinwohl zielt, sondern auch in der
Lage ist, dieses effektiv durch ihre Gesetze zu fördern. Die Mehrheit liegt
demnach nicht jederzeit richtig.

Zweitens ist der Begriff des Gemeinwillens mehrdeutig, was zu Proble‐
men führt (56–8). Für Wolff nutzt Rousseau den Begriff auf mindestens

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

118

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwei Arten. Erstens versteht er unter Gemeinwille jenen Willen, der das All‐
gemeinwohl im Blick hat und dieses durch die erlassenen Gesetze fördert.
Zweitens nutzt Rousseau den Gemeinwille oftmals im Sinn von „die vor‐
herrschende Meinung“ oder „Konsens der Gruppe“. Treten die Versamm‐
lungsteilnehmer*innen zusammen und bringen durch ihren Entscheid den
Gemeinwillen im ersten Sinn zum Ausdruck, dann ist Rousseaus Legitima‐
tion des Mehrheitsprinzips überzeugender. Gehen wir aber vom zweiten
Sinn aus, ist Rousseaus Argumentation problematisch. Fragt man dann
die Versammlungsteilnehmer*innen, ob das Gesetz G dem Gemeinwillen
entspricht, drücken sie durch ihre Stimme ihr Urteil darüber aus, ob G dem
Gruppenkonsens bzw. der vorherrschenden Meinung gerecht wird. Dann
ist die Annahme falsch, der Mehrheitswille zeige auf, was im Sinne des
Gemeinwohls ist – womit die Minderheit G zwar nicht will, aber möchte.
Daraus schliesst Wolff, eine auf dem Mehrheitsprinzip beruhende Direkt‐
demokratie sei ebenfalls nicht in der Lage, die individuelle Autonomie zu
erhalten.88 Angehörige der Minderheit, die ein Gesetz nicht unterstützt
haben, wären weiterhin verpflichtet, Rechtsnormen zu befolgen, denen sie
nicht zugestimmt haben. Dies verletzte aber ihre Autonomie. Das ist auch
dann der Fall, wenn die Angehörigen der Minderheit zuvor versprochen
haben, die Entscheide der Mehrheit zu akzeptieren. Dies verletzte die
Pflicht zur Autonomie. Damit ist für Wolff eine auf Einstimmigkeit basie‐

88 Neben dem Argument, das Mehrheitsprinzip verletzte die Autonomie der Angehöri‐
gen der Minderheit, verweist Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 58–67) auf die Irratio‐
nalität von Mehrheitsentscheiden. Der Kern von Wolffs Argumentation bildet dabei
das Problem von wandernden oder zyklischen Mehrheiten (vgl. dazu Schmidt 2019,
273–74). Stellen wir uns eine Gruppe von drei Personen (P1, P2 und P3 vor, die über
drei Policies abstimmen: A, B und C. P1 hat die Präferenzenordnung A > B > C, P2 B >
C > A und P3 C > A > B. Stimmten P1, P2 und P3 darüber ab, welche Policy umgesetzt
werden soll, ergibt sich aber keine stabile Mehrheit: A gewinnt 2:1 gegen B, verliert
dann aber 1:2 gegen C, welches aber 1:2 gegen B verliert. Damit entscheiden nicht
die Präferenzen von P1, P2 und P3 darüber, welche Policy gewählt wird, sondern die
Abstimmungsmodalitäten. Wandernde Mehrheiten sind dabei lediglich ein Aspekt
eines grösseren Problems. Mehrheitsentscheide sind in der Regel logisch nicht kohä‐
rent und sind nicht Ausdruck eines Willens einer Entität wie der Gesellschaft oder
des „Volks“. Mehrheitsentscheide sind vielmehr instabile und zufällige Entscheide, die
primär durch politische Institutionen, Manipulationen o. Ä. gestützt werden (Riker
1980a, 1980b). Viele mögen Norberto Bobbio (1990, 256) zustimmen, wenn er das
Mehrheitsprinzip als ein demokratisches Grundprinzip bezeichnet. Das Problem
instabiler oder irrationaler Mehrheiten stellt aber die Rolle des Mehrheitsprinzips
infrage. Die Mehrheit ist für Claus Offe (1992) denn auch „fiktiv, fehlbar und verführ‐
bar“ (127), was Wolffs Argumentation indirekt stützt.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

119

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rende Direktdemokratie die einzige Möglichkeit, individuelle Autonomie
und politische Autorität zu vereinbaren.

3.1.3 Autonomie und Autorität sind doch vereinbar

Wie wir gesehen haben, sieht Wolff das Hauptproblem im Widerspruch
zwischen Autonomie auf der einen und Autorität auf der anderen Seite.
Das Problem lässt sich, wie dies z. B. Matthew Noah Smith (2013, 351)
tut, über Pflichten verstehen: Jene zur Selbstverantwortung kann nicht
mit der politischen Verpflichtung vereinbart werden, da deren „Inhalte“
logisch inkompatibel sind. Wie der zweite Teil von Wolffs Essay zeigt, ist –
mindestens theoretisch – ein Nebeneinander aber vorstellbar.

McLaughlin bezeichnet in seinem Aufsatz „In Defence of Philosophi‐
cal Anarchism“ (2010) – dessen Titel sich bewusst an In Defence of Anar‐
chism anlehnt – Wolffs Moraltheorie als höchst fragwürdig; insbesondere
da Wolff im Grunde genommen kein Argument für sie präsentiert. Auf
grosse Ablehnung ist dabei hauptsächlich seine These, wir seien zu absolu‐
ter Autonomie verpflichtet, gestossen (McLaughlin 2010, 16). Wolff selbst
gesteht ein, es sei manchmal sinnvoll, diese temporär aufzugeben (vgl.
Abschn. 3.1.1). In Anbetracht der komplexen Welt, in welcher wir uns wie‐
derfinden, erscheint die Idee, wir müssten immer autonom sein, nicht nur
äusserst ambitioniert, sie verlangt von uns auch mehr, als wir in der Lage
sind, zu leisten. Zu jedem Zeitpunkt selbst entscheiden zu müssen, ist eine
Zumutung. Eine Autorität kann uns von diesem Standpunkt aus helfen, mit
einem vernünftigen Aufwand jeweils die moralisch richtigen Handlungen
zu identifizieren.89

Man kann nun, wie ich dies getan habe, versuchen, Wolffs Konzeption
etwas auseinander zu buchstabieren (vgl. Abschn. 3.1.1). Auf der einen Seite
haben wir dann Autonomie, verstanden als Zustand (ich bin autonom),
auf der anderen Verantwortung als Handlung (ich übernehme die Verant‐
wortung für φ).90 Dies erlaubt nun, auf den eigentlichen Kerngehalt zu

89 Genau in diese Kerbe schlägt Jospeh Raz mit seiner Dienstleistungskonzeption von
Autorität. Auf diese gehe ich in Abschn. 5 vertieft ein.

90 Gegen dieses Verständnis kann man nun argumentieren, Autonomie sei auch eine
Handlung, schliesslich können wir auch sagen, jemand handle autonom. Dies ver‐
fehlt aber den Kern meines Argumentes: Ich sage lediglich, dass die beste Interpre‐
tation von Wolffs Autonomiekonzept eine Unterscheidung zwischen Zustand und
Handlung umfasst, und nicht, dass „autonom“ in der deutschen Sprache nicht auch

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

120

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fokussieren: Wir sind für unsere Taten verantwortlich. Verantwortung zu
übernehmen, bedeutet Autor*in des eigenen Lebens zu sein, was – wie wir
gesehen haben – verantwortungsvolles Handeln wertvoll und konstitutiv
für unsere Handlungsfähigkeit macht. Daraus kann aber keine absolute
Pflicht folgen: Bin ich stets für meine Handlungen letztinstanzlich verant‐
wortlich, dann habe ich basierend darauf in vielen Fällen ein Interesse
daran, mich auf Autoritäten zu verlassen. Dies trifft beispielsweise dann zu,
wenn mir (Expert*innen‑)Wissen fehlt (Stichwort Ärzt*in) oder wenn ein
Koordinationsproblem gelöst wurde.

Verwerfen wir die Position, wir seien jederzeit dazu verpflichtet, auto‐
nom zu handeln, löst sich nicht nur der Antagonismus zwischen Autono‐
mie und Autorität auf, es scheint sich sogar eine Präzedenz praktischer
Autorität abzuzeichnen. Die Komplexität vieler Fragen moralischer, rechtli‐
cher, politischer oder sozialer Natur lassen es als die rationale Wahl erschei‐
nen, sich in vielen, wenn nicht den meisten Fällen einer Autorität zu unter‐
stellen. Weshalb löst diese Vorstellung, die eigene Autonomie zu verlieren
oder weitestgehend aufzugeben, aber bei vielen Unbehagen aus? Weil wir
Autonomie einen Wert zuschreiben. Wir können Autonomie einerseits als
intrinsisch wertvoll qualifizieren. Das bedeutet nicht, dass Autonomie nicht
zu unserem Wohlergehen beitragen kann. Sie bezieht ihren Wert aber nicht
daraus. Ebenfalls folgt daraus, Autonomie einen intrinsischen Wert zuzu‐
schreiben, nicht, es handle sich um einen alle anderen übertrumpfenden
Wert. Man kann Autonomie als ein Mittel verstehen, um ein gutes Leben zu
führen, womit diese andererseits einen instrumentellen Wert besitzt (Betzler
2016, 266–67). Insbesondere wenn Autonomie einen intrinsischen Wert
besitzt, haben wir einen guten Grund, zumindest zeitweise autonom zu
handeln. Wer nicht von Zeit zu Zeit autonom handelt, führe ein Leben,
dem etwas Wertvolles fehle.

Ist Autonomie intrinsisch wertvoll? Mikhail Valdman argumentiert, man
verlöre nichts intrinsisch Wertvolles, lagerte man seine Autonomie aus. Für
Valdman (2010, 767) ist unsere Tendenz, Autonomie einen intrinsischen
Wert zuschreiben, einer Verwechslung geschuldet. Unser Unwille, unsere
Autonomie an eine*n wohlwollende*n Entscheider*in zu übertragen, kom‐
me von unserer Angst, wie diese*r unser Wohlergehen fördert. Er könnte
dies nämlich auf eine Weise tun, die unsere tiefsten Überzeugungen nicht

eine Handlung beschreiben kann. (Gemäss dem Duden bedeutet „autonom“ dann
auch, u. a. „unabhängig“ bzw. „eigenständig“ («autonom» o. J.), was auch auf ein Tun
angewendet werden kann.)

3.1 Den Anarchismus verteidigen

121

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


respektiert, wodurch unsere persönliche Identität verloren ginge (768–69).
Was ist aber, wenn eine Autorität mit unseren Zielen sowie Überzeugun‐
gen arbeitet und uns hilft, diese besser und effizienter umzusetzen. In
diesem Fall haben wir gute Gründe, unsere Autonomie aufzugeben, da
wir nicht nur nichts verlieren, sondern – im Gegenteil – etwas Wertvolles
gewinnen.91 Gemäss Valdmans Auslagerungsthese anerkennen wir dies in
unserem alltäglichen Handeln (772–74). Denn wir lagern tagtäglich diverse
Aufgaben wie das Ausfüllen der Steuererklärung aus. Darin sehen auch die
meisten Autor*innen, die Autonomie einen intrinsischen Wert zuschreiben,
kein Problem. Doch dürfen wir diese Aufgaben auslagern, muss dies auch
für Autonomie gelten. Dabei ist es irrelevant, dass das Auslagern von Au‐
tonomie nicht mehr rückgängig gemacht werden kann, da man die letztin‐
stanzliche Entscheidungskompetenz aufgibt. Denn die Autorität unterstützt
uns darin, ein Leben zu führen, dass besser mit unseren Überzeugungen
übereinstimmt, als wir dies ohne könnten.92

Doch auch wenn eine Autorität besser darin ist, meine Ziele und Über‐
zeugungen umzusetzen, geht etwas Wertvolles verloren, gebe ich meine
Autonomie auf. Entscheiden andere für mich, dann bin ich nicht mehr der
Autor meines Lebens. Ein fremdbestimmtes Leben ist nicht mein Leben,
auch wenn es sich mit meinen Zielen und Überzeugung deckt. Es ist ein
Leben, das für mich und durch mich gelebt wird. Ich bin lediglich ein
Passagier. Darüber hinaus wird mir so die Möglichkeit genommen, selbst

91 Hier zeigt sich eine gewisse Nähe zu Raz’ Dienstleistungskonzeption von Autorität,
auf welche ich im Abschn. 5 eingehe.

92 Neben der Auslagerungsthese präsentiert Valdman (2010, 778–79) das Argument der
graduellen Umwandlung. Mit dem Gedankenexperiment möchte er zeigen, dass die
Aufgabe unserer Autonomie uns nicht per se schlechter stellen muss. Dafür stellt
er sich vier Zustände vor: (1) Den Ausgangszustand; (2) die Teile des Gehirns,
die für unsere Deliberation zuständig sind (DZ für „Deliberationszentren“), werden
ausserhalb von unserem Kopf platziert, sind aber immer noch mit uns durch Nerven‐
stränge verbunden; (3) die Verbindung zwischen uns und den DZ erfolgt durch eine
kabellose Verbindung; (4) die DZ werden durch eine Autorität ersetzt. Selbst eine
Person, die in (1) in der Lage war, in Übereinstimmung mit ihren Überzeugungen
zu leben, würde durch die graduelle Veränderungen von (2) bis (4) nicht schlechter
gestellt. Dies legt für Valdman nahe, dass hier nichts von intrinsischem Wert verloren
ginge. Dagegen kann man argumentieren, die Person werde auch nicht besser gestellt.
Daher stellt sich die Frage, ob sie die Autorität überhaupt benötigt. Weshalb etwas
verändern, das funktioniert? Und selbst wenn es zu einer Steigerung des Wohlemp‐
finden käme, ist offen, wie gross dieses Mehr sein muss, um die Aufgabe meiner
Autonomie zu rechtfertigen. Mit diesem Aspekt kann Raz’ Dienstleistungskonzeption
(vgl. Abschn. 5) weitaus besser umgehen.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

122

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Fähigkeiten zu entwickeln und zu schärfen, die mir erlauben, jene
Handlungen zu identifizieren, die mit meinen Zielen und Überzeugungen
übereinstimmen. Und diese ist, wie wir im Abschn. 3.1.1 gesehen haben,
konstitutiv für individuelle Handlungsfähigkeit. Ohne diese Fähigkeiten
kann ich zudem nicht identifizieren, ob die Anweisungen der Autorität sich
tatsächlich mit meinen Zielen und Überzeugungen decken.

Diese Fähigkeiten sind damit – unabhängig davon, ob ich einer Autorität
unterstehe oder nicht – wichtig, um ein autonomes Leben zu führen. Da
wir diese Fähigkeiten nicht von Geburt weg besitzen, müssen wir diese
erlernen. Dies impliziert unweigerlich die Frage, in welchem Kontext dies
geschehen kann. Für Luara Ferracioli – auf die ich bereits im Abschn. 2.3.3
zu sprechen kam – impliziert die anarcho-philosophische Position, wir
würden entweder bereits mit den notwendigen Fähigkeiten für Autonomie
geboren oder entwickelten diese unabhängig von den Bedingungen, unter
denen wir aufwachsen. Bei dieser Annahme handelt es sich für Ferracioli
(2015, 371) um den anarchistischen Mythos. Ihre Argumentation dagegen
kann uns hier nun helfen, die Verbindung zwischen Autonomie und Auto‐
rität weiter zu beleuchten.

Ferracioli argumentiert – contra den philosophischen Anarchist*innen –
der liberale Staat sei eine notwendige Bedingung, damit Kinder zu autono‐
men Erwachsenen heranwachsen können (376–77). Ohne Staat bzw. staatli‐
che Autorität überlässt man die Entwicklung individueller Autonomie der
Laune der Eltern, da staatliche Institutionen Kinder nicht mehr vor poten‐
ziellen schädlichen familiären Eingriffen in die natürliche Entwicklung der
Kinder zu autonomen moralischen Akteur*innen schützen könnten. Eine
dritte Partei ins Spiel zu bringen, erlaubt zudem erstens, die Autonomie der
Eltern zu schützen, weil sie so nicht gezwungen sind, sich von ihren Vor‐
stellungen des guten Lebens abzuwenden, um ihren Kindern Alternativen
aufzuzeigen. Zweitens kann die Schule für Ferracioli ein neutraler Ort sein,
der Kindern und Jugendlichen erlaubt, ihre Fähigkeiten zum kritischen
Denken, zur Fantasie und zum Selbstwertgefühl zu entwickeln, ohne sie
gleichzeitig zu einer bestimmten Vorstellung des Guten zu führen.

Wolff könnte darauf nun antworten, dass seine Argumentation nicht dem
anarchistischen Mythos erliegt. Da er lediglich argumentiert, existierende
Staaten besässen keine Legitimität, ist ein staatliches Bildungssystem für
ihn nicht a priori ausgeschlossen. Denn theoretisch gibt es für Wolff, wie
der zweite Teil seines Essays belegt, die Möglichkeit, Staatlichkeit und indi‐
viduelle Autonomie zu vereinbaren. Dies machte aus Ferraciolis Argument
für ein staatliches Bildungssystem eher ein Umsetzungsproblem als ein

3.1 Den Anarchismus verteidigen

123

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenargument gegen Wolffs Position. In Anbetracht der wichtigen Rolle,
welche die Autonomiefähigkeiten spielen, scheint es zudem wahrscheinlich,
dass wir ein solches System, wenn nicht legitimieren, dann doch zumindest
rechtfertigen können. Der liberale Staat verletzte dann – in anderen Wor‐
ten – durch seine Handlungen im Bildungsbereich die Rechte der Eltern,
was wir aber rechtfertigen können (zum Unterschied von Rechtfertigen
und Legitimieren, siehe Simmons [1999] 2001).

Die Kernaussage in Ferraciolis (2015, 375) Kritik – ohne zwangsbewehrte
staatliche Institutionen würden die meisten von uns keinen ausreichenden
Grad von Autonomie haben – trifft aber auch Wolffs direktdemokratisch
organisierte Gesellschaft. Ferracioli begründet ihre Position mit dem empi‐
rischen Argument, nicht alle Eltern würden ihren Kindern die Möglichkeit
geben, ihre Autonomiefähigkeiten zu entwickeln:

If the capacity to see oneself in a certain way is necessary for autonomy,
then this will require an upbringing where autonomy is allowed to devel‐
op alongside other metaphysical commitments. The trouble with this
requirement is that it clashes with the interest of some parents to exercise
a great degree of control over the lives of their children. Although it
is certainly true that many parents believe that autonomy matters for
a good life and will allow their children to develop the agential skills
required for autonomy, others believe that a good life is one of complete
subjection to religious authority or service to the community. Because
parents’ conceptions of parenthood are a central part of their own con‐
ception of the good, we simply cannot count on all parents to allow their
children to believe their lives are theirs to lead. (Ferracioli 2015, 376).

Interessanterweise erwähnt Ferracioli mit der Vorstellung, ein gutes Leben
beinhalte eine vollständige Unterordnung unter eine religiöse Autorität,
einen Punkt, der aus anarchistischer Sicht nach Intervention verlangt.
Denn vollständige Unterordnung hört sich nach Herrschaft an, welche An‐
archist*innen vehement zurückweisen. Aber Ferraciolis Grundidee ist über‐
zeugend: Die Vorstellungen davon, was ein gutes Leben ist, sind divers –
und werden es auch in einer anarchistischen Gesellschaft sein. Diversität
stellt aber Wolffs Direktdemokratie vor eine grosse Herausforderung, da sie
auf Einstimmigkeit ausgelegt ist. Damit eine solche längerfristig überlebens‐
fähig ist, muss eine gewisse Übereinstimmung über das Gute und das Rich‐
tige vorliegen. Dies führt zum einen in gefährliches, individuelle Freiheiten
einschränkendes Territorium durch Phänomene wie sozialen Druck oder

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

124

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialisation.93 In Bezug auf Bildung und die Entwicklung der Autonomie‐
fähigkeiten ergibt sich daraus das Problem, dass eine solche Gesellschaft
Kindern nicht die Möglichkeit gibt, eine ausreichend grosse Bandbreite
potenzieller legitimer Lebensentwürfe kennenzulernen. Aus anarchistischer
Sicht verletze dies zudem den Kernwert der Diversität. Wolff könnte dage‐
gen argumentieren, wir seien hier zu pessimistisch und eine auf Einstim‐
migkeit basierende Direktdemokratie sei diverses genug, damit Kinder ihre
Autonomiefähigkeiten herausbilden könnten. Je diverser eine Gesellschaft
aber ist, desto eher ist mit berechtigtem Widerspruch zu rechnen. Durch
die Notwendigkeit der Einstimmigkeit reicht es aus, wenn eine Person
dem Bildungssystem – und damit dem gesamten Staat – die Zustimmung
verweigert. Dies stellt die Fähigkeit von Wolffs Direktdemokratie infrage,
ein gesamtgesellschaftliches Bildungssystem langfristig zu legitimieren, wel‐
ches einen Raum bietet, unter anderem Autonomiefähigkeiten auszubilden.
Dies überliesse die Aufgabe den Eltern, was aber eine Herausforderung
oder gar eine Zumutung sein kann (siehe dazu auch Abschn. 7.2.2). Ange‐
sichts der hier umrissenen Problematik überrascht es nicht, dass für diverse
Anarchist*innen – insbesondere der kommunitaristischen Prägung – eine
anarchistische Gesellschaft keine ohne gemeinschaftliche Bildung ist; auch
wenn diese radikal verschieden von unserem heutigen System wäre (für
eine Beschäftigung mit dem Thema Bildung im Anarchismus, siehe Suissa
2006).

Auch wenn sich eine auf Einstimmigkeit basierende direktdemokratisch
verfasste Gesellschaft entwickelt, die ausreichend divers ist, kann sich Wolff
der Bildungsfrage nicht entziehen. Die absolute Autonomiepflicht verlangt
von uns, einen Zustand der Autonomie zu erreichen. Diesen erreichen
wir, indem wir Verantwortung für unsere Handlungen übernehmen. Dies
setzt aber gemäss dem Prinzip sollen impliziert können voraus, dass wir
dazu in der Lage sind. Akzeptiert man die absolute Autonomiepflicht, dann
lässt sich auf dieser Basis argumentieren, diese impliziere einen Anspruch
aufs Erlernen von und auf den Erhalt von Autonomiefähigkeiten. Diesen
Anspruch können Kinder aber nicht durchsetzen, was wiederum die Ge‐
sellschaft in die Verantwortung nimmt. Trifft dies zu, so folgt daraus eine
Grundlage für eine politische Autorität, in die Autonomie von Eltern oder
Erziehungsberechtigten einzugreifen.

93 Ich komme auf die Problematik nochmals im Zusammenhang mit einem positiven
Freiheitsverständnis im Abschn. 6.1.2 zu sprechen.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

125

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung und den Institutionen, welche diese ermöglichen, kommt eine
entscheidende Rolle zu, wenn es darum geht, Menschen zu ermöglichen,
ihr Potenzial für autonomes Handeln auszunützen. Dies erreichen diese In‐
stitutionen, indem sie den Kindern und Jugendlichen – nötigenfalls gegen
den Widerstand der Eltern – Optionen zeigen, erlauben, ihre mentalen und
kognitiven Fähigkeiten zu entwickeln, und ihr Selbstwertgefühl stärken.
Damit trägt Bildung dazu bei, die Voraussetzungen für Autonomie – Abwe‐
senheit von Zwang, Verfügbarkeit von Optionen sowie mentale und kogni‐
tive Fähigkeiten (vgl. Raz 1986, 372) – zu realisieren. Diese Notwendigkeit
für ein mit Autorität ausgestattetes gesellschaftliches Bildungssystem kann
Wolff aber aufgrund seiner absoluten Autonomiepflicht nicht berücksichti‐
gen.

Die „Bildungsfrage“ verdeutlicht, dass die Beziehung zwischen Autono‐
mie und Autorität komplexer ist, als dies Wolffs Antagonismusthese impli‐
ziert. In einer komplexen Welt sind wir auf politische Autoritäten angewie‐
sen und es wäre eine Zumutung, alles selbst entscheiden zu müssen. Aber
alle Entscheidungsgewalt abzugeben und immer andere entscheiden zu las‐
sen, zeugt von einer Geringschätzung des eigenen Lebens. Dies impliziert
eine gewisse Dynamik zwischen uns und Autoritäten, die Wolffs Zugriff
nicht bieten kann. Die Idee hinter der absoluten oder deontologischen
Autonomiepflicht – Autor*innenschaft des eigenen Lebens sei wertvoll und
moralisch gesehen erstrebenswert – ist überzeugend. Eine absolute Pflicht
ist angesichts der Komplexität menschlichen Zusammenlebens ungeeignet
und führe uns in einen Zustand ständiger Überforderung. Zudem folgt aus
der absoluten Autonomiepflicht – wenn nicht ein theoretischer, dann doch
ein faktischer – Antietatismus, was zu analytischen Problemen führt, wie
das Beispiel Bildung gezeigt hat: Positive Aspekte staatlichen Handelns sind
gleich zu behandeln, wie die negativen Aspekte. Anders gesagt droht die
Staatsfixation in eine ‑phobie zu kippen.

Der Begriff der Staatsphobie geht auf Michel Foucault zurück, der damit
in einer Vorlesung am 7. März 1979 die in der französischen Linken verbrei‐
tete Ablehnung von Staatlichkeit bezeichnet hat. Dies führt für Foucault
(2006, 2:262–65) zu fünf analytischen Problemen: Erstens wird der Ambi‐
valenz von Staaten nicht mehr Rechnung getragen. Diese sind weder durch
ihre Funktion noch durch ihre Geschichte determiniert. Zweitens – und
dies ist in Bezug auf die Diskussion hier der entscheidende Punkt – wird
der Staat als Monolith wahrgenommen, wodurch die einzelnen Institutio‐
nen analytisch nicht mehr getrennt werden können. Dadurch werden das
KZ und eine Sozialversicherung analytisch Teil derselben Kategorie „Staat“.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

126

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Drittens komme es zu einer Disqualifikation durch das Schlimmste, d. h.
die negativen oder problematischen Aspekte staatlichen Handelns disquali‐
fizieren die Vorteile, die uns Staaten bringen. Viertens liegt der Blick auf
einer fiktiven Vorstellung davon, was ein Staat ist, was die Analyse der
Funktionsweise realexistierender Staaten verhindert. Fünftens rückt Staats‐
phobie eine Position in die Nähe des Neoliberalismus und dessen Projekt,
staatliche Institutionen zurückzudrängen. Dieser analytische Einwand hat
Konsequenzen für den Anarchismus im Allgemeinen:

Eine anarchistische Staatskritik, die Foucaults Einwände aufnehmen und
ihnen gerecht werden will, muss daher analytisch differenziert verfahren:
Sie muss die Eigenlogiken und Funktionsweisen konkreter staatlicher
Praktiken spezifisch beschreiben und bewerten. Diese analytische Um‐
stellung hat auch eine strategische Konsequenz: Es kann sich herausstel‐
len, dass in einer gegebenen historischen Situation der Staat nicht der
Hauptfeind ist und dass sich bestimmte Institutionen gegebenenfalls
sogar als Bündnispartner oder als zu verteidigende Errungenschaften
darstellen. Das beinhaltet sogar die Möglichkeit, dass einzelne Elemente
des existierenden Staates noch in der anarchistischen Gesellschaftsorga‐
nisation einen Platz behalten. (Loick 2017, 138).

Insbesondere die analytische Dimension betrifft aber den philosophischen
Anarchismus. Eine grundsätzliche Rückweisung staatlicher Autorität – so
wie sie aus der absoluten Autonomiepflicht folgt – verkennt die Rolle
von autoritativen gesellschaftlichen Institutionen für die Herausbildung,
Herstellung und Sicherung von Autonomie.94

Wolffs Autonomiepflicht wirft noch eine weitere Frage auf. Ist sein Auto‐
nomieverständnis genuin anarchistisch? Viele Anarchist*innen stimmten
Wolff vermutlich darin zu, Autonomie als zentrales Konzept anzusehen.
Wird aber darin dasselbe verstanden? Es mag gewisse Gemeinsamkeiten
geben. So argumentiert De George (1978), anarchistische Autor*innen
verstünden unter Freiheit moralische Autonomie (zum anarchistischen
Freiheitsbegriff, siehe Abschn. 6.1.2). Daniel Guérin zitiert beispielsweise
Bakunin folgendermassen:

Freedom is the absolute right of every human being to seek no other
sanction for his actions but his own conscience, to determine these

94 Auf diese Aspekte gehe ich im Abschn. 7.2.2 vertieft ein.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

127

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


actions solely by his own will, and consequently to owe his first respons‐
ibility to himself alone. (Bakunin zit. nach Guérin 1970, 31).

Es wäre aber falsch, das anarchistische Freiheitsverständnis auf Autonomie
zu reduzieren. Ein solcher Primat ist erstens nicht mit der auf Diversität
und Pluralismus fussenden Herangehensweise der Aktivist*innen vereinbar
(Gordon 2008, 3–4) und widerspricht – wie im Abschn. 2.3.2 dargelegt –
der anarchistischen Theoriebildung. Zweitens – und damit verbunden –
widerspricht er der Ablehnung von Herrschaft bzw. hierarchischen Struktu‐
ren. Theoretisch kommt dies in der Gleichwertigkeit verschiedenster Prin‐
zipien zum Ausdruck (vgl. dazu Abschn. 6). Für Anarchist*innen lässt sich
die Welt eben gerade nicht auf einen einzigen, allgemeingültigen Grundsatz
reduzieren. Zudem ist vielen Anarchist*innen fremd, Autonomie als eine
Pflicht zu verstehen, wie Wolff dies tut. Im anarchistischen Diskurs wird
„Autonomie“ eher als eine Lebensqualität verstanden, die zu erschaffen,
anzustreben und, zusammen mit anderen sozialen Werten, dynamisch im
sozialen Kontext zu formen ist (Suissa 2006, 52). Natürlich spricht der
Fakt, dass Wolffs Argumentation sich von anderen, anarchistischen unter‐
scheidet, noch nicht per se gegen ihn. Ruft man sich aber den Titel von
Wolffs Essay in Erinnerung, muss er sich die Frage gefallen lassen, weshalb
sich seine Verteidigung des Anarchismus vom anarchistischen Diskurs un‐
terscheidet. Da dieser in Wolffs Argumentation an keiner Stelle präsent ist,
stellt sich insgesamt die Frage, ob Wolff sich der anarchistischen Diskussion
bewusst war. Zusammen mit der Tatsache, dass Robert Paul Wolff ([1970]
1998, 72, 78) unzufrieden mit seiner antietatistischen Konklusion ist und
versucht, diese über einen Gesellschaftsvertrag à la Rousseau zu umgehen,
muss man sich fragen, ob man Wolff als Anarchisten bezeichnen kann
(vgl. McLaughlin 2010, 16). Zumindest ein philosophischer Anarchist im
engeren Sinn scheint Wolff nicht zu sein.

Nicht nur Wolffs Autonomiebegriff ist problematisch. Sein Autoritätsbe‐
griff wirft ebenfalls Fragen auf. Für McLaughlin (2010, 16–17) ist es etwa
unklar, weshalb Wolff sich lediglich auf politische bzw. staatliche Autori‐
tät konzentriert. Wolffs „Anarchismus“, argumentiert McLaughlin weiter,
erscheine daher dem Politischen unterlegen, da dieser eine umfassende
Autoritätskritik ermögliche. Wolffs Fokus ist aber weniger fragwürdig, als
McLaughlins Kritik vermuten lässt. Denn Wolff nimmt den Blickwinkel
der politischen Philosophie ein, welche wiederum eine Philosophie des
Staates bzw. des Beeinflussens der Machtverhältnisse im Staat ist. Daher
ist Wolffs Fokus nicht überraschend und vielmehr eine logische Konse‐

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

128

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


quenz von Wolffs Politikbegriff.95 Die Problematik dieses engen Fokus, die
McLaughlin anspricht, ist dagegen berechtigt. Eine Verteidigung des Anar‐
chismus muss erstens erklären, weshalb sie sich lediglich auf Staatlichkeit
konzentriert und andere Aspekte der anarchistischen Diskussion ausblen‐
det. Zweitens wirkt anarchistische Kritik – weil der Titel sowie die fehlende
Begründung des engeren Fokus implizieren, Wolff beschäftige sich mit der
Grundlage des Anarchismus – am Staat bzw. an politischen Institutionen.
Wie meine Diskussion in Abschn. 2.3.2 gezeigt hat, ist Anarchismus aber
mehr als eine Spielart des Antietatismus. Er kritisiert nicht den Staat per
se, sondern jegliche gesellschaftlichen Strukturen, die Herrschaft fördern
und auf zwangsbewehrte Autorität beruhen. Daraus ergibt sich der weitaus
breitere Fokus der Anarchist*innen.

Daraus ergibt sich eine Schwäche hinsichtlich der positiven Aspekte.
Der Wolff’sche Anarchismus – den wir eher als Antietatismus bezeichnen
sollten – kann sein kritisches Potential lediglich gegenüber dem Staat ent‐
wickeln. Ist dieser überwunden dann fehlen Wolffs Theorie die Werkzeuge,
um problematische Entwicklungen in einer staatenlosen Gesellschaft kriti‐
sieren zu können.96 Neue Autoritäten und/oder Strukturen können sich
entwickeln, die wiederum (Sach‑)Zwänge schaffen, die unsere Autonomie
bedrohen.97 Solange es sich dabei nicht um staatliche Institutionen handelt,
wird es für Wolff aber schwer, seinen Autoritätsbegriff auf sie anzuwenden.
Damit ist Wolffs Zugriff als Grundlage für die Ablehnung von Herrschaft
nicht geeignet.

Eine weitere Herausforderung birgt die einzige Form legitimierter politi‐
scher Autorität, auf die Wolff im zweiten Teil seines Essays eingeht. Was ist
mit Personen, die durch Geburt oder Naturalisation neu in die Gesellschaft
eintreten, müssen diese den bestehenden Gesetzen in globo zustimmen? P
ist in die Gemeinschaft G, welche im Grossen und Ganzen Wolffs Vorstell‐
ungen entspricht, hineingeboren worden. Nun hat P das Alter erreicht, in
dem die Mitglieder von G einer normal veranlagten Person genügend Auto‐

95 Zu Wolffs Politikbegriff und meiner Kritik daran siehe Abschn. 3.1.1.
96 Man muss sich an dieser Stelle eines in Erinnerung rufen: Die Frage, ob wir eine

Gehorsamspflicht gegenüber einer Autorität haben bzw. ob eine solche uns zu etwas
zwingen darf, ist zu unterscheiden von jener, ob wir eine Pflicht besitzen, eine
illegitime Autorität abzuschaffen. Wolff behandelt in In Defense of Anarchism die erste
der beiden Fragen (vgl. dazu auch McLaughlin 2010, 17).

97 Eine solche Entwicklung beschreibt etwa Ursula K. Le Guin in ihrem Roman Freie
Geister (englischer Originaltitel The Dispossessed. An Ambiguous Utopia, vgl. dazu
Gordon 2008, 44).

3.1 Den Anarchismus verteidigen

129

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nomie zugestehen, um ein vollwertiges (d. h. mitbestimmendes) Mitglied
zu werden. Nehmen wir ferner weiter an, einmal im Monat würden alle,
die gerne Mitglied von G werden möchten, die Möglichkeit erhalten, sich
zu den Rechtsnormen in G zu äussern. P hat sich auf eben jenen Tag
gebührend vorbereitet und kann nun frei entscheiden. Es sind verschiedene
Szenarien denkbar. Im ersten stimmt P allen geltenden Gesetzen zu, womit
die Einstimmigkeit gewahrt bleibt.98

Im Szenario Nummer zwei ist P aber zum Schluss gekommen, dass
sie einigen Gesetzen nicht zustimmen kann. G kann P entweder die
Mitgliedschaft gänzlich verweigern. Was bedeutet das für P? Darf G P
im schlimmsten Fall sogar aus ihrem Territorium ausweisen? Ein solches
Recht kann G, basierend auf Wolffs Ansatz, kaum für sich reklamieren.
Möchte P nämlich in Gs Territorium bleiben, G weist P aber aus, ergibt
sich ein Widerspruch zwischen Ps Autonomie und Gs Autorität. Solange
nur Zustimmung eine Person politisch zu binden vermag, darf G gegenüber
P Rechtsnormen nicht durch Zwang durchsetzen. Um wenigstens einen
Teil ihrer (politischen) Autorität zu bewahren, könnte G – wie dies bei‐
spielsweise das Völkerrecht heutigen Staaten in völkerrechtlichen Verträgen
zugesteht – P die Möglichkeit einräumen, gegenüber einzelnen, von ihr
beanstandeten Rechtsnormen einen Vorbehalt anzumelden. In der Folge
gälte für P lediglich der nicht beanstandete Teil. Daraus ergäben sich einer‐
seits ein praktisches und andererseits ein konzeptionelles Problem. Was in
einer kleinen Gruppe noch (gerade) einigermassen praktikabel ist, führt
in grösseren politischen Gemeinschaften zu einem enormen Komplexitäts‐
zuwachs. Schlussendlich haben vermutlich faktisch alle „Mitglieder“ der
einen oder anderen Rechtsnorm nicht zugestimmt. Doch wenn ich im Um‐
gang mit anderen, mir nicht (besonders) bekannten Personen nicht weiss,
welche Regeln für sie gelten, weshalb sollte ich mich überhaupt auf diese
verlassen? Dies verweist auf die konzeptionelle Schwierigkeit. In G käme
die politische Pflicht demnach nicht umfassend zur Anwendung und gälte
nicht gegenüber allen gleich. G hätte keinen Anspruch mehr auf Gehorsam,
wenn sie Rechtsnormen erlässt. Dies ist aber gemäss Wolff das Korrelat zu
Autorität, folglich kann G keine Autorität sein.

Dies spricht dafür, dass G P kein Vorbehaltsrecht eingestehen kann. Ein
Ausweg könnte sein, P zu erlauben, unter der Bedingung, dass die von ihr
beanstandeten Regelungen neu ausgehandelt werden, Mitglied zu werden.

98 Hier stellt sich insbesondere die Frage, wie „frei“ P überhaupt entscheiden kann.
Kennt sie mögliche Alternativen zu G? Und wie „kostspielig“ sind diese?

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

130

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bleiben Gs bisherige Mitglieder sowie P auf ihren Positionen beharren,
wird das Einstimmigkeitsgebot nicht mehr erfüllt, was Gs Fortbestand ge‐
fährdet. Zudem ist es alles andere als praktisch, bei vielen – im Extremfall
sogar allen – Neueintritten über diverse Regelungen neu verhandeln zu
müssen. Pragmatisch wäre es daher, P die Mitgliedschaft zu verweigern.
Dieser Schritt führt ebenfalls zu einer unbefriedigenden Situation. Verbleibt
P auf dem Territorium von G, lebt sie faktisch unter einem politischen Sys‐
tem, in welchem sie keine Mitspracherechte besitzt. Ob dies mit anarchisti‐
schen Grundüberzeugungen vereinbar ist, erachte ich als höchst fraglich.
Erneut stellt sich demnach die Frage, ob Wolff wirklich den Anarchismus
verteidigt.

Die Freiwilligkeitsthese – d. h. die Idee, nur eine signifikante Form von
Zustimmung könne uns moralisch binden, einem Gesetz lediglich aufgrund
seines Status als Rechtsnorm folgen zu müssen – wirft ebenfalls tiefgreifen‐
de Fragen auf. Ronald Dworkin (2011, 317–21) argumentiert etwa, hinter
jeder freiwilligen liege eine unfreiwillige Pflicht. Was er damit meint, kann
man am Beispiel des Versprechens zeigen. Dworkin umreisst die Ausgangs‐
lage folgendermassen: Verspricht Person A gegenüber Person B nicht zu
Φ-en, nehmen wir an, daraus erwachse für A eine moralische Pflicht ge‐
genüber B. Als Begründung dafür wird oft das Argument hervorgebracht,
dass sich B auf As Versprechen verlässt. Φ-tet A trotzdem, schädigt dies
B. Welchen Grund hat diese, sich überhaupt auf A zu verlassen? Sie geht
vermutlich davon aus, As Aussage habe sie moralisch verpflichtet (303–4).
Dieser Zirkularität versucht Dworkin zu entkommen, indem er argumen‐
tiert, hinter dem Akt des Versprechens stehe eine andere, unfreiwillige
moralische Quelle. Für ihn haben wir, qua Menschsein, eine allgemeine
Pflicht, anderen nicht zu schaden. Dies bedeutet manchmal, gerechtfertigte
Erwartungen zu erfüllen, die man durch seine Handlungen geweckt hat
(321). Dieser, gegen die philosophischen Anarchist*innen im Allgemeinen
gerichtete Punkt99, trifft in dieser Form auch auf Wolff zu. Erst die Zu‐
stimmung aller vermag ein allgemein bindendes Gesetz zu schaffen. Der
individuelle, verpflichtende Akt ist dann in diesem Kontext im Grunde
genommen nicht freiwilliger Natur, sondern eine natürliche Verpflichtung,
andere Menschen nicht zu schädigen.

99 Dworkin (2011, 318, n15) erwähnt Wolff explizit. Seine Kritik trifft aber sowohl auf
A. John Simmons und dessen Lockeanischen (vgl. Abschn. 6) als auch jeglichen
anderen, auf Zustimmung basierenden Absatz zu.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

131

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die diversen Herausforderungen, denen sich Wolffs Theorie gegenüber‐
sieht, lassen unter anderem die Frage aufkommen, ob er eine anarchistische
Theorie verteidigt. Da Wolff sowohl die Existenz einer politischen Pflicht
gegenüber Staaten als auch die politische Autorität aller existierenden Staa‐
ten verneint, können wir ihn zwar dem philosophischen Anarchismus
im weiten Sinn zuordnen. Einen philosophischen Anarchisten im engeren
Sinn können wir in ihm aber nicht sehen. Davon abgesehen sind weitere
elementare Aspekte kritisch zu hinterfragen. Zum einen ist es fraglich,
ob sich Autonomie und Autorität zwingend gegenseitig ausschliessen. Die
Antagonismusthese ist unter anderem nicht überzeugend, weil sie die kom‐
plexe Wechselwirkung zwischen Autonomie und Autorität analytisch nicht
erfassen kann. Dies muss aber nicht das Ende eines prinzipiellen Ansatzes
sein. Anstelle der Autonomie muss aber ein anderes Konzept treten. Diesen
Ansatz verfolgt Matthew Noah Smith (2013), auf dessen Ansatz ich im
nächsten Abschnitt eingehe.

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

In seinem Essay „Political Obligation and the Self “ (2013) versucht
Matthew Noah Smith, einen prinzipiellen Ansatz zu verteidigen. Ein sol‐
cher zielt darauf ab, eine Schwierigkeit, der sich alle Verteidiger*innen der
politischen Pflicht gegenübersehen, zu identifizieren. Dies ist auch das Ver‐
bindende Element zu Robert Paul Wolff. M. N. Smith (2013) erklärt, intuitiv
scheine eine politische Pflicht etwas äusserst Wertvolles zu gefährden. Gäbe
es eine Verpflichtung zum Rechtsgehorsam, bedrohte diese besonders den
moralischen Status unseres Ichs. Der Vorteil dieses Konzeptes ist für Smith,
dass dieses weitaus weniger anspruchsvoll als Autonomie ist.100 Um die
Implikationen dieser Aussage zu prüfen, ist zunächst Smiths Verständnis
vom Selbst sowie von Autonomie zu umreissen. Daran schliesst meine
Diskussion von Smiths Argument gegen die politische Pflicht an.

M. N. Smith argumentiert, es gäbe in der philosophischen Diskussion
ein gut entwickeltes Verständnis des Ichs bzw. des Selbst (355). Dabei han‐

100 Es stellt sich aber die Frage, inwiefern sich die Konzepte Ich und Autonomie trennen
lassen. Es besteht in der philosophischen Literatur beispielsweise die Tendenz, beide
Konzepte entweder zusammen zu diskutieren – worin man eine gewisse konzeptio‐
nelle Nähe sehen kann – oder als zusammenhängend zu konzeptualisieren (für eine
Übersicht siehe z. B. Christman 2017; Buss und Westlund 2018; Kühler und Jelinek
2013).

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

132

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


delt es sich um eine stabile psychologische Konstellation von Attitüden, von
welchen Handlungen und Emotionen ausgehen. Man nimmt bestimmte
Einstellungen – und mit ihnen die daraus resultierenden Verhaltenswei‐
sen – als die seinen, als ein Teil des Selbst an. In diesem Sinne „besitzt“
man dann eine Attitüde. Unabhängig davon, wie dies in den verschiedenen
Theorien verstanden wird, gibt es für Smith einen gewissen Konsens. Die
Summe der Attitüden, die ich besitze, geben, wie Smith es ausdrückt, dem
Individuum eine greifbare existenzielle Dichte.

Weshalb zieht Smith nun das Selbst der Autonomie vor? Er stört sich
zunächst an Wolffs Autonomiepflicht. Für ihn kann die richtige Handlung
oder die Voraussetzung für ein gutes Leben sein, unsere Autonomie (zeit‐
weise) aufzugeben (352). Als Beispiel präsentiert Smith die Ehe. Ein Grund,
weshalb eine solche funktioniert, ist die gegenseitige Erlaubnis, zumindest
für einige Bereiche Entscheidungen zu treffen, wie beide zu leben haben.
Autonomie in Wolffs Sinne verbiete dies aber. Smith spricht ein wichtiges
Problem an (vgl. Abschn. 3.1.3), wählt mit der Ehe aber ein ungeeignetes
Beispiel. Zunächst beschäftigt sich Wolff lediglich mit dem Politischen.
Autonomie ist mit politischer Autorität – die von anderen Formen zu unter‐
scheiden ist (vgl. dazu auch Abschn. 2.1.3) – unvereinbar. In einem anderen,
nicht politischen Kontext verneint Wolff die Möglichkeit legitimer Autorität
nicht zwingend. Ignorierte man die Unterscheidung zwischen politischer
und nichtpolitischer Autorität, liesse sich die Ehe trotzdem mit Wolffs
Theorie vereinbaren. Unter normalen Umständen ist eine Ehe bzw. eine
vergleichbare Beziehung zwischen zwei (oder mehr) Personen freiwilliger
Natur und alle Beteiligten geben ihre Zustimmung.101 Das zentrale Element
ist die Idee, unser Leben partnerschaftlich miteinander zu verbringen. Un‐
sere soziale Praxis informiert uns im Voraus darüber, was ein „gemeinsames
Leben“ beinhaltet. Damit wir sinnvoll von „gemeinsam“ sprechen können,
müssen wir akzeptieren, dass Entscheide meiner Partnerin, meines Part‐
ners oder meiner Partner*innen einen direkten Einfluss auf mein Leben
haben können. Im Extremfall stellen sie gar meine Vorstellung des guten
Lebens infrage. Zwingende Akzeptanz folgt aber nicht daraus.

Stellen wir uns folgende Situation vor. Die Vorstellung des guten Lebens,
die Peter für sich identifiziert hat, ist, als Bergbauer in den Alpen zu arbei‐
ten. Möchte nun seine Partnerin Petra in Übersee eine Kariere als Kinder‐

101 Im Fall der Ehe ist dies mit dem Jawort am stärksten institutionalisiert. Aber auch in
anderen Beziehungsformen kann man von freiwilliger Zustimmung ausgehen, selbst
wenn es nicht per se möglich ist, diese auf eine Handlung zurückzuführen.

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

133

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ärztin verfolgen und beide haben die Idee, eine Beziehung verlange nach
geografischer Nähe, stellt ihre unilaterale Entscheidung, eine Stelle in den
USA anzunehmen, Peters Lebenspläne infrage. Ob Peter ihren Entscheid
akzeptiert oder ob er sich dagegen ausspricht, liegt dagegen weiterhin in
seiner Kompetenz. Er kann Petras Entscheid ohne Widerspruch akzeptie‐
ren und mit ihr in die USA auswandern, womit ihre Partnerschaft bestehen
bleibt. Ist er mit ihren Plänen nicht einverstanden, können sie versuchen,
einen Kompromiss zu finden. Beispielsweise könnte Peter seine Pläne für
den Moment zurückstellen und erst später als Bergbauer arbeiten gehen.
Ebenfalls könnte er eine vergleichbare Tätigkeit in den USA aufnehmen.
Worin der Kompromiss auch bestehen mag, sobald einer zustande kommt,
ist ihre Partnerschaft weiterhin in Takt. Beide Fälle sind dabei mit Peters
individueller Autonomie vereinbar, da er dem neuen Kontext (implizit oder
explizit) zustimmt, womit zwischen ihm und Petra wieder Einstimmigkeit
herrscht. Können sich Peter und Petra nicht einigen, dann bleibt als einzige
logische Konsequenz lediglich die Trennung. In diesem Fall bleibt die indi‐
viduelle Autonomie aller beteiligter Personen ebenfalls gewahrt.102 In ande‐
ren Worten können wir eine Ehe oder eine vergleichbare Beziehungsform
als eine kleine Wolff’sche Direktdemokratie verstehen. Solange Einstimmig‐
keit gegeben ist, bleibt sie bestehen und ist mit Autonomie vereinbar.103

Zumindest in diesem Punkt kann Smith uns folglich nicht zeigen, weshalb

102 Auch wenn Peter die Ehe als eine untrennbare, lebenslängliche Institution verstün‐
de, wäre die Situation mit Wolffs Autonomiekonzept vereinbar. Solange Peter nicht
daran gehindert wird, die Partnerschaft aufzulösen, kommt der Entscheid, in ihr
zu verbleiben, der Zustimmung zu Petras Plänen gleich. Man könnte versuchen
zu argumentieren, Petras unilaterale Entscheidung, verletzte meine Autonomie, da
Peter faktisch vor die Wahl gestellt wird, seine Idee des guten Lebens aufzugeben
und in einer Beziehung zu bleiben oder seine Idee des guten Lebens höher als
die Partnerschaft zu gewichten. Petras Entscheidung mag unfair und moralisch frag‐
würdig sein. Das allein verletzt Peters Autonomie aber noch nicht. Petras Handlung
ist zwar der Auslöser, der Peter „zwingt“, seine Prioritäten und Lebenspläne zu
prüfen. Es ist aber nicht plausibel anzunehmen, dieser externe Stimuli spreche Peter
seine Autonomie ab. Solange er selbstverantwortlich entscheiden kann, bleibt diese
gewahrt.

103 Es besteht aber ein elementarer Unterschied zwischen der (westlichen) Institution
der Ehe und existierenden Staaten. Man kann sich auch dann scheiden lassen,
wenn man noch keine neue Ehe eingehen will/kann. Die Staatsbürgerschaft kann
man erst dann aufgeben, wenn ein anderer Staat bereit ist, die Staatsbürgerschaft
zu gewähren (Für einen Überblick über den völkerrechtlichen Aspekt von Ausbür‐
gerungen siehe z. B. Kau 2016, 177–78). Ein weiterer Punkt ist die Art und Weise,
wie Vereinbarungen, Regeln etc. in partnerschaftlichen Beziehungen entstehen: Alle
sind beteiligt.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

134

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Selbst „besser“ als Autonomie sei. Ich kann verantwortlich handeln und
trotzdem in einer partnerschaftlichen Beziehung leben.

Smith erwähnt zwei weitere Punkte, die für ihn die Relevanz von Auto‐
nomie infrage stellen (373–74). Erstens verunmöglichen uns kognitive und
emotionale Einschränkungen, all unsere Werte und Verpflichtungen be‐
wusst einer detaillierten Prüfung zu unterziehen.104 Daraus schliesst Smith,
Autonomie sei als Standard für Rechtstitel ein zu anspruchsvolles Kon‐
zept. Zweitens verweist Smith implizit auf die Sozialisation. Als Personen
schweben wir nicht im luftleeren Raum. Wir werden in eine bestehende
Kultur, Familie etc. mit einem bestimmten sozio-ökonomischen Ansehen
geboren, was wiederum einen grossen Einfluss auf persönliche Interessen
und Leidenschaften hat. Ferner mögen wir oftmals Aktivitäten, Dinge oder
Menschen, ohne diese Vorlieben systematisch zu hinterfragen. Dieser Fakt
negiert aber deren Status als zentraler Teil unseres Selbst nicht. Auch wenn
wir nicht imstande wären, unsere Vorlieben zu hinterfragen, blieben diese
ein zentrales Element unserer Persönlichkeit. Dies stellt den Stellenwert
individueller Autonomie infrage. Ob ich eine Einstellung bewusst annehme
oder verwerfe, ist einerseits keine notwendige Voraussetzung, damit ich
diese „besitze“. Andererseits ist die moralische Stellung einer Attitüde nicht
von meiner Autonomie abhängig. Für eine moralisch tragbare Attitüde ist
Autonomie demnach keine Voraussetzung. Aus beiden Punkten – zu hohe
Ansprüche und fehlende Notwendigkeit – folgert Smith, Autonomie (bzw.
deren Absenz) habe keine direkten normativen Folgen hinsichtlich der
Frage, unter welchen Bedingungen Werte fremder Quellen unser Selbst
kolonialisieren dürfen.

Sprechen unsere kognitiven Beschränkungen aber tatsächlich gegen Au‐
tonomie? Wir sind in der Tat nicht in der Lage, alle unsere Überzeugungen
und Handlungen jederzeit bewusst zu prüfen. Aber selbst wenn ich eine
Überzeugung kritisch hinterfrage, folgt daraus nicht per se, diese sei voll‐
ständig selbstbestimmt gewählt oder akzeptiert worden. Unsere Umwelt
beeinflusst, wie wir die Welt sehen und verstehen. Wir handeln zudem
oftmals im Affekt oder hören auf unsere Intuition. Dies spricht aber nicht
automatisch dafür, diese Handlungen als heteronom zu qualifizieren. Dies
spricht auf Stufe der einzelnen Handlung oder Überzeugung für Smiths
Argumentation. Diese spricht – folgen wir dem Prinzip Sollen impliziert

104 Unser Prozess, um φ zu beurteilen, ist empirisch gesehen zumeist nicht rein rational
und von bewussten Überlegungen geprägt. Emotionale Aspekte spielen ebenso eine
Rolle wie Vorurteile, Heuristiken oder kognitive Bias.

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

135

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Können – klar gegen eine deontologische Autonomiepflicht und stützen die
Einschätzung, diese wäre eine Zumutung (vgl. Abschn. 3.1.3). Aber verlangt
das Ideal der Autonomie von uns, jederzeit autonom zu handeln? Geht es
im Kern darum, Autor*in des eigenen Lebens zu sein, ist Autonomie damit
kompatibel, von Zeit zu Zeit nicht (absolut) autonom zu handeln. Wir
können nicht in jedem einzelnen Fall autonom handeln. Manchmal fehlen
uns die Ressourcen dazu (Zeit, Informationen, Kapazitäten). Deshalb geht
es bei der Autonomie nicht um spezifische Handlungen, sondern um das
Leben eines Individuums als Ganzes. Damit lässt sich nur retroperspektiv
bestimmen, ob eine Person autonom ist. Dies verlangt jedoch danach, die
einzelnen Handlungen zu betrachten. Das wirft die Frage nach der Verbin‐
dung zwischen dem Einzelnen und dem Ganzen auf. Wie weit muss ein In‐
dividuum autonom gehandelt haben, um ein autonomes Leben zu führen?
Darauf gibt es keine vernünftige Antwort, da eine Person lediglich mehr
oder weniger autonom handeln kann. Autonomie ist daher ein gradueller
Begriff (siehe Raz 1986, 369–78, für eine vergleichbare Sichtweise). Damit
sprechen unsere kognitiven Einschränkungen nicht gegen Autonomie als
Ideal, wie wir unser Leben führen sollen.

Smiths zweiter Punkt geht auf die elementare Rolle ein, welche die So‐
zialisation für unsere ethische und moralische Entwicklung spielt. Smith
liegt richtig, wenn er darauf verweist, dass wir Einstellungen besitzen, die
wir von unseren Eltern, Freunden, Bekannten usw. „übernommen“ haben.
Vielleicht hat sich unsere Liebe zu Büchern, zum Fussballspielen oder Mu‐
sizieren aus den Vorlieben unsere Eltern ergeben, die wir unreflektiert als
Teil unseres Selbst akzeptiert haben. Die Verhaltensweisen, die wir – bis zu
einem gewissen Grad unbewusst – daraus ableiten, mögen ein definieren‐
des Element meines Ichs sein. Die Frage hier ist aber, ob es einen relevanten
Unterschied zwischen diesen unreflektierten Aspekten meines Ichs und
meinen bewusst kultivierten Attitüden gibt. Von mir aus gesehen liegt er
in der Zufälligkeit der sozialisierten Elemente meines Ichs. In eine Familie
hineingeboren zu werden, sich mit Personen anzufreunden, sich zu verlie‐
ben etc. ist zufällig. Man kann beispielsweise seine (biologischen) Eltern
nicht auswählen. Entscheide ich mich dagegen bewusst dafür, eine Einstel‐
lung anzunehmen, reagiere ich nicht auf meinen sozialen Kontext, sondern
ich agiere in dessen Rahmen bzw. versuche mich, ausserhalb davon zu
bewegen. Die Qualität einer bewusst gewählten moralisch akzeptablen At‐
titüde ist demnach eine andere. Dies hat moralische Auswirkungen auf
die Umstände, unter welchen es für äussere Wertquellen angemessen ist,
mein „psychologisches Territorium zu kolonialisieren“. Bei einer reflektier‐

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

136

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Einstellung haben moralische Akteur*innen nach bestem Wissen und
Gewissen die relevanten moralischen Aspekte bedacht und interpretiert. Es
braucht in der Folge weitaus stärkere moralische Gründe, um die Verdrän‐
gung einer solchen qualitativ hochstehenden Attitüde zu rechtfertigen, als
wenn es sich um eine meiner „zufälligen“ handelt. Was mir meine Eltern
und dann später meine Peers mitgeben, hat einen direkten Einfluss darauf,
was ich als ein gutes Leben erachte und wie dieses zu erreichen ist. Je nach
Sozialisation kann sich eine Person in ihrem Leben moralisch verhalten,
ohne ihre Werte bewusst gewählt zu haben. Aber contra Smith folgt daraus
nicht, dies mache Autonomie irrelevant. Einer Person, die sich zufälliger‐
weise moralisch verhält, fehlt etwas Wertvolles: Autor*innenschaft über ihr
Leben (vgl. Abschn. 3.1.3).

Smiths Argumentation zeigt folglich, dass volle Autonomie nicht zwin‐
gend notwendig ist, damit wir eine moralisch akzeptable Attitüde besitzen.
Sie ist aber zum einen entscheidend, um deren Qualität zu bewerten. Zum
anderen hat sie direkte Auswirkungen auf den Kontext, unter welchen
fremde Quellen auf uns einwirken dürfen. Diese Bemerkungen sprechen
aber nicht per se gegen Smiths zentrales Argument, womit wir das Ich
noch nicht als ein ungeeignetes Konzept für einen prinzipiellen individua‐
listischen anarcho-philosophischen Ansatz zurückweisen können. M. N.
Smiths (2013, 360) Kernaussage ist, dass wir uns von eingepflanzten Attitü‐
den distanzieren sollen. Der Grund dafür ist, dass eine Einstellung, die
wir besitzen, ein Teil unseres Selbst konstituiert. Hat diese ihren Ursprung
in einer anderen Person oder Gruppe von Personen, dann formt Fremdes
unsere Identität, was uns von uns entfremdet. Elemente meines Ichs, die
durch mir nicht entfremdende Prozesse entstanden sind, sind jenen vorzu‐
ziehen, die Fremdes beinhalten. Dies sind die Überlegungen hinter dem
Prinzip der Relevanz der Herkunft (RdH), welches eine zentrale Stellung in
Smiths Argumentation einnimmt: Ist eine Attitüde aufgrund von Prozessen,
von denen ich entfremdet bin, Teil meines Selbst, dann habe ich einen
Grund, mich von dieser Attitüde zu distanzieren (357–58).

Ausgehend von diesen allgemeinen Überlegungen geht Smith in einem
nächsten Schritt der Frage nach, welche Auswirkungen eine Pflicht zum
Rechtsgehorsam auf unser Ich hätte. Gemäss der Inversionsthese (IT) ver‐
langt ein politisches Sollen danach,

i. sich von eigenen, ihm widersprechenden Verhaltensmustern zu distan‐
zieren und

ii. das Recht – welches eine fremde Quelle darstellt – anzuerkennen (361).

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

137

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie erfolgt diese „Umkehrung“? Smith erklärt, dies geschehe durch diesel‐
ben Mechanismen, die eine moralische Person die Ansprüche, welche die
Moral an sie stellt, als die eigenen erkennen lässt (362). Nicht Strafvermei‐
dung oder der Wunsch nach Anerkennung motivieren sie, moralisch zu
handeln. Es ist eher der Wunsch, das Richtige zu tun, der sie antreibt.
In diesem Sinne ist Moral ein Teil von ihr. Ist man moralisch, hat das
wiederum Auswirkungen darauf, welche Wünsche, Überzeugungen und
Werte wir haben können (365): Gehen wir davon aus, dass zu φ-en unmo‐
ralisch ist und dass wir über den Status, den φ-en hat, im Bilde sind.
Hat eine moralische Person den Wunsch, W zu φ-en, dann verspürt diese
sowohl einen motivationalen als auch rationalen Druck, sich von W zu dis‐
tanzieren. Damit schliesst die Moral aus der Grundmenge aller Wünsche,
Überzeugungen und Werte, die wir haben können (oder haben wollen), die
Teilmenge der unmoralischen Wünsche, Überzeugungen und Werte aus.

Durch die politische Pflicht erhält das Recht – unabhängig von seinem
Inhalt – einen eigenen moralischen Status (vgl. Abschn. 2.2). Für Smith ist
daran in Bezug auf das Selbst der Entstehungsprozess rechtlicher Normen
problematisch, da wir auf diesen kaum einen Einfluss haben oder, um es in
Smiths Worten zu sagen, den wir „nicht besitzen“ (366).105 Moderne Staaten
regulieren durch das Recht eine gewaltige Anzahl von Verhaltensweisen,
die nicht auf einem bestehenden moralischen Prinzip beruhen (368). Moral
und Recht unterscheiden sich inhaltlich, weil Letzteres teilweise durch
Faktoren bestimmt ist, die weder einen konzeptionellen Bezug noch eine
moralische Relevanz zu den behandelten legislativen Fragen aufweisen.
Deren Kern betrifft die Frage, wie die Mitglieder einer politischen Gemein‐
schaft zusammenleben sollen. Der Gesetzgebungsprozess ist aber von stra‐
tegischen Entscheiden, Tauschgeschäften und partikularen Interessen ge‐
prägt. Diese moralisch nicht relevanten Faktoren, die konzeptionell nichts
mit der legislativen Frage zu tun haben und sich durch die Gesetzgebung
im Recht niederschlagen, sind für Smith ein Problem. Insofern uns das
Recht „kolonialisiert“, setzen sich Konstruktionen in unserem Selbst fest,
deren Ausgestaltung durch Aspekte beeinflusst wurde, die keine Bezüge zu
unserer Vorstellung des guten Lebens aufweisen. Die Vorstellung ist aber,
ein stabiles Selbst, das auf eigenen Überlegungen, Reflexionen etc. fusst,
sei äusserst wertvoll. Und die Frage, ob man Wertvolles „zerstören“ oder

105 Hier offenbart sich für M. N. Smith (2013, 366) der Unterschied zu einem Ver‐
sprechen. Einer anderen Person zu versprechen, man werde (nicht) φ-en, ist das
Produkt meiner eigenen Überlegungen.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

138

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beibehalten soll, kann man (meistens) nicht aufgrund von Faktoren beant‐
worten, die konzeptionell und moralisch keinen Bezug aufweisen (370).
Diese zwei Punkte implizieren, dass die beschriebene Festsetzung von Kon‐
struktionen in unserem Selbst durch das Recht moralisch problematisch ist.

Die Akzeptanz politischer Pflicht führt damit in eine Situation, die
ein Dilemma zu sein scheint. Eine moralische Person, die durch ein po‐
litisches Sollen gebunden ist, muss entweder das eigene Selbst aufgeben,
um fremde Werte zu spiegeln, damit sie auf Faktoren reagieren kann, die
weder einen konzeptionellen Bezug zu noch eine moralische Relevanz für
den Fortbestand des eigenen Selbst haben – oder hat eigene Werte und
Überzeugungen, welche unvereinbar mit dem sind, was moralisch gesollt
ist (373). Wählt sie die erste Option, dann gibt eine moralische Person
etwas Wertvolles auf, und lässt ihr Selbst von fremden Entscheidungen ko‐
lonialisieren, die – trotz deren fragwürdigen Status – bestimmen, welchen
moralischen Status die eigenen Werte und Überzeugungen haben. Dass die
Moral dies von uns verlangt, ist für Smith nicht plausibel. Insbesondere
wenn man Folgendes bedenkt: Die moralisch nicht relevanten Faktoren,
die konzeptionell nichts mit der legislativen Frage zu tun haben, werden für
den moralischen Status des Selbst erst durch die politische Pflicht relevant.
Besitzen wir eine Pflicht zum Rechtsgehorsam, dann sind wir verpflichtet,
wie vom Recht gefordert zu handeln. Eine moralische Person P wird daher
anstreben, Überzeugungen und Werte (WR) zu hegen, die mit den ihr auf‐
erlegten Rechtspflichten kompatibel sind. Diesen zuwiderlaufende Über‐
zeugungen und Werte (W¬R) wird P ferner als moralisch problematisch
anschauen. Dies alles gibt P Gründe, sich von W¬R zu distanzieren. Sind
aber W¬R integraler Bestandteil von Ps Selbst, distanziert sich P faktisch
von sich selbst und nimmt mit WR Begehren auf, die von aussen stammen.
Dies zwingt P dazu, ihr Selbst zurückzustellen bzw. zu revidieren und sich
aufgrund externer, moralisch nicht relevanter Faktoren neu zu erfinden, um
den fremden WR zu entsprechen.

Gelingt es mit dieser Argumentation, die politische Pflicht und – über
die Korrelationsthese – legitime politische Autorität zurückzuweisen? Falls
die politische Pflicht ein stabiles Selbst gefährdet, das auf eigenen Überle‐
gungen, Reflexionen usw. fusst, dann haben wir einen sehr guten Grund,
sie zurückzuweisen. Denn sie verlangt von uns, rechtliche Normen auf‐
grund ihres Status – und nicht ihres Inhalts wegen – zu einem Teil von
uns zu machen. Dadurch entkoppelte der inhaltsunabhängige Charakter
der politischen Pflicht unsere Überlegungen nicht nur von unseren Hand‐
lungen (vgl. Abschn. 2.2), sondern von unserem Selbst. Für mich ist es aber

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

139

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fraglich, ob ein politisches Sollen tatsächlich danach verlangt, unser Selbst
durch das Recht – und damit durch konzeptionell und moralisch nicht
relevante Faktoren des Gesetzgebungsprozesses – kolonialisieren zu lassen.
Der Grund dafür ist, dass die politische Pflicht höchstens indirekt nach
einer Anpassung unseres Selbst verlangt.

Eine politische Pflicht verlangt von uns – so weit scheint es einen ge‐
wissen Konsens in der Literatur zu geben (vgl. Abschn. 2) –, das Recht
zu befolgen, weil es sich um Recht handelt. Damit ist von uns verlangt,
aufgrund einer rechtlichen Norm oder einer Kombination verschiedener
rechtlicher Normen (nicht) zu φ-en, wenn wir ein politisches Sollen haben.
Dieses gibt uns damit einen pro tanto Handlungsgrund, der aber nicht
von uns verlangt, uns von unseren Wünschen und Überzeugungen zu
distanzieren. Solange wir (nicht) φ-en, erfüllen wir die politische Pflicht.
Unsere Wünsche und Überzeugungen, die dagegensprechen, dürfen damit
nicht handlungsleitend werden, weil von einer moralischen Person, die
eine politische Pflicht besitzt, moralisch gesollt ist, das Recht zu befolgen.
Daraus folgt aber nicht automatisch, W¬R seien problematisch. Eine Person
kann beispielsweise der Überzeugung sein, Linksverkehr sei die bessere
Lösung für den Strassenverkehr, und dies kann ein essenzieller Bestandteil
ihres Selbst sein. Sich der rechtlichen Regelungen zum Rechtsverkehr zu
beugen, verlangt von der Person aber nicht, ihre Überzeugung aufzugeben.

An W¬R festzuhalten mag ein Konfliktpotenzial besitzen, aber dieses
allein gibt uns keinen Grund, uns von W¬R zu distanzieren. Steht zum
Beispiel Homosexualität unter Strafe, dann hat eine moralische Person eine
pro tanto Pflicht, auf homosexuelle Handlungen zu distanzieren. Verliebt
sie sich in eine andere Person desselben Geschlechts und möchten die
beiden ihrer Liebe durch sexuelle Handlungen Ausdruck verleihen, dann
sehen sie sich einem Konflikt gegenüber. Um aus der rechtlichen Pflicht,
keine homosexuellen Handlungen auszuüben, die durch das politische Sol‐
len einen moralischen Status erhalten hat, eine Notwendigkeit abzuleiten,
sich von ihren homosexuellen Neigungen zu distanzieren, müsste Homo‐
sexualität moralisch verwerflich sein, was aber mehr als fragwürdig ist.
Damit sind die beiden Personen einerseits angehalten, keine homosexuel‐
len Handlungen auszuüben, diese sind aber andererseits aus einer morali‐
schen Perspektive zumindest zulässig. Für die beiden Personen stellt sich
folglich die Frage, welchem ihrer Wünsche – homosexuelle Handlungen
vorzunehmen oder dem politischen Sollen zu entsprechen – sie nachgeben
wollen. Solange ihre Entscheidung auf ihren eigenen Überlegungen basiert,

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

140

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fusst folglich ihr Selbst weiterhin auf eigenen Überlegungen, Reflexionen
usw. Entscheiden sie sich in diesem Fall zudem gegen die Rechtspflicht,
keine homosexuellen Handlungen vorzunehmen, dann folgt daraus keine
generelle Rückweisung der politischen Pflicht. Denn diese ist pro tanto und
kann im Einzelfall von anderen moralischen Überlegungen übertrumpft
werden. Sehen die beiden Personen dagegen davon ab, ihrem Wunsch auf
homosexuelle Handlungen nachzugeben, dann müssen sie diesen nicht
aufgeben.106

Diese Überlegungen machen es fraglich, ob es notwendigerweise zu
einer Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt, wenn wir
eine politische Pflicht anerkennen. Konflikte lassen sich nicht ausschliessen
und diese können angesichts des sozialen und politischen Drucks, den
ein Staat durch rechtliche Regelungen aufzubauen vermag, unser Selbst
stark belasten. Aber dies spricht nicht gegen die politische Pflicht, sondern
eher für eine Verpflichtung des Gesetzgebers, diesen Druck auf das Selbst
möglichst gering zu halten sowie durch die Gesetzgebung auf eigenen
Überlegungen, Reflexionen usw. fussende Selbst nicht zu zerstören.

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

Für Robert Paul Wolff besitzen wir eine Pflicht, autonom zu handeln und
Verantwortung für unsere Handlungen und Entscheidungen zu überneh‐
men. Um der Autonomiepflicht nachzukommen, muss eine Person den
staatlichen Anspruch auf Autorität – bei welcher es sich für Wolff um
ein Befehlsrecht mit einem korrelierenden Recht auf Gehorsam handelt –
zurückweisen. Der Grund dafür ist, dass Wolff von einem Primat der Au‐
tonomie ausgeht, weshalb diese im Konfliktfall vorgeht. Eine autonome
Person wird demnach keine rechtliche Norm aufgrund ihres Status befol‐
gen (Abschn. 3.1.1). Daraus folgt aber nicht, Staatlichkeit sei immer abzuleh‐
nen. Für Wolff ist ein direktdemokratischer, auf Einstimmigkeit basierender
Staat mit der Autonomie der Bürger*innen vereinbar (Abschn. 3.1.2).

Wie wir im Abschn. 3.1.3 gesehen haben, gibt es in Wolffs Argumentati‐
on diverse problematische Überlegungen. Erstens ist Wolffs These nicht
überzeugend, wir seien zu absoluter Autonomie verpflichtet (McLaughlin

106 Ihr Wunsch kann die Grundlage sein, weshalb sie sich für die Entkriminalisierung
von Homosexualität einsetzen, um so eine Harmonisierung ihrer widersprüchlichen
Wünsche und Überzeugungen zu erreichen.

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

141

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2010, 16). Geht es lediglich darum, für unsere Taten die Verantwortung
zu übernehmen, ist Wolffs These zwar überzeugender, da verantwortungs‐
volles Handeln wertvoll und konstitutiv für unsere Handlungsfähigkeit
ist. Daraus folgt aber keine Pflicht, mich nicht (zeitweise) einer Autorität
zu unterstellen. Eher das Gegenteil ist der Fall. Bin ich für meine Hand‐
lungen letztinstanzlich verantwortlich, dann habe ich basierend darauf
in vielen Fällen – wenn mir beispielsweise Expertise, Fähigkeiten usw.
fehlen – ein Interesse daran, mich auf Autoritäten zu verlassen. Diese Über‐
legungen verdeutlichen, dass Autonomie und Autorität nicht zwingend
antagonistische Konzepte sind. Daran schliesst ein zweiter Punkt an, den
ich in Zusammenhang mit Ferraciolis (2015) aufgegriffen habe. Wie die
Bildungsfrage zeigt, sind Autoritäten für viele eine Voraussetzung, um jene
Fähigkeiten zu erlernen, die man für autonomes Handeln benötigt. Ein
gesamtgesellschaftliches Bildungssystem ist unerlässlich, um die mentalen
und kognitiven Fähigkeiten zu erlernen sowie um mögliche Lebensentwür‐
fe kennenzulernen. Bildungsinstitutionen benötigen dafür aber Autorität,
um nötigenfalls auch gegen den Widerstand der Eltern handeln zu dürfen.
Die Notwendigkeit für ein mit Autorität ausgestattetes gesellschaftliches
Bildungssystem kann Wolffs Ansatz aufgrund seiner absoluten Autonomie‐
pflicht aber nicht berücksichtigen. Drittens ist Wolffs Monismus, der aus
dem Primat der Autonomie folgt, nicht mit dem anarchistischen Kernwert
der Diversität vereinbar. Autonomie mag ein zentrales Konzept im anar‐
chistischen Denken sein, es ist aber weder das einzige noch das wichtigste,
über allen anderen stehende. Viertens folgt aus Wolffs engem Politikbegriff
ein Fokus auf staatliche oder politische Autorität, was aber andere herr‐
schaftsförmige Bereiche und Autoritäten in nicht politischen Kontexten
ausser Acht lässt. Damit präsentiert sich Wolffs Argumentation als eine
antietatistische und droht in der Folge davon, den Anarchismus auf Anti‐
etatismus zu reduzieren. Anarchist*innen gehen aber darüber hinaus und
kritisieren jegliche gesellschaftliche Strukturen, die Herrschaft fördern und
auf zwangsbewehrte Autorität beruhen.

Die Möglichkeit, Autonomie und Autorität zu vereinbaren, spricht noch
nicht per se gegen einen erfolgreichen prinzipiellen anarcho-philosophi‐
schen Ansatz. Für M. N. Smith (2013) bedroht eine politische Pflicht den
moralischen Status unseres Ichs, weil dieses von fremden Faktoren kolo‐
nialisiert würde, die weder moralisch noch konzeptionell relevant für die
legislativen Fragen sind (Abschn. 3.2). Ob es notwendigerweise zu einer
Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt, wenn wir eine
politische Pflicht anerkennen, ist aber fraglich. Da das politische Sollen auf

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

142

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ebene der Handlungen wirkt, folgt daraus nicht, man müsse Wünsche,
Interessen usw. aufgeben, die rechtlichen Normen widersprechen. Diese
Wünsche dürfen dann höchstens indirekt handlungsleitend sein, indem
man sich beispielsweise für Gesetzesänderungen einsetzt. Derweil Smiths
Argumentation nicht generell gegen eine politische Pflicht spricht, so
spricht sie zumindest für eine Verpflichtung des Gesetzgebers, den Druck
auf das Selbst möglichst gering zu halten sowie durch die Gesetzgebung
ein auf eigenen Überlegungen, Reflexionen usw. fussendes Selbst nicht zu
zerstören.

Wie die Beschäftigung mit Wolff und Smith zeigt, steht viel auf dem
Spiel, wenn politische Autoritäten in unser Leben eingreifen und bestim‐
men, was erlaubt, geboten oder erwünscht ist. Es geht um die Autor*innen‐
schaft über unser Leben. Die Beziehung zwischen Autonomie und Autorität
ist aber komplex und nicht notwendigerweise antagonistisch. Wir benöti‐
gen Bildungsinstitutionen, um unter anderem notwendige Fähigkeiten zu
erlangen sowie um uns Wissen über verschiedene Lebensentwürfe anzu‐
eignen. Wir benötigen Institutionen, welche Koordinationsprobleme lösen
und uns in unserem Alltag sowie in unserer komplexen Welt unterstützen.
Dies impliziert – contra Wolff –, dass Autonomie ohne Autoritäten nicht
denkbar ist. Daraus folgt aber nicht, jede Form von Autorität könne auf die‐
ser Basis legitimiert werden. Die Anarchist*innen erinnern uns daran, dass
insbesondere intransparente oder geschlossene Autoritäten problematisch
sind. In dieser Hinsicht stellt sich zudem die Frage, ob Wolff auf das korrek‐
te Konzept fokussierte. Denn derweil Autoritäten autonomiefördernd sein
können, stellt sich die Frage, ob sich Souveränität mit der damit verknüpf‐
ten Idee der Letztinstanzlichkeit mit der Vorstellung selbstverantwortlicher,
autonomer Individuen vereinbaren lässt.

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

143

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944607-101 - am 20.01.2026, 01:06:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1 Den Anarchismus verteidigen
	3.1.1 Die Frage: Autonomie oder Autorität?
	3.1.2 Eine republikanische Lösung: Wolff über Jean-Jacques Rousseau
	3.1.3 Autonomie und Autorität sind doch vereinbar

	3.2 Die politische Pflicht und das Selbst
	3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

