Einfahrung:

Was soll Islamwissenschaft bedeuten?

ABBAS POYA UND MAURUS REINKOWSKI

Lebendigkeit und Kreativitit in den Geisteswissenschaften geht mit einem Kri-
senbewusstsein einher. Man konnte sogar sagen, dass sich die Geisteswissen-
schaften seit dem 19. Jahrhundert unter anderem durch regelmifig wiederkeh-
rende Sinnkrisen konstituieren.' Die Sinnfrage wurde in den letzten Jahrzehnten
durch die Herausforderung verschirft, sich gegeniiber einer Offentlichkeit recht-
fertigen zu miissen, die Auskiinfte iiber den Nutzen der Geisteswissenschaften
einholen will. Geisteswissenschaftlerinnen und Geisteswissenschaftlern, die sol-
chen Anfragen und Anforderungen gegeniiberstehen, fillt es schwer, deutliche
Aussagen zu den Aufgaben ihrer eigenen Wissenschaft zu treffen. Sie konnen das
Aufgabengebiet ihrer Einzeldisziplinen umreiflen, weitergehenden Fragen wei-
chen sie aber eher aus. Geisteswissenschaftliche Selbstkritik und Selbstversiche-
rung zeigen dabei ein typisches Muster: Kritik am Fach wird geiibt, um dann
doch Zweifel an der Existenzberechtigung des Faches auszuschlieBen. Begleitet
wird diese Rede (die Rede, die immer in der Rede von der letztlich doch sinnvol-
len Disziplin miindet) von einem unheilschwangeren Raunen iiber die spiteren
hohen (wissenschaftlichen und sozialen) Folgekosten, hitte das betreffende Fach
Stellenstreichungen hinzunehmen.”

1 Siehe Jirgen Kaube: ,,Das Unbehagen in den Geisteswissenschaften. Empire und
iberempirische Krisen®, in: Florian Keisinger/Roland Berger (Hg.), Wozu Geistes-
wissenschaften? Kontroverse Argumente fiir eine tiberfillige Debatte, Frankfurt/M,
New York: Campus 2003, S. 17-28, hier S. 17: ,,,Krise‘ wire dann fiir die Geistes-
wissenschaften das, was fiir Naturwissenschaftler der ,Fortschritt® ist: eine ebenso
festliche wie tiberempirische Formel fiir den sonntiglichen Auflenverkehr und die
Begegnung mit Massenmedien.*

2 Siehe als Beispiel: Jorg Riipke: ,,Altertumswissenschaft®, in: F. Keisinger/R. Berger
(Hg.), Wozu Geisteswissenschaften, S. 117-123, hier S. 120: ,,Wer die relevante
Vergangenheit erst 1917 oder 1789 oder 1517 beginnen ldsst, bedarf der Altertums-
wissenschaft nicht und muss sie auch nicht finanzieren. Eine solche Wahl iiberldsst
Fritheres der Mythenbildung. Und haftet fiir die Folgen®; ebenso auch Friedrich
Wilhelm Graf: ,,Theologie®, in: F. Keisinger/R. Berger (Hg.), Wozu Geisteswissen-
schaften, S. 109-116, hier S. 116.

hitps//dol.org/1014361/9783839407158-001 - am 13.02.2026, 21:57:40, hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= IR


https://doi.org/10.14361/9783839407158-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | ABBAS POYA/MAURUS REINKOWSKI

Diese Beobachtungen gelten auch fiir die Islamwissenschaft. Dennoch
scheint dieses Fach von dem Gefiihl der Ortlosigkeit und Orientierungslosigkeit
in besonderem Mafe betroffen zu sein. Warum dies? Die Islamwissenschaft ist
doch ein beeindruckend interdisziplindr arbeitendes Fach; sie ist eine grofe Teile
der Welt umspannende Disziplin, die umfangreiche Sprachkenntnisse voraussetzt
und Entscheidendes zum Verstidndnis einer der grof3en monotheistischen Religi-
onen beitrdgt. Besonders seit dem 11. September 2001 steht das Fach im
Scheinwerferlicht der Offentlichkeit und wird um so mehr in seiner Bedeutung
wahrgenommen. Genauso aber lieBe sich sagen, dass die Islamwissenschaft ein
Fach ist, das keine eigenstindige Methode aufweist, das sich in der Vielzahl sei-
ner selbstgestellten Aufgaben verheddert und gegeniiber anderen geisteswissen-
schaftlichen Fichern ein deutliches Theoriedefizit aufweist. In der Zwiesprache
mit anderen Féchern ist es in Gefahr, zum Stichwortgeber fiir das génzlich ,An-
dere* degradiert zu werden — und die immer groer werdenden Erwartungen der
Politik und der Medien wird es ohnehin nicht génzlich erfiillen konnen.

Versuchen wir also besser zu verstehen, worin die besonderen Probleme der
Islamwissenschaft bestehen konnten. Zu tun hat dies mit den gednderten Arbeits-
bedingungen der Islamwissenschaft im Rahmen der Geisteswissenschaften. Die
Verpflichtung der Geisteswissenschaften zu ihnen eigentlich fremden Arbeits-
verbiinden fiihrt die Islamwissenschaft in Forschungszusammenhinge, die von
ihr oft gar nicht gewollt sind, in denen sie wenig Mitspracherecht zu haben
scheint, und in denen Islamwissenschaftler ihre Krifte leicht verzetteln. Zu tun
hat das Unbehagen in der Islamwissenschaft auch mit den Erwartungen der poli-
tischen Klasse und der Medien, die in der Islamwissenschaft die zustindige In-
stanz fiir jene amorphe und doch so schwarz am politischen Gewitterhimmel ste-
hende Wolke sehen, die nur durch die gemeinsame Bezeichnung ,der Islam‘ zu-
sammengehalten wird.

Ein Unbehagen hat sich also der deutschen Islamwissenschaft beméchtigt
und inzwischen viele Vertreterinnen und Vertreter des Faches erfasst, egal wel-
cher Ausrichtung der Islamwissenschaft sie anhingen oder welche Begriindung
dieses Faches sie verfechten. Wie dieses Unbehagen gedeutet werden soll, ist je-
doch umstritten: Ist es ein Zeichen der Modernisierung des Faches und seiner
allméhlichen Herauslosung aus einer traditionell eher isoliert betriebenen Wis-
senschaft? Handelt es sich um die Folgen einer allgemeinen Wissenschaftsgloba-
lisierung oder erklirt es sich aus der Uberbeanspruchung eines Faches, das fiir
die vielfiltigen politischen und medialen Erwartungen, die an es herangetragen
werden, gar nicht geriistet ist? Liegt es daran, dass der/die Islamwissenschaft-
ler/in hin- und hergerissen ist zwischen seinem/ihrem Wunsch nach kontemplati-
vem Schaffen und einer in die Offentlichkeit hinein wirkenden, wissenschaftlich
aber eher nicht anerkannten Sichtbarkeit? Oder handelt es sich vielmehr um das
Unbehagen, das manchen beschleicht angesichts unnétiger Selbstgeilelungen?

Oder glauben wir nur filschlich daran, dass jenes Unbehagen uns seit neues-
ter Zeit begleitet, obwohl es doch von Anbeginn dazugehort? Und sagt es nicht

hitps//dol.org/1014361/9783839407158-001 - am 13.02.2026, 21:57:40, hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= IR


https://doi.org/10.14361/9783839407158-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG: WAS SOLL ISLAMWISSENSCHAFT BEDEUTEN? | 11

sehr viel mehr iiber die Befindlichkeit des Beobachters aus als iiber das beobach-
tete Objekt? Wenn Sigmund Freud feststellt, ,,da wir uns in unserer heutigen
Kultur nicht wohl fiihlen, aber es sehr schwer [ist], sich ein Urteil dariiber zu bil-
den, ob und inwieweit die Menschen fritherer Zeit sich gliicklicher gefiihlt ha-
ben“,3 so lisst sich Ahnliches fiir die deutsche Universitit vermuten. In der Tat:
Waren die fritheren Zeiten wirklich so viel gliicklicher?

Die Islamwissenschaft ist ein Abkommling der Philologie. Diese Disziplin
war und ist die genuine Methode der Islamwissenschaft. Eine solide Kenntnis der
Quellensprachen und der philologischen Methoden — dariiber ist man sich einig —
ist unverzichtbar. Das erklirte Ziel der Islamwissenschaft ist nach wie vor die
Rekonstruktion des unermesslichen Textkorpus, das in der islamischen Welt in
den letzten 14 Jahrhunderten entstanden ist.

Von der Bezeichnung des Faches ,Islam-Wissenschaft‘ her wiederum miisste
die Islamwissenschaft eigentlich religionswissenschaftlich ausgerichtet sein. Es
ist aber bemerkenswert, dass die meisten Islamwissenschaftler heute sich weder
ihrer Herkunft (ndmlich der Philologie) noch ihrer naheliegenden Aufgabe (ndm-
lich der religionswissenschaftlichen Betrachtung des Islams) verpflichtet sehen.
Die Masse der Islamwissenschaftler begreift sich vor allem als Historiker oder
zumindest als Geisteswissenschaftler, die mit historischen Methoden arbeiten.

Der historisch arbeitenden Islamforschung ist jedoch niemals die Eingliede-
rung in die Geschichtswissenschaft gelungen; sie ist in die nur schwer zugéngli-
che Gildenordnung der deutschen Historiker niemals eingelassen worden, so wie
auch die islamische Geschichte niemals als Schnittmenge mit der europdischen
Weltgeschichte angenommen wurde. Aber warum sollte auch die Islamwissen-
schaft von der Geschichtswissenschaft akzeptiert werden? Die Islamwissenschaft
sieht sich ndmlich selbst als interdisziplindr ausgerichtet. Im wissenschaftlichen
Alltag wirkt sich jedoch diese Interdisziplinaritit sehr oft in der Weise aus, dass
die Islamwissenschaft eklektisch arbeitet; sie wéhlt sich aus der Fiille der geistes-
und sozialwissenschaftlichen Methoden die ihr jeweils dienlichen und scheinbar
passenden Elemente aus.

Wenn also die Islamwissenschaft kein Fach mit eigenstindiger Methodik ist
und sich auch im Grunde keiner Disziplin gédnzlich anschlieen darf/kann/will,
kann sie dann eine Aussage dariiber treffen, was ihr eigentliches Anliegen ist?
Verfiigt sie zumindest iiber einen Kern? Die meist sehr allgemein gehaltenen De-
finitionen von Islam und Islamwissenschaft, die von Vertreterinnen und Vertre-
tern des Faches selbst gegeben werden, kreisen jedoch nicht um einen solchen
angenommenen Kern, sondern wollen eher die dufleren Konturen beschreiben.
Meist heben diese Selbstbeschreibungen auf einen ,islamischen Halo* ab, also die
Gesamtheit dessen, was Marshall Hodgson in seinem The Venture of Islam ,,is-

3 Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. Und andere kulturtheoretische
Schriften, Frankfurt/M: Fischer 1996, S. 55.

hitps//dol.org/1014361/9783839407158-001 - am 13.02.2026, 21:57:40, hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= IR


https://doi.org/10.14361/9783839407158-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | ABBAS POYA/MAURUS REINKOWSKI

lamicate* nannte und das jenseits von Norm und Ritual die Vielfalt der islami-
schen Kulturen ausmacht. Aber gerade diese vielfiltigen Emanationen der isla-
mischen Zivilisationen kénnen eigentlich auch von Historikern, Architekturhisto-
rikern, vergleichenden Literaturwissenschaftlern, Politologen usw. untersucht
und beschrieben werden.

Gibt es also iiberhaupt einen Bereich, der als alleiniges Kompetenzreservat
der Islamwissenschaft zu gelten hétte? Gerne behaupten die Vertreterinnen und
Vertreter des Faches (vor allem gegeniiber den Medien), dass es ,den Islam* nicht
gibt. In der Verteidigung ihres Faches gegeniiber anderen Disziplinen operieren
sie aber meist mit der Auffassung eines Islams. In einem engeren Bereich, den
man vielleicht Islamkunde nennen k(innte,4 wird versucht, genau diesen Kern zu
erfassen. Konnte es also die Aufgabe der Islamwissenschaft sein, jenseits falscher
Essentialismen den ,keimtrachtigen Kern® der islamischen Kulturen zu erken-
nen? Wenn der Halo des Islams auch von anderen Féchern (Regionalstudien, Ge-
schichte, Literaturwissenschaft) untersucht werden kann, besteht dann die Exis-
tenzberechtigung des Faches in seiner Kompetenz fiir einen solchen islamischen
Kern? Wire dieser Kern unter Umstinden mit dem identisch, was die Islamwis-
senschaft fiir sich selbst als Grundlagenwissenschaft reklamiert?

Diese Fragen sind nicht nur heuristischer Luxus, sondern sie bedeuten viel
fiir die Zukunft des Faches, ihre Stellung in den Geisteswissenschaften und ihre
Wirkung hinein in die Offentlichkeit. Benachbarte Ficher werden immer mehr in
die Doménen der Islamwissenschaft eindringen. Die Kompetenz, die die Islam-
wissenschaft bis heute bei sich selbst sieht, ist die profunde Kenntnis einer oder
mehrerer islamischer Sprachen. Angesichts einer zunehmend globalisierten Stu-
dentenschaft wird der Vorsprung der Islamwissenschaft, wenn er nur auf ihrer
sprachlichen Kompetenz beruhen sollte, immer mehr schrumpfen. So wird es
immer mehr Studierende der Geschichte oder der Politikwissenschaft geben, die
iiber solche Sprachkenntnisse schon aufgrund ihrer Herkunft verfiigen. Was die-
sen Studierenden allein fehlt, ist die Fahigkeit, das iiber Jahrhunderte angesam-
melte Textkorpus der islamischen Hauptsprachen sichten und verstehen zu kon-
nen. Wird die natiirliche Folge sein, dass die Islamwissenschaft sich um so mehr
auf ihre ureigenste Doméne zuriickzieht, ndmlich die miihe- und verdienstvolle
Lektiire von Handschriften bzw. ganz allgemein von klassischen islamischen
Texten — eine Fihigkeit, die in westlichen Gesellschaften nur im Rahmen eines
islamwissenschaftlichen Studiums vermittelt wird?

Das Gegenstiick zum wissenschaftlichen Experiment in den Naturwissen-
schaften ist in den Geisteswissenschaften das Schaffen von Redundanz — Redun-

4 Heute ist tibrigens der Begriff ,Islamkunde’ eher bekannt als Bezeichnung fiir den
islamischen Religionsunterricht an den 6ffentlichen Schulen.

5 Ludwig Ammann: ,Islamwissenschaften, in: Klaus E. Miiller (Hg.), Phdnomen
Kultur: Perspektiven und Aufgaben der Kulturwissenschaften, Bielefeld: transcript
2003, S. 82.

hitps//dol.org/1014361/9783839407158-001 - am 13.02.2026, 21:57:40, hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= IR


https://doi.org/10.14361/9783839407158-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG: WAS SOLL ISLAMWISSENSCHAFT BEDEUTEN? | 13

danz im Sinne eines Potentials an Deutungen und Thesen. Diese Redundanz wird
benotigt, um in langwierigen Prozessen aus einer grof3en Auswahl die richtigen
Losungsvorschlige herauszufinden. Fiir die Islamwissenschaft stellt sich die spe-
zifische Frage, wie sie weiterhin Redundanz, auch ihre ganz eigene, schaffen
kann, ohne selbst redundant zu werden; d.h. welche Formen von ,relevanter Re-
dundanz‘ kann die Islamwissenschaft in den und fiir die Geisteswissenschaften
zur Verfiigung stellen?

Dass die Islamwissenschaft in der Wissenschaftslandschaft eigentlich mehr
als eine Nebenrolle spielen konnte, sieht man an den zukiinftigen Aufgabenberei-
chen der Geisteswissenschaften: ,,Es geniigt, 6ffentlich géngige Problem-Labels
wie nine-eleven, EU-Beitritt der Tiirkei, Globalisierung, Multikulti, clash of civi-
lizations, Biirgerkrieg in Ex-Jugoslawien, religioser Fundamentalismus, Umwelt-
verschmutzung, Handy-Sucht, Pandemien, demographische Entwicklung oder
Aufstinde von Jugendlichen in ghetto-dhnlichen Vorstidten aufzuzihlen,® um
zu erkennen, dass bei nahezu jeder Fragestellung auch die Islamwissenschaft ge-
fragt sein konnte.

Die offentliche Nachfrage nach Islamwissenschaft und die islamwissen-
schaftlichen Wachstumsschmerzen, die damit verbunden sind, sind Ausloser fiir
die Entstehung des vorliegenden Bandes, aber nicht alleiniger Gegenstand der
folgenden Beitrdge. Es wird auch um innerdisziplindre Selbstbefragungen und
Selbstversicherungen gehen: Wie soll das Fach auf den Anspruch der Politik und
der Offentlichkeit antworten, dass es immer das genuin ,Islamische‘ von all dem
zu erkldren habe, was in der islamischen Welt oder unter Muslimen geschieht?
Ist vielleicht dieses Missverstindnis der AuB3enstehenden, was die Islamwissen-
schaft angeblich leisten soll — ndmlich den ,wahren Kern‘ des Islams zu benen-
nen —, einer der Griinde fiir die argumentative Léhmung des Faches? Wenn es
aber solche Missverstidndnisse gibt, warum kann sie die Islamwissenschaft nicht
ausrdumen und ihre wirklichen Potentiale offensiv vertreten? Verfestigt sie durch
ihre traditionelle Beschiftigung mit normativen Texten und durch ihre dement-
sprechende Darstellung des Islams nicht vielmehr die in der europiischen Offent-
lichkeit vorherrschende Auffassung, dass Muslime im Durchschnitt die religiosen
und dogmatischen Inhalte des Islams mit grolerem Nachdruck als andere Religi-
onen verfechten und deswegen ein weitaus strengeres religioses Verhalten zei-
gen? Ist es dem Fach iiberhaupt gelungen, sich von den Paradigmen des Orienta-
lismus des 19. und 20. Jahrhunderts zu entfernen? Was bedeutet die wachsende
Prisenz von jungen muslimischen deutschen Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftlern fiir die Zukunft der Islamwissenschaft? Kann das Fach — jenseits seiner
philologischen Tradition — neue methodische Wege einschlagen?

6 Jochen Horisch: Die ungeliebte Universitit. Rettet die Alma mater!, Miinchen,
Wien: Hanser 2006, S. 91.

hitps//dol.org/1014361/9783839407158-001 - am 13.02.2026, 21:57:40, hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= IR


https://doi.org/10.14361/9783839407158-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | ABBAS POYA/MAURUS REINKOWSKI

Es gibt bereits beeindruckende Abhandlungen zur Geschichte der Islamwis-
senschaft, etwa von Ulrich Haarmann, Josef van Ess und Baber Johansen.’ An all
diesen Arbeiten fillt aber auf, dass sie immer wieder um Carl Heinrich Becker
(1876-1933) als zentrale Figur und Begriinder der Islamwissenschaft kreisen,®
dass sie aber etwa iiber die Zeit des Nationalsozialismus wenig sagen konnen’
und auch fiir das mittlerweile halbe bundesrepublikanische Jahrhundert kaum
iiber schiere Bestandsaufnahmen hinauskommen.'® Diese Liicke, ndmlich das
Fehlen eines tieferen Verstidndnisses der deutschsprachigen Islamwissenschaft in
den letzten fiinfzig Jahren, kann dieser Band nicht schlieen, denn die Geschichte
des Faches lisst sich nur durch Forschungsarbeit im Detail rekonstruieren.''

Noch einmal daher die Frage: Wozu dieses Buch? Es geht hier in diesem
Band zuerst einmal darum, das sich aus unterschiedlichsten Quellen speisende,
aber allgemein spiirbare Unbehagen innerhalb des Faches zu artikulieren und den
aktuellen Diskussionsstand in diesem Zusammenhang zu dokumentieren. Es geht
aber doch auch zugleich um mehr: Man konnte sich ndmlich an den letzten Satz
in Voltaires Candide halten (,,Cela est bien dit, répondit Candide, mais il faut
cultiver notre jardin.“) und argumentieren, dass die Islamwissenschaft nur durch

7 Ulrich Haarmann: ,,Die islamische Moderne bei den deutschen Orientalisten®, in:
Friedrich H. Kochwasser/Hans R. Roemer (Hg.), Araber und Deutsche. Begegnun-
gen in einem Jahrtausend, Tiibingen u.a.: Erdmann 1974, S. 56-91; Josef van Ess:
,,From Wellhausen to Becker: The Emergence of ,Kulturgeschichte® in Islamic Stud-
ies”, in: Malcolm H. Kerr (Hg.), Islamic Studies: A Tradition and its Problems,
Malibu: Undena Publications 1980, S. 27-51; Baber Johansen: ,,Politics and Schol-
arship: The Development of Islamic Studies in the Federal Republic of Germany*,
in: Tareq Y. Ismael (Hg.), Middle East Studies. International Perspectives on the
State of the Art, New York u.a.: Praeger 1990, S. 71-130.

8 Neuerdings auch Gegenstand gleich zweier islamwissenschaftlicher Monographien:
Alexander Haridi: Das Paradigma der ,islamischen Zivilisation* — oder die Begriin-
dung der deutschen Islamwissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933): Ei-
ne wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung, Wiirzburg: Ergon 2005; Giovanni
Morrone: Incontro di civilta. L'Islamwissenschaft di Carl Heinrich Becker, Napoli:
Liguori 2006.

9 Siehe nun aber Ekkehard Ellinger: Deutsche Orientalistik zur Zeit des Nationalsozi-
alismus 1933-1945, Edingen-Neckarhausen: deux-mondes-Verlag 2006.

10 Reine Bestandsaufnahmen hat es immer wieder gegeben, siche zum Beispiel Rainer
Biiren: Gegenwartsbezogene Orientforschung in der Bundesrepublik Deutschland.
Gegenstand, Lage und Forderungsmoglichkeiten, Gottingen 1974 (Schriftenreihe
der Stiftung Volkswagenwerk); Angelika Hartmann (Hg.), Angewandte interdiszi-
plindre Orientforschung: Stand und Perspektiven im westlichen und 0stlichen
Deutschland; Ergebnisse eines Kolloquiums an der Universitit Wiirzburg im Juni
1990, Hamburg: Deutsches Orient-Institut 1991; Ekkehard Rudolph (Hg.), Be-
standsaufnahme: Kultur- und sozialwissenschaftliche Forschung iiber die muslimi-
sche Welt in der Bundesrepublik Deutschland, Hamburg: Deutsches Orient-Institut
1999.

11 Zu dieser wiirde auch die in diesem Band bereits vollig untergegangene Tradition
der DDR gehoren.

hitps//dol.org/1014361/9783839407158-001 - am 13.02.2026, 21:57:40, hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= IR


https://doi.org/10.14361/9783839407158-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG: WAS SOLL ISLAMWISSENSCHAFT BEDEUTEN? | 15

ihre alltdgliche und an der Sache orientierte Arbeit beweisen konne, was sie
wirklich leistet. Das wird sie natiirlich tun konnen und miissen, aber langfristig
wird ihr dies eher gelingen, wenn sie lernt, sich zugleich iiber sich selbst als Fach
zu verstandigen.

Dieser Band schreibt nicht vor, wie sich das Fach Islamwissenschaft in Zu-
kunft entwickeln soll, reflektiert jedoch kritische Ansitze, die dem Fach neue
Perspektiven er6ffnen konnten. Auch wenn der Sammelband nicht den Anspruch
erheben will, alle Stimmen der Islamwissenschaft eingefangen zu haben, so er-
hilt man doch einen lebendigen Eindruck von der Vielfalt der in diesem Fach
vertretenen Positionen. Meinungen und Argumentationen, die die Herausgeber
nicht teilen, wurden mit Bedacht belassen. Rein sachlich betrachtet, hitten zudem
manche Passagen in den Beitriigen wegen Uberlappungen und Wiederholungen
getilgt werden miissen. Auch hier entschieden wir uns dafiir, in die Beitrige
moglichst wenig einzugreifen, um ein Bild davon zu vermitteln, in welchen Fra-
gen (und manchmal auch: Antworten) die Beitragenden sich am ehesten nahe
kommen. Der Band versteht sich als ein Plidoyer: Fiir eine Offnung, die nicht
bedeutet, dass man anderes ausschlieBen miisste; fiir eine Debatte, die nicht ab-
geschlossen werden kann, sondern offen bleiben muss; fiir den unbefangenen
Umgang mit Widerspriichen und Widerspriichlichkeiten.

hitps//dol.org/1014361/9783839407158-001 - am 13.02.2026, 21:57:40, hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= IR


https://doi.org/10.14361/9783839407158-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps//dol.org/1014361/9783839407158-001 - am 13.02.2026, 21:57:40, hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (= IR


https://doi.org/10.14361/9783839407158-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

