
83

2 Soziologisierungen Bergsons:  
die Durkheimiens 

Durkheim ist bekanntlich nicht von seinen Mitarbeitern zu trennen. 
Auch bei ihnen ist ein Abstoßungseffekt von Bergson zu beobachten, 
was ebenfalls nicht heißt, dass sie nicht auch etwas von ihm überneh-
men, inspiriert sind, kurz: ihren Vektor von ihm beziehen, wie es oben 
hieß. Solche Vektoren sind die Soziologie der Zeit; die Soziologie des Ge-
dächtnisses; die Soziologie des Körpers; und die der Techniken. Dabei 
fallen die Bezüge auf Bergson ganz verschieden aus. Die einen nennen 
ihn explizit und durchweg kritisch; andere knüpfen positiv, aber eher en 
passant an ihn an; wieder andere wollen eine Synthese zwischen Durk-
heim und Bergson erreichen. Insgesamt aber bleibt dabei die Sicht Durk-
heims dominant. Dessen rationalistische Anti-Affekte gegen den ›Irrati-
onalismus‹ und dessen Axiom des sozialen Aprioris sind die Grundlage, 
von der aus viele der Durkheimiens ihre eigenen Werke entfalten. Un-
ter ihnen gibt es Schüler Bergsons (am Lycée Henri IV respektive an der 
École Normale Supériore); einige haben seine öffentlichen Vorlesungen 
am Collège de France besucht (Halbwachs, Simiand, Hertz). Und es gibt 
einen Durkheimien, der sich von Bergson wirklich affiziert zeigt: Ro-
bert Hertz. Auch er hörte Bergson am Collège de France; dessen Vorle-
sungen wie Werke haben ihn begeistert. Hertz schätzte Bergson als den 
»kühnsten Philosophen der Moderne« und als Erfinder einer neuen phi-
losophischen Methode. Auch wollte er eine Konferenz über den Einfluss 
Bergsons auf das ›soziale Denken‹ organisieren. Dieser positive, affirma-
tive Bezug auf das bergsonsche Denken wurde in der Durkheim-Schule 
»komplett mit Schweigen bedacht«.1

2.1 Henri Hubert: Eine soziologische Theorie der Zeit

Hubert (1872–1927) ist Archäologe, Historiker und Soziologe. Er spezi-
alisiert sich in der Geschichte der Religionen; er ist Experte für die kel-
tische Geschichte und Sprache sowie für griechisch-römische, judaische 
und assyrisch-babylonische Religionsgeschichte. Seine Dissertation über 
die Déesse Syrienne bleibt unvollendet. 1901 wird er Maitre de confé-

1	 A. T. Riley/Ph. Besnard, Introduction, in: R. Hertz, Un ethnologue dans les 
tranchées (août 1914-avril 1915). Lettres de Robert Hertz à sa femme Alice, 
Paris 2002, 66, Anm. 92 (einen unveröffentlichten Brief an seinen ›englischen 
Freund Dodd‹ vom 19.5.1912 zitierend).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

84

rences für die ›primitiven‹ Religionen Europas an der École Pratique des 
Hautes Etudes; ab 1906 lehrt er Nationale Archäologie an der École du 
Louvre und wird Kurator und Konservator am Musée de Saint-Ger-
main. Sein Werk entsteht teilweise gemeinsam mit Marcel Mauss (Essai 
sur le sacrifice, 1899; Esquisse d’une theorie de la magie, 1902/03; Int-
roduction in die Mélanges d’histoire des religions, 1906). Zwei Artikel 
erschienen zunächst nur unter Mauss’ Namen (Étude sommaire de la re-
présentation du temps dans la magie et la religion; L’origine des pouvoirs 
magiques dans les sociétés australiennes. Étude analytique et critique de 
documents ethnographiques). Die beiden gelten in der EPHE auch als 
›Monsieur Hubert-Mauss‹, und Mauss nennt Hubert seinen Arbeitsbru-
der oder Arbeitszwilling. Huberts Werk ist, obgleich auf den ersten Blick 
weniger sichtbar, mindestens ebenso umfangreich wie das von Mauss.2 

Die ›Studie zur Repräsentation der Zeit in der Magie und Religion‹3: 
Die Grundidee

»Die Analyse der religiösen Tatsachen, der kollektiven Repräsentatio-
nen, der ihrer Entfaltung vorhergehenden Regeln und deren Logik hat 
uns zuerst beschäftigt. Wir widmeten uns der Idee des Sakralen als einer 
mentalen Kategorie, die in den religiösen Tatsachen enthalten ist. Die-
se Studie der Kategorien des kollektiven Denkens ist unsere Erfindung. 
Seither bin ich zur Idee der Zeit übergangen, während Mauss zu der des 
Raumes ging. Meine Arbeit über die Idee der Zeit war die erste Etap-
pe meiner Arbeiten zu den Festen, die meinem Denken den Weg zu den 
künftigen Forschungen über die Mythologie wiesen«.4

Die Studie über die Zeit von 1905 gilt als sein wichtigstes theoretisches 
Werk. Hier ist zum ersten Mal die Zeit-Soziologie der Durkheimiens 
sichtbar, worauf wir hinsichtlich von Durkheims Elementaren Formen 
bereits hingewiesen haben. Hubert ist damit also maßgeblich an der Ent-
faltung dieser Wissenssoziologie mitbeteiligt, die den sozialen Ursprung 
und entsprechend die soziokulturelle Variabilität der Kategorien behaup-

2	 J.-F. Isambert, Henri Hubert et la sociologie du temps, in: Revue française de 
sociologie 20 (1979), 183–204, 183f. Zu Hubert vgl. R. Lantier, Hommage 
à Henri Hubert, in: Revue archéologique 1928, 289–308; P. Brun Patrice/O. 
Laurent, Henri Hubert, in: Les Nouvelles de l’archéologie 79, 2000, 5–32; zur 
Ähnlichkeit mit Lévi-Strauss’ Mythenanalyse siehe I. Strenski, What Structu-
ral Mythology owes to Henri Hubert, in: Journal of the History of the Beha-
vioral Sciences (1985), 354–371.

3	 Der Text ist die Einführung in eine Lehrveranstaltung an den Hautes Etudes: 
Sur le calendrier et les fêtes chez les Germains.

4	 H. Hubert, Texte autobiographique, in: Revue française de sociologie 20 
(1979), 205–208, 206.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

85

tet. Mit demselben Text hat er ebenso Anteil an der Ausfaltung ihrer Re-
ligionssoziologie (neben den weiteren mit Mauss verfassten religionsso-
ziologischen Texten zu den Begriffen des sacré und mana). In der Theorie 
der Zeit geht Hubert nun tatsächlich von Bergsons zentraler Idee aus: der 
Unterscheidung zweier Begriffe der Zeit, die er seit 1889 in allen Schrif-
ten formuliert. Die eigentliche Zeitqualität ist ständige, qualitative und 
kontinuierliche Veränderung ist (durée). Sie ist nicht identisch mit der 
quantitativen, diskontinuierlichen, verräumlichten Zeit, wie sie der phy-
sikalische Zeitbegriff (temps) fasst. Diese bergsonsche Unterscheidung 
zweier differenter Vielfalten will nun Hubert für die Soziologie der Zeit, 
genauer, für die doppelte Frage nach dem sozialen Charakter der Zeit 
und dem temporalen Charakter des Sozialen fruchtbar machen. 

Zunächst folgt er Bergson weit auf dessen Feld: Die magische und re-
ligiöse Zeit habe zur profanen Zeit dieselbe Relation wie die mathema-
tische-physikalische Zeit zur durée Bergsons.5 Die magisch-religiöse Zeit 
ist qualitativ, die profane quantitativ, sie ist vor Teilungen geschützt statt 
unendlich teilbar, ihre Segmente durchdringen sich, statt einander äußer-
lich zu sein. Ausgangspunkt ist die Beobachtung, dass Mythen und Riten 
stets einen spezifisch temporellen Charakter haben. Alle religiösen und 
magischen Handlungen und Vorstellungen enthalten Begriffe der Zeit 
und des Raumes, die von den ›normalen‹ Begriffen differieren. »Wenn 
die Riten und mythischen Ereignisse sich in Raum und Zeit ereignen, 
muss man sich fragen, wie man die theoretische Teilbarkeit der Zeit und 
des Raumes mit der Unendlichkeit und Unveränderlichkeit des Heiligen 
vereinbaren kann«. Denn das Heilige ist »unteilbar«, es »realisiert sich 
immer ganz und gar«.6 Der religiöse Kalender ist keine rein quantitative 
Einteilung des Jahres; ebenso wenig teilen Mythen die Geschichte in ho-
mogene Abschnitte. Kurz, die mathematische Zeit entspricht der sozia-
len Zeit nicht, und es ist dabei stets die religiöse Zeit, die den Kalendern, 
den zeitlichen Einteilungen des Jahres zugrunde liegt. Diese entspringen 
den Religionen, die in der »Unterscheidung und Bestimmung von Daten 
und Perioden ein konfuses Netz« entfalten. Weder die Beobachtung der 
konkreten durées noch die abstrakte Idee, die wir gewöhnlich von der 
Zeit haben (als lineares, homogenes, teilbares Kontinuum) sei mit die-
sem Zeitbegriff zu fassen – und dies ist der Punkt, an dem sich Hubert 
von Bergson schon wieder trennt. »Es handelt sich weder um Psycholo-
gie, noch darum, die Urteile der Individuen zu beschreiben, oder deren 

5	 H. Hubert, Etude sommaire de la représentation du temps dans la religion et 
la magie (1905), in: Ders./M. Mauss, Mélanges d’histoire des religions. De 
quelques résultats de la sociologie religieuse, Paris 1929, 189–229, 210.

6	 Hubert, Etude sommaire, 189. Hubert verweist auf H. Hubert/M. Mauss, Es-
sai sur la nature et la fonction sociale du sacrifice, und dies., L’origine des pou-
voirs magiques dans les sociétés australiennes.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

86

Inkohärenz zu erklären. Die Repräsentationen ... haben etwas konzep-
tuelles und konventionelles; sie scheinen allen Kollektiven gemeinsam zu 
sein; sie besitzen eine ›legislative Rigidität‹. Hubert fügt hinzu, er wolle 
die Analyse der Zeitbegriffe nicht bis zur »Metaphysik treiben«.7 Entfal-
tet wird nun nicht nur eine Theorie der religiösen Zeit, sondern eine all-
gemeine Zeitsoziologie, die das Religiöse als ›Matrix‹ der Zeit versteht 
und von ihr aus drei Thesen entfaltet.8 Die erste teilt die Ausgangsbeob-
achtung mit: Riten und Mythen haben eine spezifische temporale Qua-
lität, die nicht mit dem Alltagsleben identisch ist. Die zweite enthält eine 
Theorie der mythisch-magisch-religiösen Zeit. Die dritte vollzieht den 
Übergang zur allgemeinen Soziologie der Zeit als ›Repräsentation‹ des 
Kollektivs. Diese Argumentation wird in acht Kapiteln entfaltet, von de-
nen das vierte Bergson expressis verbis diskutiert, während er faktisch 
von Beginn an präsent ist, im Begriff durée und der Unterscheidung zwei-
er Zeitbegriffe.

Von der Zeit der Mythen und Riten zur  
zeitlichen Strukturierung des Sozialen 

»Wir setzen voraus, dass die Zeit eine notwendige Bedingung der ma-
gischen und religiösen Handlungen und Repräsentationen ist. Man hat 
oft die Aufmerksamkeit auf die Tatsache gelegt, dass die Riten sich unter 
temporalen Bedingungen vollenden, die für einen Ritus konstant sind, 
und dazu beitragen, sein Milieu zu definieren«.9 

Zunächst mag es so scheinen, als ob die mythischen Ereignisse jenseits 
der Zeit liegen. Jedoch situieren alle Mythologien die Ewigkeit »chro-
nologisch: meist am Beginn der Zeit, zuweilen am Ende. Die Mythen 
sind entweder Ursprungs‑ oder eschatologische Mythen, sie fassen Ur-
sprung oder Ende der Dinge – und dies nicht, weil dies ihre Funktion 
wäre, sondern, weil sie in der Zeit sind«.10 Es handelt sich bei der my-
thischen Zeit (man denke an die dreamtime des australischen Totemis-
mus) auch nicht einfach um eine Figur der Ewigkeit, so Hubert weiter, 
denn es gibt viele Fälle, in denen sich die Mythen ›verjüngen‹. Zudem 
sind die magischen oder religiösen Tatsachen nie so zu denken, als ob 
sie vor, nach oder neben den profanen Tatsachen ablaufen. Sie sind stets 
in einem separaten Zeit-Milieu situiert. Und wenn diese religiöse Zeit 
als System sukzessiver Daten und Dauern (durées) vorgestellt wird, als 
symmetrische Serien, in denen die Punkte und Intervalle den Kalender 

	 7	Hubert, Etude sommaire, 190.
	 8	Vgl. in Folgendem die instruktive Lektüre von Isambert, Henri Hubert, 192ff.
	 9	Hubert, Etude sommaire, 191.
10		Hubert, Etude sommaire, 191f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

87

bilden, so hat dies nicht die Funktion, die Zeit zu messen, sondern viel-
mehr, »sie zu rhythmisieren«.11 In Magie und Religion sind die Teile der 
Zeit einander nicht homogen, sondern rhythmisiert; die religiöse Zeit 
ist nicht quantitativ, sondern qualitativ strukturiert. Fünf Merkmale be-
stimmen ihren Charakter näher: 1) Die Kontinuität der Zeit wird durch 
»kritische Daten«12 unterbrochen. Die Zeit, in der sich die magischen 
resp. religiösen Dinge abspielen, ist nicht homogen. 2) Die Intervalle 
zwischen zwei kritischen Daten sind kontinuierlich und geschützt. Die 
Kontinuität eines Intervalls wird etwa durch Initiationsriten hergestellt: 
Diese Riten – stets zwei, zu Beginn und Ende einer Lebensperiode – ge-
ben der Zwischen-Zeit (Kindheit, Jugend, Erwachsenenalter, Alter) den 
Charakter des Kontinuierlichen. Stets fixieren Feste die kritischen Da-
ten; zuweilen werden die Zeitpunkte der Unterbrechung auch personi-
fiziert und in dramatischen Akten ausgetrieben (Fastnacht). Zudem die-
nen Verbote dem Schutz der Intervalle, der religiösen Zeit: Es gibt etwa 
strikte Bestimmungen, zu welcher Mondphase ein Krieg begonnen wer-
den darf. 3) In der religiösen-magischen Zeit sind die kritischen Daten 
den Intervallen äquivalent. Die Intervalle (durées) sind im Gegensatz zur 
physikalischen Zeit nicht unendlich teilbar und füreinander undurch-
dringlich. (Man ist nie zugleich Kind und Jugendlicher.) 4) Ähnliche Tei-
le sind äquivalent. 5) Quantitativ ungleiche durées werden in der religi-
ösen-magischen Zeit egalisiert, gleiche durées werden verungleicht. So 
spielen sich in der Mythologie die Dauern nicht mit der Geschwindig-
keit des ›normalen‹ Lebens ab, die Stunde, das Jahr läuft im Mythos viel 
schneller oder langsamer ab. Daraus folgt nicht, dass diese Zeit keine 
Quantität wäre; sie ist zwar keine reine Quantität, nicht in allen Teilen 
homogen, aber sofern sie strukturiert ist, habe sie doch einen quantita-
tiven Charakter. Kurz, die Charaktere beider Zeiten sind nicht so kont-
rär, wie Bergson zu denken fordert. 

Soziologie der Zeit – statt Denken in der Zeit

»In den Données immediates ist Bergson zu dem Schluss gelangt, 
dass der Begriff der Zeit nicht allein einer der Quantität ist, son-
dern auch der Qualität. In den subtilen Arabesken von Materie und 
Gedächtnis ersetzt er (als erzeugendes Element der Vorstellung der 
Zeit) die Begriffe Größe, Position, Sukzession durch die aktive Span-
nung ... Wir nähern uns dieser Theorie der Zeit ..., wenn wir mit 

11		Hubert, Etude sommaire, 192f.
12		Hubert, Etude sommaire, 197: »Unter kritischen Daten verstehen wir nicht 

nur die extremen Terme der Kalenderabschnitte, sondern jeden Moment, der 
Objekt einer besonderen Betrachtung ist. Der Zyklus der kalendarischen Ter-
me ist nur eines der besonderen Systeme kritischer Daten und Intervalle«.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

88

ein wenig mehr Präzision zu fassen suchen, welches die Qualitä-
ten sind, die in Magie und Religion in den Zeitbegriff eingehen ...«.13 

Das Zentrum der Argumentation erreicht Hubert im vierten Kapitel: Die 
Theorie der Idee der Zeit. Hier bildet Bergson die nun auch explizite Re-
ferenz, gegen welche die soziologische Theorie der Zeit formuliert wird. 
Die (rhetorische) Frage ist, ob Bergsons »allgemeine philosophische Er-
klärung« auch auf Religion und Magie zutreffe, auf fixierte, konventio-
nell festgelegte Elemente, auf ein Tableau der Zeit. Hubert bezieht sich 
auf alle einschlägigen Schriften Bergsons, auf Zeit und Freiheit, wo der 
Begriff durée im Unterschied zu temps erstmalig auftritt; und auf Materie 
und Gedächtnis, wo er weiterentwickelt wird zu einer These des Bezu-
ges zwischen Körper und Geist. Um es kurz vorwegzunehmen, was Hu-
bert hier aufruft, wenn er etwa von der aktiven Bewusstseinsspannung 
spricht, die an die Stelle der quantitativen Zeit tritt: Erinnerung, Wahr-
nehmung, Handlung durchdringen sich Bergson zufolge kontinuierlich; 
Erinnerungen werden aktiviert entsprechend der ›Intensitätsspannung‹ 
des Bewusstseins im Dienst des Handelns. Ist es zum Handeln bereit, in-
tensiv gespannt auf das Aktuelle, vergrößert sich der Bereich der Wahr-
nehmung, um die Perzepte (images-perceptions) auszuwählen, die der 
Körper affizieren kann und die ihn affizieren (images-affections); wenn 
die Aufmerksamkeitsspannung gering ist (z.B. im Traum), minimiert sich 
die Perzeption der Außenwelt zugunsten der Erinnerungsbilder (ima-
ges-souvenirs). Dabei liegen Entspannung oder Spannung auf einer Li-
nie, Erinnerungen und Wahrnehmungen sind einander immanent, nicht 
wesensdifferent. Soweit mag Hubert mitgehen; zugleich trennt er sich 
aber von Bergson, da er die qualitative Zeit von äußeren Tatsachen defi-
niert sieht.14 Die ›kritischen Punkte‹, die ein religiöses Intervall festlegen, 
werden durch natürliche Phänomene oder kontingente Zahlen (50 Tage 
nach Karfreitag) definiert und definieren ihrerseits Vorstellungen und 
Handlungen. Äußere Referenz und soziale Vorstellung (Mythos) oder 
Handlung (Ritus) sind »verkettet«. Das System zeitlicher Relationen ist 
eines von »Signaturen«, das Datum die ›Signatur‹ des mit ihm verbun-
denen Ritus. Dabei seien differentielle Qualität der Zeit und »temporelle 
Signatur« »äquivalente Ausdrücke«.15 Hier hat Hubert den Kern seiner 
Soziologisierung Bergsons erreicht: Entstehung und Funktionieren der 
Signaturen seien nicht mit diesem zu verstehen (da er nur individuelle Be-
wusstseine annähme); statt dessen müsse ein nicht-individuelles Prinzip 
eingreifen, das »kollektive Leben«.16 Indem Hubert die durée soziologi-
siert, muss er Bergson im Gegenzug als Subjektphilosophen lesen; indem 

13		Hubert, Etude sommaire, 210f.
14		Hubert, Etude sommaire, 211.
15		Hubert, Etude sommaire, 211.
16		Hubert, Etude sommaire, 213.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

89

er die Zeit in Daten und Intervalle auflöst, spatialisiert er die bergsonsche 
durée, die gerade im Gegenteil kontinuierliches Anderswerden meint. 

Die allgemeine Soziologie der Zeit: Konventionelle Signaturen  
(ein ›Protostrukturalismus‹?)

Von hier aus entfaltet sich die allgemeine Soziologie der Zeit: Das System 
natürlicher oder numerischer Indizes der Zeit, die stets und »absolut« 
via Konvention instituiert sind. Die Erfahrung kommt allenfalls »sekun-
där« ins Spiel; entscheidend ist immer eine »soziale Autorität«. Bereits 
die Wahl des Zeichens (etwa: das erste Walross kündigt den Wechsel von 
Sommer- zu Winterzeit an) ist das arbiträre Ergebnis einer Konventi-
on. Kurz, die Zeit des Kalenders »enthält ein Maximum an Konvention 
und ein Minimum an Erfahrung«.17 Zwar kann man nicht wissen, wie 
die ›primitiven Konventionen‹ entstanden sind; immerhin sei aber beob-
achtbar, wie die »soziale Autorität in ihr Funktionieren interveniert: Die 
Unsicherheiten über den wirklichen Beginn der lunaison (Mondphase) 
werden in Mesopotamien durch die königlichen Astrologen behoben; in 
Judäa durch die Priester; in Rom durch den Pontifex«.18 Vermutlich sei 
auch die erste Konvention die einer sozialen Autorität gewesen, ergo die 
Entscheidung der Gesamtgesellschaft.

»Zahlreich sind die Daten, deren Institution durch Ereignisse der Ge-
schichte erklärt wurde, aber nur wenige bedürfen nicht auch anderer 
Seinsgründe. Allgemein sind es nicht die Tatsachen, die die Daten festle-
gen. Diese sind vielmehr die rhythmisch markierten Zeiten, die die vage 
Dauer (durée) in einzelne Dauern (durées) zerschneiden. ... Die Reprä-
sentation der Zeit ist wesentlich rhythmisch«.

Dieser ›Rhythmus‹ (in Arbeit, Poesie, Gesang) deutet erneut auf eine kol-
lektive Aktivität; er ist umso stärker markiert, je »intensiver die sozia-
le Kollaboration« ist. Dann aber ist anzunehmen, dass der »Rhythmus 
der Zeit nicht notwendig die durch Erfahrung festgestellten natürlichen 
Perioden zum Vorbild hat, sondern dass die Gesellschaften in sich das 
Bedürfnis haben, und das Mittel, um sie zu instituieren«.19 Dieses ›Mit-
tel‹ ist die »sympathetische Assoziation« oder das mana. Die Qualitä-
ten der Zeit lassen sich letztlich auf das mana oder das sacré zurückfüh-
ren.20 Auch, wofür eine Zeitspanne oder ein Datum steht, ist natürlich 

17		Hubert, Etude sommaire, 214, 217.
18		Hubert, Etude sommaire, 217.
19		Hubert, Etude sommaire, 219.
20		Ein Begriff aus M. Mauss/H. Hubert, Entwurf einer allgemeinen Theorie 

der Magie (1903), in: M. Mauss, Soziologie und Anthropologie 1, München 
1978, 43–179.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

90

konventionell, arbiträr. Die Instituierung des sozialen Lebens muss sich 
nun diesen Charakter verdecken; es muss eine magische Macht interve-
nieren – eben das mana, Begriff ohne Referenz. Für Hubert ist wichtig, 
dass sein Gehalt keiner individuellen Erfahrung entspricht, sondern aus 
»subjektiven Erfahrungen des Kollektivs« resultiere. Das mana ist die 
»essentielle« Konvention, die den anderen vorhergeht. Die so gefasste 
religiöse Zeit ist Quelle der profanen und mathematischen Zeit. Nicht 
nur der religiöse Zeitbegriff (die rhythmisierte, mythische Zeit) ist an den 
Begriff des mana oder Heiligen (sacré) geknüpft, von dem die Zeit ihre 
Identität erhält; vielmehr erweisen sich auch die profanen Einteilungen 
der Zeit als religiösen Ursprungs. Hubert bringt hier die Idee der kol-
lektiven Efferveszenz ein: Die ›subjektiven Erfahrungen‹ des Kollektivs 
sind diejenigen, die im »Milieu der exaltierten Kollektivität« entstehen. 
Dies ist nun ein emergenztheoretisches Argument, es setzt nicht das So-
ziale (oder die Autorität) schon voraus: 

»Die Bewusstseinstatsachen, um die es sich handelt, sind objektiv, weil 
sie sich zugleich im Bewusstsein vieler ereignen. Die Bewusstseine haben 
[alle zugleich] den Eindruck ihrer Zusammenstimmung und Fatalität. 
Die Objektivität dieser Tatsachen ergibt sich aus ihrer geteilten Subjek-
tivität. Andererseits ist ihre Abstraktion parallel zu ihrer Objektivierung. 
Schließlich leiht der erste Begriff, der des mana oder sacré, seine Realität 
dem zweiten, dem der Zeit«.21 

Diese Realität ist eine des »mystischen Milieus«, in dem sich alles als 
wirksam und real erweist, als abstrakt und allgemein, als ansteckend. 
Daher werden die »religiösen Dinge, die sich in der Zeit abspielen, le-
gitim und logisch so verstanden, als ob sie in der Ewigkeit abliefen«.22 
Derselbe Schritt der Abstraktion kann sich auch unter profanen Bedin-
gungen abspielen, aufgrund der geschilderten (subjektiven) Objektivi-
tät der Zeit, und zwar schon, weil sie der Bildung von Konventionen 
dienen, die die Begriffe selbst darstellen. Zwar ist Hubert vorsichtig; er 
will nicht spekulieren, nicht direkt annehmen, dass die Charaktere der 
»kollektiven Aktivität«, die Magie und Religion der Zeit geben, auch 
notwendig sind, um den profanen Zeitbegriff zu bilden. Immerhin aber 
werde so die Komplexität unserer Vorstellungen der Zeit deutlich: dass 
diese Ergebnis von Vergangenheit und Tradition sei. »Die Funktion des 
Kalenders ist von ihrem Ursprung her religiös«, er sollte »die Rückkehr 
von Dingen« vorhersehbar machen. Auch wenn es schwierig sei, zu zei-
gen, dass sie wirklich dazu instituiert wurden, so sind dies ihre Ergebnis-
se, was auf die »Natur ihrer ersten Institution« schließen lasse. »So hat 
die Institution des Kalenders nicht als einziges und auch nicht als erstes 
Ziel, die Zeit zu messen«, sie geht nicht von einer messbaren Zeit aus, 

21		Hubert, Etude sommaire, 226.
22		Hubert, Etude sommaire, 227. 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

91

vielmehr von einer »qualitativen Zeit, die diskontinuierlich ist, hetero-
gen und sich ständig um sich selbst drehend.«23

Die Zeit »ist eine symbolische Struktur, sie erscheint als In-Korrespon-
denz-Setzung der beiden Ordnungen der Phänomene, von denen das 
eine dem anderen als Zeichen dient [die natürliche Welt und die sozi-
ale Ordnung, Natur und Kultur; oder zunächst: profane und sakrale 
Zeit]. Man weiß natürlich, dass diese Struktur, eine Sprache, der Kultur 
entstammt, und daher ein soziales Phänomen ist. Das Vokabular dieser 
Sprache ist variabel, jede Kultur hat ihre Daten, ihre eigene Zeit für die 
Riten, etc.«.24

Was hier von Bergson aus entfaltet wird, ist eine eindeutig soziologische 
Theorie der Zeit, für welche die Zeit eine soziale Tatsache ist. Aber ist sie 
auch soziozentrisch – setzt sie die Gliederung des Sozialen voraus? Jean-
Françoise Isambert hat bei Hubert eine ›proto-strukturalistische‹ The-
se gesehen. Hubert vertrete keinen »kollektiven Empirismus«, der die 
Kategorien als »Kopien der sozialen Organisation« verstehe.25 Die Zeit 
gehöre der symbolischen Ordnung an, zwischen dem Sozialen und der 
Welt. Hubert denke eine formale Ordnung von Zeichen oder ›Signatu-
ren‹. Tatsächlich wird hier keine eindeutige, kausale Beziehung vom So-
zialen zum Symbolischen vorausgesetzt, obgleich der soziale Ursprung 
der Zeit gedacht werden muss. Es handelt sich für Hubert offenbar um 
eine sozial instituierte Zeit, die aber keinen Aspekt einer bestimmten Ge-
sellschaft nur noch kopiert – wohl, weil man sich für die Zeit der My-
then keinen sozialen Ursprung denken kann. Der mythische Ursprung ist 
eine der bestehenden Gesellschaft transzendente Idee, ein Außen (die In-
stituierung einer ›Schuld‹, heißt es dann bei Gauchet26). Die Zeit ist Re-
sultat und Element des sozialen Funktionierens, die Riten und Mythen 
brauchen diesen spezifischen Charakter der Zeit, feste Daten, eine Dau-
er, einen Rhythmus, um zu funktionieren.27 Zugleich stellt Hubert (an-
ders als etwa Jean-Marie Guyau28) nicht die ›Ursprungsfrage‹ der Zeit; 
sein Modell ist ahistorisch.

23		Hubert, Etude sommaire, 223.
24		Isambert, Henri Hubert, 200.
25		Isambert, Henri Hubert, 201.
26		M. Gauchet, La dette du sens et les racines de l’État. Politique de la religion 

primitive (1977), in: Ders. La condition politique, Paris 2005, 45–90. S.u., im 
Abschnitt zu P. Clastres.

27		Hubert, Etude sommaire, 221.
28		J. M. Guyau, La Genèse de l’idée de temps, Paris 1890 (dt.: Die Entstehung 

des Zeitbegriffs, Cuxhaven 1993). Bergson hatte es besprochen: Compte ren-
du de ›La Genèse de l’idée de Temps‹ de G. Guyau (1891), in: Ders., Mélan-
ges, Paris 1972, 349–356, dt. in: J.-M. Guyau, Die Entstehung des Zeitbe-
griffs, Cuxhaven 1993, 107–113, 111ff: »Guyau hat wohl begriffen, daß die 
Zeit ... ein Übersetzung der Dauer in Raummerkmale darstellt; aber er scheint 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

92

Wie steht es zusammenfassend mit dem Bergson-Bezug? Obgleich der 
Begriff der durée von Hubert benutzt wird, spricht er im Grunde kaum 
mit Bergson. Gedacht wird unter diesem Begriff ein strukturiertes ›Zeit-
Milieu‹ des Sozialen, ein strukturierter Rahmen, der dem Ritus erlaubt, 
zu funktionieren. Es ist weniger ein Bergsonismus als Durkheimismus, 
die These einer (fruchtbaren!) Aversion bestätigend, der produktiven Ab-
wehr Bergsons, die ihren Vektor von ihm bezieht, sich von ihm inspirie-
ren lässt, indem sie sich von ihm abstößt. Letztlich wird Hubert weder 
von temps noch durée sprechen, sondern eine dritte Kategorie einführen: 
den Rhythmus. Gerade in Ritus und Mythos und allgemein im Gesell-
schaftlichen handelt es sich ja darum, das Werden zu fixieren, festzustel-
len, Erwartbarkeiten zu schaffen, Identität zu instituieren. 

weder gesehen zu haben, wie diese Übersetzung vor sich geht und warum sie 
möglich ist, noch worin die wirkliche Dauer … besteht«.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

93

2.2 Maurice Halbwachs:  
Eine soziologische Theorie des Gedächtnisses 

Halbwachs (1877–1945) ist am Lycée Henri IV zunächst begeisterter 
Schüler Bergsons. Auch an ENS und Collège de France folgt er dessen 
Vorlesungen, von 1894 bis 1901. Er studiert Philosophie und Recht, 
widmet sich in Hannover der Edition der Werke von Leibniz sowie ei-
ner Einführung in diesen, legt eine juristische thèse vor (über die Grund-
stückspreise in Paris im 19. Jahrhundert, 1909; die thèse complementaire 
behandelt 1913 ›Den mittleren Menschen bei Quetelet und die Moral-
statistik‹), bevor er zu Durkheim wechselt und seine Habilitation ein-
reicht: La classe ouvrière et les niveaux de vie. Recherches sur la hiérar
chie des besoins dans les sociétés industrielles contemporaines (1913). 
Seit 1919 hat er eine Professur für Soziologie in Straßburg inne, wo er 
enge Kontakte zum Kreis um Lucien Febvre und Marc Bloch sowie zu 
Charles Blondel hat. 1935 wird er Nachfolger Bouglés an der Sorbonne 
und 1944 Lehrstuhlinhaber für Sozialpsychologie am College de France. 
Verwickelt in die Resistance, wird er gemeinsam mit seinem Sohn nach 
Buchenwald deportiert, wo er noch 1945 stirbt. 

Die für die ›Bergson-Effekte‹ entscheidenden Bücher – die beiden An-
ti-Bergson-Bücher, die zugleich seine zentralen Werke der soziologischen 
Theorie darstellen – sind diejenigen, in denen Halbwachs die Theorie des 
»kollektiven Gedächtnisses« entwickelt. 1925 erscheint zunächst Les 
cadres sociaux de la memoire. Kritische Besprechungen seiner Freunde 
Bloch und Blondel veranlassen ihn, das Buch seither kontinuierlich zu 
überarbeiten; die Frucht dessen ist Das kollektive Gedächtnis (1925–
1944, 1950 publiziert, seit der Édition critique in ihren einzelnen Etap-
pen nachvollziehbar).1

»Gegen das reine Gedächtnis von Bergson: Um den Ansatz von Halb-
wachs zum Gedächtnis zu verstehen, muss man kurz an die Konzeption 

1	 M. Halbwachs, La mémoire collective. Ed. Critique, Paris 1997, editiert von 
G. Namer. Es sind vier Manuskripte: 1925–27; 1932, 1935–38; 1943/44. Die 
Sekundärliteratur erwähnt den Bezug auf Bergson oft; ebenso oft steht man 
dabei auf der Seite des Durkheimien, so z.B. J.-Chr. Marcel/L. Mucchielli, Eine 
Grundlage des lien social: das kollektive Gedächtnis nach Maurice Halbwachs, 
in: S. Egger (Hg.), Maurice Halbwachs – Aspekte des Werks, Konstanz 2003, 
191–225 (»Bergson als Vertreter einer introspektiven Psychologie«, 196). Oder 
es heißt schlicht, er war Schüler von Bergson, und später nahm er von ihm 
»Abstand«, »obwohl er in seinen Arbeiten den Dialog mit ihm nie abbrach« 
(L. Mucchielli, Für eine kollektive Psychologie: Das durkheimsche Erbe bei 
Maurice Halbwachs und seine Auseinandersetzung mit Charles Blondel, ebd., 
69–114, 74).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

94

Bergsons erinnern, weit entfernt von dem, was wir heute in der Anthro-
pologie denken…Ein Soziologe oder Anthropologe am Ende des 20. 
Jh. kann sich nur über die Einfachheit dieser Konzeption wundern [,] 
über die Rückkehr zu Bergson, die heute in der philosophischen Lehre 
sichtbar ist«.2

So beginnen immer noch Aufsätze seitens der um das Erbe von Halb-
wachs bemühten Soziologen und Soziologinnen. Es gibt hier nach wie 
vor Anti-Affekte gegen Bergson, nach wie vor hält man es für nötig, 
ihn herabzusetzen, um ›den Soziologen‹ hervorzuheben. Vor allen an-
deren Durkheimianern ist es Halbwachs, der zeitlebens an Bergson ori-
entiert bleibt, von dem er ebenso zeitlebens, vehement und zunehmend 
verbissen versucht, sich loszusagen – von einem Einfluss seines Lehrers, 
von dem er sagte, er sei wohl »unauslöschlich« gewesen.3 Seine Mut-
ter schreibt ihm 1925, für die Zusendung der Cadres dankend: »Dieses 
Buch ist sehr schön ... es ist selbst für mich klar geschrieben … Ich bin 
bewegt, dich fast in Kollaboration mit Bergson zu sehen, der wirklich 
der démon familier deiner Jugend war«.4 Halbwachs ist zugleich auch 
derjenige der Durkheimiens, der am engsten und explizitesten entlang 
von Bergsons Themen operiert, sie zu seinen Themen macht: Es geht na-
hezu stets – jedenfalls, was das theoretische Werk betrifft – um Wahr-
nehmung und Gedächtnis; um eine soziologische Zeit-Theorie sowie um 
die Einbettung der individuellen Psyche in das ›Kollektivbewusstsein‹ 
und um die dies ermöglichenden materiellen Dinge. Der Herausgeber 
der kritischen Ausgabe Gérard Namer hat detailliert gezeigt, wie inten-
siv sich Halbwachs zeitlebens mit Bergson auseinandersetzt. Dies gilt 
selbst für Durée et Simultanité, Bergsons Einstein-Buch, sein am wenigs-
ten gelesenes5; und es gilt auch für das letzte Buch, Die beiden Quellen 
der Moral und der Religion. Bergson also wird von Halbwachs mit ei-
ner »verschleierten, aber zähen Feindlichkeit zitiert. Es ist eine affektive 
und intellektuelle Affäre, die im Zentrum seines Lebens steht: beginnend 
mit einer großen Bewunderung, endend mit einer großen Verachtung«.6 
Halbwachs führt, wie Namer weiter sagt, eine epistemologische und 
politische »Schlacht« gegen Bergson, und letztlich habe es sich für ihn 
gar darum gehandelt, »Bergson so zu bearbeiten, dass er ihn auf Nichts 
reduziert«.7 Was war der Antrieb zu diesem ebenso erfolgreichen wie 

2	 M. Jaisson, Temps et espace chez Maurice Halbwachs (1925–1945), in: Revue 
d’histoire des sciences humaines, 1999, 1, 163–178.

3	 G. Friedmann, Maurice Halbwachs (1946), in: Kölner Zeitschrift für Soziolo-
gie und Sozialpsychologie 30 (1978), 200–205, 201.

4	 Namer, Postface, in: Halbwachs, Les Cadres sociaux, 306.
5	 H. Bergson, Durée et simultanité. À propos de la théorie d’Einstein, Paris 1922.
6	 Namer, Postface, in: Halbwachs, Les Cadres sociaux, 307.
7		 G. Namer, Postface, in: M. Halbwachs, La mémoire collective. Ed. Critique, 

Paris 1997, 237–295, 239, 261. Zum Übergang von Bergson zu Durkheim bei

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

95

fremdbestimmten Lebenswerk? Halbwachs hat es sich zur Aufgabe ge-
macht, das rationalistische Erbe Durkheims zu retten; deshalb betrieb 
er eine »Maximalisierung« der Durkheim-Perspektive8, und zwar durch 
die umgekehrte ›Minimalisierung‹ Bergsons. Das Erbe Durkheims zu 
retten, es auszuweiten, dies gilt Halbwachs vornehmlich in den 1920ern 
als dringlich, angesichts eines neuerlichen Bergson-Erfolges (1927 erhält 
dieser den Nobelpreis), den Halbwachs als Zeichen eines gefährlichen 
Irrationalismus sah.9 Marcel Mauss übrigens war sicher ebenso besorgt 
um Durkheims Erbe, was ihn nicht hinderte, auch Bergson-affine Kon-
zepte einzubringen.

Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen (1925):  
Das ›Gesellschaftsgedächtnis‹

Bis 1901 befindet sich Halbwachs unter den ›Fittichen‹ Bergsons; von 
da ab löst er sich von ihm, wozu ihm wohl die Forschungen zu Leibniz 
1901–1905 verhalfen: der Leibniz der Monadologie ist G. Namer zu-
folge der Ursprung dieser Soziologie des Gedächtnisses und ihrer Sozi-
alen Morphologie, der These, das Erinnern bedürfe immer auch materi-
eller Stützpunkte. Auch Mary Douglas hat den Katalysator des Bruches 
mit Bergson im Leibniz-Buch gesehen, man müsse es mit und zugleich 
gegen Bergsons ›Intuition‹ lesen.10 Leibniz ist für Halbwachs dabei zu-
nächst (und merkwürdiger Weise) eine Quelle Bergsons; ein Leibniz-
Buch zu schreiben, heißt also zuerst, Bergsons Denken zu teilen. In den 
Cadres aber gibt die Monadologie das »Schema des zentralen Einwands 
gegen Bergson« vor: Die »Realität ist nicht dualistisch (sie besteht nicht 
aus Materie und Gedächtnis), sondern sie ist vorzustellen wie eine Mo-
nade, zugleich rationales Denken und Leben, Gedächtnis und durée«.11 
Wir werden unten zeigen, dass gerade dieses Buch – ganz im Gegenteil 
zu der Art, in der Halbwachs es verliest – eine Immanenzontologie ent-

		 Halbwachs auch L. Niethammer, Kollektive Identität: heimliche Quellen einer 
unheimlichen Konjunktur, Reinbek 2000, 315–322 (»Von Bergson zu Durk-
heim«), der Halbwachs durchweg politisch liest, eine geheime Botschaft an 
die Zeitgenossen v.a. in der Topographie der heiligen Stätten entdeckend.

	 8	Th. Hirsch, Historiographie et histoire disciplinaire. Marcel Granet et les 
sciences sociales, in: L’Atelier du Centre de recherches historiques 07 (2011) 
[http://acrh.revues.org/3579].

	 9	Namer, Postface, in: Halbwachs, La mémoire collective, 239.
10		M. Douglas, Introduction, in: M. Halbwachs, The collective memory, New 

York 1980, 1–19, 3f.
11		Namer, Postface, in: Halbwachs, Les cadres sociaux, 316; vgl. F. Chatelet, 

Préface, in: M. Halbwachs, Les cadres sociaux de la mémoire, Paris 1975, I-
XVIII.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

96

wirft. Bereits hier entfaltet Halbwachs jedenfalls auch die Kritik am ›An-
tirationalismus‹ Bergsons. Diesen wiederum deutet er als Reaktion auf 
Durkheim: Bergson sei Irrationalist, weil Durkheim Rationalist sei. Des-
halb muss er das Denken Bergsons ›bemeistern‹, um Durkheim und die 
Soziologie zu retten.12 

Halbwachs bezieht sich also vor allem auf Materie und Gedächtnis. 
Gegen Bergsons Theorie des aktiven Charakters der Erinnerung und der 
Rolle des Körpers entfaltet er eine Theorie des sozialen Charakters des 
Gedächtnisses – alle ›allein individuellen‹ Phänomene sind pathologische 
Fälle, Aphasien und Amnesien. Dabei hat das Buch einen bemerkenswer-
ten Stil, es entfaltet sich in zwei parallelen Schichten. In der ersten unter-
sucht Halbwachs anscheinend präzise die Position des Anderen, identifi-
ziert sich mit ihr, bis er sie schließlich (in der zweiten Schicht) vehement 
anzweifelt.13 Dabei verpasst man oft den Moment, wo das Referat en-
det und die Kritik beginnt. Im Wechsel von Referat/Kritik verfuhr auch 
Bergsons Materie und Gedächtnis, wo die Übergänge allerdings deutli-
cher sind. Die Schreibweise von Halbwachs ist so gesehen die eines Cha-
mäleons – und doch ist der Impuls, die Stoßrichtung in jedem Fall deut-
lich und explizit.

Diese anti-bergsonsche, durkheimsche Position wird in zwei Teilen 
entfaltet. Die sozialen Grundlagen des individuellen Gedächtnisses sind 
Thema des ersten Teils, in dem es um psychische Erfahrungen geht (träu-
men, sich an den Traum erinnern, die Erinnerung lokalisieren, wahrneh-
men). Kap. 1 (Der Traum und die Erinnerungsbilder) beginnt mit einem 
Satz Durkheims zum Traum,14 und entwickelt dann die These, dass die 
Erinnerung nie rein ist – stets beruht sie auf der Sprache, selbst in un-
seren Träumen ist das Soziale daher grundlegend. Nie sind wir allein. 
Kap. 2 (Die Sprache und das Gedächtnis) weist dies an Pathologien der 
Sprache nach. Beide Kapitel sollen Bergsons These eines individuellen 
Gedächtnisses der ›Bilder‹ ruinieren. Kap. 3 und 4 (Die Rekonstruktion 

12		Namer, Postface, in: Halbwachs, Les cadres sociaux, 320.
13		Vgl. auch Namer, Postface, in: Halbwachs, Les cadres sociaux, 316, und Cha-

telet, Préface.
14		»Oft erzählen uns unsere Träume vergangene Ereignisse; wir sehen, was wir 

gestern, vorgestern, während unserer Jugend gesehen oder gemacht haben 
usw. Solche Träume sind häufig und nehmen einen bedeutenden Platz in un-
serem nächtlichen Leben ein«. Durkheim, Die elementaren Formen, 87. Der 
Satz steht im Kontext der Diskussion verschiedener Animismus-Theorien (der 
Animismus als Vorstellung einer durch und durch beseelten Welt), von denen 
einige denken, »gewisse Träume« würden »auf natürliche Weise zu einer ani-
mistischen Erklärung führen«, indem sie annehmen, dass die Seele als Doub-
le des Körpers sich im Traum von diesem entfernt. Aber es gibt viele Träume, 
die dem »widersprechen« (so heißt es unmittelbar davor; dieser Zusammen-
hang ist bei Halbwachs entschwunden).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

97

der Vergangenheit; Die Lokalisation der Erinnerungen) entfaltet positive 
Thesen: Sich erinnern heißt, die Vergangenheit vom sozialen Rahmen der 
Gruppe aus rekonstruieren. Der zweite Teil des Buches betrachtet ver-
schiedene Dimensionen des ›kollektiven Gedächtnisses‹, die der Familie, 
der Religionsgemeinschaft, der Klasse (Kap. 5–7). Das Buch nimmt hier 
sowohl das zweite Werk zum Gedächtnis (Das kollektive Gedächtnis 
als auch das dritte vorweg (Stätten der Verkündigung im Heiligen Land. 
Eine Studie zum kollektiven Gedächtnis, 1941). 

Insgesamt beginnt Halbwachs dieses erste, zentrale Buch seiner so-
ziologischen Theorie mit einer Anekdote: Ein verirrtes Eskimomädchen 
kann sich, losgelöst von allen kollektiven Beziehungen, an nichts erin-
nern. Schon hier zeigen sich Allmacht und a priori der Gesellschaft, die 
beiden durkheimschen Axiome:

»Ein Kind, von dem man nicht wüsste, wo es herkam, das aber versi-
cherte, zweimal weite Meeresstrecken überquert zu haben, schien be-
wegt, wenn man ihm Bilder von den Behausungen und Booten aus dem 
Lande der Eskimos oder von Seehunden oder solche von Zuckerrohr 
und anderen Produkten der amerikanischen Inseln zeigte. … Das Kind 
hat eine Gesellschaft verlassen, um in eine andere einzutreten. Es scheint, 
daß es im gleichen Augenblick in der zweiten Gesellschaft das Erinne-
rungsvermögen für all das verloren hat, was es gemacht und was es be-
eindruckt hat, und daß es sich in der ersten Gesellschaft mühelos erin-
nern würde«. 

Dies lässt verstehen, in welcher Weise das »Gedächtnis von der gesell-
schaftlichen Umwelt abhängt«, und umso weniger verständlich werde, 
dass »psychologische« Texte zum Gedächtnis den Menschen als »isolier-
tes Wesen« betrachten; dass deren Autoren es für das »Verständnis un-
serer geistigen Operationen« für nötig befinden, »sich auf das Individu-
um zu beschränken und zunächst alle Bindungen zu durchtrennen, die es 
an die Gesellschaft ... fesseln.«15 In Frage steht nun vor allem die kogni-
tive Operation der Erinnerung: Weit entfernt, persönlich zu sein, basie-
re sie auf der Gesellschaft. Hier, im Thema des Gedächtnisses, zeigt sich 
also alles, was Halbwachs an Bergson stört und ihn dazu bringt, eine ei-
gene, soziologische These zum Gedächtnis zu entfalten. Die Kollektive 
sind die Möglichkeitsbedingung jeder individuellen Erinnerung, selbst 
der Träume. Immerhin entferne sich hier der »Geist am weitesten von 
der Gesellschaft« (nicht in der Erinnerung), so dass Bergson, der »Indi-
vidualpsychologe«, nur das Gebiet des Traumes bleibe. Hier ist das Be-
wusstsein »einzigartig reduziert«, seine Bilder sind »fast gänzlich vom 
sozialen Vorstellungssystem getrennt«, es gibt nur »rohe Materialien, 

15		M. Halbwachs, Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen (1925), 
Frankfurt/M. 1985, 19.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

98

fähig, in jede Kombinationsart einzugehen«.16 Die Erinnerung hingegen 
sei weit entfernt, einer Zeitreise ins Ich zu gleichen, wie Bergson meine. 
Es falle uns vielmehr äußerst schwer, sie festzuhalten. Zu ihrer Rekonst-
ruktion bedarf es der Gesellschaft, nur sie biete die nötigen Ankerpunkte. 

»Man kann sich nur unter der Bedingung erinnern, daß man den Platz 
der uns interessierenden vergangenen Ereignisse in den Bezugsrahmen 
des Kollektivgedächtnisses findet…Die Gesellschaft stellt sich die Ver-
gangenheit je nach den Umständen und je nach der Zeit in verschiedener 
Weise vor: sie modifiziert ihre Konventionen. Da sich jedes ihrer Glieder 
diesen Konventionen beugt, so lenkt es auch seine Erinnerungen in die 
gleiche Richtung, in die sich das kollektive Gedächtnis entwickelt. Man 
muß also die Vorstellung aufgeben, die Vergangenheit erhielte sich als 
solche in den individuellen Gedächtnissen, als ob es davon ebenso viele 
verschiedene Abzüge gäbe, wie es Individuen gibt.«17 

Bergson hatte, um es erneut vorwegzunehmen, folgende Begriffe und 
Konzeptionen des Gedächtnisses entfaltet: Er unterschied reine Erinne-
rung, Erinnerungsbild und Wahrnehmung. Diese ist stets von »Erinne-
rungsbildern durchsetzt«; diese Bilder ihrerseits haben an der reinen Er-
innerung teil, die sie »materialisieren«, sowie an der Wahrnehmung, in 
die sich das Bild »inkarnieren will«. Es gibt, so will Bergson damit sa-
gen, keine Wesensdifferenz zwischen Erinnerungen und Wahrnehmun-
gen, sie durchdringen sich.

»Wenn wir diese drei Termini durch aufeinander folgende Abschnitte 
AB, BC, CD einer geraden Linie A D darstellen, können wir sagen, daß 
unser Denken in einer kontinuierlichen Bewegung von A zu D diese Li-
nie durchläuft und daß es unmöglich ist, mit Bestimmtheit zu sagen, 
wo der eine Terminus aufhört und der andere anfängt. Immer wenn es 
sich darum handelt, eine Erinnerung wiederzufinden …, haben wir das 
Bewußtsein von einem Vorgang sui generis, durch welchen wir uns von 
der Gegenwart loslösen, um uns erst einmal ganz allgemein in die Ver-
gangenheit, dann in eine bestimmte Region … zurückzuversetzen … 
Unsere Erinnerung bleibt aber dabei noch virtuell; wir machen uns le-
diglich geschickt, sie zu empfangen … Nach und nach erscheint sie …; 
vom virtuellen geht sie in den aktuellen Zustand über; und je schärfer 
ihre Umrisse, … um so mehr neigt sie, die Wahrnehmung nachzuah-
men. Aber sie bleibt der Vergangenheit durch ihre Wurzeln in der Tiefe 
verhaftet, und wenn sie, einmal realisiert, nicht das Gepräge ihrer ur-
sprünglichen Virtualität behielte … würden wir sie niemals als eine Er-
innerung erkennen«.18

16		Halbwachs, Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, 72.
17		Halbwachs, Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, 368f.
18		Bergson, Materie und Gedächtnis, 128f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

99

Die Theorie des sozialen Gedächtnisses ist mit dieser These viel »weni-
ger unvereinbar, es Halbwachs glauben machen will«, so lautete Charles 
Blondels Kritik. Halbwachs hätte durchaus Bergsons Unterscheidung 
zwischen durée und temps aufnehmen können, so, dass die ›Erinnerung‹ 
Bergsons sich in der durée situierte, während die »Rekonstruktion der 
Erinnerung, die Halbwachs zufolge die Gesellschaft erfordert, sich in 
der Zeit (temps) verteilt[e]«.19 Blondel warnt Halbwachs hier vor ei-
nem neuen ›soziologischen Imperialismus oder Pansoziologismus‹. Auch 
komme Halbwachs ja gar nicht auf die senso-motorischen Grundlagen 
der Erinnerung zu sprechen, die Bergsons Thema sind, sie werden von 
Halbwachs einfach bestritten, womit er die »Kompetenz des Soziolo-
gen« eindeutig überschritten habe.20 Offensichtlich hat es Halbwachs in 
den Augen seiner ihm geneigten, aber auch Bergson-kundigen Zeitge-
nossen nicht vermocht, seine Anti-Bergson-Affekte im Zaum zu halten 
– zulasten der eigenen Theoriekonzeption. Marc Bloch wirft Halbwachs 
Ähnliches vor: Die von Durkheim ererbte Denkweise führe unbewusst 
gerade diejenige Psychologie fort, die Bergson überwunden hatte. Halb-
wachs ersetze Bergsons aktives und werdendes Ich durch das Kollektiv-
subjekt ›Gesellschaft‹ und falle damit in die alte Psychologie des kontem-
plativen Ich zurück, in ein starres, im schlechten Sinne metaphysisches 
Konstrukt.21

19		Ch. Blondel, Les cadres sociaux de la mémoire, in: Revue philosophique de la 
France et de l’étranger 101 (1926), 290–298, 296.

20		Blondel, Les cadres sociaux de la mémoire, 296.
21		M. Bloch, Mémoire collective, tradition et coutume: A propos d’un livre ré-

cent, in: Revue de synthèse historique, XL (1925), 118–120, 73–83, 77. Die-
selbe Kritik bei R. Bastides, Mémoire collective et sociologie du bricolage, in: 
L’Annee Sociologique 21, 1970, 65–108, der zugleich eine bergsonsche – auf 
die Aktivität des Körpers zielende – Gedächtnistheorie mit Lévi-Strauss Be-
schreibung des ›Wilden Denkens‹ verbindet.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

100

Das kollektive Gedächtnis (1925–1943):  
›Die Zeit der Philosophen ist nichts als eine leere Form…‹

»Es gibt keine universale und einheitliche Zeit, son-
dern die Gesellschaft zerfällt in eine Vielheit von 
Gruppen, von denen jede ihre eigene Zeitdauer (du-
rée) hat. Die Ereignisse folgen zeitlich aufeinander, 
aber die Zeit selbst ist ein unbeweglicher Rahmen.«22 

»Das individuelle Bewußtsein ist nur ... der Treffpunkt 
der kollektiven Zeiten … Jenseits dieser … gibt es 
nichts mehr; denn die Zeit der Philosophen ist nichts 
als eine leere Form«.23

Wozu dieses zweite Buch? Man ist noch immer »nicht daran gewöhnt, 
vom Gedächtnis einer Gruppe zu sprechen, selbst bildlich nicht. Es 
scheint, als könne die Fähigkeit des Sicherinnerns nur in dem Maße 
existieren und fortdauern, als sie mit einem individuellen Körper oder 
Geist verbunden ist«.24 Gleichwohl bleibt wahr, dass unsere Erinnerun-
gen kollektiv sind, dass sie uns von Anderen ins Gedächtnis zurückge-
rufen werden, »selbst dann, wenn es sich um Ereignisse handelt, die al-
lein wir durchlebt und um Gegenstände, die allein wir gesehen haben. 
Das bedeutet, daß wir in Wirklichkeit niemals allein sind«.25 Im hierzu-
lande zuerst übersetzten, bekannterem Werk Das kollektive Gedächtnis 
zeigt erneut bereits der Titel, gegen welche Positionen sich diese sozio-
logische Theorie des Gedächtnisses richtet: Das ›kollektive Gedächtnis‹ 
zu behaupten26, bedeutet natürlich ebenso wie die These der sozialen 
Rahmen, das unbedingte Primat des Sozialen zu betonen, gegenüber je-
dem ›Individualismus‹ und ›Psychologismus‹ – und vor allem gegen den 
»Bergsonschen Subjektivismus« sowie dessen Vorstellung einer »reinen 
(individuellen) Zeitdauer«.27 

Dieses zweite Buch enthält fünf Kapitel: 1. La Mémoire collective 
chez les musiciens; 2. Mémoire individuelle et Mémoire collective;  
3. Mémoire collective et Mémoire historique; 4. La Mémoire collective 
et le temps; 5. La Mémoire collective et l’espace. Dem deutschen Text 
fehlt bislang das erste (›Das kollektive Gedächtnis bei den Musikern‹, 

22		Halbwachs, Das kollektive Gedächtnis, 122.
23		Halbwachs, Das kollektive Gedächtnis, 124.
24		Halbwachs, Das kollektive Gedächtnis, 34.
25		Halbwachs, Das kollektive Gedächtnis, 2.
26		Der in Materie und Gedächtnis (1896) zentrale Begriff des Bildes (image) steht 

für ein nicht-cartesianisches epistemologisches Konzept. Darauf wird zurück-
zukommen sein.

27		Halbwachs, Das kollektive Gedächtnis, 85–90.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

101

1939), dabei ist es durchaus wichtig – für die Gesamtkonzeption wie für 
das Vorhaben, die Bergson-Effekte einzuschätzen. Auch hier stellt sich 
Halbwachs zunächst nämlich auf den »Standpunkt Bergsons«, um ihn 
sodann umzukehren:28 Wie erinnert man sich eigentlich an ein Musik-
stück, sind es die motorischen Bewegungen, das Körpergedächtnis der 
Musiker, oder ist nicht vielmehr der Rhythmus wesentlich? Und ist dieser 
nicht viel eher ein »Produkt des Lebens der Gesellschaft« als des Indivi-
duums? Es »allein könnte ihn nicht erfinden«,29 es könnte keine Melodie 
erfinden, und ebenso wenig wiederholen. Da die Musik diejenige Kunst 
ist, die sich allein in der Zeit abspielt, bedarf gerade sie der »Ressourcen 
des kollektiven Gedächtnisses«.30 Gerade sie ist also geeignet, Bergson 
auf dessen eigenem Feld zu schlagen, zumal mit dem Beispiel der Melo-
die, das Bergson oft exemplarisch für die durée nennt. Einmal mehr ver-
fährt Halbwachs also in der Taktik, das eigene Theorieunternehmen in 
Schwung zu bringen, in dem er sich mimetisch an die Gegenposition ein-
schmiegt und diese widerlegt. Nicht immer wird Bergson dabei explizit 
genannt, oft ist er auch der Psychologe (›die Psychologen, die…‹31) oder 
der Philosoph (›die Philosophen, die…‹) oder das ›man‹ (›Man hat be-
hauptet…‹). Man muss zudem Bergsons Materie und Gedächtnis genau 
kennen, um die Tiefe der Auseinandersetzung zu ahnen:

»Wenn eine soziale Zeit existiert, deren Einteilungen … dem individu-
ellen Bewußtsein aufgezwungen werden, wo nimmt sie selbst ihren Ur-
sprung? Man hat behauptet, daß die Zeit oder die Zeitdauer selbst und 
ihre Einteilungen zu unterscheiden seien. Genauer gesagt, würde jedes 
mit einem Bewußtsein begabte Wesen das Gefühl für die Zeitdauer ha-
ben, da in ihm verschiedene Bewußtseinszustände aufeinander folgen. 
Die Zeitdauer würde nichts anderes sein als die Folge dieser Zustände, 
als die Strömung, die durch sie hindurch, unter ihnen hinweg zu gehen 

28		»… der ein isoliertes Individuum betrachtet. Dieser Mensch hört viele Male 
ein selbes Stück Musik…« M. Halbwachs, Le mémoire collective chez les mu-
siciens (zuerst in: Revue philosophique 1939), in: Ders., Mémoire collectif, éd. 
Critique, Paris 1997, 19–50, 30. ›Placons-nous à ce point de vue bergsonien‹ 
ist tatsächlich eine ständig wiederkehrende Wendung in den Texten.

29		Halbwachs, Le mémoire collective chez les musiciens, 34.
30		Halbwachs, Le mémoire collective chez les musiciens, 50.
31		Die Beispiele lassen sich vermehren, in denen eine antibergsonsche Position 

gehalten wird: Es irren sich »die Psychologen, die glauben, daß es ebensoviele 
verschiedene, nicht aufeinander zurückführbare Arten der Zeitdauer wie in-
dividuelle Bewußtseinsinhalte gibt, da jede von ihnen einem Gedankenstrom 
gleichkommt, der mit einer ihm eigenen Geschwindigkeit dahinfließt. Erstens 
aber fließt die Zeit nicht dahin: sie dauert an, sie besteht fort – und das muß 
so sein; denn wie könnte sonst das Gedächtnis den Zeitablauf zurückverfol-
gen? Die kollektive Zeitdauer, einzige Grundlage des sog. individuellen Ge-
dächtnisses«. Das kollektive Gedächtnis, 123.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

102

scheint … [Dann bleibt aber] unverständlich, wie zwei individuelle Be-
wußtseinsinhalte jemals miteinander in Verbindung treten können … So 
führt eine tiefergehende Analyse der Gleichzeitigkeit dazu, daß wir die 
Hypothese der rein individuellen ... Zeitdauer beiseite schieben. Wenn 
man mit Hilfe individueller Arten der Zeitdauer eine breitere und unper-
sönliche Zeitdauer rekonstruieren kann, so jedenfalls, weil diese selbst 
sich von dem Hintergrund einer kollektiven Zeit abheben, aus der sie 
ihre gesamte Substanz beziehen«.32

Die Gemeinsamkeiten zum ersten Buch sind deutlich. Die Differenz 
scheint einerseits (auf theoretischer Ebene) in der Korrektur des Begrif-
fes ›Kollektivbewusstsein‹ zu bestehen. Statt ›Gesellschaftsgedächtnis‹33 
(mémoire de la société) heißt es nun ›kollektives Gedächtnis‹ (mémoire 
collectif34), was eher an eine spezielle Art des Gedächtnisses denken lässt 
als an ein Kollektivsubjekt, das ein Gedächtnis ›hat‹. Andererseits ist das 
Thema verschoben: Zentral sind nun die materiellen oder kulturellen 
Tatsachen als notwendige Stützen des Gedächtnisses; es ist eine kulturso-
ziologische These. Dies war zweifellos fruchtbar, weiterführend, hat sich 
als resonanzfähig erwiesen. Es ist eine veritable Theorie der materiellen 
Kultur, auch eine Religionssoziologie sowie Architektursoziologie, die 
Verankerung des Immateriellen und Imaginären in den Dingen betonend. 

»Das Bild der Dinge hat an deren Trägheit selbst teil. Nicht das isolier-
te Individuum, sondern das Individuum als Mitglied der Gruppe, die 
Gruppe selber bleibt auf diese Weise dem Einfluß der materiellen Natur 
unterworfen und hat an ihrem Gleichgewicht teil. Selbst … wenn die 
Mitglieder einer Gruppe versprengt sind [und] dennoch über den Raum 
hinweg vereint bleiben, so weil sie an dieses Haus und an diese Zimmer 
denken. Als man die Herren und Nonnen von Port Royal zerstreute, war 
damit nichts getan, solange man nicht die Gebäude der Abtei dem Erd-
boden gleichgemacht hatte und nicht diejenigen dahingeschieden waren, 
die sie in Erinnerung behielten. So erklärt es sich, daß die räumlichen 
Bilder eine derartige Roll im kollektiven Gedächtnis spielen«.35

Bergson hat einen knappen Briefwechsel mit seinem ehemaligen ›Schüler‹ 
geführt, der ihm treu seine Bücher schickte. Das Selbstmord-Buch Les 
Causes du Suicide, mit dem Halbwachs 1930 Durkheims berühmte, aber 
auch umstrittene Selbstmordstudie ergänzen und korrigieren will, lobt 

32		Halbwachs, Das kollektive Gedächtnis, 80f., 86, 90.
33		In der deutschen Übersetzung von 1985 werden beide Begriffe benutzt, so dass 

diese Differenz verschwimmt.
34		Vgl. Namer, Postface, in: Halbwachs, La Mémoire collective, 255f.
35		Halbwachs, Das kollektive Gedächtnis, 129f. Diese These im letzten Kapitel 

(Das kollektive Gedächtnis und der Raum) hat im Übrigen viel mit Simmels 
Raum- und Architektursoziologie gemeinsam; beide trafen sich in Straßbourg 
nicht mehr.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

103

Bergson, da es »zugleich soziologischer und psychologischer als Durk-
heims« sei.36 In den Cadres vermag sein ehemaliger Lehrer jedoch nur 
die Auflösung des individuellen im kollektiven Gedächtnis zu sehen, die 
er als vorschnell kritisiert.37 

36		Bergson, Lettre à M. Halbwachs (1930), in: Ders., Correspondances, 1330.
37		Bergson, Lettre à M. Halbwachs (1926), in: Ders., Correspondances, 1192f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

104

2.3 Marcel Mauss: Eine soziologische Theorie 
der Beziehungen von Körper und Geist

Das »Unbekannte befindet sich an den Grenzen zwi-
schen den Wissenschaften, dort, wo die Professoren 
›sich gegenseitig aufessen‹, wie Goethe sagt (ich sage 
aufessen, Goethe aber ist nicht so höflich).«1

Mauss’ spezielle Version der Durkheim-Soziologie, die einerseits symbol-
theoretisch zentriert ist, andererseits den Körper berücksichtigt und drit-
tens offen ist für interdisziplinäre Perspektiven (insbesondere auch für 
die Kooperation der Soziologie mit Psychologie und Biologie) hat tiefe 
Affinitäten zu Bergson. Mauss selbst deutet dies an, wobei er Bergsons 
Namen meist nicht ohne reflexhaft anmutende Kritik auszusprechen ver-
mag. Einerseits wird Bergson zuweilen gelobt, etwa, weil er dem »psy-
chologischen Atomismus den Prozeß« gemacht habe;2 andererseits wird 
Mauss ihn als psychologistisch, anti-technizistisch und anti-intellektu-
alistisch darstellen. Bergson habe eine ›inakzeptable‹ Weise, den Men-
schen zu betrachten.3 1938 wird Mauss Bergson schließlich mit dem 
»Hitlerismus« gleichsetzen. In einem Brief an Roger Caillois rügt Mauss 
diesen, dass er in Le mythe et l’homme Opfer des «absoluten Irrationa-
lismus« unter dem Einfluss Heideggers geworden sei, das Opfer eines 
Bergsonianers, der den Hitlerismus legitimiere«.4 Dieser Bezug hat kein 
Fundament in konkreten Referenzen bei Caillois, bis auf jene: Caillois 
hatte Bergsons Kategorie der ›fabulatorischen Funktion‹ übernommen, 

1	 M. Mauss, Die Techniken des Körpers (1935), in: Ders., Anthropologie und 
Soziologie 2, Frankfurt/M. 1989, 199–209, 199.

2	 M. Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen zwischen Soziologie und 
Psychologie (1924), in: Ders., Soziologie und Anthropologie 2, Frankfurt/M. 
1989, 145–173, 158.

3	 M. Mauss, Divisions et proportions des divisions de la sociologie (1927), in: 
Ders., Oeuvres. 3. Cohésion sociale et division de la sociologie, Paris 1969, 
178–245, 194.

4	 M. Mauss, Lettre à Roger Caillois du 22 Juin 1938 (kommentiert von M. 
Fournier: Marcel Mauss et Heidegger), in: Actes de la Recherche en Sciences 
Sociales 84 (1990), 87. Vgl. M. Fournier, Marcel Mauss. A Biography (1994), 
Princeton/Oxford 2006, 327f. 1932 hatte Bouglé in der französischen Akade-
mie der Wissenschaften Hitler im selben Atemzug mit Bergson genannt (Pin-
to, Le débat sur les sources de la morale et de la religion, 44). Vgl. zu Caillois’ 
zentraler Stellung im Collège de Sociologie S. Moebius, Die Zauberlehrlinge. 
Soziologiegeschichte des Collège de Sociologie (1937–1939), Konstanz 2006, 
360ff.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

105

um von ihr aus die Mythen-bildende Fähigkeit als neues soziales Ideal 
zu feiern, beispielhaft für die ganze Bewegung des Collège de Sociolo-
gie.5 Bergson hingegen hatte die Fabulation der geschlossenen, begrenz-
ten, sich gegen soziale Innovationen wehrenden Gesellschaftsform zuge-
ordnet, jedenfalls auf den ersten Blick und hauptsächlich. 

Insgesamt ist der ›Bergson-Effekt‹ bei Marcel Mauss (sofern es ihn 
gibt) sehr diskret; es ist nicht leicht einzuschätzen, wie weit er reicht. So 
geben etwa die Briefe zwischen Mauss und Durkheim keine Hinweise 
auf eine Beschäftigung mit Bergson.6 Wie könnte also das Bergson-Ver-
hältnis von Marcel Mauss aussehen? In der Sekundärliteratur beobach-
tet zunächst René König eine »Annäherung von Mauss an Henri Berg-
son«, die erst jetzt, nach Durkheims Tod, möglich geworden sei.7 König 
spricht gar von einer »Vereinigung« von Durkheim und Bergson, die 
Mauss angebahnt habe, und die ihn selbst (König) dazu führte, seine Ori-
entierung an Durkheim mit dem Denken Bergsons zu verbinden.8 Damit 
sei er »äußerlich [zwar] weit abgerückt von Durkheim«, aber zugleich 
habe eben auch Mauss die »Konsequenzen aus der neuen Entwicklung« 
gezogen und die »Bedeutung Bergsons für die Theorie der Symbole und 
die des Gedächtnisses« anerkannt, die dann auf seine Weise Halbwachs 
weitergeführt habe.9 Allerdings nennt er keine Belege, und auch bei ihm 
selbst ist nicht deutlich, welchen Bergson er fortführt. So bleiben die Be-
merkungen in Bezug auf die drei Autoren enigmatisch, sowohl in Hin-
blick auf Bergson (welche Symboltheorie?), als auch Mauss (welche 
Theorie des Gedächtnisses?) und Halbwachs (welche Weiterführung?). 
In jedem Fall hat Mauss Bergson gelesen, mindestens Materie und Ge-
dächtnis (die Kritik des ›Psychologischen Atomismus‹); das Lachen10 so-
wie Die beiden Quellen;11 sicher auch Schöpferische Evolution. Auch 
hat er mindestens einen Vortrag gehört, den Eröffnungsvortrag des (als 

	 5	R. Caillois, Le mythe et l’homme, Paris 1938, 71f.
	 6	In É. Durkheim, Lettres à Marcel Mauss, Paris 1998 (1893–1917), taucht 

Bergson zweimal auf, wie erwähnt nur in institutioneller Hinsicht.
	 7	R. König, Marcel Mauss (1872–1972) (1972), in: Ders., Emile Durkheim zur 

Diskussion. Jenseits von Dogmatismus und Skepsis, München 1978, 257–
283, 274.

	 8	König, Marcel Mauss, 274, Fn. 41.
	 9	R. König, Autobiographische Schriften, Wiesbaden 1998, 88f.
10		»Zu einem Teil ist die Kunst nichts als ein System von erregten Erwartungen, 

die sich entladen ... Henri Bergson hat diesen Gedanken im Zusammenhang 
des Komischen entwickelt«. Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen 
zwischen Soziologie und Psychologie, 170.

11		J.-F. Bert (Lire ce que Marcel Mauss a lu, in: Revue de philosophie et de 
sciences humaines 17, 2006 [http://leportique.revues.org/index782.html], ver-
mutet, Mauss habe in L’expression obligatoire des sentiments, rituels oraux 
funéraires australiens (1921) demonstrativ Aristoteles ins Spiel gebracht, um 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

106

›Meeting‹ deklarierten) internationalen Philosophiekongresses in Oxford 
1920 über ›Das Mögliche und das Wirkliche‹.12 Die aktuellen französi-
schen Mauss-Forscher gehen meist nur punktuell auf Bergson ein, bis 
auf Nathan Schlanger, der auch jenseits expliziter Bezüge das Verhältnis 
von Mauss zu Bergson einzuschätzen sucht – er konstatiert nicht weni-
ger als eine Reaktion »auf das Ganze des bergsonschen Werkes«, und 
zwar auf einer »substantiellen Ebene: einer Ebene, die sich hauptsäch-
lich aus den Erfahrungen des Ersten Weltkrieges speiste«. Mauss habe 
in Reaktion auf Bergson und auf den Krieg zunehmend das »Studium 
der Technologie« vorangetrieben.13 So vielversprechend die These klingt: 
Schlanger konzentriert sich damit ganz auf die techniktheoretischen As-
pekte im Werk von Mauss, die Techniken, die dieser in einer merkwür-
digen Formulierung als ›wirksame traditionelle Handlungen‹ begriff und 
mit denen er der materiellen Ausstattung der Gesellschaft auf der Spur 
war.14 So zentral diese Linie des Werkes von Mauss ist (beispielsweise 
auch in Hinsicht auf die bergsonianische Artefakt- und Materialitätsso-
ziologie, die sich von ihm aus bei André Leroi-Gourhan entfaltet) – es 
wären doch auch die anderen Werkaspekte zu betrachten, allen voran 
natürlich auch weiterhin der Essai über die Gabe mit der ›totalen sozia-
len Tatsache‹; aber auch die Perspektive des ›homme total‹, die er später 
entfaltet hat. Zudem und vor allem neigt aber Schlanger dazu, eher die 
Kritik von Mauss an Bergson zu wiederholen, als sich ein eigenes Bild 
von diesem Werk zu machen. 

Unserer Spurensuche nach werden zwischen Bergson und Mauss ei-
nerseits Konvergenzen auffallen, theoretischer (der Nicht-Cartesianis-
mus, die ›wohlbeleibte‹ Soziologie) und thematischer Art (der Körper, 
die Technik). Zugleich bleibt die Abgrenzung gegenüber Bergson de-
monstrativ: in wissenspolitischer (in der Betonung des Rationalismus) 
und konzeptioneller Hinsicht (im soziozentrischen Axiom, im Aprio-
ri des Sozialen). Mauss ist Durkheim treu. Stets handelt es sich bei die-
sem Werk, so scheint uns, um interne Korrekturen von dessen Denken. 

Materie und Gedächtnis und Schöpferische Evolution abzuwerten, da Berg
son die Gewohnheit auf ein »mysteriöses Gedächtnis« reduziert habe.

12		Mauss’ Anwesenheit erwähnt bei R. Lenoir, Henri Bergson au Meeting 
d‘Oxford, in: Revue Philosophique de la France et de l’Étranger 149 (1959), 
339–343.

13		N. Schlanger, The study of techniques as an ideological challenge: technolo-
gy, nation, and humanity in the work of Marcel Mauss, in: W. James/N. Allen 
(Hg.), Mauss. A centenary tribute, New York 1998, 192–202, 197. Vgl. ders. 
in Bezug auf die Körpertechniken: Introduction: Technical Commitments. 
Marcel Mauss and the Study of Techniques in the French Social Sciences, in: 
M. Mauss, Techniques, technology and civilisation, London 2006, 1–29, 15f.

14		Vgl. z.B. M. Mauss, Das Gebet, in: Ders., Religionssoziologische Schriften, 
Berlin 2012, 468–598, 515; ders., Techniken des Körpers, 204.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

107

Durkheims und Mauss’ Denken kommen in Vielem von Beginn an über-
ein, vor allem im soziozentrischen Ansatz. Hier hält es Mauss nament-
lich für »möglich«, mit Durkheim eine »soziologische Theorie des Sym-
bolismus zu entwickeln«, und nicht – wie wir seit Lévi-Strauss sowie 
mit allen Bergsonianern sagen – eine symbolische Theorie des Sozialen.15 
Auch Mauss’ Begriff der ›Körpertechniken‹ ist ganz entlang des ›sozio-
zentrischen‹ Ansatzes konzipiert, der Vorgängigkeit des Kollektivs. An-
dererseits ist Mauss’ Werk vielschichtig und vieldeutig. Durchaus war er 
kritisch gegenüber Durkheim, namentlich gegenüber dessen Religionsso-
ziologie, die er andererseits wesentlich mit entfaltet hat.16 Mauss hat die 
Kritik aber stets vorsichtig formuliert. So sagt es uns der Autor selbst:

»Mir ist es unmöglich, mich selbst von den Arbeiten einer Schule zu 
trennen. Sollte es eine persönliche Note geben, dann ist sie eingelassen 
in eine freiwillige Anonymität. Der Sinn der gemeinsamen Arbeit; ... die 
Überzeugung, dass die Zusammenarbeit eine Kraft gegen ... die eitle Su-
che nach Originalität darstellt, ist vielleicht das, was meine wissenschaft-
liche Karriere … charakterisiert«.17

Dass es die Kritik gleichwohl gibt, erklärt erst seine aktuelle Resonanz, in 
der (neben der weiterhin faszinierenden Gabentheorie mit ihrem Thema 
der Institution von Kollektiven durch ritualisierte Gegenseitigkeit) nun 
vor allem der ›Symboltheoretiker‹ Mauss entdeckt wird, und mit ihm 
eine raffiniertere Formulierung des Durkheim-Paradigmas. Wir kommen 
auf diese Aspekte im Folgendem zurück, wobei es uns wichtig ist,18 der 
Mauss-Forschung nicht blind zu folgen – der es stets darum zu tun ist, 
dessen Werk von Durkheim zu lösen (Mauss, der »berühmte Unbekann-
te« habe bisher nur zu oft als ›Post-Durkheim‹ oder ›Prä-Lévi-Strauss‹ 
gegolten19).

Marcel Mauss (1872–1950) studiert bis 1893 Philosophie in Bor-
deaux, wo Durkheim seit 1887 den Lehrstuhl für Pädagogik und Sozial-

15		Cl. Lévi-Strauss, Einführung in das Werk von Marcel Mauss, 26.
16		Die Differenzen und den Anteil von Mauss an Durkheims Religionssoziologie 

betonen S. Moebius/F. Nungesser/Chr. Papillloud, Der Stellenwert der Religi-
onssoziologie in Marcel Mauss’ Leben und Werk, in: M. Mauss, Religionsso-
ziologische Schriften, Berlin 2012, 9–31; S. Moebius, Die Religionssoziologie 
von Marcel Mauss, ebd., 617–682.

17		M. Mauss, Mauss’ Werk, von ihm selbst dargestellt (ca. 1930), in: S. Moebius/ 
Chr. Papilloud (Hg.), Gift – Marcel Mauss’ Kulturtheorie der Gabe, Wiesba-
den 2006, 345–359, 345.

18		Vgl. im Folgenden unser Plädoyer für eine positive Lektüre von Mauss und 
Durkheim: H. Delitz, Die ›blättrige‹ und ›wohlbeleibte‹ Version der école fran-
çaise de sociologie, in: Soziologische Revue 35 (3/2012), 245–252.

19		C. Tarot, De Durkheim a Mauss. L’invention du symbolique: Sociologie et 
sciences des religions, Paris 1998. 28; und B. Karsenti, L’homme total. Socio-
logie, anthropologie et philosophie chez Marcel Mauss, Paris 1997. 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

108

wissenschaft inne hat. Seine Lehrer sind zudem Octave Hamelin und Al-
fred Espinas. Er begründet mit Durkheim 1898 die Année sociologique, 
ein Mammutprojekt, an dem er wesentlich beteiligt ist. 1901 erhält er 
den Lehrstuhl für Histoire des Religions des Peuples non civilisés an der 
Ecole des Hautes Etudes in Paris. Mauss studiert 1902–1907 verschie-
denste Sprachen. 1923/24 erscheint der berühmte Essay über die Gabe, 
der Referenztext für das Werk von Lévi-Strauss, also den soziologischen 
Strukturalismus, für das Collège de Sociologie, die M.A.U.S.S.-Bewe-
gung und aktuelle strukturale Anthropologien.20 1925 gründet er mit 
Lévy-Bruhl und Rivet das Institut d’ethnologie; 1931 erhält er schließ-
lich den Lehrstuhl für Soziologie am Collège de France. Daneben gibt es 
eine politische Karriere, die ihn zeitweilig an die Seite von Georges So-
rel bringt, und die wir hier (wie bei allen anderen Autoren) außer acht 
lassen. Das theoretische Werk liegt wesentlich in Beiträgen in der Année 
sociologique und Vorträgen vor. Die thèse über das Gebet bleibt unvoll-
endet; viele Texte sind Koproduktionen. Für das ›fehlende Werk‹ fühlt 
sich Mauss zu einer Rechtfertigung genötigt: 

»Innerhalb einer solchen Art von Arbeitsgruppe braucht man eine große 
Opferbereitschaft. Ein Laboratorium ist nur dann gut, wenn es von ei-
nem Chef geleitet wird, und wenn es auch von braven Leuten, d.h. von 
jungen und alten Freunden bevölkert ist, die Arbeitshypothesen und 
zahlreiche Ideen liefern, die breite Kenntnisse besitzen, und die insbe-
sondere dafür bereit sind, sie ins Gemeinsame einzubringen… Es gibt 
eine vielleicht übertriebene Zusammenarbeit. Damit war ich hauptsäch-
lich beschäftigt«.21

Mauss’ Arbeiten lassen sich in konzeptioneller Hinsicht in vier (resp. 
fünf) Zügen kennzeichnen, von denen einige zuerst Lévi-Strauss hervor-
gehoben hat: Er sieht erstens eine »wohlbeleibte« Soziologie gegenüber 
ihrer ›Entkörperlichung‹ bei Durkheim, im Konzept des homme total – 
in der Berücksichtigung dessen, das soziale Phänomene stets physiopsy-
chologische Aspekte haben. Nicht nur in den ›Körpertechniken‹, insge-
samt hat Mauss den Körper im Blick, so etwa auch, wenn er das Gebet 
als mental-körperliche Geste analysiert. Die Soziologie habe es stets »mit 
dem vollständigen Menschen zu tun. Rhythmen und Symbole … bezie-
hen nicht nur die ästhetischen oder imaginativen Fähigkeiten des Men-
schen ein, sondern seinen ganzen Leib und seine Seele zugleich«.22 Zwei-
tens erkennt Lévi-Strauss eine »blättrige« Konzeption des Sozialen, im 
Konzept der totalen sozialen Tatsache (fait social total). Die sozialen Tat-
sachen sind mehrfach kodiert, wenn Mauss in der Gabe, welche im pot-

20		Ph. Descola, Jenseits von Natur und Kultur (2005), Berlin 2011.
21		Mauss, Mauss’ Werk, von ihm selbst dargestellt, 346f.
22		Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen zwischen Soziologie und Psy-

chologie, 168 (›Fragen an die Psychologie‹).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

109

latsch zirkuliert, ökonomische, religiöse, rechtliche, moralische, ästheti-
sche Seiten findet. In dieser Vielfältigkeit halten solche Institutionen die 
Gesamtgesellschaft ›in Gang‹.23 Lévi-Strauss nennt drittens die Wendung 
zum Konkreten (der ›Mensch aus Melanesien‹), eine Wendung, die sich 
gesellschaftstheoretischer Ansprüche nicht enthält (Mauss hatte zudem 
vom ›Leben‹ der Gesellschaften gesprochen, das sichtbar werden müsste: 
wir kommen darauf zurück).24 In Frage steht hier, im Begriff des ›Kon-
kreten‹, noch einmal neu das Verhältnis von Individuum und Kollektiv. 
Der Ausgang vom ›Konkreten‹ rettet Durkheims Holismus durch eine 
»geschmeidige« Soziologie (wie nun Merleau-Ponty sagt), die dem So-
zialen zwei Aspekte zugesteht: Es ist »bedeutungshaft, man kann es von 
innen her verstehen«, und zugleich ist die »persönliche Intention gene-
ralisiert«. Mauss denke die soziale Tatsache also nicht als den Einzelnen 
äußerliche, übermächtige Realität, sondern als »wirksames System von 
Symbolen«, das sich in sie ›einsenke‹.25 Diese Wirkung der Symbole ist 
im Grunde bereits ein vierter Zug: die Symboltheorie. Mit ihr eng ver-
bunden ist ein fünfter Zug: Mauss skizziert auch eine Theorie der Affek-
tivität des Sozialen – etwa, wenn er die Techniken als »traditionelle und 
wirksame Handlungen« definiert.26 ›Wirksam‹ sind diese Handlungen 
nämlich nicht allein wegen ihrer mechanischen Effekte, sondern wegen 
ihrer Affektivität, die aus ihrem kollektiven Charakter stammt. ›Wirksa-
me‹ Gesten sind solche, die den Einzelnen affizieren, weil sie gemeinsam 
vollzogen werden. Es ist die Kraft des Kollektivs, auf der ihre Wirkung 
beruht. Als ›Techniken‹ werden eben auch Körpertechniken begriffen, 
etwa die Arten, öffentlich zu trauern. Die Schreie rituell Trauernder sind 
›wirksam‹, sofern sie zusammen ausgestoßen werden; ihr Effekt ist men-
tal und kommt daher, dass diese Gesten verpflichtend sind, die Einzelnen 
in ihrem Rhythmus mitreißen.27 Durkheim hätte all dies – jedenfalls am 
Ende seines Lebens und mit der Hilfe seines Neffen – wohl nicht anders 
formuliert. Gerade die eng miteinander verbundene Affekt- und Symbol-
theorie steckt bereits in seinen Elementaren Formen.

23		M. Mauss, Die Gabe. Funktion und Form des Austauschs in archaischen 
Gesellschaften (1923/24), in: Ders., Soziologie und Anthropologie 2, 
Frankfurt/M. 1989, 9–144, 137.

24		Cl. Lévi-Strauss, Das Feld der Anthropologie. Antrittsvorlesung am Collège 
de France (1960), in: Ders., Strukturale Anthropologie II, Frankfurt/M. 1975, 
11–44, 14f.

25		M. Merleau-Ponty, Von Mauss zu Claude Levi-Strauss (1959), in: Ders., Zei-
chen, Hamburg 2007, 163–180, 163, 165.

26		Mauss, Techniken des Körpers, 204.
27		M. Mauss, L‘expression obligatoire des sentiments (rituels oraux funéraires 

australiens) (1921), in: Ders., Œuvres 3. Cohésion sociale et division de la so-
ciologie, Paris 1969, 269–278.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

110

Die Originalität und Modernität des Werkes von Mauss liegt sicher-
lich darin, dass er viel nicht-cartesianischer als Durkheim denkt, ver-
sucht, den Menschen als Lebewesen – auch seinen Körper, seine Arte-
fakte und die Affekte – in den soziologischen Blick zu bringen. Immer ist 
der Ausgangspunkt, dass Physisches, Psychisches und Moralisches (re-
spektive ›Soziales‹) untrennbar voneinander sind. Dies rechtfertigt und 
erfordert ein Zugehen der Soziologie auf die Psychologie und andere 
Wissenschaften vom Menschen. Gerade in diesem Novum gegenüber 
Durkheim kann sich nun Mauss mit Bergson einig wissen. Sein ›Nicht-
cartesianismus‹ weist freilich eine bezeichnende Asymmetrie auf, eine 
Unwucht, dies es mit sich bringt, dass wir alles in allem eine interne Kor-
rektur Durkheims sehen: Mauss’ Denken bleibt soziozentrisch, und da-
rin bleibt es von einem bergsonschen Ansatz radikal getrennt, weit ent-
fernt, es mit einer ›Synthese‹ zu tun zu haben.

Der Nichtcartesianismus bei Mauss (L’homme total I):  
Die Symboltheorie

»Doch überschreiten wir … die Grenzen der Lingui-
stik, der Magie und des Rituals, wo wir uns mit zu 
großer Leichtigkeit bewegen, wenn wir von Symbo-
len sprechen. In allen Gebieten der Soziologie können 
wir eine große Menge von Symbolen einsammeln und 
diese Garbe Ihnen zu Füßen werfen«.28

Wenn man mit den Mauss-Experten Camille Tarot und Bruno Karsenti 
überein kommt, die Einheit seiner soziologischen Theorie im Symbolbe-
griff zu sehen (in der These, das Soziale sei symbolischer Natur), dann 
muss man stets erneut klären, welches Symbolische Mauss eigentlich 
denken kann: vor oder zeitgleich mit Cassirer; vor dem symbolic turn. 
Dort, wo der Begriff zuerst auftaucht – im ersten Lexikonartikel ›Socio-
logie‹ von 1901, an dem Durkheim übrigens mitgeschrieben hat – geht 
es unter diesem Terminus um die Übersetzung (traduction) des kollek-
tiven in das individuelle Bewusstsein. Der »Zustand der Gesellschaft« 
müsse den Einzelnen durch die kollektiven Repräsentationen »übersetzt 
(oder … ›symbolisiert‹)« werden.29 Das ›Kollektivbewusstsein‹ ist ge-
nauer besehen ein kollektives, ein kollektiv geteiltes Bewusstsein – nicht 
eine eigene Substanz (wie es der Durkheim-Soziologie notorisch vorge-
worfen wurde und wird). Kollektiv geteilt, gemeinsam kann es nur sein, 

28		Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen, 162 (Künftige Dienste der So-
ziologie für die Psychologie).

29		M. Mauss/P. Fauconnet, Sociologie (1901), in: M. Mauss, Œuvres 3. Cohési-
on sociale et division de la sociologie, Paris 1969, 139–177, 161.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

111

wenn es Symbole gibt, die Kommunikation erlauben. Dieser Symbol-
Begriff, so erklärt Mauss später, sei der Durkheim-Schule »ganz zu ei-
gen. Schon lange ist es Durkheims und unsere Lehre, daß Gemeinschaft 
und Kommunikation zwischen Menschen nur durch Symbole möglich 
sind und durch Zeichen, die ... den bloß sukzessiv aufeinanderfolgen-
den mentalen Zuständen der Individuen äußerlich sind«. Weil man den 
Schrei, die Geste des Anderen gleichzeitig mit der eigenen wahrnimmt, 
»nimmt man sie für Wahrheiten«. Der symbolische Aspekt ist, so Mauss, 
ein Merkmal jeder sozialen Tatsache. Und er fügt hinzu: diese langjähri-
ge Theorie des Durkheimismus sei jetzt durch die Psychologie bestätigt 
worden. Gilt das Behauptete, dass es der Symbole bedarf, um zu den-
ken, für das individuelle Bewusstsein, um »wieviel mehr« gilt es für das 
»Kollektivbewußtsein!«30 Es ist neben englischen Psychologen Bergson, 
mit dem er sich hier einig weiß:

»Daß die Mehrzahl der mentalen Zustände keine isolierten Elemente 
sind – Bergson hatte schon seit langem dem psychologischen Atomismus 
den Prozeß gemacht … – war längst begriffen. Daß jedoch die Mehrzahl 
von ihnen etwas mehr waren als das, was das Wort ›mentaler Zustand‹ 
bezeichnet, nämlich Zeichen und Symbole des allgemeinen Zustandes 
und einer Fülle von Tätigkeiten und Bildern, und vor allem, daß sie ... 
von tiefsitzenden Mechanismen des Bewußtseins als solche Zeichen ver-
wendet werden, war für uns von entscheidender Wichtigkeit«.31

Unter dem Titel Der Begriff des Symbols und die wesentlich symbolische 
Tätigkeit des Geistes, haben wir es hier mit dem ausführlichsten Text 
von Mauss’ Symboltheorie zu tun, der These, es gehöre zur Natur gesell-
schaftlichen Lebens, sich in Bräuchen und Institutionen symbolisch aus-
zudrücken. Individuelle Verhaltensweisen hingegen seien nie durch sich 
selbst symbolisch – sie sind nur die Elemente, aus denen sich ein symbo-
lisches System konstituiert. Karsenti hat hier auf eine Affinität zwischen 
Bergsons Materie und Gedächtnis und Mauss’ und Huberts Theorie der 
Magie (1902/03) hingewiesen: 32 Mauss und Hubert zufolge sind die 
Assoziationsgesetze (Ähnlichkeit, Kontiguität) der Individualpsycholo-
gie nicht hinreichend, um komplexe Symbolsysteme wie etwa magische 
Systeme zu erklären. ›Gesetze‹ der Ähnlichkeit und/oder Kontiguität er-
klären nämlich die soziale Kraft der Magie nicht, sie drehen sich in un-
begrenzten assoziativen Serien ohne Kohärenz und Effekte. Stattdessen 
– so nun der ›bergsonsche‹ Einsatz von Mauss – sei die Bedeutungsaufla-
dung, sei ein Symbol stets eine Selektion aus Überschuss an Sinn (an As-
soziationen). Dies ist in der Tat ein zentraler Gedanke von Materie und 
Gedächtnis: dass sich Wahrnehmung durch Verdunkelung vieler gerade 

30		Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen, 158.
31		Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen, 158.
32		Karsenti, L’homme total, 299, Fn. 3.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

112

nicht interessierender Affektionen oder Bedeutungen (Bergson) vollzieht, 
durch Abstraktion und exklusive Aufmerksamkeit (Mauss/Hubert33) – 
statt durch willkürliche Assoziation isolierter Inhalte. Bergson hatte der 
Assoziationspsychologie vorgeworfen, sie erkläre nicht, wie sich Wahr-
nehmungen und Erinnerungen verknüpfen, weil sie »alle Erinnerungen 
in dieselbe Ebene verlegt und den mehr oder minder beträchtlichen Ab-
stand übersieht, der sie vom gegenwärtigen körperlichen Zustande, d.h. 
von der Tätigkeit, trennt«. Die Assoziationspsychologie habe alle »Be-
wußtseinsebenen durcheinander gebracht« und Wesensdifferenzen ein-
geführt, wo es nur graduelle Differenzen, fließende Übergänge gibt.34 
Karsenti zufolge entfernt sich nun Mauss in der These, die Symbole sei-
en Selektionen aus Sinn-Überschüssen, vom Durkheim der Elementaren 
Formen, da dort die symbolische Bedeutung aus dem Sozialen abgeleitet 
ist. Aus dieser Sicht sind die Symbole immer schon determiniert, statt aus 
sich heraus Bedeutungen zu schaffen. Es ist ein wirklich nicht unwich-
tiger Verweis auf Bergson, den Mauss an dieser unauffälligen Stelle ein-
führt; und es ist im zeitgenössischen Kontext eine durchaus demonstra-
tive Bergson-Affirmation. Lévi-Strauss hat genau in diesem Mauss den 
Denker seines »flottierenden Signifikanten« gefunden,35 und in Bergson 
(nicht Mauss) denjenigen, der die soziologische Symboltheorie vom Kopf 
auf die Füße gestellt habe – wir kommen darauf zurück.

Der Nichtcartesianismus bei Mauss (L’homme total II):  
Die Techniktheorie

Ist Mauss in seiner Techniktheorie Bergson am nächsten gekommen, 
wie Schlanger meint? Texte zur Technik (inklusive der Techniken, sich 
des Körpers zu bedienen) finden sich vor allem gegen Ende der 1920er. 
Der Körper war bei Durkheim wenig anwesend, aber auch die Technik 
tauchte kaum auf. Inwiefern bezieht sich nun Mauss hier auf Bergson, 
inwiefern ist seine Technikperspektive bergsonianisch? Im Gegensatz zur 
gerade erwähnten affirmativen Bezugnahme sind die weiteren Bezüge auf 
Bergson sehr kritisch, distanziert, negativ – gerade beim Thema der Tech-
nik. Mauss versteht Bergson als antimodernen Technikverächter. Dieser 
habe im Begriff homo faber die Technik in den Bereich des bloß prakti-
schen abgeschoben, sie von der eigentlichen Sphäre des Lebens getrennt. 
Zwar habe Bergson der Technik einen »Ehrenplatz in der Geschichte der 
Menschheit« eingeräumt; aber er habe mit dieser Geschichte eine »›kre-

33		Mauss/Hubert, Entwurf einer allgemeinen Theorie der Magie, 101.
34		Bergson, Materie und Gedächtnis, 241.
35		C. Lévi-Strauss, Einleitung in das Werk von Marcel Mauss (1950), in: M. 

Mauss, Soziologie und Anthropologie I, München 1978, 7–41, 39.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

113

ative Kraft‹« verbunden, die der »Schlafkraft des Opiums« gleiche. Zu-
dem müsse man in der Technik natürlich das Merkmal des »sozialen 
Lebens« sehen, nicht des individuellen. Die Technik ist eine wesentlich 
soziale Tatsache, alles ist hier sozialen Ursprungs: »die Erfindung einer 
Bewegung; die Tradierung ihres Gebrauchs; und der Gebrauch selbst«. 36 
In Schöpferische Evolution hatte Bergson, um die Spezifik des menschli-
chen Lebens zu kennzeichnen, den homo faber dem homo sapiens vor-
gezogen – artifizielle Organe zu erfinden, sich der Materie kreativ zu 
›bemeistern‹, dies zeichne das menschliche Leben im Vergleich zum Tier 
aus. Gerade die Soziologie, so hieß es weiter, müsse darauf aufmerksam 
sein: Nicht nur sei keine Gesellschaft ohne Technik denkbar, es sei ge-
rade die technische Aktivität, die neue soziale Ideen, gesellschaftsverän-
dernde Effekte zeitige. Technische Erfindungen führen zu neuen Gedan-
ken und Gefühlen, während das soziale Leben in seiner Normativität, 
seinen Konventionen eher träge sei: »Neue Ideen erheben sich. Neue 
Gefühle drängen ans Licht«, so dass man etwa von der Dampfmaschine 
»mitsamt den Erfindungen aller Arten, die ihr Gefolge bilden«, in einer 
technisch und historisch sensiblen Soziologie so sprechen müsste, wie 
»wir von der Bronze oder dem behauenen Stein; sie wird dazu dienen, 
ein Zeitalter zu definieren«. Und weiter: 

Wenn wir uns alles Stolzes entkleiden könnten, ... würden wir vielleicht 
nicht Homo sapiens, sondern Homo faber sagen. Letztendlich ist die 
Intelligenz ... die Fähigkeit, künstliche Gegenstände herzustellen, insbe-
sondere Werkzeuge, um Werkzeuge zu machen und deren Herstellung 
endlos zu variieren. … Es ist diese Beherrschung, die der Menschheit 
nützt, noch weit mehr als das materielle Resultat der Erfindung selbst. 
Denn wenn wir auch einen unmittelbaren Vorteil aus dem hergestell-
ten Gegenstand ziehen, ... so ist er doch ein Geringes im Vergleich zu 
den neuen Ideen und neuen Gefühlen, die die Erfindung an allen Enden 
hervorruft«.37

Diese These der technischen Aktivität, die keiner Normativität unter-
liegt und daher die freie, ›eigentlich soziale‹ Tätigkeit sei, wird 1958 
Gilbert Simondon aufnehmen; auch der Mauss-Schüler Leroi-Gourhan 
wird an Bergson anschließen. (1932 hat Bergson übrigens erneut vom 
homo faber gesprochen, nun seinerseits in Reaktion auf die Magietheo-
rie von Hubert und Mauss: Ander als diese sieht Bergson den Ursprung 
der Magie nicht in Techniken, nicht im homo faber, sondern in Vorstel-
lungen, in Fabulationen. Weil der »Mensch an die Magie glaubte, weil 
er sie ausübte, deshalb wird er sich die Dinge so vorgestellt haben: seine 

36		M. Mauss, Divisions et proportion des divisions de la sociologie (1927), in: 
Ders., Œuvres 3. Cohésion sociale et division de la sociologie, Paris 1969, 
178–245, 194. Vgl. Karsenti, L’homme total, 238, Fn 12.

37		Bergson, Schöpferische Evolution, 143f., 210f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

114

Magie schien Erfolg zu haben, und er beschränkte sich darauf, diesen Er-
folg zu erklären oder vielmehr auszudrücken.«38) Noch im letzten Text 
Les techniques et al technologie (1941, im Jahr von Bergsons Tod) wird 
Mauss auf den homo faber zurückkommen, um erneut gegen diesen das 
soziale Apriori zu betonen – zunächst seien Techniken stets kulturspezi-
fisch, »Ausstattung und Handhabung variieren unendlich«, sie erklären 
sich also allein aus dem »sozialen Zustand«. Sodann sind sie »mensch-
lich per Natur«. Darin scheint er sich mit Bergson zumindest einig – in-
des, »Bergsons Idee der Schöpfung ist exakt die konträre Idee der Tech-
nizität«. Umgekehrt zu allem, was Bergson sage, sei es doch der Mensch, 
welcher sich die Materie »anpasst«, sie »transformiert«, und zwar an 
seinen Körper (das »erste und natürlichste Objekt und gleichzeitig tech-
nische Mittel des Menschen ist sein Körper«, hieß es 193539). Aus dieser 
Sicht sei die »Definition Ars [est] Homo additus naturae ... wahrer«.40 

Man könnte es so deuten: Bergsons homo faber wird von Mauss verle-
sen, um an die Stelle dessen den homme total zu setzen – allein dies wäre 
eine ›rationalistische‹ und daher ›richtige‹ Konzeption des Menschen.41 
Es ist eine Konzeption, in der der Körper nie das Subjekt, der vitale Trä-
ger des Sozialen ist, sondern das passive Objekt des Sozialen. Während 
es den Bergsonianern darum zu tun sein wird, die vitalen Energien, die 
das Lebewesen Mensch in organischer Hinsicht birgt, als Triebkräfte des 
Sozialen zu entziffern, wird die Körpersoziologie von und mit Mauss den 
Körper also als tabula rasa konzipieren, in den sich die (sozial bestimm-
ten) Techniken eingraben. Sicher, auch aus bergsonscher Sicht gibt es im 
Menschen nichts ›natürliches‹, keine ›natürliche‹ Art zu gehen, des Es-
sens, Trinkens, Schlafens, immer sind es kulturelle, erfundene, instituier-
te42 – aber die Frage, welchen Anteil der Körper selbst hat, welche vitalen 
Energien in die kollektiv geformten Bewegungen und Kollektive einge-
hen, ist damit nicht obsolet. Dies scheint uns die erwähnte, bezeichnen-
de Unwucht bei Mauss zu sein: Die Bergson-Kritik dient der Fortfüh-
rung Durkheims. Es ist die Gesellschaft, die den Körper formt, ihn dazu 

38		Bergson, Die beiden Quellen, 128f.
39		Mauss, Techniken des Körpers, 206.
40		Mauss, Les techniques et la technologie, (1941/1948), in: Revue du M.A.U.S.S. 

2004/1, 434–450, 437. Mauss zitiert F. Bacon, Nouvel Organum (1620): Der 
wesentliche Charakter der Kunstwerke ist es, von einem menschlichen Geist 
rekonstruierbar zu sein (so F. Vatin, Anm. des Hg., M. Mauss, Les Techniques 
et la technologie (1941/1948), in: Revue du M.A.U.S.S. 2004/1, 434–450, Fn. 
27).

41		Ähnlich auch F. Vatin, Anm. des Hg., Fn. 26: »Mitglied der Union rationali-
ste, misstraute Mauss … aus Prinzip dem bergsonschen Spiritualismus«. Vgl. 
zur Techniksoziologie als ›Vermächtnis‹ von Mauss ders., Mauss et la tech-
nologie, ebd., 418–433.

42		Mauss, Les Techniques et la technologie, 437.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

115

bringt, differente Schwimmstile zu entwickeln, unterschiedliche Techni-
ken der Säuglingspflege, der Sexualität, etc. Dass es sich hier nicht um 
das Leben als ›Objekt und Subjekt‹ handelt (wie Canguilhem mit Berg-
son sagen wird), dass der Körper rein passiv verstanden wird, wird auch 
deutlich, wenn Mauss über die »physische Wirkung der von der Gemein-
schaft suggerierten Todesvorstellungen« forscht: Sich verhext Glauben-
de sterben tatsächlich. Das Soziale hat eine physische Wirkung, und dies 
zeige hinreichend, »was vom Lebenstrieb beim Menschen zu denken ist: 
bis zu welchem Grade er von der Gesellschaft abhängig ist«.43 Nämlich 
ganz und gar. Bergson hatte 1932 von der Dynamik des Körpers gespro-
chen, einer »Logik des Körpers, die eine Verlängerung des Wunsches ist 
und schon lange geübt wird, bevor die Intelligenz für sie eine begriffli-
che Form gefunden hat«.44 Für Mauss hingegen gibt es nichts jenseits 
des Kollektivs, ihm ist noch das menschliche Leben immanent – wäh-
rend es für den Bergsonismus das Leben ist, das auch das menschliche 
Kollektiv in sich begreift. Bei Marcel Mauss wird also gerade die Diffe-
renz zwischen Durkheimismus und Bergsonismus deutlich, statt dass er 
eine ›Vereinigung‹ vollzöge. Bei ihm werden Physisches, Psychisches und 
Soziales zwar so eng verknüpft wie bei keinem anderen Durkheimien, 
aber eben nicht auf symmetrische Weise; es gibt hier keine Lebensthe-
orie. Und noch eine Differenz besteht: Für Mauss sind, da die Kollekti-
ve alles entscheiden, die Überlieferungen, die Traditionen zentral, wenn 
es um Techniken geht. Daher definiert er die Technik als »traditionelle, 
wirksame Handlung«, weil es aus dieser Sicht keine Technik ohne Tra-
dition gibt.45 Die Betonung der Tradition steht der Betonung des Neuen, 
der Erfindung gegenüber, die der Bergsonismus überall in Bezug auf das 
soziale Leben vollzieht, auch und vor allem im Blick auf die technischen 
Aktivitäten, den Umgang mit der Materie.

Die Reaktion auf »Die beiden Quellen der Moral  
und der Religion« (1932)

Mauss hat noch einmal den Namen Bergsons fallen gelassen, auf dessen 
›livre de sociologie‹ reagierend, das seinerseits Bergsons Reaktion auf 
Mauss, Hubert und Durkheim war. In Die beiden Quellen der Moral 
und der Religion hatte es Bergson gewagt, sich des Feldes der Religions-
soziologie zu bemächtigen – ausgerechnet dieses soziologischen Feldes! 

43		M. Mauss, Über die physische Wirkung der von der Gemeinschaft suggerier-
ten Todesvorstellung auf das Individuum (Australien und Neuseeland) (1926), 
in: Ders., Soziologie und Anthropologie 2, Frankfurt/M. 1989, 175–195, 165.

44		Bergson, Die beiden Quellen, 130.
45		Mauss, Techniken des Körpers, 205.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

116

Durkheim und Mauss hatten das Religiöse lange zuvor als die kollekti-
ve Repräsentation, als das Soziale par excellence, als dessen »Matrix« 
verstanden und behandelt.46 Zunächst wird Mauss diesem Bergson von 
1932 aber (auf den ersten Blick) vorarbeiten: 1929 skizziert er eine Ge-
sellschaftstheorie, der es in gewissem Sinn auf die Offenheit der gesell-
schaftlichen Entwicklung ankommt. Jede Zivilisation, so heißt es, habe 
ein eigenes Gebiet und eine eigene Form; jedes soziale Phänomen aber 
habe dasselbe Attribut: Es ist »arbiträr. Denn alle sozialen Phänomene 
sind in gewissem Ausmaß Werk des kollektiven Willens, und wer Wille 
sagt, der sagt Wahl unter differenten möglichen Optionen«. Der Bereich 
des Sozialen ist derjenige der »Modalität«.47 Mit anderen Worten, jede 
Gesellschaft ›ist‹ eine Wahl, und dies ist die »wesentliche Eigenschaft al-
ler sozialen Phänomene«.48 Für Jacques Dewitte hat Mauss hier implizit 
etwas gedacht, was ein wesentlicher Zug der bergsonschen Gesellschafts-
theorie ist – die ständige Neuheit im Sozialen. Indes klingt ›Wahl unter 
differenten möglichen Optionen‹ streng genommen genau wie jene Po-
sition, die Bergson gerade kritisieren wird: Wer ›Wahl aus bestehenden 
Alternativen‹ sagt, denkt bereits Gegebenes, nicht das Unvorhersehba-
re. Wie dem auch sei: womöglich kam es Mauss hier wirklich darauf an, 
sich vom Evolutionismus Durkheims zu trennen. 

Aber wie reagiert nun Mauss auf Die beiden Quellen, in dem Bergson 
genau dies kritisiert: die Vorstellung, die den Elementaren Formen im-
manent ist, es gäbe nur eine Richtung der Entwicklung, nur eine Form 
der Integration der Gesellschaft, nur eine Quelle von Moral und Religi-
on? Mauss äußert sich ungewohnt scharf: Bergson behalte der Soziolo-
gie den Bereich des Geschlossenen vor, und entfalte für den anderen Be-
reich eine Philosophie und gar eine ›Mystik‹! Bergson

»begrenzt die Tatsachen, die die Soziologen studieren, auf den Bereich 
des ›Geschlossenen‹, Gefrorenen und reserviert der Psychologie, Philo-
sophie und selbst der Philosophie der Mystik die Erkenntnis dessen zu, 
was in Moral und Religion ›offen‹, vital, wirklich psychisch und schöp-
ferisch ist. Die Tradition der schlicht literarischen Betrachtung der faits 
sociaux hat die Gunst des französischen Publikums nie verloren.«49

46		Durkheim, Lettre à Marcel Mauss 1897, in: Ders., Lettres à Marcel Mauss, 
Paris 1998, 71.

47		M. Mauss, Les civilisations, éléments et formes (1929), in: Ders., Œuvres. 2. 
Représentations collectives et diversité des civilisations, Paris 1969, 456–479, 
470.

48		J. Dewitte: Ni Hasard, Ni Nécessité. La contingence des phénomènes sociaux 
selon Marcel Mauss, in: Revue du M.A.U.S.S. 2002/1 (19), 242–274, 250f.

49		M. Mauss, La sociologie en France depuis 1914 (1933), in: Ders., Œuvres. 3. 
Cohésion sociale et division de la sociologie, Paris 1969, 436–450, 436.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

117

Diese ungenaue, also unfaire Kritik wird ausgerechnet in einem Über-
blicksartikel über Die französische Soziologie seit 1914 formuliert. Ein-
mal mehr wird die Durkheim-Schule sich hier als Opponentin und Erbin 
von Philosophie und Kulturkritik darstellen, als deren Repräsentanten 
Bergson sowie Léon Brunschvicg hervorgehoben werden. Gegen beide 
habe sich Durkheim von Beginn an wehren müssen, um die Soziologie 
als Wissenschaft zu konstituieren, gegen Moral, Politik und »normati-
ve Forschungen«, gegen die Philosophie und vor allem gegen »Literatur 
und Kritik«. Indes, die »alten rivalisierenden Kräfte wurden nicht ent-
waffnet. Die Oppositionen dauern und vervielfältigen sich. Vor allem in 
Frankreich haben die Philosophen ihre kritische Rolle ausgeübt ... Als 
wenn diese dialektischen und historischen Argumente irgendein Interes-
se für den Erfolg einer Wissenschaft hätten!«50 

Trotz allem eine vitalistische Soziologie? (Die Gabe) 

Wie bereits bei Durkheim, so steht als letzter Schritt an, gleichwohl eine 
Affinität zu prüfen. Wie steht es mit dem wichtigen Text von Mauss, hat 
Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-
schaften – wie Durkheims Elementare Formen – eine mehr oder weniger 
versteckte Bergson-Übereinstimmung? Hier führt Mauss ja den Begriff 
der ›totalen sozialen Tatsache‹ ein, als einer, welche die »Gesellschaft und 
ihre Institutionen in ihrer Totalität in Gang« halte.51 Am Fall der Gabe 
als solchem totalen sozialen Phänomen deutet Mauss erstens eine be-
stimmte gesellschaftsanalytische Methode an, nämlich die Analyse von 
Gesellschaften ›wie Lebewesen‹, d. i. so ›konkret‹ wie möglich – entlang 
ihres Werdens, wie Bergson sagen würde. In der Andeutung dieser Me-
thode kommt in der Tat ein vitalistischer Ton zum Tragen, den man auch 
bei Mauss noch nicht kannte: 

»Wir haben Gesellschaften in ihrem dynamischen oder physiologischen 
Zustand gesehen. Wir haben sie nicht beschrieben, als seien sie verstei-
nert, in einem statischen oder skelettartigen Zustand, und noch weni-
ger haben wir sie seziert und in Rechtsvorschriften, Mythen, Werte usw. 
zerlegt. Nur indem wir sie als Ganzheiten untersuchten, konnten wir ihr 
Wesen aufspüren, ihren Prozeß und ihren lebendigen Aspekt, den flüch-
tigen Augenblick fassen, da die Gesellschaft und ihre Mitglieder ein ge-
fühlsmäßiges Bewußtsein ihrer selbst und ihrer Situation gegenüber den 
anderen erlangen… Wir sehen sie in Bewegung, so … wie wir im Meer 

50		Mauss, La sociologie en France depuis 1914, 436.
51		Mauss, Die Gabe, 137.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

118

Polypen und Seerosen sehen. Wir entdecken Gruppen von Menschen 
und Triebkräfte, eingetaucht in ihr Milieu.«52

Zweitens entdeckt Mauss am Fall des Gabentausches ›archaischer‹ Ge-
sellschaften ein überbordendes, rauschhaftes, nicht-rationalistisch er-
klärbares Phänomen: die Feste und in ihnen instituierte kollektive Er-
regungen, die Emergenz und rhythmische Erneuerung des Kollektivs. 
Bereits in der Eskimostudie (1905) war von solchen Kollektiv-tragen-
den Festen die Rede. Gerade diese soziale Tatsache, die Feste, haben vie-
le andere Soziologien viel weniger im Blick, und daher auch interessie-
ren sich das Collège de Sociologie, die M.A.U.S.S.-Bewegung und Michel 
Maffesoli hauptsächlich für diesen Mauss, zumal er kritisch gegenüber 
dem überzogenen Rationalismus der Moderne ist. Mauss schreibt seinen 
Zeitgenossen, erst die westlichen Gesellschaften hätten aus dem Mensch 
ein ›ökonomisches Tier‹ geformt, den homo oeconomicus. »Lange Zeit 
war der Mensch etwas anderes und es ist noch nicht sehr lange her, daß 
er eine Maschine geworden ist – und gar eine Rechenmaschine«.53 Man 
hätte diesen Satz auch von Bergson erwarten können, jedenfalls von 
dem Bergson, den die Zeitgenossen kannten. Ob aber Mauss hier einem 
›Bergson-Effekt‹ unterlag, ob der vitalistische Ton und die Thematik in 
einem nicht äußerlichen Verhältnis zur zeitgleich Resonanz machenden 
Philosophie Bergsons steht – das lassen wir, solange es auch für Mauss 
keine kritische Edition gibt, dahingestellt. Ausgeschlossen ist es nicht. 
Entscheidend für das Werk womöglich ebenso wenig.

52		 Mauss, Die Gabe, 139.
53		 Mauss, Die Gabe, 135.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

119

2.4 Weitere Reaktionen auf Bergson und zaghafte 
Bergson-Durkheim-Synthesen 

Célestin Bouglé sieht es in seiner 1935 erschienenen Bilanz der zeitgenös-
sischen französischen Soziologie wie Marcel Mauss im Artikel über die 
französische Soziologie seit 1914: Bergson ist der psychologistische Geg-
ner Durkheims, und zwischen beiden bestehe noch immer eine »wirkli-
che Opposition: da Bergson uns einlädt, das Eis der Konzepte sozialer 
Herkunft zu durchbrechen, um den Strom des inneren Lebens wieder-
zufinden«. Darüber hinaus gäbe es einen ›bewaffneten‹ Kampf zwischen 
den »Verteidigern Bergsons« und den Durkheimianern, zu denen Bouglé 
selbst zu zählen ist.1 Für einen solchen anerkennt er andererseits durch-
aus wohlwollend eine »Kontamination« Bergsons durch die Soziologie2 
und »nützliche« Synthesen durkheimscher und bergsonscher Konzep-
te bei Halbwachs, Charles Blondel und Maurice Hauriou.3 Zeitgleich 
hat die Besprechung des Durkheimianers Albert Bayet der Deux Sour-
ces zum Ziel, Bergsons Gesellschaftstheorie mit »Geist« und »Methode« 
der positiven Soziologie zu konfrontieren. Nachdem er das Buch detail-
liert, um nicht zu sagen: penibel auseinandergenommen hat, sieht er in 
ihm eine »fast unglaubliche Konzession« an die Soziologie – und letzt-
lich deren »Sieg«. Nun komme selbst ein Bergson nicht mehr umhin, 
den Primat des Sozialen zu denken.4 Das stimmt nicht wirklich – und 
da Bayet ansonsten Bergsons idealtypische Methode nicht teilen kann, 
bleibt ihm (wie allen Durkheimiens) neben dem Primat des Vitalen eine 
weitere wichtigste Schicht des Buches verborgen. Lévi-Strauss und wohl 
auch Pierre Clastres haben sie gesehen: die Typologie der Gesellschaften 
in einem nicht-evolutionistischen Sinn, umgekehrt symmetrischer Typen. 
Wir kommen darauf zurück

Es gibt nach diesen konfrontativen, selten expliziten und selten affir-
mativen Bezügen wenige Versuche in Durkheims Nähe, dessen soziolo-
gische Theorie durch Bergson zu ergänzen. Hier ragt vor allem Lucien 
Lévy-Bruhl heraus. Er hat Bergson, dem »Prinz der Philosophen« 1928 
anlässlich des Nobelpreises eine kurze Hommage gewidmet, von der ge-
meinsamen Schulzeit mit ihm an der École Normale Supèriore berich-
tend.5 Zugleich hat er ein thematisches, inhaltliches Interesse an dessen 

1	 C. Bouglé, Bilan de la sociologie française contemporaine, Paris 1935, 28f.
2	 Bouglé, Bilan, 163f.
3	 Bouglé, Bilan, 39, 108.
4	 A. Bayet, Morale bergsonienne et sociologie, in: Annales Sociologiques 1935, 

1–51, hier 36, 51.
5	 L. Lévy-Bruhl, Henri Bergson à l’École normale, in: Les nouvelles littéraires 

15.12.1928.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

120

Philosophie, die er gut kennt. Noch in seinen letzten Schriften (den Car-
nets, in denen einige frühere Konzepte korrigiert und andere erneut er-
klärt werden) fragt er sich, ob und in welchem Sinn es Bergsons donnés 
immèdiates des Bewusstseins gibt und inwiefern sein Schlüsselkonzept 
›Partizipation‹ ein solcher Bewusstseinsinhalt ist:

»Ich möchte die sehr imperfekte Beschreibung zusammenfassen, die in 
dieser Formel steckt: ›Die Partizipation des Individuums am sozialen 
Körper ist ein donnée immediate, im Gefühl enthalten, das es von sei-
ner eigen Existenz hat.‹ Sie hat den Vorteil, den Akzent auf den grundle-
genden Charakter dieser gefühlten Partizipation zu setzen, implizierend, 
dass dies nicht irgendeine gesonderte, spezielle Erfahrung ist, sondern 
eine ›kontinuierliche‹ Erfahrung, koextensiv dem elementaren Gefühl, 
welches das primitive Individuum von sich selbst hat. Aber sie enthält 
auch Ungereimtheiten, wie jeder andere Ausdruck, der uns gewohnt ist 
und den wir benutzen, um eine andere Wirklichkeit zu erfassen. Don-
nées immediates, eine berühmte Formulierung seit der thèse Bergsons, 
lässt ebenso im Geist des Lesers Gegebenheiten wie die der Sinne und 
des mehr oder weniger klaren Bewusstseins, Perzeptionen, Sensationen, 
Vorstellungen der Zeit und des Raumes auftauchen: Gegebenheiten, die 
sich mehr oder weniger direkt auf das Wissen und die denkende Akti-
vität des Subjekts beziehen. Wenn wir sagen, dass die Partizipation ein 
donnée immediate des Gefühls ist, welches das Individuum von seiner 
Existenz hat, impliziert dies nun gerade keinen Bezug auf das Wissen 
oder die denkende Aktivität. Wir sind nicht auf der Ebene der Vorstel-
lungen …, sondern auf einer anderen …, wo die Phänomene … zwei-
fellos psychisch sind, aber auch essentiell affektiv, auch wenn … die 
Möglichkeit von Vorstellungen nicht ausgeschlossen wird: Darin sind 
sie eigentlich menschlich«.6 

Lévy-Bruhl geht es, wenn er die ›primitiven Gesellschaften‹ thematisiert, 
stets um eine Theorie der Affektivität, der affektiven Basis des sozia-
len Lebens. Hierfür ist der Begriff der ›unmittelbaren Bewusstseinstat-
sache‹ von einschlägiger Bedeutung – es ist für Lévy-Bruhl ein anderer 
Begriff für ›Affekt‹. Lévy-Bruhl hatte Bergsons Essai sur les données im-
mèdiates de la conscience eine erste lange Besprechung in der wichtigs-
ten französischen Philosophiezeitschrift gewidmet, er kennt die Materie 
gut. Zwar will er sich von der »originellen und suggestiven Dissertati-
on« Bergsons nicht in allem überzeugt zeigen; aber er erkennt und aner-
kennt die zentrale These und die Stoßrichtung. Bergson behandele, ver-
steckt unter einem bescheidenen Titel, eines der »wichtigsten Probleme 
der Psychologie und Metaphysik«: das der Freiheit. Dabei er stelle sich 
nicht auf eine Seite, weder auf die der Deterministen noch auf die der 
Verfechter der Freiheit, sondern entdecke eine von beiden geteilte, fal-

6	 L. Lévy-Bruhl, Les carnets de Lucien Lévy-Bruhl, Paris 1949, Carnet V (19.8.–
27.8.1938): ›In welchem Sinn ist die Partizipation ein donnée immèdiate‹.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

121

sche Basis – eben die Vermengung der durée mit dem Ausgedehnten, von 
Sukzession und Simultanität, Qualität und Quantität. Er referiert Berg-
sons Haupteinfall so:

»Wir betrachten unsere Bewusstseinszustände, als ob sie sich in der Zeit 
gegenüberstünden … womit wir sie hinterrücks in den Raum transfor-
mieren, da die homogene Zeit, die wir uns dabei vorstellen, nichts ande-
res als [die vierte Dimension des] Raumes ist ... Das Problem der Freiheit 
bleibt unlösbar, sofern die Zeit als homogenes Milieu betrachtet wird, 
in dem sich numerisch distinkte Zustände des Bewusstseins befinden. … 
Es ist nichts weniger als ... eine neue Konzeption des Bewusstseins, der 
Zeit und Kausalität«.7 

Zum ersten Mal begegnet man präzise der Kernidee Bergsons. Lévy-
Bruhl nun wendet die positive Alternative, die Bergson aus dieser Kritik 
entfaltet, allein auf die Konzeption von Welt und Subjekt nicht-moder-
ner Gesellschaften an. Da diese Gesellschaften keine objektive Zeit hät-
ten, keine Uhren kennen, werde die Zeit von ihnen nur »unbestimmt« 
definiert, nahe dem »subjektiven Gefühl« der qualitativen Zeit Bergsons. 
Dessen These, dass »wir die Zeit durch eine Verwechslung der lebendi-
gen Dauer mit dem Raum als homogenes Quantum auffassen«, sei für 
sie nicht anwendbar.8 Dies ist bezeichnend für den Gebrauch, den Lévy-
Bruhl von Bergson macht. Womöglich hat seine gesamte Theorie der 
Affektivität oder Partizipation als dem Konstitutionsmechanismus des 
›prälogischen oder primitiven Weltbildes‹ eine Bergson-Nähe. Die tote-
mistische (um die es unter dem Titel ›primitiv‹ wesentlich geht) Klassifi-
kation der Dinge und Wesen will Lévy-Bruhl als ›Partizipation‹, d.h. als 
nicht-dualistisches Denken in Intensitäten oder Qualitäten nachbuchsta-
bieren. Und seit der Bergson-Besprechung – von Bergsons Neufassung 
des ›Problems‹ der Freiheit – geht es ihm dabei letztlich stets darum, das 
›Problem der Kausalität‹ neu zu denken (so jedenfalls der Lévy-Bruhl-
Experte F. Keck9): Anders als Durkheim, der sich nur für die Wirkung 
des Kollektivbewusstseins auf das individuelle Bewusstsein interessieren 
kann, will Lévy-Bruhl auch den individuellen Körper in seinen Effekten 
auf das Kollektiv ernst nehmen. Hierfür – aber auch für die Rede von 
den Affekten – ist nun Materie und Gedächtnis entscheidend, in dem 

7	 L. Lévy-Bruhl, Les données immédiates de la conscience, in: Revue philoso-
phique 15 (1890) 519–538, 519f.

8	 L. Lévy-Bruhl, Die geistige Welt der Primitiven (1922), München 1927, 75, 78.
9	 F. Keck, Le problème de la mentalité primitive. Lévy-Bruhl, entre philosophie 

et anthropologie, thèse de l’Université Lille, 2003 (http://documents.univ-lille3.
fr/files/pub/www/recherche/theses/keck-frederic/html/these.html), wo es heißt, 
dass La mentalité primitive (1922) eine Kritik an Bergsons Epistemologie, 
ihrem Konzept der »Kausalität« sei (Teil 1, Kap. 2.3 Psychologie, sociologie 
et métaphysique: Bergson et Lévy-Bruhl).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

122

Bergson eine Epistemologie entfaltet, die den Körper als Schnittstelle 
zur ›Welt‹ versteht, die sich entlang der ›Aufmerksamkeit auf das Leben‹ 
strukturiert. All unsere Aktivitäten, auch die perzeptiven und kognitiven, 
dienen dem Handeln eines vitalen Wesens. Indem Lévy-Bruhl dem folgt, 
wird er Bergson zugleich ergänzen und korrigieren, er will ihm ein so-
ziozentrisches Konzept einbauen: Der Körper, der von der Materie die 
ihn interessierenden ›Bilder‹ auswählt, ist nicht ein individuell zu den-
kender Körper, sondern ein sozial geformter. Selbst die Wahrnehmung 
der ›Primitiven‹ ist ja »kollektiver Natur«, bei ihnen ist die gesamte men-
tale Aktivität »durch und durch sozialisiert«.10 Dieses Projekt weiter zu 
verfolgen, wäre sicher spannend, zumal Lévy-Bruhl auch im Bereich der 
Moralsoziologie eine Alternative zu Durkheim formuliert hat.11

Der bereits erwähnte Charles Blondel (der zuweilen als ›Schatten 
Bergsons‹12 galt, und nicht zu verwechseln ist mit dem Denker der ›Tat‹ 
Maurice Blondel) hat die Durkheimschule mit Bergson zusammenge-
bracht, um eine engere Verbindung von Soziologie und Psychologie zu 
erreichen, eine Sozialpsychologie zu entfalten, die bei Durkheim wegen 
dessen Reserve gegen jede individualpsychologische Erklärung unter-
blieb. Blondel stützt sich dabei auf die Bergsonsche ›Psychologie‹; in der 
Tat verbindet er ein großes Interesse an Bergson mit einem großen In-
teresse an der Durkheim-Soziologie. Allerdings entfaltet er – jedenfalls 
auf den ersten und zweiten Blick – kaum gesellschaftstheoretische Kon-
zepte, Konzepte Allgemeiner Soziologie, die in der Frage nach den ›Berg-
son-Effekten‹ im französischen soziologischen Denken in erster Linie 
interessieren. In derselben Richtung, aber mit tieferem Interesse für die 
Allgemeine Soziologie, will Daniel Essertier Bergson mit der Durkheim-
Soziologie verbinden. Diese ›brauche‹ eine Theorie der Gefühle und ins-
gesamt eine einheitliche psychologische Theorie, da die kollektiven Tat-
sachen mentale Tatsachen sind und sich auf das individuelle Bewusstsein 
auswirken. Davon ausgehend, dass Durkheim der Soziologie im Begriff 
des Kollektivbewusstseins eine »mentale Haltung« gegeben habe, die im 
Grunde dieselbe sei wie die, die Bergson für die Philosophie suche – näm-
lich den Impuls, die »gewohnte Richtung des Denkens« umzukehren –, 
verspricht er sich von der Kombination beider eine »Befruchtung der so-
ziologischen Forschung«.13 In beiden Plänen einer Zusammenarbeit von 
Psychologie und Soziologie geht es ersichtlich um Bergson als ›Psycho-
logen‹, als Denker des inneren Lebens – es ist eine Grenze, eine Hürde 
für die fruchtbare Fortführung Bergsons, die erst nach 1945 übersprun-

	10	L. Lévy-Bruhl, Das Denken der Naturvölker (1910), Leipzig 1921, 84.
11		L. Lévy-Bruhl, La morale et la science des moeurs, Paris 1903.
12		P. Ricoeur, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris 2003, 166. 
13		D. Essertier, Psychologie et sociologie: Essai de bibliographie critique, Paris 

1927, 14f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

123

gen werden wird, mit den mit Jean Hyppolite einsetzenden Neulektü-
ren. Zudem ist Essertiers Verbindung von Durkheim und Bergson nicht 
mehr als eine Absichtserklärung. Immerhin wird er Bergson aber mehr-
mals ausdrücklich als Soziologien verstehen.14 Auch in seinem theoreti-
schen Hauptwerk Les formes inferieures de l’explication15 taucht Berg-
son auf, nun in Weiterführung der Wissenssoziologie der ›französischen 
Schule der Soziologie‹. In der These des sozialen Ursprungs der Kategori-
en oder Modalitäten des Denkens ist nun der Bergson der Schöpferischen 
Evolution zentral: Essertier will die synchron angelegte Analyse der ›pri-
mitiven Formen der Klassifikationen‹ von Durkheim-Mauss durch eine 
dynamische, genetische, diachrone Perspektive ergänzen, die sich für das 
Werden der Klassifikationssysteme interessiert. Tatsächlich hatten Durk-
heim und Mauss diese Frage offengelassen: Wenn es stets einen sozia-
len Ursprung der Kategorien gibt, wie sieht dieser konkret aus, und wie 
verlief die weitere Entwicklung des Denkens? Essertier will dabei aus-
drücklich eine These der schöpferischen, d.i. unvorhersehbaren Evolu-
tion des Denkens verfolgen: Für diese verbietet sich jede Fortschrittslo-
gik; nur rückblickend lassen sich Etappen, und genauer, differente Wege 
rekonstruieren, von dem Punkt an, an dem sich das Tier zum Menschen 
machte (das Magdalenien). 

An Bergsons Gesellschaftstheorie und an seine allgemeine Theorie des 
Lebens schließen in den frühen 1940ern in Frankreich – nun jenseits 
der Soziologie – schließlich zwei weitere Autoren an, um Durkheims 
Perspektive zu korrigieren: der Religionsphilosoph, Kulturtheoretiker 
und Psychologe Maurice Pradines und der Religionswissenschaftler Jean 
Pryzluski. Pradines, Professor für Psychologie in Straßburg, verfasst bei 
Bergson zunächst seine Dissertation, die auch von Durkheim geprüft 
wird – eine Handlungstheorie ausgehend von Nietzsche, Bergson, Bout-
roux und James.16 Die Hauptwerke sind dann einerseits eine Religions-
theorie über den ›Geist der Religion‹ (1941). Die Religion ist, so er-
klärt uns Pradines, »der ewige Impuls des Geistes, die eigenen Rätsel 
aufzuklären«.17 Mit Bergson und gegen Durkheim verbindet ihn die Su-
che nach mehreren, distinkten Quellen von Religion und Moral. Das mo-
ralische ist dem religiösen Leben nicht immanent, sondern fremd (»radi-
kal heterogen«), denn die Moral sei eine profanierende Aktivität; zudem 
sei die von Durkheim als zentral gesetzte Religion – der Totemismus – 

14		D. Essertier, Les savants français au XXe siècle, IV: La sociologie, II: La psy-
chologie, Paris 1930.

15		D. Essertier, Les formes inferieures de l’explication, Paris 1927.
16		M. Pradines, Critique des conditions de l’action, Paris 1909; vgl. É. Durkheim, 

Intervention à la soutenance de thèse de M. Pradines, Principes de toute 
philosophie de l’action, in: Revue de métaphysique et de morale 18 (1909), 
29–31.

17		M. Pradines, Esprit de la Religion, Paris 1941.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

124

›amoralisch‹. So gesehen, kann die rituell hergestellte kollektive Erre-
gung, die Kraft des Kollektivs, die in ihr fühlbar wird, nicht die Quel-
le von Religion und Moral sein. Wie Bergson 1932, so hält zudem auch 
Pradines Durkheim entgegen, dass dieser die Mystik als Form des Religi-
ösen unterschätzen und ihre Verbindung zur Vernunft kappen muss (die 
eigene ›Mystik‹, die Affektivität der Vernunft). Was Pradines als »essen-
tieller Gesichtspunkt der Religion« erscheint, nämlich der imaginative, 
Welten schaffende Aspekt der Vernunft, der sich in den mystischen (und 
magischen) Vorstellungen kundtut, ist für Durkheim nur sekundär, ein 
»parasitäres Geschwulst«, während er fälschlich aus dem an sich pro-
fanen »Erlebnis des sozialen Gefühls« den Kern der Religion macht.18 
Letztlich geht es Pradines wie Bergson um die Differenzierung der ›sta-
tischen‹ (der ›geschlossenen‹, dogmatischen Religion) und der ›dynami-
schen‹ Kräfte (der Mystik verstanden als expansive humanitäre Moral); 
darum, mit Bergson die ›Mystiker‹ als die Akteure sichtbar zu machen, 
die neue soziale Bewegungen in Gang setzen. In der Mystik wird die 
jeweils instituierte Moral überschritten, sie hat die genuin moralische 
Funktion, »die Moral selbst zu durchqueren«.19 

Das zweite Hauptwerk von Pradines ist die monumentale Abhandlung 
über allgemeine Psychologie (1943–1946), die von einer Archäologie-
Anthropologie (der Interpretation der archäologischen Funde) in eine 
Gesellschafts-, Symbol- und Institutionentheorie mündet, am ehesten 
womöglich Gehlens Mensch plus Urmensch und Spätkultur ähnelnd.20 
Ohne weiter ins Detail gehen zu können: Grundlegend wird hier die 
Imagination – die Fähigkeit, Bilder entlang der ›Aufmerksamkeit auf das 
Leben‹ (Bergson) hervorzurufen – als basale Fähigkeit sichtbar, welche 
Magie, Technik, Wissenschaft und Religion teilen, und die auch und vor 
allem in der Emergenz von ›Gesellschaft‹, größeren Kollektiven, voraus-
gesetzt ist. Bergsonianisch ist dieser Autor also auch, insofern er die Af-

18		Pradines, Esprit, 310ff.
19		Pradines, Esprit, 367. Pradines beruft sich hier auf Bergson, Die beiden Quel-

len, 31: »Schon auf den ersten Blick erkennt [man] zwischen den beiden er-
sten [moralischen] Gefühlen [Familienliebe, Vaterlandsliebe] und dem drit-
ten [Menschheitsliebe] einen Unterschied der Art. Jene beiden bedeuten ein 
Wählen und daher auch ein Verwerfen; sie können zum Kampf herausfor-
dern; sie schließen den Haß nicht aus. Diese dagegen ist nur Liebe. [Sie] hat 
die Menschheit nur dadurch erreicht, daß [sie] über sie hinwegging«.

20		M. Pradines, Traité de psychologie générale, Paris 1986. Vgl. zum Bezug 
auf Bergson A. Grappe, Bergson et Pradines, in: Les Etudes philosophiques 
4 (1993), 433–446. G. Canguilhem hat dieses Werk übrigens als »Bestätigung« 
seiner Arbeit über das Normale und Pathologische verstanden (Vorwort zur 
2. Auflage, in: Ders., Das Normale und das Pathologische (1943/1966), Mün-
chen 1977, 11).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

125

fekte, Wahrnehmungen und Imaginationen im handelnden, vitalen Kör-
per verankert. 

Jean Pryzluski hat einen Lehrstuhl für Ostasiatische Religion am Col-
lège de France. In L’évolution humaine (1942) entfaltet er eine Theorie 
der ›schöpferischen‹ Evolution der Gesellschaften in fünf Schritten, vom 
homo faber bis zur urbanen Gesellschaft, sich insbesondere für die ›psy-
chosozialen Strukturen‹ interessierend: Sprache, Religion, Recht, Kunst, 
Wissenschaft, Philosophie. Von Bergson übernimmt auch er den Nicht-
Cartesianismus (man könne keine Gesellschaft denken, ohne deren bio-
logische und materielle Grundlage zu berücksichtigen) sowie die These 
der Unvorhersehbarkeit und Permanenz der Gesellschaftsveränderung. 
Gerade in seiner Darstellung überwiegt andererseits doch das Bild einer 
evolutionistischen, einlinigen Entwicklung (die in fünf Etappen rekon-
struiert wird, vom homo faber an). Spannend auch angesichts aktueller 
strukturaler Anthropologien ist seine Religionssoziologie (La Participa-
tion, 1940): Anders als Durkheim differenziert er die ›einfachen‹ Religi-
onen und deren Klassifikation der Welt und der Wesen in totemistische 
Tier-, und in vegetalistische Pflanzenkulte, ausgehend von der Frage, mit 
welchen Nichtmenschen sich die Menschen identifizieren, um Kollekti-
ve zu bilden – wie sie sich selbst, die menschlichen Gruppenmitglieder, 
im Umweg über die Pflanze oder aber das Tier heiligen und zugleich als 
einer anderen Gattung zugehörig erkennen, formen, sich Verbote aufer-
legen. Demnach wäre der Vegetalismus die erste, noch direkte Form der 
Identifikation des Menschen mit Nichtmenschen: Pflanzenkulte, in de-
nen sich der Mensch mit je einer Pflanze, z.B. mit Champignons iden-
tifiziert (Pryzluski nennt das indische Kastensystem als Residuum ei-
ner solchen Gesellschaftsform) etablieren weder Nahrungs-Verbote noch 
Exogamie-Gebote. Hier vollzieht sich die Konstitution der Gruppe di-
rekt, die Integration erfolgt im connubium und convivium, was bedeu-
tet, dass es sich schließende Gesellschaften sind, die keine reziproken 
Beziehungen zu anderen Gruppen eingehen. Der reine Totemismus hin-
gegen ist ein Tierkult: Hier identifiziert sich der Mensch mit einem Tier, 
das man zugleich fürchtet (im Gegensatz zur Pflanze, mit der man sich 
direkt einig weiß). Der Totemismus führt daher zu ersten Verboten, ei-
ner Selbstbegrenzung, der Aufschiebung der Bedürfniserfüllung im Ta-
busystem, das sich aus der Ambivalenz von Furcht und Begehren erklärt. 
Pryzluski stellt hier eine entscheidende Frage, die bei Durkheim ungelöst 
blieb, und die Gehlen in seine Konzeption der Entstehung der großen In-
stitutionen aufnahm: Wie erklärt man das erste Verbot, die erste Selbst-
beschränkung des ja erst Mensch werdenden Tieres, die Entstehung des 
Moralischen und damit der Gesellschaft.21 Indem Totemismus und Vege-

21		J. Pryzluski, La Participation, Paris 1940, 116: »Das Tabu, ein negatives Ver-
halten, ist dem positiven Ritus entgegengesetzt. … Die positiven Handlun-

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

126

talismus differente socii umfassen, greift Pryzluski auch auf Lévy-Bruhl 
zurück: Keine Gesellschaft sei ohne ›Partizipation‹ möglich, jede brau-
che ein imaginäres soziales Band, das die Einzelnen zusammenhält. Die-
ses hat lediglich »in den verschiedenen Stadien der mentalen Entwick-
lung verschiedene Formen angenommen«.22 

Pradines und Pryzluski bringen einen je eigenen Akzent und einen je 
eigenen Bergson-Bezug ein, der im Vergleich zu den unten behandelten 
Übernahmen alles in allem vielleicht doch ephemer bleiben mag – jeden-
falls entziehen sie sich dem Projekt, in relativ überschaubarer Zeit in die 
Werke einzusteigen; es bedürfte hier, da beide dermaßen vergessen sind, 
noch weiterer Anstrengungen. Auch diese Autoren tauchen jedenfalls 
unter anderen Professionsbezeichnungen auf: als Ethno-Archäologen, 
Religionshistoriker, Psychologen oder Philosophen, nie als Soziologen. 
Und nur ein Außenseiter wagt, die Begriffe ›Bergson‹ und ›Durkheim‹ 
auch im Titel eines Buches zusammenzubringen: 1939 erschien das be-
reits erwähnte De Durkheim à Bergson von Joseph Vialatoux (ein Buch, 
das Bergson noch kurz vor seinem Tod sorgfältig las). Es ist weniger so-
ziologisch, als moralphilosophisch ausgerichtet, es sucht nach einer neu-
en Begründung der Moral. Entsprechend fällt die Lektüre aus: Von der 
Arbeitsteilung Durkheims bis zu den Beiden Quellen Bergsons reicht nun 
das ›soziologische Zeitalter‹. 

»1893 eröffnet Durkheim mit seiner berühmten Dissertation De la Di-
vision du Travail social eine Schule, deren Name am Ende des 19. Jahr-
hunderts … das ›soziologische Zeitalter‹ [bezeichnen wird]. Die durk
heimsche Soziologie präsentiert sich in der Tat als ›Wissenschaft der 
Moral‹; sie wird nicht zögern, den sozialen Tatsachen einen religiösen 
Charakter zuzuerkennen. … 1932 ergänzt Bergson seine Untersuchung 
über die psychologischen und biologischen Tatsachen durch eine mora-
lische und religiöse Studie der Geschichte. ... Durkheim, Bergson – 1893, 
1932. Die Verbindung dieser … Daten bieten der moralphilosophischen 
Reflexion eine einmalige Gelegenheit«, 

denn während Durkheim die moralischen und religiösen Tatsachen auf 
das Soziale reduziert, während er Moral und Religion zur Sache der So-
ziologie macht, und diese als »Wissenschaft der äußeren« Dinge behan-
delt, suche Bergson, auf Moral und Religion »von innen« zu blicken. 
Vom ersten Werk Durkheims zum letzen Werk Bergsons verändere sich 
also die Begründung der Moral »völlig«, auch, insofern sich Bergson 

gen antworten direkt auf einen Reiz, sie lösen momentan eine Spannung. Das 
Tabu hingegen verlängert die Spannung, statt ihr ein Ende zu setzen. Man 
könnte das Mana oder das Heilige als stabilisierte Spannung definieren – mit 
entscheidender Konsequenz für die Entwicklung des Moralischen«.

22		Pryzluski, La Participation, 85.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

127

Metaphern des Lebens bediene, während Durkheim dem physikalischen 
Denken folge.23

 
Und nach 1945, in der sich nun verstärkt von anderen Disziplinen 

(auch Ethnologie und Geschichtswissenschaft) abgrenzenden, zuneh-
mend empiristisch verstehenden Soziologie? Hier wird zunächst einzig 
Georges Gurvitch Bergson ein Kapitel in einem kanonischen Werk der 
Soziologie widmen, das über bloße Kritik hinausgeht. Gurvitch hat eine 
einflussreiche akademische Stellung, er ist Gründer und erster Direktor 
des Centre d’etudes sociologiques am CRNS und Gründer der Cahiers 
internationaux de sociologie.24 Aber er bleibt ohne eine innovative, kon-
zeptionelle Gesellschaftstheorie, er ist offensichtlich ein Eklektiker. Sei-
ne Allgemeine Soziologie nennt er »differentiell«; sie kombiniert diverse 
Autoren und Werke, um einmal durch alle wichtigen sozialen Phäno-
mene zu kommen. Am bedeutsamsten hinsichtlich der Bergson-Effek-
te ist sicher seine 1958 entwickelte Zeitsoziologie: Gurvitvch analysiert 
das ›Spektrum der sozialen Zeit‹, indem er es in acht verschiedene For-
men des Zeitverlaufs zerlegt, die sich nach »zunehmender Geschwindig-
keit oder Viskosität staffeln« (von der ›dauernden‹ bis zur ›explosiven 
Zeit‹).25 1941, anlässlich des Todes von Bergson, hatte er Bergson bereits 
eine Hommage gewidmet: Dieser war der »einzigartige Philosoph unse-
rer Zeit. Philosophische Genies wie er kennen keine Spezialisierung. Ihr 
Denken dringt in alle Bereiche ein, es wirft überall sein Licht hin«.26 En-
gagiert für jedes Problem, schaffen solche Denker eine ganze neue Denk-
weise. Die bergsonsche kehre das gewohnte Denken um, und sie wer-
de auch der Soziologie eine neue Wendung geben können. Diesen Text 
nimmt der Autor in das angesprochene Werk der ›differentiellen‹ Sozio-
logie (La vocation actuelle de sociologie. Vers une sociologie differenti-
elle, 1950) erneut auf. Bergson wird hier zum ersten und einzigen Mal 
als soziologischer Theoretiker genannt, gleichrangig neben Durkheim 

23		J. Vialatoux, De Durkheim à Bergson, Paris 1939, 5, 7.
24		Zu seiner Rolle in der Gründung der akademischen Soziologie J.-M. Chapou-

lie, La seconde fondation de la sociologie française, les Etats-Unis et la clas-
se ouvrière, in: Revue française de sociologie 32/33 (1991), 321–364, 324ff. 
Von 1945–1955 war er neben Davy der einzig mögliche Gutachter für Pro-
motionen im Fach – dies betrifft die meisten Soziologie-Professoren bis 1970.

25		G. Gurvitch, La multiplicité des temps sociaux, in: La vocation actuelle de la 
sociologie, Tome 2 : Antécédent et perspectives, 2. erw. Aufl., Paris 1963, 325–
430, zitiert nach U. Raulff, Ein Historiker im 20. Jahrhunderts: Marc Bloch, 
Frankfurt/M. 1995, 148ff.

26		G. Gurvitch, La philosophie sociale de Bergson (1941), in: Revue de Méta-
physique et de Morale 53 (1948), 294–306.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

128

und Marx.27 Selbstverständlich würdigt Gurvitch dabei Durkheim, er 
kritisiert ihn aber auch: Im ›Kollektivbewusstsein‹ vermag er nur den 
hegelschen Weltgeist zu sehen, und ausgerechnet Bergsons »Inversion« 
des gewohnten Denkens weise hier einen Ausweg aus dem permanen-
ten Missverständnis jedes Denkens der sozialen Ordnung und Statik: Es 
ist die Priorität des Werdens, die Betonung der Unvorhersehbarkeit, die 
Bergson dafür so interessant macht. Gurvitch entdeckt im Übrigen in fast 
jedem bergsonschen Werk soziologische Konzepte, er liest ihn durchweg 
als Sozialphilosophen oder auch als soziologischen Theoretiker.28 

1960 weist Georges Davy – als Bergson anlässlich seines 100. Ge-
burtstages ein erster Kongress gewidmet ist (Bergson et nous) und zeit-
gleich mit einer neuen Würdigung Durkheims29 – im Eröffnungsaufsatz 
der Revue française de sociologie auf eine unerwartete Verbindung zu 
Bergson. Unerwartet vor allem, weil er sie im Herzen der durkheimschen 
Soziologie findet, in der Konzeption der faits sociaux. Durkheim habe 
durchaus nicht nur von ›Dingen‹ gesprochen, als er das soziale Milieu de-
finierte; vielmehr habe ihm eine Immaterialität sui generis vorgeschwebt, 
wozu er sich 189830 (im Konzept des Kollektivbewusstseins) noch auf die 
Psychologie berief. Davy fühlt sich nun hier, im Herzen Durkheims, an 
Bergson erinnert: Dieser habe in Materie und Gedächtnis gezeigt, inwie-
fern Gedanken nicht lokalisierbar, nicht auf das Gehirn reduzierbar sei-
en, vielmehr eine Existenz sui generis besäßen. »Analog kann man auch 
für das Soziale sagen, dass die Assoziation Phänomene hervorbringt, die 
sich nicht direkt aus der Natur der assoziierten Elemente erklären, son-
dern eine ›partielle Unabhängigkeit‹ haben«. Ähnlich hatte es, freilich 
ohne Verweis auf Bergson, Durkheim in den Regeln ja selbst erklärt (mit 
einer Analogie zum Leben übrigens): Das Leben lässt sich nicht in die 

27		G. Gurvitch, La vocation actuelle de la sociologie. Vers une sociologie diffé-
rentielle, Paris 1950, 50.

28		Gurvitch, La vocation actuelle, 554–668.
29		Vgl. Cazeneuve, La commémoration du centenaire de Durkheim; vgl. aber 

auch C. Lévi-Strauss, Das Feld der Anthropologie. Antrittsvorlesung am Col-
lège de France (1960), in: Ders., Strukturale Anthropologie 2, Frankfurt/M. 
1975, 11–44, 14: Durkheim »verkörpert das Wesentliche dessen, was Frank-
reich zur Sozialanthropologie beigesteuert hat, wiewohl sein hundertster Ge-
burtstag … bei uns fast unbemerkt geblieben ist … Wie läßt sich diese Un-
gebühr ihm gegenüber … anders erklären denn als Folge jener Verbissenheit, 
die uns dazu treibt, unsere eigene Geschichte … zu ›verabscheuen‹ – … ein 
Gefühl, das die Sozialanthropologie heute der Gefahr aussetzt, Durkheim zu 
verlieren …?«). Die Veranstaltung fand mit Verspätung statt (1960), wie Lévi-
Strauss erinnert: ders., Was die Ethnologie Durkheim verdankt (1960), ebd., 
57–62, 57, Fn.

30		É. Durkheim, Individuelle und kollektive Vorstellungen (1898), in: Ders., 
Soziologie und Philosophie, Frankfurt/M. 1967, 45–86.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Soziologisierungen Bergsons: Die Durkheimiens

129

anorganischen Moleküle zerlegen, aus denen es besteht. Es ist »im Gan-
zen, nicht in den Teilen«, denn es sind ja nicht die »unlebendigen Teil-
chen der Zelle, die sich nähren, fortpflanzen, kurz leben; es ist die Zelle 
selbst und sie allein«.31 Ebenso ist das Soziale, die Gesellschaft, das Kol-
lektiv vorzustellen: anderes als die Summe der Teile, der Individuen, als 
emergentes »Ding anderer Art«, welches durch die Assoziation der Ein-
zelnen entstehe. Eine Assoziation bringt nicht einfach »fertige Tatsachen 
und konstituierte Eigenschaften in äußerliche Beziehungen«, vielmehr ist 
sie die »Quelle aller neuen Erscheinungen«.32 Mit Bergson könne man – 
so Davy weiter – weitere Einwände gegen Durkheim abwehren, nament-
lich das Bild des Zwangs- oder Ordnungsdenkers, denn die »Arten des 
Lebendigen« einschließlich des Sozialen seien ja nur »mehr oder weni-
ger konsolidierte Strukturen«, »geschmeidig und beweglich« genug, um 
sich selbst an die »Zwänge des gesellschaftlichen Lebens anzupassen«, 
statt repressiv an sie angepasst zu werden.33 Das ist freilich ein schwaches 
Argument – aber es kann sich auf Durkheim selbst berufen, der ja (wie 
erwähnt) in seinem Simmel-Aufsatz vom Werden des Sozialen sprach, 
davon, dass soziale Strukturen »im Werden« entstehen, sowie dass die 
Struktur selbst »Leben« sei, eines, das einen »gewissen Konsolidierungs-
grad erlangt hat«.34 

1967 schließlich wird Raymond Aron für einen Moment die »Me-
thode Bergsons« nutzen, um die berühmte paradoxe »Intuition Durk-
heims in einem Satz zusammenzufassen«: den ›Kult des Individuums‹. 
Die durkheimsche ›Intuition‹ ist, dass in modernen, funktional differen-
zierten Gesellschaften das Kollektiv 

»dem Einzelnen die Verpflichtung auferlegt, er selbst zu sein und sei-
ne gesellschaftliche Funktion dadurch auszuüben, daß er seine Persön-
lichkeit entfaltet. … Diese Intuition ist im Grunde paradox. Wenn die 
Grundlage des autonomen Persönlichkeitswertes der soziale Imperativ 
ist, so fragt es sich, was geschieht, wenn sich eines Tages die aus der Ge-
sellschaft geborene Religion gegen die individualistischen Werte wen-
det und im Namen der Wiederherstellung des Konsensus den einzelnen 
dazu verpflichtet, nicht er selbst zu sein, sondern zu gehorchen. Ist die 
Gesellschaft das Prinzip und der Gegenstand der Verpflichtungen sowie 
der religiösen und moralischen Glaubensüberzeugungen, so ist Durk-
heim der Gruppe von Soziologen zuzurechnen, die … den Vorrang der 

31		Durkheim, Regeln, 92f.
32		Durkheim, Regeln, 187
33		G. Davy, Émile Durkheim, in: Revue française de sociologie 1 (1960), 3–24, 

23. Diese ›Kreuzung‹ von Durkheim und Bergson in der Abwehr der Assozi-
ationspsychologie und der psychophysischen Reduktion (im Begriff der kol-
lektiven Repräsentationen) beobachtet auch B. Karsenti, La société en per-
sonnes. Ètudes durkheimiennes, Paris 2006, 152.

34		Durkheim, Die Soziologie und ihr Wissenschaftsbereich, 170f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

130

Gemeinschaft gegenüber dem Individuum behaupten. Hält man aber 
daran fest, daß in unserer Epoche der Individualismus und der Ratio-
nalismus die höchsten Werte repräsentieren, so erscheint Durkheim als 
der Erbe der Aufklärungsphilosophie. Den wahren Durkheim wird man 
erst dann erkennen, wenn man diese beiden Interpretationen miteinan-
der vereinigt«. 

Es ist eine zentrale Stelle in Durkheims Werk. Ebenso zentral ist Durk-
heims ›Dilemma‹: die Moral als äußere Tatsache zu definieren, die man 
in den Sitten studieren und vergleichen kann, aber per definitionem nicht 
an deren subjektive Seite, das affektive, treibende, verpflichtende heran-
zukommen.35 Inwiefern hilft die Methode Bergsons? Aron geht darauf 
nicht weiter ein; vermutlich meint er damit einfach den (aber nicht wei-
ter erläuterten) Begriff der Intuition. Freilich bleibt Durkheim Durkheim 
– denn wenn Bergson am Ende der Beiden Quellen schreibe, das ›Uni-
versum‹ sei eine ›Maschine zur Fabrikation von Göttern‹, hätte der So-
ziologe (so Aron) dem korrektiv hinzugefügt: nicht das Universum, die 
Gesellschaften schaffen die Götter. Nur müssen sich eben die Einzelnen 
»von dem Feuer erfassen lassen, dessen Ursache und Ausdruck zugleich 
die Verherrlichung des Kollektivlebens ist.«36 Soweit wir sehen können, 
sind dies die einzigen affirmativen Aufnahmen Bergsons in der akademi-
schen, instituierten Soziologie. 

35		 Vgl. B. Karsenti, La société en personnes, Kap. 4.
36		R. Aron, Hauptströmungen des soziologischen Denkens 2: Emile Durkheim, 

Vilfredo Pareto, Max Weber (1967), Köln 1971, 52.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	2.1  Henri Hubert: Eine soziologische Theorie der Zeit
	Die ›Studie zur Repräsentation der Zeit in der Magie und Religion‹: Die Grundidee
	Von der Zeit der Mythen und Riten zur zeitlichen Strukturierung des Sozialen
	Soziologie der Zeit - statt Denken in der Zeit
	Die allgemeine Soziologie der Zeit: Konventionelle Signaturen (ein ›Protostrukturalismus‹?)

	2.2  Maurice Halbwachs: Eine soziologische Theorie des Gedächtnisses
	Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen (1925): Das ›Gesellschaftsgedächtnis‹
	Das kollektive Gedächtnis (1925-1943): ›Die Zeit der Philosophen ist nichts als eine leere Form…‹

	2.3  Marcel Mauss: Eine soziologische Theorie der Beziehungen von Körper und Geist
	Der Nichtcartesianismus bei Mauss (L’homme total I): Die Symboltheorie
	Der Nichtcartesianismus bei Mauss (L’homme total II): Die Techniktheorie
	Die Reaktion auf Die beiden Quellen der Moral und der Religion (1932)
	Trotz allem eine vitalistische Soziologie? (Die Gabe)

	2.4  Weitere Reaktionen auf Bergson und zaghafte Synthesen Bergson-Durkheim-Synthesen

