2 Soziologisierungen Bergsons:
die Durkheimiens

Durkheim ist bekanntlich nicht von seinen Mitarbeitern zu trennen.
Auch bei ihnen ist ein AbstofSungseffekt von Bergson zu beobachten,
was ebenfalls nicht heifSt, dass sie nicht auch etwas von ihm iiberneh-
men, inspiriert sind, kurz: ihren Vektor von ihm beziehen, wie es oben
hief. Solche Vektoren sind die Soziologie der Zeit; die Soziologie des Ge-
dachtnisses; die Soziologie des Korpers; und die der Techniken. Dabei
fallen die Bezuige auf Bergson ganz verschieden aus. Die einen nennen
ihn explizit und durchweg kritisch; andere kniipfen positiv, aber eher en
passant an ihn an; wieder andere wollen eine Synthese zwischen Durk-
heim und Bergson erreichen. Insgesamt aber bleibt dabei die Sicht Durk-
heims dominant. Dessen rationalistische Anti-Affekte gegen den >Irrati-
onalismus< und dessen Axiom des sozialen Aprioris sind die Grundlage,
von der aus viele der Durkheimiens ihre eigenen Werke entfalten. Un-
ter ihnen gibt es Schiiler Bergsons (am Lycée Henri IV respektive an der
Ecole Normale Supériore); einige haben seine 6ffentlichen Vorlesungen
am College de France besucht (Halbwachs, Simiand, Hertz). Und es gibt
einen Durkheimien, der sich von Bergson wirklich affiziert zeigt: Ro-
bert Hertz. Auch er horte Bergson am Collége de France; dessen Vorle-
sungen wie Werke haben ihn begeistert. Hertz schatzte Bergson als den
»kithnsten Philosophen der Moderne« und als Erfinder einer neuen phi-
losophischen Methode. Auch wollte er eine Konferenz tiber den Einfluss
Bergsons auf das >soziale Denken< organisieren. Dieser positive, affirma-
tive Bezug auf das bergsonsche Denken wurde in der Durkheim-Schule
»komplett mit Schweigen bedacht«.!

2.1 Henri Hubert: Eine soziologische Theorie der Zeit

Hubert (1872-1927) ist Archdologe, Historiker und Soziologe. Er spezi-
alisiert sich in der Geschichte der Religionen; er ist Experte fir die kel-
tische Geschichte und Sprache sowie fur griechisch-romische, judaische
und assyrisch-babylonische Religionsgeschichte. Seine Dissertation tiber
die Déesse Syrienne bleibt unvollendet. 1901 wird er Maitre de confé-

1 A. T. Riley/Ph. Besnard, Introduction, in: R. Hertz, Un ethnologue dans les
tranchées (aoiit 1914-avril 1915). Lettres de Robert Hertz a sa femme Alice,
Paris 2002, 66, Anm. 92 (einen unverdffentlichten Brief an seinen >englischen
Freund Dodd« vom 19.5.1912 zitierend).

83

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

rences fiir die »primitiven< Religionen Europas an der Ecole Pratique des
Hautes Etudes; ab 1906 lehrt er Nationale Archiologie an der Ecole du
Louvre und wird Kurator und Konservator am Musée de Saint-Ger-
main. Sein Werk entsteht teilweise gemeinsam mit Marcel Mauss (Essai
sur le sacrifice, 1899; Esquisse d’une theorie de la magie, 1902/03; Int-
roduction in die Mélanges d’histoire des religions, 1906). Zwei Artikel
erschienen zunichst nur unter Mauss’ Namen (Etude sommaire de la re-
présentation du temps dans la magie et la religion; I’origine des pouvoirs
magiques dans les sociétés australiennes. Etude analytique et critique de
documents ethnographiques). Die beiden gelten in der EPHE auch als
>Monsieur Hubert-Mauss<, und Mauss nennt Hubert seinen Arbeitsbru-
der oder Arbeitszwilling. Huberts Werk ist, obgleich auf den ersten Blick
weniger sichtbar, mindestens ebenso umfangreich wie das von Mauss.?

Die >Studie zur Reprisentation der Zeit in der Magie und Religion:
Die Grundidee

»Die Analyse der religiosen Tatsachen, der kollektiven Reprisentatio-
nen, der ihrer Entfaltung vorhergehenden Regeln und deren Logik hat
uns zuerst beschaftigt. Wir widmeten uns der Idee des Sakralen als einer
mentalen Kategorie, die in den religiosen Tatsachen enthalten ist. Die-
se Studie der Kategorien des kollektiven Denkens ist unsere Erfindung.
Seither bin ich zur Idee der Zeit tibergangen, wihrend Mauss zu der des
Raumes ging. Meine Arbeit tiber die Idee der Zeit war die erste Etap-
pe meiner Arbeiten zu den Festen, die meinem Denken den Weg zu den
kiinftigen Forschungen iiber die Mythologie wiesen«.*

Die Studie uber die Zeit von 1905 gilt als sein wichtigstes theoretisches
Werk. Hier ist zum ersten Mal die Zeit-Soziologie der Durkheimiens
sichtbar, worauf wir hinsichtlich von Durkheims Elementaren Formen
bereits hingewiesen haben. Hubert ist damit also maf3geblich an der Ent-
faltung dieser Wissenssoziologie mitbeteiligt, die den sozialen Ursprung
und entsprechend die soziokulturelle Variabilitit der Kategorien behaup-

2 J.-E Isambert, Henri Hubert et la sociologie du temps, in: Revue francaise de
sociologie 20 (1979), 183-204, 183f. Zu Hubert vgl. R. Lantier, Hommage
a Henri Hubert, in: Revue archéologique 1928, 289—308; P. Brun Patrice/O.
Laurent, Henri Hubert, in: Les Nouvelles de 'archéologie 79, 2000, 5-32; zur
Ahnlichkeit mit Lévi-Strauss’ Mythenanalyse siehe I. Strenski, What Structu-
ral Mythology owes to Henri Hubert, in: Journal of the History of the Beha-
vioral Sciences (1985), 354—371.

3 Der Text ist die Einfiihrung in eine Lehrveranstaltung an den Hautes Etudes:
Sur le calendrier et les fétes chez les Germains.

4 H. Hubert, Texte autobiographique, in: Revue francaise de sociologie 20
(1979), 205—208, 206.

84

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

tet. Mit demselben Text hat er ebenso Anteil an der Ausfaltung ihrer Re-
ligionssoziologie (neben den weiteren mit Mauss verfassten religionsso-
ziologischen Texten zu den Begriffen des sacré und mana). In der Theorie
der Zeit geht Hubert nun tatsichlich von Bergsons zentraler Idee aus: der
Unterscheidung zweier Begriffe der Zeit, die er seit 1889 in allen Schrif-
ten formuliert. Die eigentliche Zeitqualitit ist stindige, qualitative und
kontinuierliche Verdnderung ist (durée). Sie ist nicht identisch mit der
quantitativen, diskontinuierlichen, verraumlichten Zeit, wie sie der phy-
sikalische Zeitbegriff (temps) fasst. Diese bergsonsche Unterscheidung
zweier differenter Vielfalten will nun Hubert fur die Soziologie der Zeit,
genauer, fur die doppelte Frage nach dem sozialen Charakter der Zeit
und dem temporalen Charakter des Sozialen fruchtbar machen.
Zunichst folgt er Bergson weit auf dessen Feld: Die magische und re-
ligiose Zeit habe zur profanen Zeit dieselbe Relation wie die mathema-
tische-physikalische Zeit zur durée Bergsons.’ Die magisch-religiose Zeit
ist qualitativ, die profane quantitativ, sie ist vor Teilungen geschiitzt statt
unendlich teilbar, ihre Segmente durchdringen sich, statt einander dufSer-
lich zu sein. Ausgangspunkt ist die Beobachtung, dass Mythen und Riten
stets einen spezifisch temporellen Charakter haben. Alle religiosen und
magischen Handlungen und Vorstellungen enthalten Begriffe der Zeit
und des Raumes, die von den >normalen< Begriffen differieren. »Wenn
die Riten und mythischen Ereignisse sich in Raum und Zeit ereignen,
muss man sich fragen, wie man die theoretische Teilbarkeit der Zeit und
des Raumes mit der Unendlichkeit und Unverinderlichkeit des Heiligen
vereinbaren kann«. Denn das Heilige ist »unteilbar«, es »realisiert sich
immer ganz und gar«.® Der religitse Kalender ist keine rein quantitative
Einteilung des Jahres; ebenso wenig teilen Mythen die Geschichte in ho-
mogene Abschnitte. Kurz, die mathematische Zeit entspricht der sozia-
len Zeit nicht, und es ist dabei stets die religiose Zeit, die den Kalendern,
den zeitlichen Einteilungen des Jahres zugrunde liegt. Diese entspringen
den Religionen, die in der »Unterscheidung und Bestimmung von Daten
und Perioden ein konfuses Netz« entfalten. Weder die Beobachtung der
konkreten durées noch die abstrakte Idee, die wir gewohnlich von der
Zeit haben (als lineares, homogenes, teilbares Kontinuum) sei mit die-
sem Zeitbegriff zu fassen — und dies ist der Punkt, an dem sich Hubert
von Bergson schon wieder trennt. »Es handelt sich weder um Psycholo-
gie, noch darum, die Urteile der Individuen zu beschreiben, oder deren

5 H. Hubert, Etude sommaire de la représentation du temps dans la religion et
la magie (1905), in: Ders./M. Mauss, Mélanges d’histoire des religions. De
quelques résultats de la sociologie religieuse, Paris 1929, 189—229, 210.

6 Hubert, Etude sommaire, 189. Hubert verweist auf H. Hubert/M. Mauss, Es-
sai sur la nature et la fonction sociale du sacrifice, und dies., L'origine des pou-
voirs magiques dans les sociétés australiennes.

85

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Inkohirenz zu erklaren. Die Reprisentationen ... haben etwas konzep-
tuelles und konventionelles; sie scheinen allen Kollektiven gemeinsam zu
sein; sie besitzen eine >legislative Rigiditit«. Hubert fligt hinzu, er wolle
die Analyse der Zeitbegriffe nicht bis zur » Metaphysik treiben«.” Entfal-
tet wird nun nicht nur eine Theorie der religiosen Zeit, sondern eine all-
gemeine Zeitsoziologie, die das Religiose als sMatrix«< der Zeit versteht
und von ihr aus drei Thesen entfaltet.® Die erste teilt die Ausgangsbeob-
achtung mit: Riten und Mythen haben eine spezifische temporale Qua-
litdt, die nicht mit dem Alltagsleben identisch ist. Die zweite enthilt eine
Theorie der mythisch-magisch-religiosen Zeit. Die dritte vollzieht den
Ubergang zur allgemeinen Soziologie der Zeit als >Reprisentation«< des
Kollektivs. Diese Argumentation wird in acht Kapiteln entfaltet, von de-
nen das vierte Bergson expressis verbis diskutiert, wiahrend er faktisch
von Beginn an prasent ist, im Begriff durée und der Unterscheidung zwei-
er Zeitbegriffe.

Von der Zeit der Mythen und Riten zur
zeitlichen Strukturierung des Sozialen

»Wir setzen voraus, dass die Zeit eine notwendige Bedingung der ma-
gischen und religiosen Handlungen und Reprisentationen ist. Man hat
oft die Aufmerksamkeit auf die Tatsache gelegt, dass die Riten sich unter
temporalen Bedingungen vollenden, die fiir einen Ritus konstant sind,
und dazu beitragen, sein Milieu zu definieren«.’

Zunichst mag es so scheinen, als ob die mythischen Ereignisse jenseits
der Zeit liegen. Jedoch situieren alle Mythologien die Ewigkeit »chro-
nologisch: meist am Beginn der Zeit, zuweilen am Ende. Die Mythen
sind entweder Ursprungs- oder eschatologische Mythen, sie fassen Ur-
sprung oder Ende der Dinge — und dies nicht, weil dies ihre Funktion
wire, sondern, weil sie i1 der Zeit sind«.'° Es handelt sich bei der my-
thischen Zeit (man denke an die dreamtime des australischen Totemis-
mus) auch nicht einfach um eine Figur der Ewigkeit, so Hubert weiter,
denn es gibt viele Fille, in denen sich die Mythen >verjungen<. Zudem
sind die magischen oder religiosen Tatsachen nie so zu denken, als ob
sie vor, nach oder neben den profanen Tatsachen ablaufen. Sie sind stets
in einem separaten Zeit-Milieu situiert. Und wenn diese religiose Zeit
als System sukzessiver Daten und Dauern (durées) vorgestellt wird, als
symmetrische Serien, in denen die Punkte und Intervalle den Kalender

7 Hubert, Etude sommaire, 190.
8 Vgl. in Folgendem die instruktive Lektiire von Isambert, Henri Hubert, 192ff.
9 Hubert, Etude sommaire, 191.

1o Hubert, Etude sommaire, 191f.

86

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

bilden, so hat dies nicht die Funktion, die Zeit zu messen, sondern viel-
mehr, »sie zu rhythmisieren«.'' In Magie und Religion sind die Teile der
Zeit einander nicht homogen, sondern rhythmisiert; die religitse Zeit
ist nicht quantitativ, sondern qualitativ strukturiert. Fiinf Merkmale be-
stimmen ihren Charakter niher: 1) Die Kontinuitit der Zeit wird durch
»kritische Daten«'?* unterbrochen. Die Zeit, in der sich die magischen
resp. religiosen Dinge abspielen, ist nicht homogen. 2) Die Intervalle
zwischen zwei kritischen Daten sind kontinuierlich und geschiitzt. Die
Kontinuitit eines Intervalls wird etwa durch Initiationsriten hergestellt:
Diese Riten — stets zwei, zu Beginn und Ende einer Lebensperiode — ge-
ben der Zwischen-Zeit (Kindheit, Jugend, Erwachsenenalter, Alter) den
Charakter des Kontinuierlichen. Stets fixieren Feste die kritischen Da-
ten; zuweilen werden die Zeitpunkte der Unterbrechung auch personi-
fiziert und in dramatischen Akten ausgetrieben (Fastnacht). Zudem die-
nen Verbote dem Schutz der Intervalle, der religiosen Zeit: Es gibt etwa
strikte Bestimmungen, zu welcher Mondphase ein Krieg begonnen wer-
den darf. 3) In der religiosen-magischen Zeit sind die kritischen Daten
den Intervallen dquivalent. Die Intervalle (durées) sind im Gegensatz zur
physikalischen Zeit nicht unendlich teilbar und fiireinander undurch-
dringlich. (Man ist nie zugleich Kind und Jugendlicher.) 4) Ahnliche Tei-
le sind dquivalent. 5) Quantitativ ungleiche durées werden in der religi-
osen-magischen Zeit egalisiert, gleiche durées werden verungleicht. So
spielen sich in der Mythologie die Dauern nicht mit der Geschwindig-
keit des >normalen< Lebens ab, die Stunde, das Jahr [duft im Mythos viel
schneller oder langsamer ab. Daraus folgt nicht, dass diese Zeit keine
Quantitit wire; sie ist zwar keine reine Quantitit, nicht in allen Teilen
homogen, aber sofern sie strukturiert ist, habe sie doch einen quantita-
tiven Charakter. Kurz, die Charaktere beider Zeiten sind nicht so kont-
rdr, wie Bergson zu denken fordert.

Soziologie der Zeit — statt Denken in der Zeit

»In den Données immediates ist Bergson zu dem Schluss gelangt,
dass der Begriff der Zeit nicht allein einer der Quantitit ist, son-
dern auch der Qualitit. In den subtilen Arabesken von Materie und
Geddchtnis ersetzt er (als erzeugendes Element der Vorstellung der
Zeit) die Begriffe Grofle, Position, Sukzession durch die aktive Span-
nung ... Wir ndhern uns dieser Theorie der Zeit ..., wenn wir mit

11 Hubert, Etude sommaire, 192f.

12 Hubert, Etude sommaire, 197: »Unter kritischen Daten verstehen wir nicht
nur die extremen Terme der Kalenderabschnitte, sondern jeden Moment, der
Objekt einer besonderen Betrachtung ist. Der Zyklus der kalendarischen Ter-
me ist nur eines der besonderen Systeme kritischer Daten und Intervalle«.

87

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

ein wenig mehr Prizision zu fassen suchen, welches die Qualita-
ten sind, die in Magie und Religion in den Zeitbegriff eingehen ...«.'

Das Zentrum der Argumentation erreicht Hubert im vierten Kapitel: Die
Theorie der 1dee der Zeit. Hier bildet Bergson die nun auch explizite Re-
ferenz, gegen welche die soziologische Theorie der Zeit formuliert wird.
Die (rhetorische) Frage ist, ob Bergsons »allgemeine philosophische Er-
klarung« auch auf Religion und Magie zutreffe, auf fixierte, konventio-
nell festgelegte Elemente, auf ein Tableau der Zeit. Hubert bezieht sich
auf alle einschlagigen Schriften Bergsons, auf Zeit und Freiheit, wo der
Begriff durée im Unterschied zu temps erstmalig auftritt; und auf Materie
und Geddchtnis, wo er weiterentwickelt wird zu einer These des Bezu-
ges zwischen Korper und Geist. Um es kurz vorwegzunehmen, was Hu-
bert hier aufruft, wenn er etwa von der aktiven Bewusstseinsspannung
spricht, die an die Stelle der quantitativen Zeit tritt: Erinnerung, Wahr-
nehmung, Handlung durchdringen sich Bergson zufolge kontinuierlich;
Erinnerungen werden aktiviert entsprechend der >Intensitatsspannung«
des Bewusstseins im Dienst des Handelns. Ist es zum Handeln bereit, in-
tensiv gespannt auf das Aktuelle, vergroflert sich der Bereich der Wahr-
nehmung, um die Perzepte (images-perceptions) auszuwahlen, die der
Korper affizieren kann und die ihn affizieren (images-affections); wenn
die Aufmerksamkeitsspannung gering ist (z.B. im Traum), minimiert sich
die Perzeption der AufSenwelt zugunsten der Erinnerungsbilder (ima-
ges-souvenirs). Dabei liegen Entspannung oder Spannung auf einer Li-
nie, Erinnerungen und Wahrnehmungen sind einander immanent, nicht
wesensdifferent. Soweit mag Hubert mitgehen; zugleich trennt er sich
aber von Bergson, da er die qualitative Zeit von dufSeren Tatsachen defi-
niert sieht.'* Die >kritischen Punkte, die ein religioses Intervall festlegen,
werden durch natiirliche Phinomene oder kontingente Zahlen (50 Tage
nach Karfreitag) definiert und definieren ihrerseits Vorstellungen und
Handlungen. Auflere Referenz und soziale Vorstellung (Mythos) oder
Handlung (Ritus) sind »verkettet«. Das System zeitlicher Relationen ist
eines von »Signaturen«, das Datum die >Signatur< des mit ihm verbun-
denen Ritus. Dabei seien differentielle Qualitat der Zeit und »temporelle
Signatur« »dquivalente Ausdriicke«.'> Hier hat Hubert den Kern seiner
Soziologisierung Bergsons erreicht: Entstehung und Funktionieren der
Signaturen seien nicht mit diesem zu verstehen (da er nur individuelle Be-
wusstseine annihme); statt dessen miisse ein nicht-individuelles Prinzip
eingreifen, das »kollektive Leben«.'* Indem Hubert die durée soziologi-
siert, muss er Bergson im Gegenzug als Subjektphilosophen lesen; indem

13 Hubert, Etude sommaire, 210f.
14 Hubert, Etude sommaire, 211.

15 Hubert, Etude sommaire, 211.
16 Hubert, Etude sommaire, 213.

88

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

er die Zeit in Daten und Intervalle auflost, spatialisiert er die bergsonsche
durée, die gerade im Gegenteil kontinuierliches Anderswerden meint.

Die allgemeine Soziologie der Zeit: Konventionelle Signaturen
(ein >Protostrukturalismus<?)

Von hier aus entfaltet sich die allgemeine Soziologie der Zeit: Das System
natiirlicher oder numerischer Indizes der Zeit, die stets und »absolut«
via Konvention instituiert sind. Die Erfahrung kommt allenfalls »sekun-
dar« ins Spiel; entscheidend ist immer eine »soziale Autoritit«. Bereits
die Wahl des Zeichens (etwa: das erste Walross kiindigt den Wechsel von
Sommer- zu Winterzeit an) ist das arbitrare Ergebnis einer Konventi-
on. Kurz, die Zeit des Kalenders »enthilt ein Maximum an Konvention
und ein Minimum an Erfahrung«."” Zwar kann man nicht wissen, wie
die >primitiven Konventionen< entstanden sind; immerhin sei aber beob-
achtbar, wie die »soziale Autoritit in ihr Funktionieren interveniert: Die
Unsicherheiten tiber den wirklichen Beginn der lunaison (Mondphase)
werden in Mesopotamien durch die koniglichen Astrologen behoben; in
Judaa durch die Priester; in Rom durch den Pontifex«.'® Vermutlich sei
auch die erste Konvention die einer sozialen Autoritit gewesen, ergo die
Entscheidung der Gesamtgesellschaft.

»Zahlreich sind die Daten, deren Institution durch Ereignisse der Ge-
schichte erklart wurde, aber nur wenige bediirfen nicht auch anderer
Seinsgriinde. Allgemein sind es nicht die Tatsachen, die die Daten festle-
gen. Diese sind vielmehr die rhythmisch markierten Zeiten, die die vage
Dauer (durée) in einzelne Dauern (durées) zerschneiden. ... Die Repri-
sentation der Zeit ist wesentlich rhythmisch«.

Dieser sRhythmus« (in Arbeit, Poesie, Gesang) deutet erneut auf eine kol-
lektive Aktivitit; er ist umso stirker markiert, je »intensiver die sozia-
le Kollaboration« ist. Dann aber ist anzunehmen, dass der »Rhythmus
der Zeit nicht notwendig die durch Erfahrung festgestellten nattirlichen
Perioden zum Vorbild hat, sondern dass die Gesellschaften in sich das
Bediirfnis haben, und das Mittel, um sie zu instituieren«.'” Dieses >Mit-
tel< ist die »sympathetische Assoziation« oder das mana. Die Qualita-
ten der Zeit lassen sich letztlich auf das mana oder das sacré zurtickfiih-
ren.?’ Auch, wofiir eine Zeitspanne oder ein Datum steht, ist natiirlich

17 Hubert, Etude sommaire, 214, 217.

18 Hubert, Etude sommaire, 217.

19 Hubert, Etude sommaire, 219.

20 Ein Begriff aus M. Mauss/H. Hubert, Entwurf einer allgemeinen Theorie
der Magie (1903), in: M. Mauss, Soziologie und Anthropologie 1, Miinchen
1978, 43-179.

89

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

konventionell, arbitrar. Die Instituierung des sozialen Lebens muss sich
nun diesen Charakter verdecken; es muss eine magische Macht interve-
nieren — eben das mana, Begriff ohne Referenz. Fiir Hubert ist wichtig,
dass sein Gehalt keiner individuellen Erfahrung entspricht, sondern aus
»subjektiven Erfahrungen des Kollektivs« resultiere. Das mana ist die
»essentielle« Konvention, die den anderen vorhergeht. Die so gefasste
religiose Zeit ist Quelle der profanen und mathematischen Zeit. Nicht
nur der religiose Zeitbegriff (die rhythmisierte, mythische Zeit) ist an den
Begriff des mana oder Heiligen (sacré) gekniipft, von dem die Zeit ihre
Identitat erhalt; vielmehr erweisen sich auch die profanen Einteilungen
der Zeit als religiosen Ursprungs. Hubert bringt hier die Idee der kol-
lektiven Efferveszenz ein: Die >subjektiven Erfahrungen«< des Kollektivs
sind diejenigen, die im » Milieu der exaltierten Kollektivitit« entstehen.
Dies ist nun ein emergenztheoretisches Argument, es setzt nicht das So-
ziale (oder die Autoritit) schon voraus:

»Die Bewusstseinstatsachen, um die es sich handelt, sind objektiv, weil
sie sich zugleich im Bewusstsein vieler ereignen. Die Bewusstseine haben
[alle zugleich] den Eindruck ihrer Zusammenstimmung und Fatalitat.
Die Objektivitit dieser Tatsachen ergibt sich aus ihrer geteilten Subjek-
tivitdt. Andererseits ist ihre Abstraktion parallel zu ihrer Objektivierung.
SchliefSlich leiht der erste Begriff, der des mmana oder sacré, seine Realitit
dem zweiten, dem der Zeit«.?!

Diese Realitit ist eine des »mystischen Milieus«, in dem sich alles als
wirksam und real erweist, als abstrakt und allgemein, als ansteckend.
Daher werden die »religiosen Dinge, die sich in der Zeit abspielen, le-
gitim und logisch so verstanden, als ob sie in der Ewigkeit abliefen«.?
Derselbe Schritt der Abstraktion kann sich auch unter profanen Bedin-
gungen abspielen, aufgrund der geschilderten (subjektiven) Objektivi-
tat der Zeit, und zwar schon, weil sie der Bildung von Konventionen
dienen, die die Begriffe selbst darstellen. Zwar ist Hubert vorsichtig; er
will nicht spekulieren, nicht direkt annehmen, dass die Charaktere der
»kollektiven Aktivitat«, die Magie und Religion der Zeit geben, auch
notwendig sind, um den profanen Zeitbegriff zu bilden. Immerhin aber
werde so die Komplexitdt unserer Vorstellungen der Zeit deutlich: dass
diese Ergebnis von Vergangenheit und Tradition sei. »Die Funktion des
Kalenders ist von ihrem Ursprung her religios«, er sollte »die Riickkehr
von Dingen« vorhersehbar machen. Auch wenn es schwierig sei, zu zei-
gen, dass sie wirklich dazu instituiert wurden, so sind dies ihre Ergebnis-
se, was auf die »Natur ihrer ersten Institution« schlieflen lasse. »So hat
die Institution des Kalenders nicht als einziges und auch nicht als erstes
Ziel, die Zeit zu messen«, sie geht nicht von einer messbaren Zeit aus,

21 Hubert, Etude sommaire, 226.
22 Hubert, Etude sommaire, 227.

90

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

vielmehr von einer »qualitativen Zeit, die diskontinuierlich ist, hetero-
gen und sich stindig um sich selbst drehend. «*3

Die Zeit »ist eine symbolische Struktur, sie erscheint als In-Korrespon-
denz-Setzung der beiden Ordnungen der Phinomene, von denen das
eine dem anderen als Zeichen dient [die natiirliche Welt und die sozi-
ale Ordnung, Natur und Kultur; oder zunichst: profane und sakrale
Zeit]. Man weifS natiirlich, dass diese Struktur, eine Sprache, der Kultur
entstammt, und daher ein soziales Phinomen ist. Das Vokabular dieser
Sprache ist variabel, jede Kultur hat ihre Daten, ihre eigene Zeit fur die
Riten, etc.«.?*

Was hier von Bergson aus entfaltet wird, ist eine eindeutig soziologische
Theorie der Zeit, fur welche die Zeit eine soziale Tatsache ist. Aber ist sie
auch soziozentrisch — setzt sie die Gliederung des Sozialen voraus? Jean-
Francgoise Isambert hat bei Hubert eine >proto-strukturalistische« The-
se gesehen. Hubert vertrete keinen »kollektiven Empirismus«, der die
Kategorien als »Kopien der sozialen Organisation« verstehe.” Die Zeit
gehore der symbolischen Ordnung an, zwischen dem Sozialen und der
Welt. Hubert denke eine formale Ordnung von Zeichen oder >Signatu-
ren<, Tatsachlich wird hier keine eindeutige, kausale Beziehung vom So-
zialen zum Symbolischen vorausgesetzt, obgleich der soziale Ursprung
der Zeit gedacht werden muss. Es handelt sich fiir Hubert offenbar um
eine sozial instituierte Zeit, die aber keinen Aspekt einer bestimmten Ge-
sellschaft nur noch kopiert — wohl, weil man sich fiir die Zeit der My-
then keinen sozialen Ursprung denken kann. Der mythische Ursprung ist
eine der bestehenden Gesellschaft transzendente Idee, ein Aufen (die In-
stituierung einer >Schulds, heiflt es dann bei Gauchet?®). Die Zeit ist Re-
sultat und Element des sozialen Funktionierens, die Riten und Mythen
brauchen diesen spezifischen Charakter der Zeit, feste Daten, eine Dau-
er, einen Rhythmus, um zu funktionieren.?” Zugleich stellt Hubert (an-
ders als etwa Jean-Marie Guyau?®) nicht die >Ursprungsfrage« der Zeit;
sein Modell ist ahistorisch.

23 Hubert, Etude sommaire, 223.

24 Isambert, Henri Hubert, 200.

25 Isambert, Henri Hubert, 201.

26 M. Gauchet, La dette du sens et les racines de I’Etat. Politique de la religion
primitive (1977), in: Ders. La condition politique, Paris 2005, 45-90. S.u., im
Abschnitt zu P. Clastres.

27 Hubert, Etude sommaire, 221.

28 J. M. Guyau, La Genese de I'idée de temps, Paris 1890 (dt.: Die Entstehung
des Zeitbegriffs, Cuxhaven 1993). Bergson hatte es besprochen: Compte ren-
du de >La Genese de I’idée de Temps« de G. Guyau (1891), in: Ders., Mélan-
ges, Paris 1972, 349-356, dt. in: J.-M. Guyau, Die Entstehung des Zeitbe-
griffs, Cuxhaven 1993, ro7-113, 111ff: »Guyau hat wohl begriffen, daf§ die
Zeit ... ein Ubersetzung der Dauer in Raummerkmale darstellt; aber er scheint

91

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Wie steht es zusammenfassend mit dem Bergson-Bezug? Obgleich der
Begriff der durée von Hubert benutzt wird, spricht er im Grunde kaum
mit Bergson. Gedacht wird unter diesem Begriff ein strukturiertes »Zeit-
Milieu« des Sozialen, ein strukturierter Rahmen, der dem Ritus erlaubt,
zu funktionieren. Es ist weniger ein Bergsonismus als Durkheimismus,
die These einer (fruchtbaren!) Aversion bestitigend, der produktiven Ab-
wehr Bergsons, die ihren Vektor von ihm bezieht, sich von ihm inspirie-
ren lisst, indem sie sich von ihm abstofSt. Letztlich wird Hubert weder
von temps noch durée sprechen, sondern eine dritte Kategorie einfiihren:
den Rhythmus. Gerade in Ritus und Mythos und allgemein im Gesell-
schaftlichen handelt es sich ja darum, das Werden zu fixieren, festzustel-
len, Erwartbarkeiten zu schaffen, Identitat zu instituieren.

weder gesehen zu haben, wie diese Ubersetzung vor sich geht und warum sie
moglich ist, noch worin die wirkliche Dauer ... besteht«.

92

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

2.2 Maurice Halbwachs:
Eine soziologische Theorie des Gedachtnisses

Halbwachs (1877-1945) ist am Lycée Henri IV zunichst begeisterter
Schiiler Bergsons. Auch an ENS und College de France folgt er dessen
Vorlesungen, von 1894 bis 1901. Er studiert Philosophie und Recht,
widmet sich in Hannover der Edition der Werke von Leibniz sowie ei-
ner Einfuhrung in diesen, legt eine juristische thése vor (iber die Grund-
stiickspreise in Paris im 19. Jahrhundert, 1909; die thése complementaire
behandelt 1913 >Den mittleren Menschen bei Quetelet und die Moral-
statistik<), bevor er zu Durkheim wechselt und seine Habilitation ein-
reicht: La classe ouvriere et les niveaux de vie. Recherches sur la biérar-
chie des besoins dans les sociétés industrielles contemporaines (1913).
Seit 1919 hat er eine Professur fiir Soziologie in StrafSburg inne, wo er
enge Kontakte zum Kreis um Lucien Febvre und Marc Bloch sowie zu
Charles Blondel hat. 193 5 wird er Nachfolger Bouglés an der Sorbonne
und 1944 Lehrstuhlinhaber fiir Sozialpsychologie am College de France.
Verwickelt in die Resistance, wird er gemeinsam mit seinem Sohn nach
Buchenwald deportiert, wo er noch 1945 stirbt.

Die fir die >Bergson-Effekte< entscheidenden Biicher — die beiden An-
ti-Bergson-Blicher, die zugleich seine zentralen Werke der soziologischen
Theorie darstellen — sind diejenigen, in denen Halbwachs die Theorie des
»kollektiven Gedachtnisses« entwickelt. 1925 erscheint zunachst Les
cadres sociaux de la memoire. Kritische Besprechungen seiner Freunde
Bloch und Blondel veranlassen ihn, das Buch seither kontinuierlich zu
uberarbeiten; die Frucht dessen ist Das kollektive Geddchtnis (1925—
1944, 1950 publiziert, seit der Edition critique in ihren einzelnen Etap-
pen nachvollziehbar).!

»Gegen das reine Geddchtnis von Bergson: Um den Ansatz von Halb-
wachs zum Gedichtnis zu verstehen, muss man kurz an die Konzeption

1 M. Halbwachs, La mémoire collective. Ed. Critique, Paris 1997, editiert von
G. Namer. Es sind vier Manuskripte: 1925-27; 1932, 1935-38; 1943/44. Die
Sekundarliteratur erwihnt den Bezug auf Bergson oft; ebenso oft steht man
dabei auf der Seite des Durkheimien, so z.B. J.-Chr. Marcel/L. Mucchielli, Eine
Grundlage des lien social: das kollektive Gedichtnis nach Maurice Halbwachs,
in: S. Egger (Hg.), Maurice Halbwachs — Aspekte des Werks, Konstanz 2003,
191-225 (»Bergson als Vertreter einer introspektiven Psychologie«, 196). Oder
es heifst schlicht, er war Schiiler von Bergson, und spater nahm er von ihm
»Abstand«, »obwohl er in seinen Arbeiten den Dialog mit ihm nie abbrach«
(L. Mucchielli, Fiir eine kollektive Psychologie: Das durkheimsche Erbe bei
Maurice Halbwachs und seine Auseinandersetzung mit Charles Blondel, ebd.,

69-114,74).

93

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Bergsons erinnern, weit entfernt von dem, was wir heute in der Anthro-
pologie denken...Ein Soziologe oder Anthropologe am Ende des 2o0.
Jh. kann sich nur tber die Einfachheit dieser Konzeption wundern [,]
uber die Ruckkehr zu Bergson, die heute in der philosophischen Lehre
sichtbar ist«.?

So beginnen immer noch Aufsitze seitens der um das Erbe von Halb-
wachs bemiihten Soziologen und Soziologinnen. Es gibt hier nach wie
vor Anti-Affekte gegen Bergson, nach wie vor hilt man es fur notig,
ihn herabzusetzen, um >den Soziologen« hervorzuheben. Vor allen an-
deren Durkheimianern ist es Halbwachs, der zeitlebens an Bergson ori-
entiert bleibt, von dem er ebenso zeitlebens, vehement und zunehmend
verbissen versucht, sich loszusagen — von einem Einfluss seines Lehrers,
von dem er sagte, er sei wohl »unausloschlich« gewesen.? Seine Mut-
ter schreibt ihm 1925, fiir die Zusendung der Cadres dankend: »Dieses
Buch ist sehr schon ... es ist selbst fir mich klar geschrieben ... Ich bin
bewegt, dich fast in Kollaboration mit Bergson zu sehen, der wirklich
der démon familier deiner Jugend war«.* Halbwachs ist zugleich auch
derjenige der Durkheimiens, der am engsten und explizitesten entlang
von Bergsons Themen operiert, sie zu seinen Themen macht: Es geht na-
hezu stets — jedenfalls, was das theoretische Werk betrifft — um Wahr-
nehmung und Gedichtnis; um eine soziologische Zeit-Theorie sowie um
die Einbettung der individuellen Psyche in das >Kollektivbewusstsein«
und um die dies ermoglichenden materiellen Dinge. Der Herausgeber
der kritischen Ausgabe Gérard Namer hat detailliert gezeigt, wie inten-
siv sich Halbwachs zeitlebens mit Bergson auseinandersetzt. Dies gilt
selbst fir Durée et Simultanité, Bergsons Einstein-Buch, sein am wenigs-
ten gelesenes’; und es gilt auch fiir das letzte Buch, Die beiden Quellen
der Moral und der Religion. Bergson also wird von Halbwachs mit ei-
ner »verschleierten, aber zihen Feindlichkeit zitiert. Es ist eine affektive
und intellektuelle Affire, die im Zentrum seines Lebens steht: beginnend
mit einer groffen Bewunderung, endend mit einer groflen Verachtung«.®
Halbwachs fuhrt, wie Namer weiter sagt, eine epistemologische und
politische »Schlacht« gegen Bergson, und letztlich habe es sich fiir ihn
gar darum gehandelt, »Bergson so zu bearbeiten, dass er ihn auf Nichzs
reduziert«.” Was war der Antrieb zu diesem ebenso erfolgreichen wie

2 M. Jaisson, Temps et espace chez Maurice Halbwachs (1925-1945), in: Revue
d’bistoire des sciences humaines, 1999, 1, 163-178.

3 G. Friedmann, Maurice Halbwachs (1946), in: Kolner Zeitschrift fiir Soziolo-
gie und Sozialpsychologie 30 (1978), 200-2035, 201.

4 Namer, Postface, in: Halbwachs, Les Cadres sociaux, 306.

s H.Bergson, Durée et simultanité. A propos de la théorie d’Einstein, Paris 192.2.

6 Namer, Postface, in: Halbwachs, Les Cadres sociaux, 307.

7 G. Namer, Postface, in: M. Halbwachs, La mémoire collective. Ed. Critique,
Paris 1997, 237-295, 239, 261. Zum Ubergang von Bergson zu Durkheim bei

94

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

fremdbestimmten Lebenswerk? Halbwachs hat es sich zur Aufgabe ge-
macht, das rationalistische Erbe Durkheims zu retten; deshalb betrieb
er eine »Maximalisierung« der Durkheim-Perspektive®, und zwar durch
die umgekehrte >Minimalisierung< Bergsons. Das Erbe Durkheims zu
retten, es auszuweiten, dies gilt Halbwachs vornehmlich in den 1920ern
als dringlich, angesichts eines neuerlichen Bergson-Erfolges (1927 erhilt
dieser den Nobelpreis), den Halbwachs als Zeichen eines gefahrlichen
Irrationalismus sah.” Marcel Mauss iibrigens war sicher ebenso besorgt
um Durkheims Erbe, was ihn nicht hinderte, auch Bergson-affine Kon-
zepte einzubringen.

Das Gedichtnis und seine sozialen Bedingungen (1925):
Das >Gesellschaftsgediichinis«<

Bis 1901 befindet sich Halbwachs unter den >Fittichen« Bergsons; von
da ab 16st er sich von ihm, wozu ihm wohl die Forschungen zu Leibniz
1901-1905 verhalfen: der Leibniz der Monadologie ist G. Namer zu-
folge der Ursprung dieser Soziologie des Gedachtnisses und ihrer Sozi-
alen Morphologie, der These, das Erinnern bediirfe immer auch materi-
eller Stutzpunkte. Auch Mary Douglas hat den Katalysator des Bruches
mit Bergson im Leibniz-Buch gesehen, man misse es mit und zugleich
gegen Bergsons >Intuition« lesen.!® Leibniz ist fir Halbwachs dabei zu-
nachst (und merkwirdiger Weise) eine Quelle Bergsons; ein Leibniz-
Buch zu schreiben, heifSt also zuerst, Bergsons Denken zu teilen. In den
Cadpres aber gibt die Monadologie das »Schema des zentralen Einwands
gegen Bergson« vor: Die »Realitit ist nicht dualistisch (sie besteht nicht
aus Materie und Geddchtnis), sondern sie ist vorzustellen wie eine Mo-
nade, zugleich rationales Denken und Leben, Gedachtnis und durée«.!!
Wir werden unten zeigen, dass gerade dieses Buch — ganz im Gegenteil
zu der Art, in der Halbwachs es verliest — eine Immanenzontologie ent-

Halbwachs auch L. Niethammer, Kollektive Identitdt: heimliche Quellen einer
unheimlichen Konjunktur, Reinbek 2000, 315-322 (»Von Bergson zu Durk-
heim«), der Halbwachs durchweg politisch liest, eine geheime Botschaft an
die Zeitgenossen v.a. in der Topographie der heiligen Stditten entdeckend.

8 Th. Hirsch, Historiographie et histoire disciplinaire. Marcel Granet et les
sciences sociales, in: L’Atelier du Centre de recherches bistoriques o7 (2011)
[http://acrh.revues.org/3579].

9 Namer, Postface, in: Halbwachs, La mémoire collective, 239.

10 M. Douglas, Introduction, in: M. Halbwachs, The collective memory, New
York 1980, 1-19, 3f.

11 Namer, Postface, in: Halbwachs, Les cadres sociaux, 316; vgl. F. Chatelet,
Préface, in: M. Halbwachs, Les cadres sociaux de la mémoire, Paris 1975, I-
XVIIL.

95

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

wirft. Bereits hier entfaltet Halbwachs jedenfalls auch die Kritik am »An-
tirationalismus< Bergsons. Diesen wiederum deutet er als Reaktion auf
Durkheim: Bergson sei Irrationalist, weil Durkheim Rationalist sei. Des-
halb muss er das Denken Bergsons >bemeistern<, um Durkheim und die
Soziologie zu retten.!?

Halbwachs bezieht sich also vor allem auf Materie und Geddchtnis.
Gegen Bergsons Theorie des aktiven Charakters der Erinnerung und der
Rolle des Korpers entfaltet er eine Theorie des sozialen Charakters des
Gedichtnisses — alle »allein individuellen< Phanomene sind pathologische
Fille, Aphasien und Amnesien. Dabei hat das Buch einen bemerkenswer-
ten Stil, es entfaltet sich in zwei parallelen Schichten. In der ersten unter-
sucht Halbwachs anscheinend prizise die Position des Anderen, identifi-
ziert sich mit ihr, bis er sie schlieSlich (in der zweiten Schicht) vehement
anzweifelt.!3 Dabei verpasst man oft den Moment, wo das Referat en-
det und die Kritik beginnt. Im Wechsel von Referat/Kritik verfuhr auch
Bergsons Materie und Gedichtnis, wo die Uberginge allerdings deutli-
cher sind. Die Schreibweise von Halbwachs ist so gesehen die eines Cha-
maleons — und doch ist der Impuls, die StofSrichtung in jedem Fall deut-
lich und explizit.

Diese anti-bergsonsche, durkheimsche Position wird in zwei Teilen
entfaltet. Die sozialen Grundlagen des individuellen Gedachtnisses sind
Thema des ersten Teils, in dem es um psychische Erfahrungen geht (trau-
men, sich an den Traum erinnern, die Erinnerung lokalisieren, wahrneh-
men). Kap. 1 (Der Traum und die Erinnerungsbilder) beginnt mit einem
Satz Durkheims zum Traum,'* und entwickelt dann die These, dass die
Erinnerung nie rein ist — stets beruht sie auf der Sprache, selbst in un-
seren Tradumen ist das Soziale daher grundlegend. Nie sind wir allein.
Kap. 2 (Die Sprache und das Geddchtnis) weist dies an Pathologien der
Sprache nach. Beide Kapitel sollen Bergsons These eines individuellen
Gedichtnisses der >Bilder< ruinieren. Kap. 3 und 4 (Die Rekonstruktion

12 Namer, Postface, in: Halbwachs, Les cadres sociaux, 320.

13 Vgl. auch Namer, Postface, in: Halbwachs, Les cadres sociaux, 316, und Cha-
telet, Préface.

14 »Oft erzahlen uns unsere Triume vergangene Ereignisse; wir sehen, was wir
gestern, vorgestern, wihrend unserer Jugend gesehen oder gemacht haben
usw. Solche Traume sind hdufig und nehmen einen bedeutenden Platz in un-
serem nichtlichen Leben ein«. Durkheim, Die elementaren Formen, 87. Der
Satz steht im Kontext der Diskussion verschiedener Animismus-Theorien (der
Animismus als Vorstellung einer durch und durch beseelten Welt), von denen
einige denken, »gewisse Traume« wiirden »auf natiirliche Weise zu einer ani-
mistischen Erklidrung fithren«, indem sie annehmen, dass die Seele als Doub-
le des Korpers sich im Traum von diesem entfernt. Aber es gibt viele Traume,
die dem »widersprechen« (so heift es unmittelbar davor; dieser Zusammen-
hang ist bei Halbwachs entschwunden).

96

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

der Vergangenheit; Die Lokalisation der Erinnerungen) entfaltet positive
Thesen: Sich erinnern heifSt, die Vergangenheit vom sozialen Rahmen der
Gruppe aus rekonstruieren. Der zweite Teil des Buches betrachtet ver-
schiedene Dimensionen des >kollektiven Gedichtnisses, die der Familie,
der Religionsgemeinschaft, der Klasse (Kap. 5—7). Das Buch nimmt hier
sowohl das zweite Werk zum Gedachtnis (Das kollektive Gedichinis
als auch das dritte vorweg (Stdtten der Verkiindigung im Heiligen Land.
Eine Studie zum kollektiven Geddchtnis, 1941).

Insgesamt beginnt Halbwachs dieses erste, zentrale Buch seiner so-
ziologischen Theorie mit einer Anekdote: Ein verirrtes Eskimomédchen
kann sich, losgelost von allen kollektiven Beziehungen, an nichts erin-
nern. Schon hier zeigen sich Allmacht und a priori der Gesellschaft, die
beiden durkheimschen Axiome:

»Ein Kind, von dem man nicht wiisste, wo es herkam, das aber versi-
cherte, zweimal weite Meeresstrecken uberquert zu haben, schien be-
wegt, wenn man ihm Bilder von den Behausungen und Booten aus dem
Lande der Eskimos oder von Seehunden oder solche von Zuckerrohr
und anderen Produkten der amerikanischen Inseln zeigte. ... Das Kind
hat eine Gesellschaft verlassen, um in eine andere einzutreten. Es scheint,
daf$ es im gleichen Augenblick in der zweiten Gesellschaft das Erinne-
rungsvermogen fiir all das verloren hat, was es gemacht und was es be-
eindruckt hat, und dafS es sich in der ersten Gesellschaft miihelos erin-
nern wiirde«.

Dies ldsst verstehen, in welcher Weise das » Geddchtnis von der gesell-
schaftlichen Umwelt abhiangt«, und umso weniger verstandlich werde,
dass » psychologische« Texte zum Gedachtnis den Menschen als »isolier-
tes Wesen« betrachten; dass deren Autoren es fiir das » Verstindnis un-
serer geistigen Operationen« fiir notig befinden, »sich auf das Individu-
um zu beschrinken und zunichst alle Bindungen zu durchtrennen, die es
an die Gesellschaft ... fesseln.«' In Frage steht nun vor allem die kogni-
tive Operation der Erinnerung: Weit entfernt, personlich zu sein, basie-
re sie auf der Gesellschaft. Hier, im Thema des Gedachtnisses, zeigt sich
also alles, was Halbwachs an Bergson stort und ihn dazu bringt, eine ei-
gene, soziologische These zum Gedichtnis zu entfalten. Die Kollektive
sind die Moglichkeitsbedingung jeder individuellen Erinnerung, selbst
der Traume. Immerhin entferne sich hier der »Geist am weitesten von
der Gesellschaft« (nicht in der Erinnerung), so dass Bergson, der »Indi-
vidualpsychologe«, nur das Gebiet des Traumes bleibe. Hier ist das Be-
wusstsein »einzigartig reduziert«, seine Bilder sind »fast ganzlich vom
sozialen Vorstellungssystem getrennt«, es gibt nur »rohe Materialien,

15 M. Halbwachs, Das Geddchinis und seine sozialen Bedingungen (1925),

Frankfurt/M. 1985, 19.

97

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

fahig, in jede Kombinationsart einzugehen«.'® Die Erinnerung hingegen
sei weit entfernt, einer Zeitreise ins Ich zu gleichen, wie Bergson meine.
Es falle uns vielmehr dufSerst schwer, sie festzuhalten. Zu ihrer Rekonst-
ruktion bedarf es der Gesellschaft, nur sie biete die nétigen Ankerpunkte.

»Man kann sich nur unter der Bedingung erinnern, daf§ man den Platz
der uns interessierenden vergangenen Ereignisse in den Bezugsrahmen
des Kollektivgedachtnisses findet...Die Gesellschaft stellt sich die Ver-
gangenheit je nach den Umstinden und je nach der Zeit in verschiedener
Weise vor: sie modifiziert ihre Konventionen. Da sich jedes ihrer Glieder
diesen Konventionen beugt, so lenkt es auch seine Erinnerungen in die
gleiche Richtung, in die sich das kollektive Geddchtnis entwickelt. Man
mufs also die Vorstellung aufgeben, die Vergangenheit erhielte sich als
solche in den individuellen Gedichtnissen, als ob es davon ebenso viele
verschiedene Abziige gibe, wie es Individuen gibt.«!”

Bergson hatte, um es erneut vorwegzunehmen, folgende Begriffe und
Konzeptionen des Gedichtnisses entfaltet: Er unterschied reine Erinne-
rung, Erinnerungsbild und Wabrnehmung. Diese ist stets von »Erinne-
rungsbildern durchsetzt«; diese Bilder ihrerseits haben an der reinen Er-
innerung teil, die sie »materialisieren«, sowie an der Wahrnehmung, in
die sich das Bild »inkarnieren will«. Es gibt, so will Bergson damit sa-
gen, keine Wesensdifferenz zwischen Erinnerungen und Wabrnehmun-
gen, sie durchdringen sich.

»Wenn wir diese drei Termini durch aufeinander folgende Abschnitte
AB, BC, CD einer geraden Linie A D darstellen, konnen wir sagen, dafd
unser Denken in einer kontinuierlichen Bewegung von A zu D diese Li-
nie durchlauft und dafs es unmoglich ist, mit Bestimmtheit zu sagen,
wo der eine Terminus aufhort und der andere anfiangt. Immer wenn es
sich darum handelt, eine Erinnerung wiederzufinden ..., haben wir das
BewufStsein von einem Vorgang sui generis, durch welchen wir uns von
der Gegenwart loslosen, um uns erst einmal ganz allgemein in die Ver-
gangenheit, dann in eine bestimmte Region ... zuriickzuversetzen ...
Unsere Erinnerung bleibt aber dabei noch virtuell; wir machen uns le-
diglich geschickt, sie zu empfangen ... Nach und nach erscheint sie ...;
vom virtuellen geht sie in den aktuellen Zustand uiber; und je schirfer
ihre Umrisse, ... um so mehr neigt sie, die Wahrnehmung nachzuah-
men. Aber sie bleibt der Vergangenheit durch ihre Wurzeln in der Tiefe
verhaftet, und wenn sie, einmal realisiert, nicht das Geprige ihrer ur-
spriinglichen Virtualitit behielte ... wiirden wir sie niemals als eine Er-
innerung erkennen«.!®

16 Halbwachs, Das Gedichinis und seine sozialen Bedingungen, 72.
17 Halbwachs, Das Gedichtnis und seine sozialen Bedingungen, 368f.
18 Bergson, Materie und Geddchtnis, 12.8f.

98

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

Die Theorie des sozialen Gedachtnisses ist mit dieser These viel »weni-
ger unvereinbar, es Halbwachs glauben machen will«, so lautete Charles
Blondels Kritik. Halbwachs hitte durchaus Bergsons Unterscheidung
zwischen durée und temps aufnehmen konnen, so, dass die >Erinnerung«
Bergsons sich in der durée situierte, wihrend die »Rekonstruktion der
Erinnerung, die Halbwachs zufolge die Gesellschaft erfordert, sich in
der Zeit (temps) verteilt[e]«." Blondel warnt Halbwachs hier vor ei-
nem neuen >soziologischen Imperialismus oder Pansoziologismus<. Auch
komme Halbwachs ja gar nicht auf die senso-motorischen Grundlagen
der Erinnerung zu sprechen, die Bergsons Thema sind, sie werden von
Halbwachs einfach bestritten, womit er die »Kompetenz des Soziolo-
gen« eindeutig Uberschritten habe.?* Offensichtlich hat es Halbwachs in
den Augen seiner ihm geneigten, aber auch Bergson-kundigen Zeitge-
nossen nicht vermocht, seine Anti-Bergson-Affekte im Zaum zu halten
— zulasten der eigenen Theoriekonzeption. Marc Bloch wirft Halbwachs
Ahnliches vor: Die von Durkheim ererbte Denkweise fiithre unbewusst
gerade diejenige Psychologie fort, die Bergson uberwunden hatte. Halb-
wachs ersetze Bergsons aktives und werdendes Ich durch das Kollektiv-
subjekt >Gesellschaft« und falle damit in die alte Psychologie des kontem-
plativen Ich zuriick, in ein starres, im schlechten Sinne metaphysisches
Konstrukt.?!

19 Ch. Blondel, Les cadres sociaux de la mémoire, in: Revue philosophique de la
France et de I’étranger 101 (1926), 290-298, 296.

20 Blondel, Les cadres sociaux de la mémoire, 296.

21 M. Bloch, Mémoire collective, tradition et coutume: A propos d’un livre ré-
cent, in: Revue de syntheése historique, XL (1925), 118-120, 73-83, 77. Die-
selbe Kritik bei R. Bastides, Mémoire collective et sociologie du bricolage, in:
L’Annee Sociologique 21, 1970, 65-108, der zugleich eine bergsonsche — auf
die Aktivitit des Korpers zielende — Gedachtnistheorie mit Lévi-Strauss Be-
schreibung des »Wilden Denkens« verbindet.

99

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Das kollektive Geddchtnis (1925-1943):
»Die Zeit der Philosophen ist nichts als eine leere Form...<

»Es gibt keine universale und einheitliche Zeit, son-
dern die Gesellschaft zerfillt in eine Vielheit von
Gruppen, von denen jede ihre eigene Zeitdauer (du-
rée) hat. Die Ereignisse folgen zeitlich aufeinander,
aber die Zeit selbst ist ein unbeweglicher Rahmen. «*?

»Das individuelle BewufStsein ist nur ... der Treffpunkt
der kollektiven Zeiten ... Jenseits dieser ... gibt es
nichts mehr; denn die Zeit der Philosophen ist nichts
als eine leere Form«.?

Wozu dieses zweite Buch? Man ist noch immer »nicht daran gewohnt,
vom Gedichtnis einer Gruppe zu sprechen, selbst bildlich nicht. Es
scheint, als konne die Fahigkeit des Sicherinnerns nur in dem MafSe
existieren und fortdauern, als sie mit einem individuellen Korper oder
Geist verbunden ist«.?* Gleichwohl bleibt wahr, dass unsere Erinnerun-
gen kollektiv sind, dass sie uns von Anderen ins Gedachtnis zuriickge-
rufen werden, »selbst dann, wenn es sich um Ereignisse handelt, die al-
lein wir durchlebt und um Gegenstinde, die allein wir gesehen haben.
Das bedeutet, dafs wir in Wirklichkeit niemals allein sind«.?’ Im hierzu-
lande zuerst iibersetzten, bekannterem Werk Das kollektive Gedichtnis
zeigt erneut bereits der Titel, gegen welche Positionen sich diese sozio-
logische Theorie des Gedachtnisses richtet: Das >kollektive Gedachtnis«
zu behaupten?®, bedeutet natiirlich ebenso wie die These der sozialen
Rahmen, das unbedingte Primat des Sozialen zu betonen, gegeniiber je-
dem >Individualismus< und >Psychologismus< — und vor allem gegen den
»Bergsonschen Subjektivismus« sowie dessen Vorstellung einer »reinen
(individuellen) Zeitdauer«.?”

Dieses zweite Buch enthilt funf Kapitel: 1. La Mémoire collective
chez les musiciens; 2. Mémoire individuelle et Mémoire collective;
3. Mémoire collective et Mémoire historique; 4. La Mémoire collective
et le temps; 5. La Mémoire collective et I’espace. Dem deutschen Text
fehlt bislang das erste (»Das kollektive Gedachtnis bei den Musikerns,

22 Halbwachs, Das kollektive Gediichtnis, 122.

23 Halbwachs, Das kollektive Gedichtnis, 124.

24 Halbwachs, Das kollektive Geddchtnis, 3 4.

25 Halbwachs, Das kollektive Gedichtnis, 2.

26 Der in Materie und Geddchtnis (1896) zentrale Begriff des Bildes (image) steht
fiir ein nicht-cartesianisches epistemologisches Konzept. Darauf wird zuriick-
zukommen sein.

27 Halbwachs, Das kollektive Geddchtnis, 8 5—90.

I00

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

1939), dabei ist es durchaus wichtig — fiir die Gesamtkonzeption wie fur
das Vorhaben, die Bergson-Effekte einzuschitzen. Auch hier stellt sich
Halbwachs zunichst namlich auf den »Standpunkt Bergsons«, um ihn
sodann umzukehren:?® Wie erinnert man sich eigentlich an ein Musik-
stiick, sind es die motorischen Bewegungen, das Korpergedachtnis der
Musiker, oder ist nicht vielmehr der Rhythmus wesentlich? Und ist dieser
nicht viel eher ein »Produkt des Lebens der Gesellschaft« als des Indivi-
duums? Es »allein konnte ihn nicht erfinden«,” es konnte keine Melodie
erfinden, und ebenso wenig wiederholen. Da die Musik diejenige Kunst
ist, die sich allein in der Zeit abspielt, bedarf gerade sie der »Ressourcen
des kollektiven Gedachtnisses«.3* Gerade sie ist also geeignet, Bergson
auf dessen eigenem Feld zu schlagen, zumal mit dem Beispiel der Melo-
die, das Bergson oft exemplarisch fiir die durée nennt. Einmal mehr ver-
fahrt Halbwachs also in der Taktik, das eigene Theorieunternehmen in
Schwung zu bringen, in dem er sich mimetisch an die Gegenposition ein-
schmiegt und diese widerlegt. Nicht immer wird Bergson dabei explizit
genannt, oft ist er auch der Psychologe (>die Psychologen, die...<!) oder
der Philosoph (>die Philosophen, die...<) oder das >man< (-Man hat be-
hauptet...<). Man muss zudem Bergsons Materie und Geddchtnis genau
kennen, um die Tiefe der Auseinandersetzung zu ahnen:

»Wenn eine soziale Zeit existiert, deren Einteilungen ... dem individu-
ellen BewufStsein aufgezwungen werden, wo nimmt sie selbst ihren Ur-
sprung? Man hat behauptet, daf$ die Zeit oder die Zeitdauer selbst und
ihre Einteilungen zu unterscheiden seien. Genauer gesagt, wirde jedes
mit einem BewufStsein begabte Wesen das Gefiihl fiir die Zeitdauer ha-
ben, da in ihm verschiedene BewufStseinszustinde aufeinander folgen.
Die Zeitdauer wiirde nichts anderes sein als die Folge dieser Zustinde,
als die Stromung, die durch sie hindurch, unter ihnen hinweg zu gehen

28 »... der ein isoliertes Individuum betrachtet. Dieser Mensch hort viele Male
ein selbes Stiick Musik...« M. Halbwachs, Le mémoire collective chez les mu-
siciens (zuerst in: Revue philosophique 1939), in: Ders., Mémoire collectif, éd.
Critique, Paris 1997, 19—50, 30. >Placons-nous a ce point de vue bergsonien«
ist tatsdchlich eine stindig wiederkehrende Wendung in den Texten.

29 Halbwachs, Le mémoire collective chez les musiciens, 3 4.

30 Halbwachs, Le mémoire collective chez les musiciens, 50.

31 Die Beispiele lassen sich vermehren, in denen eine antibergsonsche Position
gehalten wird: Es irren sich »die Psychologen, die glauben, daf$ es ebensoviele
verschiedene, nicht aufeinander zuriickfithrbare Arten der Zeitdauer wie in-
dividuelle BewufStseinsinhalte gibt, da jede von ihnen einem Gedankenstrom
gleichkommt, der mit einer ihm eigenen Geschwindigkeit dahinfliefSt. Erstens
aber flief3t die Zeit nicht dahin: sie dauert an, sie besteht fort — und das mufs
so sein; denn wie konnte sonst das Gedichtnis den Zeitablauf zuriickverfol-
gen? Die kollektive Zeitdauer, einzige Grundlage des sog. individuellen Ge-
dachtnisses«. Das kollektive Gedichtnis, 123.

IOI

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

scheint ... [Dann bleibt aber] unverstindlich, wie zwei individuelle Be-
wufStseinsinhalte jemals miteinander in Verbindung treten kénnen ... So
fiihrt eine tiefergehende Analyse der Gleichzeitigkeit dazu, daff wir die
Hypothese der rein individuellen ... Zeitdauer beiseite schieben. Wenn
man mit Hilfe individueller Arten der Zeitdauer eine breitere und unper-
sonliche Zeitdauer rekonstruieren kann, so jedenfalls, weil diese selbst
sich von dem Hintergrund einer kollektiven Zeit abheben, aus der sie
ihre gesamte Substanz beziehen«.3

Die Gemeinsamkeiten zum ersten Buch sind deutlich. Die Differenz
scheint einerseits (auf theoretischer Ebene) in der Korrektur des Begrif-
fes >Kollektivbewusstsein« zu bestehen. Statt >Gesellschaftsgedichtnis<?
(mémoire de la société) heifst es nun >kollektives Gedichtnis« (mémoire
collectif**), was eher an eine spezielle Art des Gedachtnisses denken ldsst
als an ein Kollektivsubjekt, das ein Gedachtnis >hat«. Andererseits ist das
Thema verschoben: Zentral sind nun die materiellen oder kulturellen
Tatsachen als notwendige Stiitzen des Gedachtnisses; es ist eine kulturso-
ziologische These. Dies war zweifellos fruchtbar, weiterfithrend, hat sich
als resonanzfahig erwiesen. Es ist eine veritable Theorie der materiellen
Kultur, auch eine Religionssoziologie sowie Architektursoziologie, die
Verankerung des Immateriellen und Imaginidren in den Dingen betonend.

»Das Bild der Dinge hat an deren Trigheit selbst teil. Nicht das isolier-
te Individuum, sondern das Individuum als Mitglied der Gruppe, die
Gruppe selber bleibt auf diese Weise dem Einfluf§ der materiellen Natur
unterworfen und hat an ihrem Gleichgewicht teil. Selbst ... wenn die
Mitglieder einer Gruppe versprengt sind [und] dennoch iiber den Raum
hinweg vereint bleiben, so weil sie an dieses Haus und an diese Zimmer
denken. Als man die Herren und Nonnen von Port Royal zerstreute, war
damit nichts getan, solange man nicht die Gebdude der Abtei dem Erd-
boden gleichgemacht hatte und nicht diejenigen dahingeschieden waren,
die sie in Erinnerung behielten. So erklart es sich, dafs die raumlichen
Bilder eine derartige Roll im kollektiven Gedichtnis spielen«.?

Bergson hat einen knappen Briefwechsel mit seinem ehemaligen >Schiiler<
gefithrt, der ihm treu seine Biicher schickte. Das Selbstmord-Buch Les
Causes du Suicide, mit dem Halbwachs 1930 Durkheims beriihmte, aber
auch umstrittene Selbstmordstudie erginzen und korrigieren will, lobt

32 Halbwachs, Das kollektive Geddchtnis, 8of., 86, 9o.

33 In der deutschen Ubersetzung von 198 5 werden beide Begriffe benutzt, so dass
diese Differenz verschwimmt.

34 Vgl. Namer, Postface, in: Halbwachs, La Mémoire collective, 2.5 5f.

35 Halbwachs, Das kollektive Geddchtnis, 129f. Diese These im letzten Kapitel
(Das kollektive Gediichtnis und der Raum) hat im Ubrigen viel mit Simmels
Raum- und Architektursoziologie gemeinsam; beide trafen sich in Straffbourg
nicht mehr.

I02

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS
Bergson, da es »zugleich soziologischer und psychologischer als Durk-
heims« sei.’® In den Cadres vermag sein ehemaliger Lehrer jedoch nur

die Auflosung des individuellen im kollektiven Gedachtnis zu sehen, die
er als vorschnell kritisiert.?”

36 Bergson, Lettre 8 M. Halbwachs (1930), in: Ders., Correspondances, 1330.
37 Bergson, Lettre 8 M. Halbwachs (1926), in: Ders., Correspondances, 1192f.

103

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

2.3 Marcel Mauss: Eine soziologische Theorie
der Beziehungen von Korper und Geist

Das »Unbekannte befindet sich an den Grenzen zwi-
schen den Wissenschaften, dort, wo die Professoren
ssich gegenseitig aufessen¢, wie Goethe sagt (ich sage
aufessen, Goethe aber ist nicht so hoflich).«!

Mauss’ spezielle Version der Durkheim-Soziologie, die einerseits symbol-
theoretisch zentriert ist, andererseits den Korper beriicksichtigt und drit-
tens offen ist fiir interdisziplindre Perspektiven (insbesondere auch fur
die Kooperation der Soziologie mit Psychologie und Biologie) hat tiefe
Affinititen zu Bergson. Mauss selbst deutet dies an, wobei er Bergsons
Namen meist nicht ohne reflexhaft anmutende Kritik auszusprechen ver-
mag. Einerseits wird Bergson zuweilen gelobt, etwa, weil er dem »psy-
chologischen Atomismus den Prozefs« gemacht habe;* andererseits wird
Mauss ihn als psychologistisch, anti-technizistisch und anti-intellektu-
alistisch darstellen. Bergson habe eine >inakzeptable< Weise, den Men-
schen zu betrachten.’ 1938 wird Mauss Bergson schlieSlich mit dem
»Hitlerismus« gleichsetzen. In einem Brief an Roger Caillois riigt Mauss
diesen, dass er in Le mythe et I’homme Opfer des «absoluten Irrationa-
lismus« unter dem Einfluss Heideggers geworden sei, das Opfer eines
Bergsonianers, der den Hitlerismus legitimiere«.* Dieser Bezug hat kein
Fundament in konkreten Referenzen bei Caillois, bis auf jene: Caillois
hatte Bergsons Kategorie der >fabulatorischen Funktion< ibernommen,

1 M. Mauss, Die Techniken des Korpers (193 5), in: Ders., Anthropologie und
Soziologie 2, Frankfurt/M. 1989, 199—209, 199.

2 M. Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen zwischen Soziologie und
Psychologie (1924), in: Ders., Soziologie und Anthropologie 2, Frankfurt/M.
1989, 145-173, 158.

3 M. Mauss, Divisions et proportions des divisions de la sociologie (1927), in:
Ders., Ocuvres. 3. Cohésion sociale et division de la sociologie, Paris 1969,
178-245,194.

4 M. Mauss, Lettre a Roger Caillois du 22 Juin 1938 (kommentiert von M.
Fournier: Marcel Mauss et Heidegger), in: Actes de la Recherche en Sciences
Sociales 84 (1990), 87. Vgl. M. Fournier, Marcel Mauss. A Biography (1994),
Princeton/Oxford 2006, 327f. 1932 hatte Bouglé in der franzosischen Akade-
mie der Wissenschaften Hitler im selben Atemzug mit Bergson genannt (Pin-
to, Le débat sur les sources de la morale et de la religion, 44). Vgl. zu Caillois’
zentraler Stellung im Collége de Sociologie S. Moebius, Die Zauberlebrlinge.
Soziologiegeschichte des College de Sociologie (1937-1939), Konstanz 2006,
3 60ff.

104

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

um von ihr aus die Mythen-bildende Fahigkeit als neues soziales Ideal
zu feiern, beispielhaft fiir die ganze Bewegung des College de Sociolo-
gie.’ Bergson hingegen hatte die Fabulation der geschlossenen, begrenz-
ten, sich gegen soziale Innovationen wehrenden Gesellschaftsform zuge-
ordnet, jedenfalls auf den ersten Blick und hauptsichlich.

Insgesamt ist der >Bergson-Effekt< bei Marcel Mauss (sofern es ihn
gibt) sehr diskret; es ist nicht leicht einzuschatzen, wie weit er reicht. So
geben etwa die Briefe zwischen Mauss und Durkheim keine Hinweise
auf eine Beschaftigung mit Bergson.® Wie konnte also das Bergson-Ver-
héltnis von Marcel Mauss aussehen? In der Sekundarliteratur beobach-
tet zundchst René Konig eine » Annaherung von Mauss an Henri Berg-
son«, die erst jetzt, nach Durkheims Tod, moglich geworden sei.” Konig
spricht gar von einer »Vereinigung« von Durkheim und Bergson, die
Mauss angebahnt habe, und die ihn selbst (Konig) dazu fiihrte, seine Ori-
entierung an Durkheim mit dem Denken Bergsons zu verbinden.® Damit
sei er »aufSerlich [zwar] weit abgeriickt von Durkheim«, aber zugleich
habe eben auch Mauss die »Konsequenzen aus der neuen Entwicklung«
gezogen und die »Bedeutung Bergsons fiir die Theorie der Symbole und
die des Gedichtnisses« anerkannt, die dann auf seine Weise Halbwachs
weitergefithrt habe.” Allerdings nennt er keine Belege, und auch bei ihm
selbst ist nicht deutlich, welchen Bergson er fortfiihrt. So bleiben die Be-
merkungen in Bezug auf die drei Autoren enigmatisch, sowohl in Hin-
blick auf Bergson (welche Symboltheorie?), als auch Mauss (welche
Theorie des Gedachtnisses?) und Halbwachs (welche Weiterfithrung?).
In jedem Fall hat Mauss Bergson gelesen, mindestens Materie und Ge-
ddchtnis (die Kritik des >Psychologischen Atomismus«); das Lachen' so-
wie Die beiden Quellen;'" sicher auch Schopferische Evolution. Auch
hat er mindestens einen Vortrag gehort, den Eroffnungsvortrag des (als

5 R. Caillois, Le mythe et ’homme, Paris 1938, 71f.

6 In E. Durkheim, Lettres @ Marcel Mauss, Paris 1998 (1893-1917), taucht
Bergson zweimal auf, wie erwahnt nur in institutioneller Hinsicht.

7 R. Konig, Marcel Mauss (1872-1972) (1972), in: Ders., Emile Durkbeim zur
Diskussion. Jenseits von Dogmatismus und Skepsis, Miinchen 1978, 257—
283, 274.

8 Konig, Marcel Mauss, 274, Fn. 41.

9 R. Konig, Autobiographische Schriften, Wiesbaden 1998, 88f.

10 »Zu einem Teil ist die Kunst nichts als ein System von erregten Erwartungen,
die sich entladen ... Henri Bergson hat diesen Gedanken im Zusammenhang
des Komischen entwickelt«. Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen
zwischen Soziologie und Psychologie, 170.

11 J.-E Bert (Lire ce que Marcel Mauss a lu, in: Revue de philosophie et de
sciences humaines 17, 2006 [http://leportique.revues.org/index782.html], ver-
mutet, Mauss habe in L’expression obligatoire des sentiments, rituels oraux
funéraires australiens (1921) demonstrativ Aristoteles ins Spiel gebracht, um

105

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

>Meeting« deklarierten) internationalen Philosophiekongresses in Oxford
1920 iiber »Das Mogliche und das Wirkliche«.!? Die aktuellen franzosi-
schen Mauss-Forscher gehen meist nur punktuell auf Bergson ein, bis
auf Nathan Schlanger, der auch jenseits expliziter Beziige das Verhaltnis
von Mauss zu Bergson einzuschidtzen sucht — er konstatiert nicht weni-
ger als eine Reaktion »auf das Ganze des bergsonschen Werkes«, und
zwar auf einer »substantiellen Ebene: einer Ebene, die sich hauptsich-
lich aus den Erfahrungen des Ersten Weltkrieges speiste«. Mauss habe
in Reaktion auf Bergson und auf den Krieg zunehmend das »Studium
der Technologie« vorangetrieben.'? So vielversprechend die These klingt:
Schlanger konzentriert sich damit ganz auf die techniktheoretischen As-
pekte im Werk von Mauss, die Techniken, die dieser in einer merkwiir-
digen Formulierung als >wirksame traditionelle Handlungen« begriff und
mit denen er der materiellen Ausstattung der Gesellschaft auf der Spur
war.'* So zentral diese Linie des Werkes von Mauss ist (beispielsweise
auch in Hinsicht auf die bergsonianische Artefakt- und Materialititsso-
ziologie, die sich von ihm aus bei André Leroi-Gourhan entfaltet) — es
wiren doch auch die anderen Werkaspekte zu betrachten, allen voran
naturlich auch weiterhin der Essai iiber die Gabe mit der >totalen sozia-
len Tatsache<; aber auch die Perspektive des >homme total<, die er spater
entfaltet hat. Zudem und vor allem neigt aber Schlanger dazu, eher die
Kritik von Mauss an Bergson zu wiederholen, als sich ein eigenes Bild
von diesem Werk zu machen.

Unserer Spurensuche nach werden zwischen Bergson und Mauss ei-
nerseits Konvergenzen auffallen, theoretischer (der Nicht-Cartesianis-
mus, die >wohlbeleibte« Soziologie) und thematischer Art (der Korper,
die Technik). Zugleich bleibt die Abgrenzung gegeniiber Bergson de-
monstrativ: in wissenspolitischer (in der Betonung des Rationalismus)
und konzeptioneller Hinsicht (im soziozentrischen Axiom, im Aprio-
ri des Sozialen). Mauss ist Durkheim treu. Stets handelt es sich bei die-
sem Werk, so scheint uns, um interne Korrekturen von dessen Denken.

Materie und Geddchtnis und Schiopferische Evolution abzuwerten, da Berg-
son die Gewohnbheit auf ein »mysterioses Gedachtnis« reduziert habe.

12 Mauss’ Anwesenheit erwidhnt bei R. Lenoir, Henri Bergson au Meeting
d‘Oxford, in: Revue Philosophique de la France et de I'Etranger 149 (1959),
339-343.

13 N. Schlanger, The study of techniques as an ideological challenge: technolo-
gy, nation, and humanity in the work of Marcel Mauss, in: W. James/N. Allen
(Hg.), Mauss. A centenary tribute, New York 1998, 192—202, 197. Vgl. ders.
in Bezug auf die Korpertechniken: Introduction: Technical Commitments.
Marcel Mauss and the Study of Techniques in the French Social Sciences, in:
M. Mauss, Techniques, technology and civilisation, London 2006, 1-29, 15f.

14 Vgl. z.B. M. Mauss, Das Gebet, in: Ders., Religionssoziologische Schriften,
Berlin 2012, 468-598, 515; ders., Techniken des Korpers, 204.

106

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

Durkheims und Mauss’ Denken kommen in Vielem von Beginn an tiber-
ein, vor allem im soziozentrischen Ansatz. Hier hilt es Mauss nament-
lich fiir »moglich«, mit Durkheim eine »soziologische Theorie des Sym-
bolismus zu entwickeln«, und nicht — wie wir seit Lévi-Strauss sowie
mit allen Bergsonianern sagen — eine symbolische Theorie des Sozialen.'
Auch Mauss’ Begriff der »>Korpertechnikenc« ist ganz entlang des >sozio-
zentrischen< Ansatzes konzipiert, der Vorgingigkeit des Kollektivs. An-
dererseits ist Mauss’” Werk vielschichtig und vieldeutig. Durchaus war er
kritisch gegeniiber Durkheim, namentlich gegeniiber dessen Religionsso-
ziologie, die er andererseits wesentlich mit entfaltet hat.'® Mauss hat die
Kritik aber stets vorsichtig formuliert. So sagt es uns der Autor selbst:

»Mir ist es unmoglich, mich selbst von den Arbeiten einer Schule zu
trennen. Sollte es eine personliche Note geben, dann ist sie eingelassen
in eine freiwillige Anonymitit. Der Sinn der gemeinsamen Arbeit; ... die
Uberzeugung, dass die Zusammenarbeit eine Kraft gegen ... die eitle Su-
che nach Originalitat darstellt, ist vielleicht das, was meine wissenschaft-
liche Karriere ... charakterisiert«.!”

Dass es die Kritik gleichwohl gibt, erklart erst seine aktuelle Resonanz, in
der (neben der weiterhin faszinierenden Gabentheorie mit ihrem Thema
der Institution von Kollektiven durch ritualisierte Gegenseitigkeit) nun
vor allem der >Symboltheoretiker« Mauss entdeckt wird, und mit ihm
eine raffiniertere Formulierung des Durkheim-Paradigmas. Wir kommen
auf diese Aspekte im Folgendem zuriick, wobei es uns wichtig ist,'* der
Mauss-Forschung nicht blind zu folgen — der es stets darum zu tun ist,
dessen Werk von Durkheim zu l6sen (Mauss, der »berithmte Unbekann-
te« habe bisher nur zu oft als >Post-Durkheim« oder >Pra-Lévi-Strauss«
gegolten'?).

Marcel Mauss (1872-1950) studiert bis 1893 Philosophie in Bor-
deaux, wo Durkheim seit 1887 den Lehrstuhl fiir Pidagogik und Sozial-

15 ClL Lévi-Strauss, Einfithrung in das Werk von Marcel Mauss, 26.

16 Die Differenzen und den Anteil von Mauss an Durkheims Religionssoziologie
betonen S. Moebius/F. Nungesser/Chr. Papillloud, Der Stellenwert der Religi-
onssoziologie in Marcel Mauss’ Leben und Werk, in: M. Mauss, Religionsso-
ziologische Schriften, Berlin 2012, 9-31; S. Moebius, Die Religionssoziologie
von Marcel Mauss, ebd., 617-682.

17 M. Mauss, Mauss’ Werk, von ihm selbst dargestellt (ca. 1930), in: S. Moebius/
Chr. Papilloud (Hg.), Gift — Marcel Mauss’ Kulturtheorie der Gabe, Wiesba-
den 2006, 345-359, 345-

18 Vgl. im Folgenden unser Pladoyer fiir eine positive Lektiire von Mauss und
Durkheim: H. Delitz, Die >blittrige< und >wohlbeleibte« Version der école fran-
caise de sociologie, in: Soziologische Revue 35 (3/2012), 245-252.

19 C. Tarot, De Durkheim a Mauss. L'invention du symbolique: Sociologie et
sciences des religions, Paris 1998. 28; und B. Karsenti, ’homme total. Socio-
logie, anthropologie et philosophie chez Marcel Mauss, Paris 1997.

107

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

wissenschaft inne hat. Seine Lehrer sind zudem Octave Hamelin und Al-
fred Espinas. Er begriindet mit Durkheim 1898 die Année sociologique,
ein Mammutprojekt, an dem er wesentlich beteiligt ist. 9ot erhilt er
den Lehrstuhl fiir Histoire des Religions des Peuples non civilisés an der
Ecole des Hautes Etudes in Paris. Mauss studiert 1902—~1907 verschie-
denste Sprachen. 1923/24 erscheint der bertihmte Essay tiber die Gabe,
der Referenztext fuir das Werk von Lévi-Strauss, also den soziologischen
Strukturalismus, fiir das College de Sociologie, die M.A.U.S.S.-Bewe-
gung und aktuelle strukturale Anthropologien.?’ 1925 griindet er mit
Lévy-Bruhl und Rivet das Institut d’ethnologie; 1931 erhilt er schliefs-
lich den Lehrstuhl fir Soziologie am College de France. Daneben gibt es
eine politische Karriere, die ihn zeitweilig an die Seite von Georges So-
rel bringt, und die wir hier (wie bei allen anderen Autoren) aufSer acht
lassen. Das theoretische Werk liegt wesentlich in Beitragen in der Année
sociologique und Vortragen vor. Die these iiber das Gebet bleibt unvoll-
endet; viele Texte sind Koproduktionen. Fiir das >fehlende Werk« fiihlt
sich Mauss zu einer Rechtfertigung genotigt:

»Innerhalb einer solchen Art von Arbeitsgruppe braucht man eine grofse
Opferbereitschaft. Ein Laboratorium ist nur dann gut, wenn es von ei-
nem Chef geleitet wird, und wenn es auch von braven Leuten, d.h. von
jungen und alten Freunden bevélkert ist, die Arbeitshypothesen und
zahlreiche Ideen liefern, die breite Kenntnisse besitzen, und die insbe-
sondere dafiir bereit sind, sie ins Gemeinsame einzubringen... Es gibt
eine vielleicht tibertriebene Zusammenarbeit. Damit war ich hauptsich-
lich beschaftigt«.?!

Mauss’ Arbeiten lassen sich in konzeptioneller Hinsicht in vier (resp.
funf) Zigen kennzeichnen, von denen einige zuerst Lévi-Strauss hervor-
gehoben hat: Er sieht erstens eine »wohlbeleibte« Soziologie gegentiber
ihrer >Entkorperlichung< bei Durkheim, im Konzept des homme total —
in der Berticksichtigung dessen, das soziale Phinomene stets physiopsy-
chologische Aspekte haben. Nicht nur in den >Korpertechnikens, insge-
samt hat Mauss den Korper im Blick, so etwa auch, wenn er das Gebet
als mental-korperliche Geste analysiert. Die Soziologie habe es stets »mit
dem vollstindigen Menschen zu tun. Rhythmen und Symbole ... bezie-
hen nicht nur die dsthetischen oder imaginativen Fihigkeiten des Men-
schen ein, sondern seinen ganzen Leib und seine Seele zugleich«.?* Zwei-
tens erkennt Lévi-Strauss eine »blittrige« Konzeption des Sozialen, im
Konzept der totalen sozialen Tatsache (fait social total). Die sozialen Tat-
sachen sind mehrfach kodiert, wenn Mauss in der Gabe, welche im pot-

20 Ph. Descola, Jenseits von Natur und Kultur (2005), Berlin 2011.
21 Mauss, Mauss’ Werk, von ihm selbst dargestellt, 3 46f.
22 Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen zwischen Soziologie und Psy-

chologie, 168 (»Fragen an die Psychologie).

108

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

latsch zirkuliert, 6konomische, religiose, rechtliche, moralische, astheti-
sche Seiten findet. In dieser Vielfiltigkeit halten solche Institutionen die
Gesamtgesellschaft >in Gang«.?? Lévi-Strauss nennt drittens die Wendung
zum Konkreten (der >Mensch aus Melanesien<), eine Wendung, die sich
gesellschaftstheoretischer Anspriiche nicht enthilt (Mauss hatte zudem
vom Leben« der Gesellschaften gesprochen, das sichtbar werden miisste:
wir kommen darauf zuriick).?* In Frage steht hier, im Begriff des >Kon-
kreten<, noch einmal neu das Verhiltnis von Individuum und Kollektiv.
Der Ausgang vom >Konkreten< rettet Durkheims Holismus durch eine
»geschmeidige « Soziologie (wie nun Merleau-Ponty sagt), die dem So-
zialen zwei Aspekte zugesteht: Es ist »bedeutungshaft, man kann es von
innen her verstehen«, und zugleich ist die »personliche Intention gene-
ralisiert«. Mauss denke die soziale Tatsache also nicht als den Einzelnen
dufSerliche, iibermachtige Realitit, sondern als »wirksames System von
Symbolen«, das sich in sie >einsenke«.?’ Diese Wirkung der Symbole ist
im Grunde bereits ein vierter Zug: die Symboltheorie. Mit ihr eng ver-
bunden ist ein funfter Zug: Mauss skizziert auch eine Theorie der Affek-
tivitat des Sozialen — etwa, wenn er die Techniken als »traditionelle und
wirksame Handlungen« definiert.?° »Wirksam« sind diese Handlungen
ndmlich nicht allein wegen ihrer mechanischen Effekte, sondern wegen
ihrer Affektivitit, die aus ihrem kollektiven Charakter stammt. »Wirksa-
me< Gesten sind solche, die den Einzelnen affizieren, weil sie gemeinsam
vollzogen werden. Es ist die Kraft des Kollektivs, auf der ihre Wirkung
beruht. Als >Techniken< werden eben auch Korpertechniken begriffen,
etwa die Arten, 6ffentlich zu trauern. Die Schreie rituell Trauernder sind
>wirksams, sofern sie zusammen ausgestofsen werden; ihr Effekt ist men-
tal und kommt daher, dass diese Gesten verpflichtend sind, die Einzelnen
in ihrem Rhythmus mitreifSen.?” Durkheim hitte all dies — jedenfalls am
Ende seines Lebens und mit der Hilfe seines Neffen — wohl nicht anders
formuliert. Gerade die eng miteinander verbundene Affekt- und Symbol-
theorie steckt bereits in seinen Elementaren Formen.

23 M. Mauss, Die Gabe. Funktion und Form des Austauschs in archaischen
Gesellschaften (1923/24), in: Ders., Soziologie und Anthropologie 2,
Frankfurt/M. 1989, 9-144, 137.

24 Cl. Lévi-Strauss, Das Feld der Anthropologie. Antrittsvorlesung am College
de France (1960), in: Ders., Strukturale Anthropologie 11, Frankfurt/M. 1973,
T1—44, 14f.

25 M. Merleau-Ponty, Von Mauss zu Claude Levi-Strauss (1959), in: Ders., Zei-
chen, Hamburg 2007, 163-180, 163, 165.

26 Mauss, Techniken des Korpers, 204.

27 M. Mauss, Lexpression obligatoire des sentiments (rituels oraux funéraires
australiens) (1921), in: Ders., (Euvres 3. Cohésion sociale et division de la so-
ciologie, Paris 1969, 269—278.

109

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Die Originalitit und Modernitit des Werkes von Mauss liegt sicher-
lich darin, dass er viel nicht-cartesianischer als Durkheim denkt, ver-
sucht, den Menschen als Lebewesen — auch seinen Korper, seine Arte-
fakte und die Affekte — in den soziologischen Blick zu bringen. Immer ist
der Ausgangspunkt, dass Physisches, Psychisches und Moralisches (re-
spektive >Soziales<) untrennbar voneinander sind. Dies rechtfertigt und
erfordert ein Zugehen der Soziologie auf die Psychologie und andere
Wissenschaften vom Menschen. Gerade in diesem Novum gegentiber
Durkheim kann sich nun Mauss mit Bergson einig wissen. Sein >Nicht-
cartesianismus« weist freilich eine bezeichnende Asymmetrie auf, eine
Unwucht, dies es mit sich bringt, dass wir alles in allem eine interne Kor-
rektur Durkheims sehen: Mauss’ Denken bleibt soziozentrisch, und da-
rin bleibt es von einem bergsonschen Ansatz radikal getrennt, weit ent-
fernt, es mit einer >Synthese< zu tun zu haben.

Der Nichtcartesianismus bei Mauss (L’homme total I):
Die Symboltheorie

»Doch tiberschreiten wir ... die Grenzen der Lingui-
stik, der Magie und des Rituals, wo wir uns mit zu
grofSer Leichtigkeit bewegen, wenn wir von Symbo-
len sprechen. In allen Gebieten der Soziologie konnen
wir eine grofle Menge von Symbolen einsammeln und
diese Garbe Thnen zu Fiiffen werfen«.?®

Wenn man mit den Mauss-Experten Camille Tarot und Bruno Karsenti
uberein kommt, die Einheit seiner soziologischen Theorie im Symbolbe-
griff zu sehen (in der These, das Soziale sei symbolischer Natur), dann
muss man stets erneut kliren, welches Symbolische Mauss eigentlich
denken kann: vor oder zeitgleich mit Cassirer; vor dem symbolic turn.
Dort, wo der Begriff zuerst auftaucht — im ersten Lexikonartikel >Socio-
logie« von 19071, an dem Durkheim tbrigens mitgeschrieben hat — geht
es unter diesem Terminus um die Ubersetzung (traduction) des kollek-
tiven in das individuelle Bewusstsein. Der »Zustand der Gesellschaft«
miisse den Einzelnen durch die kollektiven Reprisentationen »uibersetzt
(oder ... >symbolisiert<) « werden.? Das >Kollektivbewusstsein« ist ge-
nauer besehen ein kollektives, ein kollektiv geteiltes Bewusstsein — nicht
eine eigene Substanz (wie es der Durkheim-Soziologie notorisch vorge-
worfen wurde und wird). Kollektiv geteilt, gemeinsam kann es nur sein,

28 Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen, 162 (Kiinftige Dienste der So-
ziologie fiir die Psychologie).

29 M. Mauss/P. Fauconnet, Sociologie (1901), in: M. Mauss, (Euvres 3. Cohési-
on sociale et division de la sociologie, Paris 1969, 139-177, 161.

IIO

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

wenn es Symbole gibt, die Kommunikation erlauben. Dieser Symbol-
Begriff, so erklart Mauss spater, sei der Durkheim-Schule »ganz zu ei-
gen. Schon lange ist es Durkheims und unsere Lehre, dafs Gemeinschaft
und Kommunikation zwischen Menschen nur durch Symbole méglich
sind und durch Zeichen, die ... den blofs sukzessiv aufeinanderfolgen-
den mentalen Zustinden der Individuen dufSerlich sind«. Weil man den
Schrei, die Geste des Anderen gleichzeitig mit der eigenen wahrnimmt,
»nimmt man sie fur Wahrheiten«. Der symbolische Aspekt ist, so Mauss,
ein Merkmal jeder sozialen Tatsache. Und er figt hinzu: diese langjahri-
ge Theorie des Durkheimismus sei jetzt durch die Psychologie bestatigt
worden. Gilt das Behauptete, dass es der Symbole bedarf, um zu den-
ken, fiir das individuelle Bewusstsein, um »wieviel mehr« gilt es fiir das
»KollektivbewufStsein! «3° Es ist neben englischen Psychologen Bergson,
mit dem er sich hier einig weifs:

»Daf$ die Mehrzahl der mentalen Zustinde keine isolierten Elemente
sind — Bergson hatte schon seit langem dem psychologischen Atomismus
den Prozef$ gemacht ... — war lingst begriffen. DafS jedoch die Mehrzahl
von ihnen etwas mehr waren als das, was das Wort >mentaler Zustand«
bezeichnet, nimlich Zeichen und Symbole des allgemeinen Zustandes
und einer Fiille von Tatigkeiten und Bildern, und vor allem, daf sie ...
von tiefsitzenden Mechanismen des BewufStseins als solche Zeichen ver-
wendet werden, war fur uns von entscheidender Wichtigkeit«.>!

Unter dem Titel Der Begriff des Symbols und die wesentlich symbolische
Titigkeit des Geistes, haben wir es hier mit dem ausfiithrlichsten Text
von Mauss’ Symboltheorie zu tun, der These, es gehore zur Natur gesell-
schaftlichen Lebens, sich in Briuchen und Institutionen symbolisch aus-
zudriicken. Individuelle Verhaltensweisen hingegen seien nie durch sich
selbst symbolisch - sie sind nur die Elemente, aus denen sich ein symbo-
lisches System konstituiert. Karsenti hat hier auf eine Affinitat zwischen
Bergsons Materie und Geddichinis und Mauss’ und Huberts Theorie der
Magie (1902/03) hingewiesen: > Mauss und Hubert zufolge sind die
Assoziationsgesetze (Ahnlichkeit, Kontiguitit) der Individualpsycholo-
gie nicht hinreichend, um komplexe Symbolsysteme wie etwa magische
Systeme zu erkliren. »Gesetze« der Ahnlichkeit und/oder Kontiguitit er-
kliren namlich die soziale Kraft der Magie nicht, sie drehen sich in un-
begrenzten assoziativen Serien ohne Kohirenz und Effekte. Stattdessen
—so nun der >bergsonsche« Einsatz von Mauss - sei die Bedeutungsaufla-
dung, sei ein Symbol stets eine Selektion aus Uberschuss an Sinn (an As-
soziationen). Dies ist in der Tat ein zentraler Gedanke von Materie und
Geddchtnis: dass sich Wahrnehmung durch Verdunkelung vieler gerade

30 Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen, 158.
31 Mauss, Wirkliche und praktische Beziehungen, 158.

32 Karsenti, L’homme total, 299, Fn. 3.

ITIT

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

nicht interessierender Affektionen oder Bedeutungen (Bergson) vollzieht,
durch Abstraktion und exklusive Aufmerksamkeit (Mauss/Hubert*?) —
statt durch willkiirliche Assoziation isolierter Inhalte. Bergson hatte der
Assoziationspsychologie vorgeworfen, sie erkldre nicht, wie sich Wahr-
nehmungen und Erinnerungen verkniipfen, weil sie »alle Erinnerungen
in dieselbe Ebene verlegt und den mehr oder minder betrachtlichen Ab-
stand ubersieht, der sie vom gegenwartigen korperlichen Zustande, d.h.
von der Tatigkeit, trennt«. Die Assoziationspsychologie habe alle » Be-
wufStseinsebenen durcheinander gebracht« und Wesensdifferenzen ein-
gefithrt, wo es nur graduelle Differenzen, fliefende Uberginge gibt.**
Karsenti zufolge entfernt sich nun Mauss in der These, die Symbole sei-
en Selektionen aus Sinn-Uberschiissen, vom Durkheim der Elementaren
Formen, da dort die symbolische Bedeutung aus dem Sozialen abgeleitet
ist. Aus dieser Sicht sind die Symbole immer schon determiniert, statt aus
sich heraus Bedeutungen zu schaffen. Es ist ein wirklich nicht unwich-
tiger Verweis auf Bergson, den Mauss an dieser unauffilligen Stelle ein-
fuhrt; und es ist im zeitgenossischen Kontext eine durchaus demonstra-
tive Bergson-Affirmation. Lévi-Strauss hat genau in diesem Mauss den
Denker seines »flottierenden Signifikanten« gefunden,® und in Bergson
(nicht Mauss) denjenigen, der die soziologische Symboltheorie vom Kopf
auf die FufSe gestellt habe — wir kommen darauf zurtick.

Der Nichtcartesianismus bei Mauss (L’homme total 11):
Die Techniktheorie

Ist Mauss in seiner Techniktheorie Bergson am ndchsten gekommen,
wie Schlanger meint? Texte zur Technik (inklusive der Techniken, sich
des Korpers zu bedienen) finden sich vor allem gegen Ende der 1920er.
Der Korper war bei Durkheim wenig anwesend, aber auch die Technik
tauchte kaum auf. Inwiefern bezieht sich nun Mauss hier auf Bergson,
inwiefern ist seine Technikperspektive bergsonianisch? Im Gegensatz zur
gerade erwahnten affirmativen Bezugnahme sind die weiteren Beziige auf
Bergson sehr kritisch, distanziert, negativ — gerade beim Thema der Tech-
nik. Mauss versteht Bergson als antimodernen Technikverichter. Dieser
habe im Begriff homo faber die Technik in den Bereich des blof prakti-
schen abgeschoben, sie von der eigentlichen Sphire des Lebens getrennt.
Zwar habe Bergson der Technik einen »Ehrenplatz in der Geschichte der
Menschheit« eingerdumt; aber er habe mit dieser Geschichte eine »>kre-

33 Mauss/Hubert, Entwurf einer allgemeinen Theorie der Magie, 1o1.

34 Bergson, Materie und Geddchtnis, 241.

35 C. Lévi-Strauss, Einleitung in das Werk von Marcel Mauss (1950), in: M.
Mauss, Soziologie und Anthropologie 1, Miinchen 1978, 7—41, 39.

IT2

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

ative Kraft«« verbunden, die der »Schlafkraft des Opiums« gleiche. Zu-
dem miisse man in der Technik natiirlich das Merkmal des »sozialen
Lebens« sehen, nicht des individuellen. Die Technik ist eine wesentlich
soziale Tatsache, alles ist hier sozialen Ursprungs: »die Erfindung einer
Bewegung; die Tradierung ihres Gebrauchs; und der Gebrauch selbst«. 3¢
In Schéopferische Evolution hatte Bergson, um die Spezifik des menschli-
chen Lebens zu kennzeichnen, den homo faber dem homo sapiens vor-
gezogen — artifizielle Organe zu erfinden, sich der Materie kreativ zu
»bemeisterns, dies zeichne das menschliche Leben im Vergleich zum Tier
aus. Gerade die Soziologie, so hief§ es weiter, musse darauf aufmerksam
sein: Nicht nur sei keine Gesellschaft ohne Technik denkbar, es sei ge-
rade die technische Aktivitit, die neue soziale Ideen, gesellschaftsveran-
dernde Effekte zeitige. Technische Erfindungen fithren zu neuen Gedan-
ken und Gefiihlen, wihrend das soziale Leben in seiner Normativitit,
seinen Konventionen eher trage sei: »Neue Ideen erheben sich. Neue
Gefiihle driangen ans Licht«, so dass man etwa von der Dampfmaschine
»mitsamt den Erfindungen aller Arten, die ihr Gefolge bilden«, in einer
technisch und historisch sensiblen Soziologie so sprechen musste, wie
»wir von der Bronze oder dem behauenen Stein; sie wird dazu dienen,
ein Zeitalter zu definieren«. Und weiter:

Wenn wir uns alles Stolzes entkleiden konnten, ... wiirden wir vielleicht
nicht Homo sapiens, sondern Homo faber sagen. Letztendlich ist die
Intelligenz ... die Fibigkeit, kiinstliche Gegenstande herzustellen, insbe-
sondere Werkzeuge, um Werkzeuge zu machen und deren Herstellung
endlos zu variieren. ... Es ist diese Beherrschung, die der Menschheit
niitzt, noch weit mehr als das materielle Resultat der Erfindung selbst.
Denn wenn wir auch einen unmittelbaren Vorteil aus dem hergestell-
ten Gegenstand ziehen, ... so ist er doch ein Geringes im Vergleich zu
den neuen Ideen und neuen Gefiihlen, die die Erfindung an allen Enden
hervorruft«.’”

Diese These der technischen Aktivitit, die keiner Normativitit unter-
liegt und daher die freie, >eigentlich soziale« Tatigkeit sei, wird 1958
Gilbert Simondon aufnehmen; auch der Mauss-Schiiler Leroi-Gourhan
wird an Bergson anschliefSen. (1932 hat Bergson iibrigens erneut vom
homo faber gesprochen, nun seinerseits in Reaktion auf die Magietheo-
rie von Hubert und Mauss: Ander als diese sieht Bergson den Ursprung
der Magie nicht in Techniken, nicht im homo faber, sondern in Vorstel-
lungen, in Fabulationen. Weil der »Mensch an die Magie glaubte, weil
er sie ausiibte, deshalb wird er sich die Dinge so vorgestellt haben: seine

36 M. Mauss, Divisions et proportion des divisions de la sociologie (1927), in:
Ders., (Euvres 3. Cohésion sociale et division de la sociologie, Paris 1969,
178-245, 194. Vgl. Karsenti, Lhomme total, 238, Fn 12.

37 Bergson, Schopferische Evolution, 143f., 210f.

113

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Magie schien Erfolg zu haben, und er beschriankte sich darauf, diesen Er-
folg zu erklaren oder vielmehr auszudriicken.«*®) Noch im letzten Text
Les techniques et al technologie (1941, im Jahr von Bergsons Tod) wird
Mauss auf den homo faber zurtickkommen, um erneut gegen diesen das
soziale Apriori zu betonen — zunichst seien Techniken stets kulturspezi-
fisch, » Ausstattung und Handhabung variieren unendlich«, sie erklaren
sich also allein aus dem »sozialen Zustand«. Sodann sind sie »mensch-
lich per Natur«. Darin scheint er sich mit Bergson zumindest einig — in-
des, »Bergsons Idee der Schopfung ist exakt die kontrare Idee der Tech-
nizitiat«. Umgekehrt zu allem, was Bergson sage, sei es doch der Mensch,
welcher sich die Materie »anpasst«, sie »transformiert«, und zwar an
seinen Korper (das »erste und natiirlichste Objekt und gleichzeitig tech-
nische Mittel des Menschen ist sein Korper«, hief$ es 193 5%). Aus dieser
Sicht sei die »Definition Ars [est] Homo additus naturae ... wahrer«.*
Man konnte es so deuten: Bergsons homo faber wird von Mauss verle-
sen, um an die Stelle dessen den homme total zu setzen — allein dies wire
eine >rationalistische« und daher >richtige< Konzeption des Menschen.*!
Es ist eine Konzeption, in der der Korper nie das Subjekt, der vitale Tra-
ger des Sozialen ist, sondern das passive Objekt des Sozialen. Wahrend
es den Bergsonianern darum zu tun sein wird, die vitalen Energien, die
das Lebewesen Mensch in organischer Hinsicht birgt, als Triebkrafte des
Sozialen zu entziffern, wird die Korpersoziologie von und mit Mauss den
Korper also als tabula rasa konzipieren, in den sich die (sozial bestimm-
ten) Techniken eingraben. Sicher, auch aus bergsonscher Sicht gibt es im
Menschen nichts >natiirlichess, keine >natiirliche« Art zu gehen, des Es-
sens, Trinkens, Schlafens, immer sind es kulturelle, erfundene, instituier-
te*> —aber die Frage, welchen Anteil der Korper selbst hat, welche vitalen
Energien in die kollektiv geformten Bewegungen und Kollektive einge-
hen, ist damit nicht obsolet. Dies scheint uns die erwahnte, bezeichnen-
de Unwucht bei Mauss zu sein: Die Bergson-Kritik dient der Fortfith-
rung Durkheims. Es ist die Gesellschaft, die den Korper formt, ihn dazu

38 Bergson, Die beiden Quellen, 128f.

39 Mauss, Techniken des Korpers, 206.

40 Mauss, Les techniques et la technologie, (1941/1948), in: Revue du M.A.U.S.S.
2004/1, 434—450, 437. Mauss zitiert F. Bacon, Nouvel Organum (1620): Der
wesentliche Charakter der Kunstwerke ist es, von einem menschlichen Geist
rekonstruierbar zu sein (so F. Vatin, Anm. des Hg., M. Mauss, Les Techniques
et la technologie (1941/1948), in: Revue du M.A.U.S.S. 2004/1, 434—450, Fn.
27).

471 Ahnlich auch F. Vatin, Anm. des Hg., Fn. 26: »Mitglied der Union rationali-
ste, misstraute Mauss ... aus Prinzip dem bergsonschen Spiritualismus«. Vgl.
zur Techniksoziologie als »Vermachtnis< von Mauss ders., Mauss et la tech-
nologie, ebd., 418-433.

42 Mauss, Les Techniques et la technologie, 437.

114

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

bringt, differente Schwimmistile zu entwickeln, unterschiedliche Techni-
ken der Sduglingspflege, der Sexualitit, etc. Dass es sich hier nicht um
das Leben als >Objekt und Subjekt< handelt (wie Canguilhem mit Berg-
son sagen wird), dass der Korper rein passiv verstanden wird, wird auch
deutlich, wenn Mauss tiber die » physische Wirkung der von der Gemein-
schaft suggerierten Todesvorstellungen« forscht: Sich verhext Glauben-
de sterben tatsachlich. Das Soziale hat eine physische Wirkung, und dies
zeige hinreichend, »was vom Lebenstrieb beim Menschen zu denken ist:
bis zu welchem Grade er von der Gesellschaft abhingig ist«.* Namlich
ganz und gar. Bergson hatte 1932 von der Dynamik des Korpers gespro-
chen, einer » Logik des Korpers, die eine Verlangerung des Wunsches ist
und schon lange getibt wird, bevor die Intelligenz fiir sie eine begriffli-
che Form gefunden hat«.** Fiir Mauss hingegen gibt es nichts jenseits
des Kollektivs, ihm ist noch das menschliche Leben immanent — wih-
rend es fur den Bergsonismus das Leben ist, das auch das menschliche
Kollektiv in sich begreift. Bei Marcel Mauss wird also gerade die Diffe-
renz zwischen Durkheimismus und Bergsonismus deutlich, statt dass er
eine >Vereinigung« vollzoge. Bei ihm werden Physisches, Psychisches und
Soziales zwar so eng verknuipft wie bei keinem anderen Durkheimien,
aber eben nicht auf symmetrische Weise; es gibt hier keine Lebensthe-
orie. Und noch eine Differenz besteht: Fiir Mauss sind, da die Kollekti-
ve alles entscheiden, die Uberlieferungen, die Traditionen zentral, wenn
es um Techniken geht. Daher definiert er die Technik als »traditionelle,
wirksame Handlung«, weil es aus dieser Sicht keine Technik ohne Tra-
dition gibt.* Die Betonung der Tradition steht der Betonung des Neuen,
der Erfindung gegentber, die der Bergsonismus tiberall in Bezug auf das
soziale Leben vollzieht, auch und vor allem im Blick auf die technischen
Aktivitaten, den Umgang mit der Materie.

Die Reaktion auf » Die beiden Quellen der Moral
und der Religion« (1932)

Mauss hat noch einmal den Namen Bergsons fallen gelassen, auf dessen
slivre de sociologie« reagierend, das seinerseits Bergsons Reaktion auf
Mauss, Hubert und Durkheim war. In Die beiden Quellen der Moral
und der Religion hatte es Bergson gewagt, sich des Feldes der Religions-
soziologie zu bemichtigen — ausgerechnet dieses soziologischen Feldes!

43 M. Mauss, Uber die physische Wirkung der von der Gemeinschaft suggerier-
ten Todesvorstellung auf das Individuum (Australien und Neuseeland) (1926),
in: Ders., Soziologie und Anthropologie 2, Frankfurt/M. 1989, 175-195, 165.

44 Bergson, Die beiden Quellen, 130.

45 Mauss, Techniken des Korpers, 205.

115

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Durkheim und Mauss hatten das Religiose lange zuvor als die kollekti-
ve Reprisentation, als das Soziale par excellence, als dessen »Matrix«
verstanden und behandelt.* Zunichst wird Mauss diesem Bergson von
1932 aber (auf den ersten Blick) vorarbeiten: 1929 skizziert er eine Ge-
sellschaftstheorie, der es in gewissem Sinn auf die Offenheit der gesell-
schaftlichen Entwicklung ankommt. Jede Zivilisation, so heifst es, habe
ein eigenes Gebiet und eine eigene Form; jedes soziale Phinomen aber
habe dasselbe Attribut: Es ist »arbitrir. Denn alle sozialen Phinomene
sind in gewissem Ausmafl Werk des kollektiven Willens, und wer Wille
sagt, der sagt Wahl unter differenten méglichen Optionen«. Der Bereich
des Sozialen ist derjenige der » Modalitit«.*” Mit anderen Worten, jede
Gesellschaft >ist< eine Wahl, und dies ist die »wesentliche Eigenschaft al-
ler sozialen Phanomene«.* Fiir Jacques Dewitte hat Mauss hier implizit
etwas gedacht, was ein wesentlicher Zug der bergsonschen Gesellschafts-
theorie ist — die standige Neubeit im Sozialen. Indes klingt >Wahl unter
differenten moglichen Optionen« streng genommen genau wie jene Po-
sition, die Bergson gerade kritisieren wird: Wer >Wahl aus bestehenden
Alternativen« sagt, denkt bereits Gegebenes, nicht das Unvorhersehba-
re. Wie dem auch sei: womoglich kam es Mauss hier wirklich darauf an,
sich vom Evolutionismus Durkheims zu trennen.

Aber wie reagiert nun Mauss auf Die beiden Quellen, in dem Bergson
genau dies kritisiert: die Vorstellung, die den Elementaren Formen im-
manent ist, es gibe nur eine Richtung der Entwicklung, nur eine Form
der Integration der Gesellschaft, nur eine Quelle von Moral und Religi-
on? Mauss dufsert sich ungewohnt scharf: Bergson behalte der Soziolo-
gie den Bereich des Geschlossenen vor, und entfalte fir den anderen Be-
reich eine Philosophie und gar eine >Mystik<! Bergson

»begrenzt die Tatsachen, die die Soziologen studieren, auf den Bereich
des >Geschlossenens, Gefrorenen und reserviert der Psychologie, Philo-
sophie und selbst der Philosophie der Mystik die Erkenntnis dessen zu,
was in Moral und Religion >offen, vital, wirklich psychisch und schop-
ferisch ist. Die Tradition der schlicht literarischen Betrachtung der faits
sociaux hat die Gunst des franzosischen Publikums nie verloren. «*

46 Durkheim, Lettre a Marcel Mauss 1897, in: Ders., Lettres a Marcel Mauss,
Paris 1998, 71.

47 M. Mauss, Les civilisations, éléments et formes (1929), in: Ders., (Euvres. 2.
Représentations collectives et diversité des civilisations, Paris 1969, 456479,
470.

48 J. Dewitte: Ni Hasard, Ni Nécessité. La contingence des phénomeénes sociaux
selon Marcel Mauss, in: Revue du M.A.U.S.S. 2002/1 (19), 242—274, 250f.

49 M. Mauss, La sociologie en France depuis 1914 (1933), in: Ders., (Euvres. 3.
Cohésion sociale et division de la sociologie, Paris 1969, 436-450, 436.

116

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

Diese ungenaue, also unfaire Kritik wird ausgerechnet in einem Uber-
blicksartikel tiber Die franzésische Soziologie seit 1914 formuliert. Ein-
mal mehr wird die Durkheim-Schule sich hier als Opponentin und Erbin
von Philosophie und Kulturkritik darstellen, als deren Reprasentanten
Bergson sowie Léon Brunschvicg hervorgehoben werden. Gegen beide
habe sich Durkheim von Beginn an wehren miissen, um die Soziologie
als Wissenschaft zu konstituieren, gegen Moral, Politik und »normati-
ve Forschungen«, gegen die Philosophie und vor allem gegen »Literatur
und Kritik«. Indes, die »alten rivalisierenden Krifte wurden nicht ent-
waffnet. Die Oppositionen dauern und vervielfiltigen sich. Vor allem in
Frankreich haben die Philosophen ihre kritische Rolle ausgetibt ... Als
wenn diese dialektischen und historischen Argumente irgendein Interes-
se fiir den Erfolg einer Wissenschaft hatten!«°

Trotz allem eine vitalistische Soziologie? (Die Gabe)

Wie bereits bei Durkheim, so steht als letzter Schritt an, gleichwohl eine
Affinitit zu priifen. Wie steht es mit dem wichtigen Text von Mauss, hat
Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-
schaften — wie Durkheims Elementare Formen — eine mehr oder weniger
versteckte Bergson-Ubereinstimmung? Hier fithrt Mauss ja den Begriff
der >totalen sozialen Tatsache« ein, als einer, welche die » Gesellschaft und
ihre Institutionen in ihrer Totalitdt in Gang« halte.’! Am Fall der Gabe
als solchem totalen sozialen Phanomen deutet Mauss erstens eine be-
stimmte gesellschaftsanalytische Methode an, namlich die Analyse von
Gesellschaften >wie Lebewesens, d.i. so >konkret« wie moglich — entlang
ihres Werdens, wie Bergson sagen wiirde. In der Andeutung dieser Me-
thode kommt in der Tat ein vitalistischer Ton zum Tragen, den man auch
bei Mauss noch nicht kannte:

»Wir haben Gesellschaften in ihrem dynamischen oder physiologischen
Zustand gesehen. Wir haben sie nicht beschrieben, als seien sie verstei-
nert, in einem statischen oder skelettartigen Zustand, und noch weni-
ger haben wir sie seziert und in Rechtsvorschriften, Mythen, Werte usw.
zerlegt. Nur indem wir sie als Ganzheiten untersuchten, konnten wir ihr
Wesen aufspiiren, ihren Prozefd und ihren lebendigen Aspekt, den fliich-
tigen Augenblick fassen, da die Gesellschaft und ihre Mitglieder ein ge-
fithlsmafSiges BewufStsein ihrer selbst und ihrer Situation gegentiber den
anderen erlangen... Wir sehen sie in Bewegung, so ... wie wir im Meer

50 Mauss, La sociologie en France depuis 1914, 436.
51 Mauss, Die Gabe, 137.

117

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Polypen und Seerosen sehen. Wir entdecken Gruppen von Menschen
und Triebkrifte, eingetaucht in ihr Milieu. «*

Zweitens entdeckt Mauss am Fall des Gabentausches >archaischer< Ge-
sellschaften ein iiberbordendes, rauschhaftes, nicht-rationalistisch er-
klarbares Phinomen: die Feste und in ihnen instituierte kollektive Er-
regungen, die Emergenz und rhythmische Erneuerung des Kollektivs.
Bereits in der Eskimostudie (1905) war von solchen Kollektiv-tragen-
den Festen die Rede. Gerade diese soziale Tatsache, die Feste, haben vie-
le andere Soziologien viel weniger im Blick, und daher auch interessie-
ren sich das College de Sociologie, die M.A.U.S.S.-Bewegung und Michel
Maffesoli hauptsachlich fiir diesen Mauss, zumal er kritisch gegentiber
dem tiberzogenen Rationalismus der Moderne ist. Mauss schreibt seinen
Zeitgenossen, erst die westlichen Gesellschaften hitten aus dem Mensch
ein >0konomisches Tier< geformt, den homo oeconomicus. »Lange Zeit
war der Mensch etwas anderes und es ist noch nicht sehr lange her, daf3
er eine Maschine geworden ist — und gar eine Rechenmaschine«.*> Man
hatte diesen Satz auch von Bergson erwarten konnen, jedenfalls von
dem Bergson, den die Zeitgenossen kannten. Ob aber Mauss hier einem
»Bergson-Effekt« unterlag, ob der vitalistische Ton und die Thematik in
einem nicht duflerlichen Verhaltnis zur zeitgleich Resonanz machenden
Philosophie Bergsons steht — das lassen wir, solange es auch fiir Mauss
keine kritische Edition gibt, dahingestellt. Ausgeschlossen ist es nicht.
Entscheidend fur das Werk womaoglich ebenso wenig.

52 Mauss, Die Gabe, 139.
53 Mauss, Die Gabe, 135.

118

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

2.4 Weitere Reaktionen auf Bergson und zaghafte
Bergson-Durkheim-Synthesen

Célestin Bouglé sieht es in seiner 193 § erschienenen Bilanz der zeitgenis-
sischen franzosischen Soziologie wie Marcel Mauss im Artikel tiber die
franzosische Soziologie seit 1914: Bergson ist der psychologistische Geg-
ner Durkheims, und zwischen beiden bestehe noch immer eine »wirkli-
che Opposition: da Bergson uns einladt, das Eis der Konzepte sozialer
Herkunft zu durchbrechen, um den Strom des inneren Lebens wieder-
zufinden«. Dariiber hinaus gibe es einen >bewaffneten< Kampf zwischen
den »Verteidigern Bergsons« und den Durkheimianern, zu denen Bouglé
selbst zu zahlen ist.! Fur einen solchen anerkennt er andererseits durch-
aus wohlwollend eine »Kontamination« Bergsons durch die Soziologie?
und »nutzliche« Synthesen durkheimscher und bergsonscher Konzep-
te bei Halbwachs, Charles Blondel und Maurice Hauriou.? Zeitgleich
hat die Besprechung des Durkheimianers Albert Bayet der Deux Sour-
ces zum Ziel, Bergsons Gesellschaftstheorie mit » Geist« und » Methode«
der positiven Soziologie zu konfrontieren. Nachdem er das Buch detail-
liert, um nicht zu sagen: penibel auseinandergenommen hat, sieht er in
ihm eine »fast unglaubliche Konzession« an die Soziologie — und letzt-
lich deren »Sieg«. Nun komme selbst ein Bergson nicht mehr umbhin,
den Primat des Sozialen zu denken.* Das stimmt nicht wirklich — und
da Bayet ansonsten Bergsons idealtypische Methode nicht teilen kann,
bleibt ihm (wie allen Durkheimiens) neben dem Primat des Vitalen eine
weitere wichtigste Schicht des Buches verborgen. Lévi-Strauss und wohl
auch Pierre Clastres haben sie gesehen: die Typologie der Gesellschaften
in einem nicht-evolutionistischen Sinn, umgekehrt symmetrischer Typen.
Wir kommen darauf zuriick

Es gibt nach diesen konfrontativen, selten expliziten und selten affir-
mativen Bezligen wenige Versuche in Durkheims Nihe, dessen soziolo-
gische Theorie durch Bergson zu erginzen. Hier ragt vor allem Lucien
Lévy-Bruhl heraus. Er hat Bergson, dem »Prinz der Philosophen« 1928
anlasslich des Nobelpreises eine kurze Hommage gewidmet, von der ge-
meinsamen Schulzeit mit ihm an der Ecole Normale Supériore berich-
tend.s Zugleich hat er ein thematisches, inhaltliches Interesse an dessen

1 C. Bouglé, Bilan de la sociologie francaise contemporaine, Paris 1935, 28f.

2 Bouglé, Bilan, 163f.

3 Bouglé, Bilan, 39, 108.

4 A. Bayet, Morale bergsonienne et sociologie, in: Annales Sociologiques 1935,
1-51, hier 36, 51.

5 L. Lévy-Bruhl, Henri Bergson a I’Ecole normale, in: Les nouvelles littéraires
I15.12.1928.

119

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Philosophie, die er gut kennt. Noch in seinen letzten Schriften (den Car-
nets, in denen einige frithere Konzepte korrigiert und andere erneut er-
klart werden) fragt er sich, ob und in welchem Sinn es Bergsons donnés
immediates des Bewusstseins gibt und inwiefern sein Schliisselkonzept
>Partizipation« ein solcher Bewusstseinsinhalt ist:

»Ich mochte die sehr imperfekte Beschreibung zusammenfassen, die in
dieser Formel steckt: >Die Partizipation des Individuums am sozialen
Korper ist ein donnée immediate, im Gefiihl enthalten, das es von sei-
ner eigen Existenz hat.< Sie hat den Vorteil, den Akzent auf den grundle-
genden Charakter dieser gefithlten Partizipation zu setzen, implizierend,
dass dies nicht irgendeine gesonderte, spezielle Erfahrung ist, sondern
eine >kontinuierliche< Erfahrung, koextensiv dem elementaren Gefiihl,
welches das primitive Individuum von sich selbst hat. Aber sie enthilt
auch Ungereimtheiten, wie jeder andere Ausdruck, der uns gewohnt ist
und den wir benutzen, um eine andere Wirklichkeit zu erfassen. Don-
nées immediates, eine bertihmte Formulierung seit der thése Bergsons,
lasst ebenso im Geist des Lesers Gegebenheiten wie die der Sinne und
des mehr oder weniger klaren Bewusstseins, Perzeptionen, Sensationen,
Vorstellungen der Zeit und des Raumes auftauchen: Gegebenheiten, die
sich mehr oder weniger direkt auf das Wissen und die denkende Akti-
vitit des Subjekts beziehen. Wenn wir sagen, dass die Partizipation ein
donnée immediate des Gefiihls ist, welches das Individuum von seiner
Existenz hat, impliziert dies nun gerade keinen Bezug auf das Wissen
oder die denkende Aktivitidt. Wir sind nicht auf der Ebene der Vorstel-
lungen ..., sondern auf einer anderen ..., wo die Phinomene ... zwei-
fellos psychisch sind, aber auch essentiell affektiv, auch wenn ... die
Maoglichkeit von Vorstellungen nicht ausgeschlossen wird: Darin sind
sie eigentlich menschlich«.

Lévy-Bruhl geht es, wenn er die >primitiven Gesellschaften< thematisiert,
stets um eine Theorie der Affektivitit, der affektiven Basis des sozia-
len Lebens. Hierfir ist der Begriff der sunmittelbaren Bewusstseinstat-
sache« von einschlagiger Bedeutung — es ist fur Lévy-Bruhl ein anderer
Begriff fiir »Affekt<. Lévy-Bruhl hatte Bergsons Essai sur les données im-
mediates de la conscience eine erste lange Besprechung in der wichtigs-
ten franzosischen Philosophiezeitschrift gewidmet, er kennt die Materie
gut. Zwar will er sich von der »originellen und suggestiven Dissertati-
on« Bergsons nicht in allem tiberzeugt zeigen; aber er erkennt und aner-
kennt die zentrale These und die Stofsrichtung. Bergson behandele, ver-
steckt unter einem bescheidenen Titel, eines der »wichtigsten Probleme
der Psychologie und Metaphysik«: das der Freibeit. Dabei er stelle sich
nicht auf eine Seite, weder auf die der Deterministen noch auf die der
Verfechter der Freiheit, sondern entdecke eine von beiden geteilte, fal-

6 L.Lévy-Bruhl, Les carnets de Lucien Lévy-Bruhl, Paris 1949, Carnet V (19.8.—
27.8.1938): >In welchem Sinn ist die Partizipation ein donnée immediate-.

I20

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

sche Basis — eben die Vermengung der durée mit dem Ausgedehnten, von
Sukzession und Simultanitat, Qualitit und Quantitat. Er referiert Berg-
sons Haupteinfall so:

»Wir betrachten unsere Bewusstseinszustiande, als ob sie sich in der Zeit
gegeniiberstiinden ... womit wir sie hinterriicks in den Raum transfor-
mieren, da die homogene Zeit, die wir uns dabei vorstellen, nichts ande-
res als [die vierte Dimension des] Raumes ist ... Das Problem der Freiheit
bleibt unlosbar, sofern die Zeit als homogenes Milieu betrachtet wird,
in dem sich numerisch distinkte Zustande des Bewusstseins befinden. ...
Es ist nichts weniger als ... eine neue Konzeption des Bewusstseins, der
Zeit und Kausalitit«.”

Zum ersten Mal begegnet man prazise der Kernidee Bergsons. Lévy-
Bruhl nun wendet die positive Alternative, die Bergson aus dieser Kritik
entfaltet, allein auf die Konzeption von Welt und Subjekt nicht-moder-
ner Gesellschaften an. Da diese Gesellschaften keine objektive Zeit hat-
ten, keine Uhren kennen, werde die Zeit von ihnen nur »unbestimmt«
definiert, nahe dem »subjektiven Gefithl« der qualitativen Zeit Bergsons.
Dessen These, dass »wir die Zeit durch eine Verwechslung der lebendi-
gen Dauer mit dem Raum als homogenes Quantum auffassen«, sei fiir
sie nicht anwendbar.® Dies ist bezeichnend fiir den Gebrauch, den Lévy-
Bruhl von Bergson macht. Womoglich hat seine gesamte Theorie der
Affektivitit oder Partizipation als dem Konstitutionsmechanismus des
spralogischen oder primitiven Weltbildes< eine Bergson-Nahe. Die tote-
mistische (um die es unter dem Titel >primitiv< wesentlich geht) Klassifi-
kation der Dinge und Wesen will Lévy-Bruhl als >Partizipations, d.h. als
nicht-dualistisches Denken in Intensititen oder Qualititen nachbuchsta-
bieren. Und seit der Bergson-Besprechung — von Bergsons Neufassung
des >Problems« der Freiheit — geht es ihm dabei letztlich stets darum, das
>Problem der Kausalitit< neu zu denken (so jedenfalls der Lévy-Bruhl-
Experte F. Keck®): Anders als Durkheim, der sich nur fir die Wirkung
des Kollektivbewusstseins auf das individuelle Bewusstsein interessieren
kann, will Lévy-Bruhl auch den individuellen Korper in seinen Effekten
auf das Kollektiv ernst nehmen. Hierfiir — aber auch fir die Rede von
den Affekten — ist nun Materie und Geddichinis entscheidend, in dem

7 L. Lévy-Bruhl, Les données immédiates de la conscience, in: Revue philoso-
phique 15 (1890) 519-538, 519f.

8 L. Lévy-Bruhl, Die geistige Welt der Primitiven (1922), Miinchen 1927, 75, 78.

9 F Keck, Le probleme de la mentalité primitive. Lévy-Brubl, entre philosophie
et anthropologie, thése de 'Université Lille, 2003 (http://documents.univ-lilles.
fr/files/pub/www/recherche/theses/keck-frederic/html/these.html), wo es heifit,
dass La mentalité primitive (1922) eine Kritik an Bergsons Epistemologie,
ihrem Konzept der »Kausalitit« sei (Teil 1, Kap. 2.3 Psychologie, sociologie
et métaphysique: Bergson et Lévy-Brubl).

I2T

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Bergson eine Epistemologie entfaltet, die den Korper als Schnittstelle
zur >Welt« versteht, die sich entlang der >Aufmerksamkeit auf das Lebenc
strukturiert. All unsere Aktivititen, auch die perzeptiven und kognitiven,
dienen dem Handeln eines vitalen Wesens. Indem Lévy-Bruhl dem folgt,
wird er Bergson zugleich ergidnzen und korrigieren, er will ihm ein so-
ziozentrisches Konzept einbauen: Der Korper, der von der Materie die
ihn interessierenden >Bilder< auswahlt, ist nicht ein individuell zu den-
kender Korper, sondern ein sozial geformter. Selbst die Wahrnehmung
der >Primitiven« ist ja »kollektiver Natur«, bei ihnen ist die gesamte men-
tale Aktivitat »durch und durch sozialisiert«.!° Dieses Projekt weiter zu
verfolgen, wire sicher spannend, zumal Lévy-Bruhl auch im Bereich der
Moralsoziologie eine Alternative zu Durkheim formuliert hat.!!

Der bereits erwihnte Charles Blondel (der zuweilen als >Schatten
Bergsons<'? galt, und nicht zu verwechseln ist mit dem Denker der >Tat«
Maurice Blondel) hat die Durkheimschule mit Bergson zusammenge-
bracht, um eine engere Verbindung von Soziologie und Psychologie zu
erreichen, eine Sozialpsychologie zu entfalten, die bei Durkheim wegen
dessen Reserve gegen jede individualpsychologische Erklarung unter-
blieb. Blondel stiitzt sich dabei auf die Bergsonsche >Psychologies; in der
Tat verbindet er ein grofles Interesse an Bergson mit einem groflen In-
teresse an der Durkheim-Soziologie. Allerdings entfaltet er — jedenfalls
auf den ersten und zweiten Blick — kaum gesellschaftstheoretische Kon-
zepte, Konzepte Allgemeiner Soziologie, die in der Frage nach den >Berg-
son-Effekten< im franzosischen soziologischen Denken in erster Linie
interessieren. In derselben Richtung, aber mit tieferem Interesse fiir die
Allgemeine Soziologie, will Daniel Essertier Bergson mit der Durkheim-
Soziologie verbinden. Diese >brauche« eine Theorie der Gefiihle und ins-
gesamt eine einheitliche psychologische Theorie, da die kollektiven Tat-
sachen mentale Tatsachen sind und sich auf das individuelle Bewusstsein
auswirken. Davon ausgehend, dass Durkheim der Soziologie im Begriff
des Kollektivbewusstseins eine »mentale Haltung« gegeben habe, die im
Grunde dieselbe sei wie die, die Bergson fiir die Philosophie suche — ndm-
lich den Impuls, die »gewohnte Richtung des Denkens« umzukehren —,
verspricht er sich von der Kombination beider eine »Befruchtung der so-
ziologischen Forschung«.!3 In beiden Planen einer Zusammenarbeit von
Psychologie und Soziologie geht es ersichtlich um Bergson als >Psycho-
logens, als Denker des inneren Lebens — es ist eine Grenze, eine Hiirde
fur die fruchtbare Fortfithrung Bergsons, die erst nach 1945 tibersprun-

10 L. Lévy-Bruhl, Das Denken der Naturvilker (1910), Leipzig 1921, 84.

11 L. Lévy-Bruhl, La morale et la science des moeurs, Paris 1903.

12 P. Ricoeur, La mémoire, I’histoire, 'oubli, Paris 2003, 166.

13 D. Essertier, Psychologie et sociologie: Essai de bibliographie critique, Paris

1927, 14f.

I22

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

gen werden wird, mit den mit Jean Hyppolite einsetzenden Neulektii-
ren. Zudem ist Essertiers Verbindung von Durkheim und Bergson nicht
mehr als eine Absichtserkldarung. Immerhin wird er Bergson aber mehr-
mals ausdriicklich als Soziologien verstehen.' Auch in seinem theoreti-
schen Hauptwerk Les formes inferieures de Iexplication' taucht Berg-
son auf, nun in Weiterfithrung der Wissenssoziologie der >franzosischen
Schule der Soziologie«. In der These des sozialen Ursprungs der Kategori-
en oder Modalitdten des Denkens ist nun der Bergson der Schopferischen
Evolution zentral: Essertier will die synchron angelegte Analyse der >pri-
mitiven Formen der Klassifikationen< von Durkheim-Mauss durch eine
dynamische, genetische, diachrone Perspektive erganzen, die sich fiir das
Werden der Klassifikationssysteme interessiert. Tatsachlich hatten Durk-
heim und Mauss diese Frage offengelassen: Wenn es stets einen sozia-
len Ursprung der Kategorien gibt, wie sieht dieser konkret aus, und wie
verlief die weitere Entwicklung des Denkens? Essertier will dabei aus-
driicklich eine These der schopferischen, d.i. unvorhersehbaren Evolu-
tion des Denkens verfolgen: Fir diese verbietet sich jede Fortschrittslo-
gik; nur rickblickend lassen sich Etappen, und genauer, differente Wege
rekonstruieren, von dem Punkt an, an dem sich das Tier zum Menschen
machte (das Magdalenien).

An Bergsons Gesellschaftstheorie und an seine allgemeine Theorie des
Lebens schliefSen in den frithen 1940ern in Frankreich — nun jenseits
der Soziologie — schliefSlich zwei weitere Autoren an, um Durkheims
Perspektive zu korrigieren: der Religionsphilosoph, Kulturtheoretiker
und Psychologe Maurice Pradines und der Religionswissenschaftler Jean
Pryzluski. Pradines, Professor fiir Psychologie in StrafSburg, verfasst bei
Bergson zunichst seine Dissertation, die auch von Durkheim gepriift
wird — eine Handlungstheorie ausgehend von Nietzsche, Bergson, Bout-
roux und James.'® Die Hauptwerke sind dann einerseits eine Religions-
theorie Uber den »Geist der Religion< (1941). Die Religion ist, so er-
klart uns Pradines, »der ewige Impuls des Geistes, die eigenen Ritsel
aufzukldren«.'” Mit Bergson und gegen Durkheim verbindet ihn die Su-
che nach mehreren, distinkten Quellen von Religion und Moral. Das mo-
ralische ist dem religiosen Leben nicht immanent, sondern fremd (»radi-
kal heterogen«), denn die Moral sei eine profanierende Aktivitat; zudem
sei die von Durkheim als zentral gesetzte Religion — der Totemismus —

14 D. Essertier, Les savants francais au XXe siecle, IV: La sociologie, II: La psy-
chologie, Paris 1930.

15 D. Essertier, Les formes inferieures de I'explication, Paris 1927.

16 M. Pradines, Critique des conditions de action, Paris 1909; vgl. E. Durkheim,
Intervention a la soutenance de thése de M. Pradines, Principes de toute
philosophie de Iaction, in: Revue de métaphysique et de morale 18 (1909),
29-31.

17 M. Pradines, Esprit de la Religion, Paris 1941.

123

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

samoralisch«. So gesehen, kann die rituell hergestellte kollektive Erre-
gung, die Kraft des Kollektivs, die in ihr fithlbar wird, nicht die Quel-
le von Religion und Moral sein. Wie Bergson 1932, so hilt zudem auch
Pradines Durkheim entgegen, dass dieser die Mystik als Form des Religi-
osen unterschitzen und ihre Verbindung zur Vernunft kappen muss (die
eigene >Mystiks, die Affektivitdt der Vernunft). Was Pradines als »essen-
tieller Gesichtspunkt der Religion« erscheint, namlich der imaginative,
Welten schaffende Aspekt der Vernunft, der sich in den mystischen (und
magischen) Vorstellungen kundtut, ist fir Durkheim nur sekundir, ein
»parasitires Geschwulst«, wihrend er falschlich aus dem an sich pro-
fanen »Erlebnis des sozialen Gefiihls« den Kern der Religion macht.'®
Letztlich geht es Pradines wie Bergson um die Differenzierung der >sta-
tischen« (der >geschlossenen<, dogmatischen Religion) und der >dynami-
schen« Krifte (der Mystik verstanden als expansive humanitire Moral);
darum, mit Bergson die >Mystiker« als die Akteure sichtbar zu machen,
die neue soziale Bewegungen in Gang setzen. In der Mystik wird die
jeweils instituierte Moral uberschritten, sie hat die genuin moralische
Funktion, »die Moral selbst zu durchqueren«."

Das zweite Hauptwerk von Pradines ist die monumentale Abhandlung
tiber allgemeine Psychologie (1943-1946), die von einer Archiologie-
Anthropologie (der Interpretation der archiologischen Funde) in eine
Gesellschafts-, Symbol- und Institutionentheorie mundet, am ehesten
womoglich Gehlens Mensch plus Urmensch und Spédtkultur ahnelnd.?
Ohne weiter ins Detail gehen zu konnen: Grundlegend wird hier die
Imagination — die Fahigkeit, Bilder entlang der >Aufmerksamkeit auf das
Leben« (Bergson) hervorzurufen — als basale Fihigkeit sichtbar, welche
Magie, Technik, Wissenschaft und Religion teilen, und die auch und vor
allem in der Emergenz von >Gesellschaft¢, grofSeren Kollektiven, voraus-
gesetzt ist. Bergsonianisch ist dieser Autor also auch, insofern er die Af-

18 Pradines, Esprit, 310ff.

19 Pradines, Esprit, 367. Pradines beruft sich hier auf Bergson, Die beiden Quel-
len, 31: »Schon auf den ersten Blick erkennt [man] zwischen den beiden er-
sten [moralischen] Gefiihlen [Familienliebe, Vaterlandsliebe] und dem drit-
ten [Menschheitsliebe] einen Unterschied der Art. Jene beiden bedeuten ein
Waihlen und daher auch ein Verwerfen; sie konnen zum Kampf herausfor-
dern; sie schlieffen den Haf$ nicht aus. Diese dagegen ist nur Liebe. [Sie] hat
die Menschheit nur dadurch erreicht, daf§ [sie] iiber sie hinwegging«.

20 M. Pradines, Traité de psychologie générale, Paris 1986. Vgl. zum Bezug
auf Bergson A. Grappe, Bergson et Pradines, in: Les Etudes philosophiques
4(1993), 433—446. G. Canguilhem hat dieses Werk iibrigens als »Bestatigung«
seiner Arbeit tiber das Normale und Pathologische verstanden (Vorwort zur
2. Auflage, in: Ders., Das Normale und das Pathologische (1943/1966), Miin-
chen 1977, 11).

124

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

fekte, Wahrnehmungen und Imaginationen im handelnden, vitalen Kor-
per verankert.

Jean Pryzluski hat einen Lehrstuhl fiir Ostasiatische Religion am Col-
lege de France. In L’évolution humaine (1942) entfaltet er eine Theorie
der >schopferischen« Evolution der Gesellschaften in funf Schritten, vom
homo faber bis zur urbanen Gesellschaft, sich insbesondere fiir die >psy-
chosozialen Strukturen< interessierend: Sprache, Religion, Recht, Kunst,
Wissenschaft, Philosophie. Von Bergson iibernimmt auch er den Nicht-
Cartesianismus (man konne keine Gesellschaft denken, ohne deren bio-
logische und materielle Grundlage zu beriicksichtigen) sowie die These
der Unvorhersehbarkeit und Permanenz der Gesellschaftsveranderung.
Gerade in seiner Darstellung tiberwiegt andererseits doch das Bild einer
evolutionistischen, einlinigen Entwicklung (die in fiinf Etappen rekon-
struiert wird, vom homo faber an). Spannend auch angesichts aktueller
strukturaler Anthropologien ist seine Religionssoziologie (La Participa-
tion, 1940): Anders als Durkheim differenziert er die »einfachen«< Religi-
onen und deren Klassifikation der Welt und der Wesen in totemistische
Tier-, und in vegetalistische Pflanzenkulte, ausgehend von der Frage, mit
welchen Nichtmenschen sich die Menschen identifizieren, um Kollekti-
ve zu bilden — wie sie sich selbst, die menschlichen Gruppenmitglieder,
im Umweg tber die Pflanze oder aber das Tier heiligen und zugleich als
einer anderen Gattung zugehorig erkennen, formen, sich Verbote aufer-
legen. Demnach wire der Vegetalismus die erste, noch direkte Form der
Identifikation des Menschen mit Nichtmenschen: Pflanzenkulte, in de-
nen sich der Mensch mit je einer Pflanze, z.B. mit Champignons iden-
tifiziert (Pryzluski nennt das indische Kastensystem als Residuum ei-
ner solchen Gesellschaftsform) etablieren weder Nahrungs-Verbote noch
Exogamie-Gebote. Hier vollzieht sich die Konstitution der Gruppe di-
rekt, die Integration erfolgt im connubium und convivium, was bedeu-
tet, dass es sich schlieffende Gesellschaften sind, die keine reziproken
Beziehungen zu anderen Gruppen eingehen. Der reine Totemismus hin-
gegen ist ein Tierkult: Hier identifiziert sich der Mensch mit einem Tier,
das man zugleich fiirchtet (im Gegensatz zur Pflanze, mit der man sich
direkt einig weifs). Der Totemismus fithrt daher zu ersten Verboten, ei-
ner Selbstbegrenzung, der Aufschiebung der Bedurfniserfilllung im Ta-
busystem, das sich aus der Ambivalenz von Furcht und Begehren erklart.
Pryzluski stellt hier eine entscheidende Frage, die bei Durkheim ungelost
blieb, und die Gehlen in seine Konzeption der Entstehung der grofSen In-
stitutionen aufnahm: Wie erklart man das erste Verbot, die erste Selbst-
beschrankung des ja erst Mensch werdenden Tieres, die Entstehung des
Moralischen und damit der Gesellschaft.?! Indem Totemismus und Vege-

21 J. Pryzluski, La Participation, Paris 1940, 116: »Das Tabu, ein negatives Ver-
halten, ist dem positiven Ritus entgegengesetzt. ... Die positiven Handlun-

125

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

talismus differente socii umfassen, greift Pryzluski auch auf Lévy-Bruhl
zuriick: Keine Gesellschaft sei ohne >Partizipation< moglich, jede brau-
che ein imaginares soziales Band, das die Einzelnen zusammenhilt. Die-
ses hat lediglich »in den verschiedenen Stadien der mentalen Entwick-
lung verschiedene Formen angenommen «.?

Pradines und Pryzluski bringen einen je eigenen Akzent und einen je
eigenen Bergson-Bezug ein, der im Vergleich zu den unten behandelten
Ubernahmen alles in allem vielleicht doch ephemer bleiben mag — jeden-
falls entziehen sie sich dem Projekt, in relativ iiberschaubarer Zeit in die
Werke einzusteigen; es bediirfte hier, da beide dermaflen vergessen sind,
noch weiterer Anstrengungen. Auch diese Autoren tauchen jedenfalls
unter anderen Professionsbezeichnungen auf: als Ethno-Archdologen,
Religionshistoriker, Psychologen oder Philosophen, nie als Soziologen.
Und nur ein AufSenseiter wagt, die Begriffe »Bergson< und >Durkheim«
auch im Titel eines Buches zusammenzubringen: 1939 erschien das be-
reits erwihnte De Durkbeim a Bergson von Joseph Vialatoux (ein Buch,
das Bergson noch kurz vor seinem Tod sorgfaltig las). Es ist weniger so-
ziologisch, als moralphilosophisch ausgerichtet, es sucht nach einer neu-
en Begriindung der Moral. Entsprechend fillt die Lektiire aus: Von der
Arbeitsteilung Durkheims bis zu den Beiden Quellen Bergsons reicht nun
das >soziologische Zeitalter«.

»1893 eroffnet Durkheim mit seiner beriihmten Dissertation De la Di-
vision du Travail social eine Schule, deren Name am Ende des 19. Jahr-
hunderts ... das >soziologische Zeitalter« [bezeichnen wird]. Die durk-
heimsche Soziologie prisentiert sich in der Tat als >Wissenschaft der
Moral¢ sie wird nicht zogern, den sozialen Tatsachen einen religiosen
Charakter zuzuerkennen. ... 1932 erginzt Bergson seine Untersuchung
tiber die psychologischen und biologischen Tatsachen durch eine mora-
lische und religiose Studie der Geschichte. ... Durkheim, Bergson — 1893,
1932. Die Verbindung dieser ... Daten bieten der moralphilosophischen
Reflexion eine einmalige Gelegenheit,

denn wahrend Durkheim die moralischen und religiosen Tatsachen auf
das Soziale reduziert, wihrend er Moral und Religion zur Sache der So-
ziologie macht, und diese als » Wissenschaft der dufseren« Dinge behan-
delt, suche Bergson, auf Moral und Religion »von innen« zu blicken.
Vom ersten Werk Durkheims zum letzen Werk Bergsons verandere sich
also die Begriindung der Moral »vollig«, auch, insofern sich Bergson

gen antworten direkt auf einen Reiz, sie ldsen momentan eine Spannung. Das
Tabu hingegen verlidngert die Spannung, statt ihr ein Ende zu setzen. Man
konnte das Mana oder das Heilige als stabilisierte Spannung definieren — mit
entscheidender Konsequenz fiir die Entwicklung des Moralischen«.

22 Pryzluski, La Participation, 85.

126

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

Metaphern des Lebens bediene, wiahrend Durkheim dem physikalischen
Denken folge.?

Und nach 1943, in der sich nun verstiarkt von anderen Disziplinen
(auch Ethnologie und Geschichtswissenschaft) abgrenzenden, zuneh-
mend empiristisch verstehenden Soziologie? Hier wird zunichst einzig
Georges Gurvitch Bergson ein Kapitel in einem kanonischen Werk der
Soziologie widmen, das tiber blofSe Kritik hinausgeht. Gurvitch hat eine
einflussreiche akademische Stellung, er ist Griinder und erster Direktor
des Centre d’etudes sociologiques am CRNS und Griinder der Cabiers
internationaux de sociologie.** Aber er bleibt ohne eine innovative, kon-
zeptionelle Gesellschaftstheorie, er ist offensichtlich ein Eklektiker. Sei-
ne Allgemeine Soziologie nennt er »differentiell«; sie kombiniert diverse
Autoren und Werke, um einmal durch alle wichtigen sozialen Phano-
mene zu kommen. Am bedeutsamsten hinsichtlich der Bergson-Effek-
te ist sicher seine 1958 entwickelte Zeitsoziologie: Gurvitvch analysiert
das >Spektrum der sozialen Zeit¢, indem er es in acht verschiedene For-
men des Zeitverlaufs zerlegt, die sich nach »zunehmender Geschwindig-
keit oder Viskositit staffeln« (von der >dauernden« bis zur »explosiven
Zeit<).” 19471, anlisslich des Todes von Bergson, hatte er Bergson bereits
eine Hommage gewidmet: Dieser war der »einzigartige Philosoph unse-
rer Zeit. Philosophische Genies wie er kennen keine Spezialisierung. Thr
Denken dringt in alle Bereiche ein, es wirft tiberall sein Licht hin«.2® En-
gagiert fiir jedes Problem, schaffen solche Denker eine ganze neue Denk-
weise. Die bergsonsche kehre das gewohnte Denken um, und sie wer-
de auch der Soziologie eine neue Wendung geben konnen. Diesen Text
nimmt der Autor in das angesprochene Werk der »differentiellen< Sozio-
logie (La vocation actuelle de sociologie. Vers une sociologie differenti-
elle, 1950) erneut auf. Bergson wird hier zum ersten und einzigen Mal
als soziologischer Theoretiker genannt, gleichrangig neben Durkheim

23 J. Vialatoux, De Durkheim a Bergson, Paris 1939, 5, 7.

24 Zu seiner Rolle in der Griindung der akademischen Soziologie J.-M. Chapou-
lie, La seconde fondation de la sociologie francaise, les Etats-Unis et la clas-
se ouvriere, in: Revue francaise de sociologie 32/33 (1991), 321-364, 324ff.
Von 1945-1955 war er neben Davy der einzig mogliche Gutachter fiir Pro-
motionen im Fach — dies betrifft die meisten Soziologie-Professoren bis 1970.

25 G. Gurvitch, La multiplicité des temps sociaux, in: La vocation actuelle de la
sociologie, Tome 2 : Antécédent et perspectives, 2. erw. Aufl., Paris 1963, 325—
430, zitiert nach U. Raulff, Ein Historiker im 20. Jabrbunderts: Marc Bloch,
Frankfurt/M. 1995, 148ff.

26 G. Gurvitch, La philosophie sociale de Bergson (1941), in: Revue de Méta-
physique et de Morale 53 (1948), 294—306.

127

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

und Marx.?” Selbstverstandlich wiirdigt Gurvitch dabei Durkheim, er
kritisiert ihn aber auch: Im >Kollektivbewusstsein« vermag er nur den
hegelschen Weltgeist zu sehen, und ausgerechnet Bergsons »Inversion«
des gewohnten Denkens weise hier einen Ausweg aus dem permanen-
ten Missverstandnis jedes Denkens der sozialen Ordnung und Statik: Es
ist die Prioritat des Werdens, die Betonung der Unvorhersehbarkeit, die
Bergson dafiir so interessant macht. Gurvitch entdeckt im Ubrigen in fast
jedem bergsonschen Werk soziologische Konzepte, er liest ihn durchweg
als Sozialphilosophen oder auch als soziologischen Theoretiker.?®

1960 weist Georges Davy — als Bergson anlisslich seines roo. Ge-
burtstages ein erster Kongress gewidmet ist (Bergson et nous) und zeit-
gleich mit einer neuen Wirdigung Durkheims? — im Eroffnungsaufsatz
der Revue francaise de sociologie auf eine unerwartete Verbindung zu
Bergson. Unerwartet vor allem, weil er sie im Herzen der durkheimschen
Soziologie findet, in der Konzeption der faits sociaux. Durkheim habe
durchaus nicht nur von >Dingen< gesprochen, als er das soziale Milieu de-
finierte; vielmehr habe ihm eine Immaterialitit sui generis vorgeschwebt,
wozu er sich 18983 (im Konzept des Kollektivbewusstseins) noch auf die
Psychologie berief. Davy fiihlt sich nun hier, im Herzen Durkheims, an
Bergson erinnert: Dieser habe in Materie und Geddchtnis gezeigt, inwie-
fern Gedanken nicht lokalisierbar, nicht auf das Gehirn reduzierbar sei-
en, vielmehr eine Existenz sui generis besaflen. » Analog kann man auch
fir das Soziale sagen, dass die Assoziation Phinomene hervorbringt, die
sich nicht direkt aus der Natur der assoziierten Elemente erkliren, son-
dern eine >partielle Unabhingigkeit< haben«. Ahnlich hatte es, freilich
ohne Verweis auf Bergson, Durkheim in den Regeln ja selbst erkldrt (mit
einer Analogie zum Leben tibrigens): Das Leben ldsst sich nicht in die

27 G. Gurvitch, La vocation actuelle de la sociologie. Vers une sociologie diffeé-
rentielle, Paris 1950, 50.

28 Gurvitch, La vocation actuelle, 554-668.

29 Vgl. Cazeneuve, La commémoration du centenaire de Durkheim; vgl. aber
auch C. Lévi-Strauss, Das Feld der Anthropologie. Antrittsvorlesung am Col-
lege de France (1960), in: Ders., Strukturale Anthropologie 2, Frankfurt/M.
1975, 11—44, 14: Durkheim »verkorpert das Wesentliche dessen, was Frank-
reich zur Sozialanthropologie beigesteuert hat, wiewohl sein hundertster Ge-
burtstag ... bei uns fast unbemerkt geblieben ist ... Wie laf3t sich diese Un-
gebiihr ihm gegeniiber ... anders erklaren denn als Folge jener Verbissenheit,
die uns dazu treibt, unsere eigene Geschichte ... zu >verabscheuen< — ... ein
Gefiihl, das die Sozialanthropologie heute der Gefahr aussetzt, Durkheim zu
verlieren ...? «). Die Veranstaltung fand mit Verspatung statt (1960), wie Lévi-
Strauss erinnert: ders., Was die Ethnologie Durkheim verdankt (1960), ebd.,
§57-62, 57, Fn.

30 E. Durkheim, Individuelle und kollektive Vorstellungen (1898), in: Ders.,
Soziologie und Philosophie, Frankfurt/M. 1967, 45-86.

128

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOZIOLOGISIERUNGEN BERGSONS: DIE DURKHEIMIENS

anorganischen Molekiile zerlegen, aus denen es besteht. Es ist »im Gan-
zen, nicht in den Teilen«, denn es sind ja nicht die »unlebendigen Teil-
chen der Zelle, die sich nahren, fortpflanzen, kurz leben; es ist die Zelle
selbst und sie allein«.' Ebenso ist das Soziale, die Gesellschaft, das Kol-
lektiv vorzustellen: anderes als die Summe der Teile, der Individuen, als
emergentes »Ding anderer Art«, welches durch die Assoziation der Ein-
zelnen entstehe. Eine Assoziation bringt nicht einfach »fertige Tatsachen
und konstituierte Eigenschaften in dufSerliche Beziehungen«, vielmehr ist
sie die »Quelle aller neuen Erscheinungen «.3> Mit Bergson konne man —
so Davy weiter — weitere Einwinde gegen Durkheim abwehren, nament-
lich das Bild des Zwangs- oder Ordnungsdenkers, denn die »Arten des
Lebendigen« einschliefSlich des Sozialen seien ja nur »mehr oder weni-
ger konsolidierte Strukturen«, »geschmeidig und beweglich« genug, um
sich selbst an die »Zwinge des gesellschaftlichen Lebens anzupassen«,
statt repressiv an sie angepasst zu werden.> Das ist freilich ein schwaches
Argument — aber es kann sich auf Durkheim selbst berufen, der ja (wie
erwihnt) in seinem Simmel-Aufsatz vom Werden des Sozialen sprach,
davon, dass soziale Strukturen »im Werden« entstehen, sowie dass die
Struktur selbst » Leben« sei, eines, das einen »gewissen Konsolidierungs-
grad erlangt hat«.**

1967 schlieflich wird Raymond Aron fur einen Moment die » Me-
thode Bergsons« nutzen, um die berithmte paradoxe »Intuition Durk-
heims in einem Satz zusammenzufassen«: den >Kult des Individuums«.
Die durkheimsche >Intuition« ist, dass in modernen, funktional differen-
zierten Gesellschaften das Kollektiv

»dem Einzelnen die Verpflichtung auferlegt, er selbst zu sein und sei-
ne gesellschaftliche Funktion dadurch auszuiiben, daf$ er seine Person-
lichkeit entfaltet. ... Diese Intuition ist im Grunde paradox. Wenn die
Grundlage des autonomen Personlichkeitswertes der soziale Imperativ
ist, so fragt es sich, was geschieht, wenn sich eines Tages die aus der Ge-
sellschaft geborene Religion gegen die individualistischen Werte wen-
det und im Namen der Wiederherstellung des Konsensus den einzelnen
dazu verpflichtet, nicht er selbst zu sein, sondern zu gehorchen. Ist die
Gesellschaft das Prinzip und der Gegenstand der Verpflichtungen sowie
der religiosen und moralischen Glaubenstiberzeugungen, so ist Durk-
heim der Gruppe von Soziologen zuzurechnen, die ... den Vorrang der

31 Durkheim, Regeln, 92f.

32 Durkheim, Regeln, 187

33 G. Davy, Emile Durkheim, in: Revue francaise de sociologie 1 (1960), 3-24,
23. Diese »Kreuzung< von Durkheim und Bergson in der Abwehr der Assozi-
ationspsychologie und der psychophysischen Reduktion (im Begriff der kol-
lektiven Reprisentationen) beobachtet auch B. Karsenti, La société en per-
sonnes. Etudes durkheimiennes, Paris 2006, 152.

34 Durkheim, Die Soziologie und ihr Wissenschaftsbereich, 170f.

129

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Gemeinschaft gegentiber dem Individuum behaupten. Hilt man aber
daran fest, daf$ in unserer Epoche der Individualismus und der Ratio-
nalismus die hochsten Werte reprisentieren, so erscheint Durkheim als
der Erbe der Aufklarungsphilosophie. Den wahren Durkbeim wird man
erst dann erkennen, wenn man diese beiden Interpretationen miteinan-
der vereinigt«.

Es ist eine zentrale Stelle in Durkheims Werk. Ebenso zentral ist Durk-
heims >Dilemma«: die Moral als dufSere Tatsache zu definieren, die man
in den Sitten studieren und vergleichen kann, aber per definitionem nicht
an deren subjektive Seite, das affektive, treibende, verpflichtende heran-
zukommen.> Inwiefern hilft die Methode Bergsons? Aron geht darauf
nicht weiter ein; vermutlich meint er damit einfach den (aber nicht wei-
ter erlauterten) Begriff der Intuition. Freilich bleibt Durkheim Durkheim
— denn wenn Bergson am Ende der Beiden Quellen schreibe, das >Uni-
versumc« sei eine >Maschine zur Fabrikation von Gétterne, hitte der So-
ziologe (so Aron) dem korrektiv hinzugefiigt: nicht das Universum, die
Gesellschaften schaffen die Gotter. Nur miissen sich eben die Einzelnen
»von dem Feuer erfassen lassen, dessen Ursache und Ausdruck zugleich
die Verherrlichung des Kollektivlebens ist.«3¢ Soweit wir sehen konnen,
sind dies die einzigen affirmativen Aufnahmen Bergsons in der akademi-
schen, instituierten Soziologie.

35 Vgl. B. Karsenti, La société en personnes, Kap. 4.
36 R. Aron, Hauptstrémungen des soziologischen Denkens 2: Emile Durkheim,
Vilfredo Pareto, Max Weber (1967), Koln 1971, 52.

130

https://dol.org/10.5771/8783845277523-83 - am 02.02.2026, 00:56:05. i@ e-o



https://doi.org/10.5771/9783845277523-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	2.1  Henri Hubert: Eine soziologische Theorie der Zeit
	Die ›Studie zur Repräsentation der Zeit in der Magie und Religion‹: Die Grundidee
	Von der Zeit der Mythen und Riten zur zeitlichen Strukturierung des Sozialen
	Soziologie der Zeit - statt Denken in der Zeit
	Die allgemeine Soziologie der Zeit: Konventionelle Signaturen (ein ›Protostrukturalismus‹?)

	2.2  Maurice Halbwachs: Eine soziologische Theorie des Gedächtnisses
	Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen (1925): Das ›Gesellschaftsgedächtnis‹
	Das kollektive Gedächtnis (1925-1943): ›Die Zeit der Philosophen ist nichts als eine leere Form…‹

	2.3  Marcel Mauss: Eine soziologische Theorie der Beziehungen von Körper und Geist
	Der Nichtcartesianismus bei Mauss (L’homme total I): Die Symboltheorie
	Der Nichtcartesianismus bei Mauss (L’homme total II): Die Techniktheorie
	Die Reaktion auf Die beiden Quellen der Moral und der Religion (1932)
	Trotz allem eine vitalistische Soziologie? (Die Gabe)

	2.4  Weitere Reaktionen auf Bergson und zaghafte Synthesen Bergson-Durkheim-Synthesen

