5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

Weltverlust als politisches Problem ist ein zentrales Motiv in Hannah Arendts
Denken. Da das Politische erst durch das gemeinsame Sich-Beziehen auf die-
se Welt etabliert wird, da es ein innerweltliches Miteinander in Freiheit und
Pluralitit ist, bedeutet Weltverlust auch das Ende des Politischen. Die Welt ist
nimlich der Ort, wo das Politische stattfindet. Die Sorge um ihre Bewahrung
ist der Gegenstand politischer Bemithungen, die Welt als geteilte Wirklichkeit
kristallisiert sich erst im politischen Miteinander heraus.

Arendt analysiert in ihrer Dissertation, wie die Welt durch cupiditas und
caritas verlorengeht, wihrend sie durch amor mundi wiedergewonnen und zur
Basis politischen Miteinanders werden kann. Durch die Kritik an Rousseau
(in Rahel Varnhagen... und On Revolution) wird deutlich, dass die Instrumenta-
lisierung einer pathischen Erfahrung zum Weltverlust fithrt. Als Perversion
einer tatsichlichen Ergriffenheit ist das Gefiihl selbstreferenziell, ausschlief3-
lich mit den individuellen Regungen und Empfindungen beschiftigt. Es ver-
falscht die Wahrheit, weil sie keine Wirklichkeit im Miteinander zulisst und
es isoliert den Einzelnen, so dass er weder mit der Welt noch mit dem Neuen
oder mit dem Ereignis in Berithrung kommen kann. Das Gefiihl schiitzt vor
einer Unberechenbarkeit, indem es fiir diese unempfinglich macht.

Das Politische besteht jedoch im Ereignishaften und Unvorhersagbaren.
So verhindert die Berufung auf verschlieRende und gleichzeitig stabilisieren-
de Gefiihle, dass sich der politische Raum herausbilden kann. In The Origins
of Totalitarianism zeigt Arendt, wie totalitare Politik durch die Zerstérung des
Menschen jegliche Moglichkeiten der Berithrbarkeit vernichtet. Durch die Eli-
minierung der Berithrbarkeit wird es dem totalitiren Staat méglich, die Welt
als geteilte Wirklichkeit durch die Liige der Terrorherrschaft zu ersetzen.

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Beriihrbarkeit als conditio humana

5.1 Moderner Weltverlust

Die Welt, als Voraussetzung fiir die Etablierung politischen Miteinanders
bzw. als Referenzpunkt fiir die politische Philosophie, ist nicht nur die Bithne
fir das Handeln, sondern auch der Gegenstand, um dessen Bewahrung
Arendts politisches Denken ringt. Arendts Gedanken politisierten sich vor
dem Hintergrund totalitirer Weltzerstorung. Weltverlust als Phinomen ver-
bindet sie jedoch nicht allein mit Terrorherrschaft. Seine Wurzeln verortet
sie in der Moderne und verkniipft mit dem Abhandenkommen der sinnli-
chen Wahrnehmung. In der Reduktion der »vita activa« auf das Arbeiten,
das Arendt als repetitiv, als notgedrungen und als prinzipiell weltverloren
beschreibt, erreichte jene technische und philosophische Entwicklung seinen
Endpunkt, die den Menschen der Welt beraubt.

Laut Arendt brach das moderne Zeitalter mit drei Ereignissen an. Mit
der Entdeckung des amerikanischen Kontinents, mit der Reformation und
mit der Erfindung des Teleskops.” Diese technische Entwicklung interpretiert
Arendt als ausschlaggebend fir Weltverlust. Das Teleskop entfernte den ar-
chimedischen Punkt von der Erde. Durch das teleskopische Sehen verinderte
sich nicht nur die Relation der Himmelskorper zueinander, sondern verlor
auch die korperliche Erfahrbarkeit des unmittelbaren Umfeldes an Relevanz.
Die Wahrnehmung vom menschlichen Standpunkt aus entlarvte sich als un-
geniigend, ja falsch. Die Sonne dreht sich nicht um die Erde, auch wenn der
menschliche Blick es so wahrgenommen hatte. Die Verlegung des Bezugs-
und Betrachtungspunktes in das sich erweiternde Universum entfremdete
den Menschen von seiner Umwelt. »[...] leaving the surface of the earth [...]
alienating man from his immediate earthly surroundings«<®. Dies ging mit
der Erkenntnis einher, dass sich Erscheinung und Wahrheit nicht entspre-
chen.* Das Wahrnehmbare wurde verdichtig, die wirklichkeitsstiftende Wir-
kung der Wahrnehmung zweifelhaft, »our very organs for the reception of
reality, might betray us«®. Auf der Suche nach Wahrheit iibernahm ein In-
strument den Platz der triigerischen Sinnesorgane. Die Entwertung der un-
mittelbaren Erfahrungen und der Berithrbarkeit durch die Umwelt sind in
diesem Modell die Voraussetzung des Wissens.

Das Teleskop veridnderte nicht nur den Standpunkt, von dem aus die
Wahrheit erkennbar ist, sondern auch den Modus des Erkennens selbst.
Das Instrument entstand nimlich durch eine herstellende Titigkeit. »It was
an instrument, the telescope, a work of man’'s hands, which finally forced
nature, or rather the universe, to yield its secrets.«® Philosophische Wahr-

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

heitsfindung — thaumazein oder das Denken als stummes Selbstgesprich
— wurde durch die herstellende Logik, durch Experimente und durch die
Entwicklung von weiteren Instrumenten ersetzt.” An dieser Entwicklung
ibt Arendt in zweifacher Weise Kritik. Erstens konnten Experimente nur
die vom menschlichen Geist entworfenen Hypothesen beweisen oder wider-
legen. So ergibt sich eine geschlossene bzw. verschlossene Zirkularitit von
Annahme-Beweis, die den Menschen einsperrt »into the prison of his own
mind, into the limitations of patterns he himself created«®. Zweitens richtet
sich Arendts Kritik an jene neuen Prinzipien, die von nun an die Struktur
des Wissens bestimmen. »Certainty of knowledge could be reached only
under a twofold condition: first, that knowledge concerned only what one
had done himself [..] and second, that knowledge was of such a nature that
it could be tested only through more doing.«’ Der Modus des Herstellens
bestimmt somit sowohl den Erkenntnisgewinn als auch die Uberpriifung von
Wahrhaftigkeit. Die herstellende Titigkeit ist in Arendts Lesart jedoch von
einer Zweck-Mittel-Logik und einer zielgerichteten Niitzlichkeit bestimmyt.

»And, indeed, among the outstanding characteristics of the modern age
from its beginning to our own time we find the typical attitudes of homo
faber: his instrumentalization of the world, his confidence in tools and
in the productivity of the maker of artificial objects; his trust in the all-
comprehensive range of the means-end category, his conviction that every
issue can be solved and every human motivation reduced to the principle
of utility; his sovereignty, which regards everything given as material and
thinks of the whole nature as of >an immense fabric from which we can cut
out whatever we want to resew it however we like< [...] finally, his matter-
of-course identification of fabrication with action.«™®

Aus dieser Instrumentalisierung der Umgebung und dem Dienlichmachen
der Welt leitet Arendt die Kurzlebigkeit jener erzeugten Gegenstinde ab, die
dem urspriinglichen Ziel des Herstellens, nimlich der Etablierung einer dau-
erhaften Welt, nicht mehr entsprechen. »The shift from the swhy< and >what«
to the >how« implies that the actual objects of knowledge can no longer be
things or eternal motions but must be processes.«" Solche selbstbestimmt an-
getretene Prozesse, die jene Instrumente erzeugen, die wiederum fiir weitere
Zwecke verwendet werden, bieten fiir den Einbruch des Unkontrollierbaren
und des Unerwarteten” keinen Raum. Das Ereignis, als Wiederfahrnis und
als Beriihrtsein von der Welt, wird durch beherrschbare Produktionsprozesse
und durch eine geschlossene Herstellungslogik verhindert.

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.

165


https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Beriihrbarkeit als conditio humana

Arendt stellt die Frage, welcher Wert dem Herstellungsprozess noch inne
sei, wenn das Hergestellte selbst kein Endprodukt, sondern nur ein niitzli-
cher Gegenstand, d.h. Mittel fiir einen weiteren Zweck ist.” Als Antwort ver-
flechtet sie modernen Produktionswahn mit jenem Relikt christlicher Welt-
anschauung,'* welches das individuelle Leben als am wertvollsten auf dieser
Welt schitzt. So wurde das korperliche Wohlbefinden zum hochsten Zweck
der Produktion. »[...] the ultimate standard of measurement is [...] shappi-
nesss, that is, the amount of pain and pleasure experienced in the production
or in the consumption of things.«** Herstellen im Dienst einer kérperlichen
Gliickserfahrung zieht ein Wechsel vom homo faber in die Muster des animal
laborans mit sich. Denn es ist das Arbeiten, das sich auf das biologische Leben
richtet und dessen listige N6te zu beheben bemiiht ist.

Arbeiten ist jedoch in Arendts Auffassung die weltverschlossenste Titig-
keitsform. Es stillt die wiederkehrende, tigliche Not des Korpers nach Nah-
rung und Versorgung. Es verschlingt und verzehrt, was es im Auflen fin-
det, bewegt sich zwischen Sittigung und Hunger, im repetitiven Zirkel von
Schmerz bzw. Mangel einerseits und Gliick bzw. Befriedigung andererseits.
Arbeiten versorgt die fundamentalen Bediirfnisse des Menschen, tritt aber
in keine wirkliche Interaktion mit der Welt, weil es dafiir keine Kapazititen
hat. Es ist von einem inneren Gebot und einer unhintergehbaren Not regiert.
Arendt sieht in den Entwicklungen der Moderne den Siegeszug des animal la-
borans, einer alles verschlingenden Logik des Arbeitens, um Schmerz zu ver-
meiden und Gliick zu empfinden. Die herstellende Titigkeit, die zu Beginn
der Moderne durch die neuen Instrumente einen Zugang zur Wirklichkeit
bzw. zum Erkennen der Welt versprach, wurde somit vom weltverlorenen Be-
friedigungsappell einverleibt. Weltbezug wurde durch das Streben nach indi-
viduellem Gliick ersetzt, durch ein unstillbares Verlangen nach mehr, um die
Not zu befriedigen, die weder Arbeit noch Konsum noch cupiditas zu stillen
vermag: die Isolation in einer fremden Welt.

Diese, zur Isolation fithrende, technische Entwicklung findet Arendt auch
in der Philosophie von René Descartes wieder. Die Verlegung des archime-
dischen Punktes von der Erde ins Universum zog die Entwertung der Sin-
nesorgane mit sich. Auf die menschliche Wahrnehmung sei kein Verlass. Vor
diesem Hintergrund interpretiert Arendt Descartes’ »cogito ergo sum« als
eine weitere Verschiebung des archimedischen Punktes. »The Cartesian so-
lution [..] was to move the Archimedean point into man himself, to choose
as ultimate point of reference the pattern of the human mind itself, which
assures itself of reality and certainty [...].«'® Den stabilen Bezugspunkt in den

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

individuellen mentalen Prozessen zu finden, heif3t fiir Arendt, »to reduce all
experiences with the world as well as with other human beings, to experi-
ences between man and himself«”. Arendt interpretiert Descartes’ Methode
des Anzweifelns als Riickzug ins Ich,'® als Sich-VerschlieRen vor der Welt und
als eine ausschliefiliche Beschiftigung mit dem Selbst, dhnlich zum Arbei-
ten. Dieser Riickzug 6ffnet den Menschen nicht einmal fiir ein immaterielles
Jenseits, wie das noch die Augustin’sche cupiditas oder die Platon’schen Ide-
en getan haben. »Cogito ergo sum« werfe den Menschen ginzlich auf sich
zuriick.

»[...] modern philosophy had made sure in introspection that man concerns
himself only with himself. Descartes believed that the certainty yielded by
his new method of introspection is the certainty of the I-am. Man, in other
words, carries his certainty, the certainty of existence, within himself [..].«

Arendts Kritik an dieser Entwicklung ist keine moralische, sie ist nicht der
Vorwurf einer weltvernichtenden Selbstsucht. Doch attestiert sie dem moder-
nen Menschen einen allgemeinen Weltverlust, der in einer fehlenden sinnli-
chen Verbindung zum Umfeld besteht und notgedrungen in Verbindungslo-
sigkeit und in Isolation miindet. Die Dominanz des Arbeitens und die Phi-
losophie des Zweifelns (im Gegensatz zur Philosophie der Betroffenheit, d.h.
zum thaumazein) wurden laut Arendt wegen ihrer isolierenden und weltent-
fremdenden Wirkung zum politischen Problem. Sie zerschlugen die Grund-
siulen des Politischen, das nur in einem innerweltlichen Miteinander statt-
finden kann.

5.2 Ver-Wiistung

Arendt analysiert in ihren Schriften, wie ideengeschichtliche und historische
Entwicklungen die Fihigkeit des Menschen, nimlich von der Welt und von
seinen Mitmenschen berithrt zu werden, formten. Eine solche Beriihrbar-
keit ist die Voraussetzung von Beziehungen und damit einhergehend vom
Politischen selbst, da letzteres ein Beziehungsraum ist. »[...] man is apoliti-
cal. Politics arises between men, and so quite outside of man. There is there-
fore no real political substance. Politics arises in what lies between men and is
established as a relationship.«*° Arendt untersucht Phinomene, welche die
geteilte Welt und die zwischenmenschliche Interaktion bzw. Interdependenz
zerstoren: von bestimmten Gefithlen bis hin zu politischen Systemen und phi-

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.

167


https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Beriihrbarkeit als conditio humana

losophischen Primissen. Die Zerstérung erfolgt in jeder Situation dadurch,
dass die menschliche Interaktionsfihigkeit radikal eingeschrinkt bzw. ganz
zuriickgeschnitten wird. Das Ende solcher Prozesse ist ein repetitiver, nicht
mehr ansprechbarer Mensch bzw. eine Welt, in der nur noch automatische
Ablaufe stattfinden. Berithrbarkeit ist die Kehrseite solcher Destruktion. Sie
ist die Voraussetzung fiir die Erfahrbarkeit der Welt, fiir die Herausbildungen
von Beziehungen und somit das Apriori des Politischen. Gleichzeitig ist es die
Verantwortung des politischen Raumes, sich immer wieder so auszurichten,
dass Berithrbarkeit moglich bleibt.

Die Metapher, mit der Arendt Weltverlust verbildlicht, ist die der Wiiste.*
»The modern growth of worldlessness, the withering away of everything be-
tween us, can also be described as the spread of the desert.«** Laut Arendt
war es Nietzsche, der die Wiiste als moderne Kondition erkannte. Jedoch, so
Arendt, begann er einen mafigeblichen Interpretationsfehler, indem er die
Wiiste in sich, und nicht im Aufen lokalisierte. Nietzsches verfehlte Schluss-
folgerung schreibt Arendt seinem fehlenden Urteilsvermégen zu, einem Ur-
teilen im Sinne von »to suffer and to condemn«?. Ist der Mensch nicht fihig,
das Gegebene gleichzeitig zu erleiden und zu verurteilen, weist er die Schuld
fiir sein Leiden nicht mehr den Umstinden, sondern sich selbst zu.

Diesen Versuch der Aufhebung der Spannung zwischen dem mensch-
lichen Erleben und der Umwelt, bewertet Arendt als gefihrlich. Erstens,
weil das menschliche Leiden der Beweis dafiir sei, dass das Individuum sein
humanes Gesicht noch nicht verloren habe, dass es selbst noch nicht zur
Wiiste geworden sei.** Zweitens, weil die Annahme, die Welt sei intakt, das
Individuum dagegen verwistet, zur Befestigung des Bestehenden fiihre.
Arendt bezichtigt die Psychologie, zu diesem lethargischen Verhalten der
Welt gegeniiber beigetragen zu haben. »Insofar as psychology tries to shelp<
us, it helps us >adjust« to those conditions, taking away our only hope, namely
that we, who are not of the desert though we live in it, are able to transform
it into a human world.«*® Totalitarismus und Psychologie wiirden in der
Hinsicht dhnlich wirken, dass sie den Wiistenzustand konservieren. Beide,
totalitire Bewegungen und psychologische Handreichungen, verringern
das menschliche Leiden durch die Verminderung der Leidensfihigkeit und
der Betreftbarkeit, nicht aber durch die Verinderung der Umstinde. Der
Verlust der Leidensfihigkeit fithrt laut Arendt ausschliellich zur Verfesti-
gung des Status quo, d.h. zur fraglosen Annahme des Bestehenden, zu einer
reibungslosen Anpassung.

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

»[...] we lose the faculty of suffering and with it the virtue of endurance. Only
those who can endure the passion of living under desert conditions can be
trusted to summon up in themselves the courage that lies at the root of ac-
tion, of becoming an active being.«*¢

Wird die Wiiste nicht mehr wahrgenommen und erlitten, wird es auch keinen
Grund geben, die Umstinde zu verindern, den Einbruch des Neuen zu er-
moglichen. Die Wahrnehmung der Wirklichkeit ist fiir Arendt vom Erleiden-
Konnen untrennbar. Wird diese Fihigkeit nicht mehr entfaltet bzw. gelebt,
wird auch die Verbindung zur Welt durchtrennt. So muss die Wiiste zwar
nicht mehr erlitten werden, jedoch zahlt man dafiir mit dem Beziehungs-
verlust zur Welt und zu den Mitmenschen. Ohne die Fihigkeit, erleiden zu
kénnen, was einem zust6f3t, ist man nicht linger berithrbar von der Welt.
Ohne eine berithrbare Offenheit ist es jedoch nicht méglich, ein Miteinander
zu etablieren. Arendt zeigt das am Beispiel von Athen. Die Stadtmauer und
das gemeinsame Rechtssystem fiithrten nicht dazu, dass die Biirger die Zu-
gehorigkeit zu einer gemeinsamen Welt empfanden. Sokrates’ Bemithungen
richteten sich darauf, dieses formale Miteinander zu beriithren und durch das
Aufriitteln der einzelnen Biirger ihre Uberzeugungen, Routinen und Trug-
bilder zu erschiittern. Durch die Destabilisierung sollte ein auf Freundschaft
gegriindetes, neues Bezugsgewebe entstehen, das durch Berithrbarkeit und
durch eine freundschaftliche Zugewandtheit konstituiert bzw. erhalten wer-
den sollte.

Fehlende Berithrbarkeit verursacht die Unverinderbarkeit des Gegebe-
nen, die Quellen des Handelns versiegen. »[T]he two faculties that patient-
ly enable us to transform the desert rather then ourselves, [are] the conjoi-
ned faculties of passion and action«*’. Leidenschaft und Handeln bewirken,
dass sich die Wiiste in civitas terrena verwandelt. Die Revolution, die das Herz-
stiick von Arendts Denken ist, verwirklicht ein solches Zusammenspiel von
Ergriffenheit und Umbruch. Sie kann aber nur dann stattfinden, wenn der
archimedische Punkt aus dem Universum bzw. aus dem abstrakten Denken
zuriick in die sinnliche Wahrnehmung verlegt wird, die den Menschen iiber
den Zustand der Welt informiert und ihn dariiber aufklirt, wo Verinderung
notwendig ist.

Eine solche Wahrnehmungsfihigkeit biirgt dafiir, dass der Mensch von
der Mitwelt erreicht und angesprochen werden kann. Dass er in diesem Sinne
berithrbar ist, beeinflusst und pragt jene Urteilskraft, mit deren Hilfe er einen
Standpunkt in der Welt bezieht.?® Eine solche Beurteilungsfihigkeit beglei-

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.

169


https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Beriihrbarkeit als conditio humana

tet den Menschen auch in seinen profansten Entscheidungen. Jerome Kohn,
Arendts letzte Assistent, berichtet von einem Kant-Seminar, in dem Arendt
die Urteilskraft mit den Vorbereitungen einer Dinnerparty veranschaulichte.

»Wenn Sie es all lhren Gasten recht machen wollen, miissen Sie sich in je-
den einzelnen hineinversetzen; zudem miissen Sie lhre Fihigkeiten und Be-
schrankungen in der Kiiche bericksichtigen. Der Anfang ist das Schwerste.
Ich mache eine gute Erbsensuppe, und wenn meiner Einschiatzung nach al-
le Leute, die ich einlade, diese auch moégen werden, dann bereite ich sie zu.
Was folgt, ist ein bisschen leichter: eine Bratente mit Kraut beispielsweise,
dazu jede Menge Bordeaux, Kaffee und Kuchen. Meistens funktioniert das:
Wir genief3en es, beisammen zu sein.«**

In diesem Beispiel wird beides wahrgenommen und anerkannt: sowohl die ei-
genen Beschrinkungen als auch die Vorlieben der anderen. Um tiber letztere
Bescheid zu wissen und ins Menil integrieren zu konnen, muss man diejeni-
gen kennen, fir die man zu kochen plant. Problematisch wird die Parallele
mit der Dinnerparty aber, wenn nicht reflektiert wird, dass der genussvollen
Geselligkeit eine Entscheidung dariiber vorausging, wer zu dem Abendessen
eingeladen werden sollte und wer nicht. Zwar plidiert Arendt im Modell der
erweiterten Denkungsart fiir eine wirklichkeitsstiftende und realititserwei-
ternde Wahrnehmung aus unzihligen Perspektiven, doch endet die Entspre-
chung zwischen ihren Forderungen und ihren politischen Urteilen, wenn es
um die Einwohner von Afrika, um die Ureinwohner von den USA oder um
schwarze Mitbiirger geht. Das politische Miteinander, das Arendt in The Hu-
man Condition mit einer Tischgesellschaft vergleicht,*® ist erst dann von der
Welt wirklich berithrbar, wenn keine Vorentscheidungen dariiber getroffen
werden, wem es erlaubt ist, am Tisch zu sitzen.

5.3 Wiistenoase

Jene politische Herrschaftspraxis bzw. jene philosophiegeschichtliche Tradi-
tion, die Emotionen als irrational bewerten, lehnt Arendt ab. Sie deutet die
Abwertung des Emotionalen als weiteres Anzeichen von Weltverlust. Indem
der Mensch von seiner Umwelt isoliert, auf seine mentalen und kérperli-
chen Abliufe zuriickgeworfen lebt, ist er anstelle von Widerfahrnissen nur
noch seinen inneren Prozessen ausgesetzt. Seine Weltlosigkeit (d.h. die nach
Innen verlagerte Wiiste) macht es ihm nicht mehr méglich, seine Empfin-

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

dungen in Relation zur Welt zu setzen bzw. seine Aufmerksambkeit von den
korperlichen Abliufen auf das Miteinander zu lenken. Aufgrund seiner feh-
lenden Innerweltlichkeit und der mangelnden Interaktionserfahrung kann er
zwischen biologischen Néten und innerweltlichen Leidenschaften keinen Un-
terschied mehr feststellen. Kérperliches Unbehagen hort laut Arendt in der
Moderne auf, ein biologisches Bediirfnis zu sein, das die notwendige Vorstu-
fe des politischen Erscheinens ist. Korperliche Empfindungen wurden total
und verdringten auch die Leidenschaften, die den Menschen iiber die Welt
informierten.

»The only contents left were appetites and desires, the senseless urges of the
body which he mistook for passion and which he deemed to be sunreason-
ablec<because he found he could notsreason<[...] with them.<!

Leidenschaften sind in Arendts Werk im Privaten Zuhause, weil sie dort un-
mittelbar erscheinen kénnen, ohne eine voraussetzungsreiche 6ffentliche Ar-
tikulation oder Verallgemeinerung (die immer auch Entsinnlichung bedeutet)
durchlaufen zu miissen. Das Politische verlangt nach Erscheinung und Mit-
teilung. Nur in dem so erzeugten Miteinander, das sich als ein »inter-est«
ohne Verschmelzung und ohne Zerstreuung formt, konnen Phinomene po-
litisch besprochen werden. Doch bezeichnet Arendt Leidenschaften nicht als
Gegenpol des Politischen, sondern als »life-giving sources«**, die den Men-
schen davor beschiitzen, die Wiiste zu akzeptieren. Die pathischen Erfah-
rungen im Privaten verhindern eine Abstumpfung und tragen dazu bei, dass
der Mensch jene Berithrbarkeit, die fiir die Offenheit und Verinderbarkeit
des politischen Raumes unentbehrlich ist, nicht verliert. »Without the intact-
ness of these oases we would not know how to breathe, and political scientists
should know this.«* Politische Philosophie ist von Arendt dazu angehalten,
emotionale Phinomene mitzudenken. Ohne Berithrbarkeit und Berithrung
im Privaten kann es keine politischen Akteure geben, die vom erlittenen Pa-
thos zur politischen Artikulation und zum politischen Handeln bewegt wer-
den. Gibe es keine Oasen der Berithrung, wiirde sich die Welt unwiderruflich
in eine unverinderbare Wiiste verwandeln. Das politische Miteinander muss
fiir private Riume solcher Berithrbarkeit sorgen und die Erkenntnisse, die aus
der leidenschaftlichen Wahrnehmung der Welt resultieren, in seine Struktur
integrieren.

Mit diesen Ausfithrungen erkennt Arendt nicht nur die politische Rele-
vanz und den welterhaltenden Wert des privaten Bereichs an. Sie macht auch
deutlich, dass emotionale Phinomene weder dem Politischen noch dem Ra-

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Beriihrbarkeit als conditio humana

tionalen widersprechen. Indem sie Ausdruck von Berithrbarkeit sind, sind sie
Siulen des pluralen und freien Miteinanders. Eine gemeinsame Welt ist nicht
denkbar ohne das Miteinbeziehen individueller pathischer Erfahrungen. Was
der Einzelne erlitten hat, muss auf das Gemeinsame durch Wege der Trans-
formation und Translation auswirken. Individuelle Erfahrung wird dadurch
noch lange nicht despotisch. Im Prozess des Sich-Einfiigens wird sie ausdis-
kutiert, beurteilt und wie ein weiterer Faden ins Bezugsgewebe hineingewo-
ben. Ohne diesen Einbezug des existentiellen Erleidens wiirde das Politische
selbst zum weltlosen Bereich werden. Die Welt zu bewahren bedeutet eine un-
unterbrochene Interaktion mit ihr. Diese Interaktion ist ein Sich-Exponieren
der Ereignishaftigkeit der Welt gegeniiber. Berithrbarkeit ist unumginglich,
soll der Weltbezug aufrechterhalten bleiben.

»Absence of emotions neither causes nor promotes rationality. [..] In order
to respond reasonably one must first of all be smoveds, and the opposite of
emotional is nots>rationals, whatever that may mean, but either the inability
to be moved, usually a pathological phenomenon, or sentimentality, which
is a perversion of feeling.«<**

Das Gegenteil von emotionalen Phinomenen ist nicht Rationalitit oder Ord-
nung, sondern Unberithrbarkeit als pathologische Nicht-Betreftbarkeit von
den Ereignissen, als eine Unfihigkeit darauf zu antworten, was einem ge-
schieht. Emotionale Antworten, soweit sie nicht instrumentalisiert werden,
sind fiir das Politische von prinzipieller Notwendigkeit. Indem sie von Wahr-
nehmung und Verbindung zum Aufien zeugen, driicken sie die Sorge um den
Erhalt der Welt aus und die Bemithung, sie nicht zur Wiiste werden zu lassen.
In Arendts Werken zeichnet sich ein politischer Bereich aus, der nicht nur
als Raum der Befreiung und des Neuanfangs konzipiert ist. Das Politische ist
auch der Ort, wo individuell erlittene Erfahrungen artikuliert und fiir alle
anderen auch wahrnehmbar werden. Durch Veréffentlichung und Mitteilung
bildet sich die Welt als geteilte Wirklichkeit. Das Politische ist Weltgewinn.
Es ist die Etablierung eines Bezugsgewebes, das Ereignisse — vom einzelnen
Schmerz iiber historische Umschwinge bis hin zum thaumazein des Philoso-
phen — wahrnehmen und als Elemente der Wirklichkeit anerkennen kann.
Wiiste, als Endphase des Weltverlustes, einerseits und politisches Mitein-
ander, als Inseln im unendlichen Ozean, andererseits sind zwei Arendt’'sche
Metaphern, die kaum noch gegensitzlicher sein konnten. Wiirden Inseln zum
Festland zusammenwachsen, um dem Miteinander Stabilitit, Berechenbar-
keit und Vorhersagbarkeit zuzusichern, wiirden sie unumginglich zur Wiiste

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ein letztes Wort zum Weltverlust

werden. Das Bild der Inseln im Ozean steht fiir Ausgesetztsein und fiir Be-
rithrbarkeit von einer unkontrollierbaren, verinderlichen Umwelt. Der Welt-
bezug im Modus der Freiheit ist jedoch nur durch Erdulden von Unvorher-
sagbarkeit und durch den Mut méglich, auf souverine Selbstbestimmung zu
verzichten und betreffbar zu bleiben. Eine solche berithrbare Freiheit ist die
einzigartige Erfahrung im Politischen und sie enthiillt das Wesen des Men-
schen. Er ist von Geburt aus Triger des Neuen und gleichzeitig der Unbere-
chenbarkeit der Welt ausgesetzt.

In Arendts Denken ist das Politische der Bereich, wo sich die Einmalig-
keit und Einzigartigkeit des Menschen offenbaren. Es ist auch die Form des
Miteinanders, in der es am deutlichsten wahrnehmbar ist: Beriithrbarkeit ist
conditio humana.

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.

173


https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839457207-005 - am 14.02.2026, 07:50:49.



https://doi.org/10.14361/9783839457207-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

