IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN
RECHTSSTAAT

1. Spezifisch »muslimische« Positionen?

Nach der normativen Bestimmung der rechtsstaatlichen Sikularitit
und nach der Auseinandersetzung mit anti-liberalen Konzepten von
Sakularitit sollen nun muslimische Positionierungen zum sikularen
Staat und Recht diskutiert werden. Zunichst stellt sich aber die Frage,
was unter einer muslimischen Position zu verstehen ist. Sollen alle
Aussagen, die Muslime zu Politik, Staat und Gesellschaft machen, als
»muslimische« Stellungnahmen gewertet werden? Oder ist eine solche
Qualifizierung nur dann angebracht, wenn ein expliziter Riickbezug
auf islamische Quellen oder auf muslimisches Selbstverstindnis vor-
liegt? Beide Alternativen sind problematisch. Im ersten Fall besteht die
Gefahr essentialistischer AufSenetikettierungen. Viele Muslime diirften
es jedoch befremdlich finden, wenn man ihre — wie immer im Einzel-
nen begriindeten — Aussagen zu Staat und Recht von vornherein als
authentisch muslimische Stellungnahmen verbuchen wiirde. Sowenig
die meisten Christen, wenn sie sich zu einschligigen Themen duflern,
damit schon per se eine spezifisch christliche Position zu formulieren
beanspruchen, sowenig kann man Muslimen generell unterstellen,
dass sie ihre Aulerungen stets als genuin islamisch verstanden wissen
wollen; alles andere wire ein kulturessentialistisches Vorurteil. Kon-
zentriert man sich hingegen — dies wire die zweite Alternative — auf
solche Aussagen, die ausdriicklich Bezug auf religioses Selbstverstind-
nis und religiose Quellen nehmen, steht man in der Gefahr, die Dis-
kurse muslimischer Intellektueller zu privilegieren. Eine systemati-
sche, oft deduktiv gedachte Riickbindung an die Quellen des Islams
kennzeichnet vor allem den Ansatz intellektueller Islamisten, deren
Selbstverstindnis somit implizit den Mafistab einer »authentisch isla-
mischen« Position abgeben wiirde. Alevitische Muslime, die in Fragen
von Politik und Recht erfahrungsgemif eher selten auf die Quellen der
Religion rekurrieren, wiirden bei einem solchen Vorgehen hingegen
von vornherein aus dem Blickfeld geraten. Aber auch diejenigen sunni-

59

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

tischen Muslime (vielleicht die Mehrheit der in Deutschland lebenden
Muslimel), fiir deren Selbstverstindnis und Lebenspraxis die Quellen
der Religion faktisch nicht die einzige und allumfassende Orientierung
bieten, konnten bei einer Konzentration auf ausdriicklich islamische
Argumentationsmuster nicht angemessen ber{icksichtigt werden.

Um Auflenetikettierungen zu vermeiden, habe ich mich — nolens
volens — dafiir entschieden, zunichst nur solche Positionierungen
muslimisch zu nennen, in denen eine ausdriickliche religiése Argu-
mentation erkennbar ist. Dass solche im engeren Sinne des Wortes
»muslimischen Stimmen« nicht reprisentativ fiir die Mehrheit der
Muslime (nicht fiir ihr Denken und erst recht nicht fiir ihr Handeln)
sein miissen, soll dabei noch einmal betont werden. Um nicht aus-
schlieflich auf die veréffentlichten Ausfithrungen muslimischer Intel-
lektueller abzustellen, fiige ich sodann einige Anmerkungen zur Be-
deutung sozialer Lernprozesse aus der alltiglichen Lebenswirklichkeit
von Muslimen in der Diaspora hinzu. Mehr noch als fiir die anderen
Kapitel der vorliegenden Schrift gilt fiir die nun vorgestellten Uberle-
gungen, dass sie essayistischen Charakter haben. Die im Folgenden
verwendeten Kategorien — Distanz, faktische Anerkennung, theologi-
sche Wiirdigung — haben nicht die Funktion, einzelne Positionen ein-
deutig zu verorten; vielmehr sollen sie nur dazu dienen, das Diskurs-
feld vorlaufig zu strukturieren.

2. Distanzierung

Bekundungen von Distanz gegeniiber dem Begriff der Sikularitit von
Staat und Recht begegnen im islamischen Schrifttum und im Ge-
sprich mit Muslimen immer wieder. Dabei bleibt jedoch vielfach un-
klar, wogegen genau die Bedenken gerichtet sind. Zeigt sich in ihnen
eine prinzipielle Ablehnung des sikularen Rechtsstaats, wie er in der
Bundesrepublik Deutschland besteht? Oder ist der imaginire Adressat
der Vorbehalte die Tiirkei, deren ehedem kulturkdmpferischer Laizis-
mus in den staatstragenden kemalistischen Eliten teils bis heute ge-
pflegt wird? Spricht aus polemischen AuRerungen gegen den Sikulari-
tatsbegriff implizit die Priferenz fiir einen religits gebundenen, theo-

6o

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. DISTANZIERUNG

kratischen Staat wie die Islamische Republik Iran? Oder gilt die bekun-
dete Distanzierung eigentlich nur einem ideologischen Sikularismus,
so dass die Sache, fur die der sikulare Rechtsstaat steht, gar nicht wirk-
lich betroffen ist?

In vielen Fillen lassen sich solche Fragen schon deshalb nicht be-
friedigend beantworten, weil die grundlegende Differenz zwischen
rechtsstaatlicher Sikularitit einerseits und weltanschaulichem Sikula-
rismus andererseits nicht deutlich genug gesehen wird. Daraus resul-
tieren die Briiche und Schwankungen in manchen einschligigen Au-
Rerungen. Zusitzliche Verwirrung entsteht dadurch, dass auch die kul-
turalistische Verengung des Sikularititsbegriff, wie wir sie oben kri-
tisch erértert haben, von manchen Muslimen geférdert wird. Mit dem
Hinweis darauf, dass der sikulare Staat eine spezifisch westlich-christ-
liche Antwort auf ein spezifisch »christliches« Problem — nimlich den
politischen Klerikalismus von Papst und Bischéfen — darstelle, erwe-
cken sie den Eindruck, als sei eine Sikularisierung des Staates im sun-
nitisch-islamischen Kontext historisch niemals notig gewesen und
auch heute nicht erforderlich, weil der sunnitische Islam Klerus und
Priesterherrschaft nie gekannt habe. Die Debatte um die Sikularitit
von Staat und Recht wird auf diese Weise allerdings nicht ernsthaft ge-
fithrt, sondern lediglich sophistisch unterlaufen.'

Die Vieldeutigkeit des Sakularititsbegriffs bringt es mit sich, dass
gelegentlich auch ausgesprochen liberale Muslime Unbehagen gegen-
uiber diesem Konzept erkennen lassen. So distanziert sich Mohamed
Talbi, seit Jahrzehnten einer der profiliertesten muslimischen Vor-
kiampfer der Religionsfreiheit, von sikularen Rechtsvorstellungen, in
denen »unterschwellig eine Vergstzung des Menschen« anklinge.”

1 Vgl. zur Kritik an diesem Argument: Fuad Zakariya, »Sakularisierung —
eine historische Notwendigkeit«, in: Michael Liiders (Hg.), Der Islam im
Aufbruch? Perspektiven der arabischen Welt (Miinchen/Ziirich: Piper, 1992),
S. 228-245, hier S. 236: »GewiR ist der Islam ohne Aquivalent zum Papst-
tum, aber es hat immer starke religiose Machtorgane gegeben, deren Auto-
ritit gelegentlich weiter reichte als die des Staates.«

2 Mohamed Talbi, »Religionsfreiheit — Recht des Menschen oder Beru-

61

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Eine implizite Abwertung des Sakularititsbegriffs zeigt sich auch bei
der islamisch-feministischen Autorin Riffat Hassan, wenn sie die All-
gemeine Menschenrechtserklirung der Vereinten Nationen zu einem
quasi-religiosen Dokument ummiinzt. Obwohl »>secular< in terminol-
ogy«, sei die Menschenrechtserklirung »more >religious< in essence
than many >fatwas< given by Muslim and other religious authorities
and agencies«.? Die Tatsache, dass Hassan den Stellenwert der Men-
schenrechtserklirung dadurch erhéhen will, dass sie ihren »sikularen«
Charakter bestreitet, lisst darauf schlieffen, dass sie keinen affirmati-
ven Begriff von Sikularitit kennt.

Wihrend im Gesprich mit liberalen Muslimen die Chance besteht,
durch begriffliche Klirungen schlieflich doch Anniherungen im Ver-
stindnis der rechtsstaatlichen Sikularitit zu erreichen, wire es naiv
anzunehmen, dass alle Vorbehalte von Muslimen lediglich durch die
Mehrdeutigkeit des Sakularititsbegriffs bedingt seien und sich auf dem
Wege kategorialer Klarstellungen ausriumen lieRen. Es gibt zweifellos
auch eine prinzipielle Gegnerschaft in der Sache. Dies wird deutlich in
den Stellungnahmen islamischer Fundamentalisten, die das »islami-
sche System« als tiberlegene Alternative gegen den sikularen Staat
ausspielen.* Wenn auch die Konturen des »islamischen Systems« im
Einzelnen oft vage bleiben, so gilt in jedem Fall, dass die Scharia die
Grundlage der staatlichen Ordnung bilden soll; ihr haben alle von
Menschen gemachten Normen und Institutionen zu weichen. Insofern
stellt der auf gottliches Recht gegriindete islamische Staat nach An-

fung des Menschen?«, in: Schwartlinder (Hg.), Freiheit der Religion, a.a.O.,
S. 242-260, hier S. 259.

3 Riffat Hassan, »On Human Rights and the Qur’anic Perspectives, in:
Arlene Swidler (Hg.), Human Rights in Religious Traditions (New York: The
Pilgrim Press, 1982), S. 51-65, hier S. 53.

4 Zur Politik des islamischen Fundamentalismus vgl. Andreas Meier, Der
politische Aufirag des Islam. Programme und Kritik zwischen Fundamentalis-
mus und Reformen. Originalstimmen aus der islamischen Welt (Wuppertal:

Hammer, 1994), S. 169ff.

62

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. DISTANZIERUNG

spruch und Zielsetzung der Islamisten in der Tat die Negation des si-
kularen Rechtsstaats dar.

Sayyid Qutb, der 1966 hingerichtete Mirtyrer der dgyptischen
Muslimbruderschaft, hilt eine auf der islamischen Scharia basierende
staatliche Ordnung jedem anderen System gegentiber fiir tiberlegen,
weil in ihr jedwede menschliche Willkiir ausgeschlossen sei, wihrend
in menschlicher Gesetzgebung letztlich unvermeidlich parteiische In-
teressen am Werke seien: »Die menschliche Gesetzgebung, so wie sie
vom herrschenden Individuum, der herrschenden Familie, Klasse, Na-
tion oder Rasse praktiziert wird, kann angesichts ihres menschlichen
Ursprungs unméglich véllig unbeeinfluflt von den Wiinschen und In-
teressen des Gesetzgebers bleiben. Wenn jedoch die von Gott offenbar-
te Religion das menschliche Leben beherrscht, dann wird dieser Fehler
ausgeschaltet und echte, vollige und umfassende Gerechtigkeit wird er-
reicht — eine Gerechtigkeit, wie sie von keinem von Menschen erdach-
ten System erzielt werden kann.«> Qutbs politischer Kampf gilt der
»Jahiliyya«, d.h. jener heidnischen »Unwissenheit«, die im traditionel-
len Islam als Bezeichnung der vor-islamischen Zeit diente und die sich
nach Qutb in allen nicht-islamistischen Vorstellungen manifestiert.®
Auch der sikulare Staat, der nicht gottliches, sondern weltliches Recht
zur Grundlage hat, ist nach Qutb Ausdruck der gottlosen Jahiliyya, die
die Muslime mit aller Entschiedenheit bekimpfen sollen.

Islamistische Positionen lassen sich nicht immer auf den ersten
Blick erkennen. Denn auch die Vertreter des Islamismus berufen sich
heute in der Regel auf Menschenrechte und Demokratie, d.h. auf die
mittlerweile fast schon global anerkannten Legitimationsprinzipien der
politischen Moderne.” Gleichzeitig stellen sie diese allerdings in ei-

5 Sayyid Qutb, Dieser Glaube. Der Islam (Kuwait: Al Faisal Press, 1992), S. 35f.

6 Vgl. Yvonne Y. Haddad, »Sayyid Qutb: Ideologue of the Islamic Revi-
val«, in: Joseph L. Esposito (Hg.), Voices of Resurgent Islam (Oxford: Oxford
University Press, 1983), S. 67-98.

7 Vgl. dazu grundlegend Gudrun Krimer, Gottes Staat als Republik. Refle-
xionen zeitgendssischer Muslime zu Islam, Menschenrechten und Demokratie

(Baden-Baden: Nomos, 1999).

63

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

nen exklusiv islamischen Deutungshorizont — was erhebliche konzep-
tionelle und inhaltliche Auswirkungen mit sich bringt. Ein Beispiel fiir
eine ideologische Okkupierung menschenrechtlicher Begriffe bietet die
»Allgemeine Islamische Menschenrechtserklirung«, die der Islamrat
fur Europa im Jahre 1981 vorgelegt hat. Alle dort aufgefiihrten Rechte
werden direkt aus islamischen Quellen — Koran und Sunna — hergelei-
tet und auflerdem unter den Vorbehalt gestellt, dass sie mit der Scha-
ria iibereinstimmen miissen.® Die Menschenrechte stellen nach die-
ser Vorstellung somit nichts Anderes als Reflexrechte von Scharia-
Normen dar. Kritische Streitfragen wie die Gleichberechtigung von
Frauen und Minnern, die Rechte religioser Minderheiten, das Recht
zum Glaubenswechsel usw. werden in der Erklirung von 1981 und
dhnlichen Dokumenten nicht offen angesprochen, geschweige denn
geklirt. Abgesehen von erheblichen materialen Differenzen gegentiber
den Menschenrechtsnormen der Vereinten Nationen entsteht der Ein-
druck, dass die genannten islamischen Menschenrechtserklirungen
den Geltungsanspruch der internationalen Menschenrechtsstandards
durch eine alternative Konzeption mit exklusiv religiéser Begriindung
konterkarieren sollen.’

Auch den im islamistischen Schrifttum propagierten Vorstellun-
gen von Demokratie ist von vornherein eine polemische Stofrichtung
gegen den sikularen Staat und die sikularen Demokratiekonzeptionen
eigen. So pladiert Abul A’la Maududi, ein Vierteljahrhundert nach sei-
nem Tod lingst ein Klassiker des Islamismus, fiir eine islamische
»Theo-Demokratie«, in der die Gemeinschaft der Gliubigen im Sinne
eines kollektiven Kalifats die Weisungen der Scharia politisch zur Gel-
tung bringen soll.”® Zwar soll auch die Theo-Demokratie, wie schon
der Begriff andeutet, eine demokratische Komponente haben und sich

8 Vgl. Martin Forstner, »Ubersetzung und Kommentar zur >Allgemei-
nen Islamischen Menschenrechtserklirung« des Islamrats fiir Europa von
1981«, in: CIBEDO-Dokumentation Nr. 15/16 (Juni/September 1982).

9 Zur Kritik vgl. auch Mayer, Islam and Human Rights, a.a.O.

10 Abul A’la Mawdudi, The Islamic Law and Constitution (Lahore: Islamic
Publications, 3. Aufl. 1967), S. 147f.

64

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. DISTANZIERUNG

dadurch von den mittelalterlichen Formen des autokratischen Kalifats
unterscheiden; sie bleibt jedoch eine Demokratie primér der Muslime.
Zumindest die politischen Schliisselfunktionen des Staates miissen
nach Maududi den Muslimen vorbehalten bleiben, weil nur sie die —
von Gott vorgegebenen und deshalb jeder diskursiven Infragestellung
entzogenen — religios-normativen Grundlagen der Verfassung verste-
hen und konsequent verwirklichen kénnen.” Gegeniiber der sikula-
ren Demokratie — fiir Maududi ein nur »westliches« Modell, das er mit
menschlicher Willkiir und Selbstiiberhebung gleichsetzt — stellt die ka-
lifatische Theo-Demokratie eine totale Alternative dar. So schreibt er:
»Was natiirlich die islamische Demokratie von der westlichen Demo-
kratie unterscheidet, ist, dafl die westliche auf dem Konzept der Herr-
schaft des Volkes begriindet ist, wihrend die islamische auf dem
Grundsatz des Kalifats des Volkes basiert. In der westlichen sikularen
Demokratie sind die Menschen die Herrscher; im Islam ruht die Herr-
schaftsgewalt bei Gott und die Menschen sind Seine Kalifen oder Statt-
halter. In der westlichen Demokratie erlassen die Menschen ihre eige-
nen Gesetze, in der islamischen miissen sie den von Gott durch Seinen
Propheten erlassenen Gesetzen folgen und gehorchen.«”

Die Schriften von Maududi und Sayyid Qutb sind in zahlreiche
Sprachen iibersetzt worden und werden weltweit vertrieben. Sie diirf-
ten auch unter den in Deutschland lebenden Muslimen weit verbreitet
sein, gibt es doch kaum einen Biichertisch islamischer Studentengrup-
pen, an denen sie nicht zum Verkauf ausliegen. Es ist zu vermuten,
dass derartiges islamistisches Gedankengut dazu beitrigt, eine ableh-
nende Haltung gegeniiber der Sikularitit von Staat und Recht zu for-
dern. Ob und wieweit die ideologische Distanzierung gegeniiber dem
sakularen Rechtsstaat auch zu verfassungsfeindlichen Aktivititen fihrt,
die ggf. staatliche Gegenmafinahmen erfordern, ist damit jedoch noch
nicht ausgemacht.

11 Vgl ebd, S. 295ft.
12 Abul A’la Maududi, Islamische Lebensweise (Beirut: The Holy Koran Pub-
lishing House, 1983), S. 62f.

65

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

3. Faktische Anerkennung

Der Islamismus, der in der Linie von Qutb und Maududi aus der Scha-
ria ein allumfassendes und rigides »System« macht, stellt — als eine
moderne Form religios-politischer Heilsideologie” — gegeniiber tradi-
tionellen Ausprigungen der Scharia in mancher Hinsicht ein Novum
dar. Denn anders als im islamistischen Kontext ist die Scharia, wie sie
in den klassischen Rechtsschulen entwickelt und gepflegt wurde, durch
ein hohes Mafl an Pragmatismus und Flexibilitit charakterisiert."
Von Anfang an mussten die islamischen Rechtsgelehrten mit der Tat-
sache zurechtkommen, dass — ungeachtet des prinzipiell festgehalte-
nen Vorrangs der Scharia — rechtliche Elemente und Institutionen
nicht-religioser Herkunft in den islamischen Gesellschaften eine nicht
selten entscheidende Rolle spielten.” Man versuchte die daraus resul-
tierende Spannung einerseits dadurch aufzulésen, dass man nicht-is-
lamische Rechtselemente gewissermafden »islamisierte«, zum Beispiel
unter Zuhilfenahme subsididrer Rechtsprinzipien wie des Gemein-
wohls (Maslaha). Andererseits wurden Gebote der Scharia dadurch par-
tiell suspendiert, dass man ihre vollstindige Geltung auf eine ideale
muslimische Gemeinschaft — die Gemeinde des Propheten in Medina
— beschrinkte und somit der Kontingenz des menschlichen Lebens
und der gesellschaftlichen Verhiltnisse Rechnung trug. Trotz des Wi-
derstands puristischer Rechtsgelehrte entwickelte sich so eine Tradi-

13 Zur partiellen Modernitit des islamischen Fundamentalismus im Un-
terschied zum traditionellen, volkstiimlichen Islam vgl. Al-Azmeh, Die
Islamisierung des Islam, a.a.O., S. 74f.; Tezcan, Religidse Strategien der
»machbaren« Gesellschaft, a.a.0., S. 125ff.

14 Vgl dazu Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte ..., a.a.0., S. 28ft.

15 Vgl Baber Johansen, »Staat, Recht und Religion im sunnitischen Islam.
Kénnen Muslime einen religionsneutralen Staat akzeptieren?«, in: Essener
Gespriche zum Thema Staat und Kirche, Heft 20 (1986), S. 12-6o (ein-

schlieflich der Diskussion des Referates).

66

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. FAKTISCHE ANERKENNUNG

tion des flexiblen und pragmatischen Umgangs mit den Weisungen
der Scharia.”® Im Ubrigen konnte man sich dabei auch auf den Koran
berufen, heift es doch in Sura 2,185: »Gott will fiir euch Erleichterung.
Er will fiir euch nicht Erschwernis [...].«

Fir die Situation der islamischen Diaspora haben die meisten
Rechtsschulen zusitzliche Spielriume konzediert.” Zwar hielten sie
daran fest, dass ein Leben auflerhalb einer islamischen Gesellschafts-
ordnung in religiéser Hinsicht eigentlich nicht wiinschenswert und
nur als Provisorium akzeptabel sei. Gleichwohl haben sie Wege gefun-
den, sich unter Berufung auf die Quellen der Scharia auch mit einer
solchen Situation zu arrangieren. Vor allem die Lehre der gréfiten
sunnitischen Rechtsschule, der hanefitischen Schule, gibt entspre-
chenden Uberlegungen viel Raum. Demnach sollen Muslime in der
Diaspora die bestehende (d.h. nicht-islamische) Rechtsordnung respek-
tieren, sofern sie in ihr Rechtsschutz geniefflen und ihren Glauben
praktizieren kénnen.

Weil schon die klassischen Scharia-Schulen teilweise selbst die
Moglichkeit eines pragmatischen Dispenses bestimmter Scharia-
Normen zugunsten der Akzeptanz der lokalen Rechtsordnung vorge-
sehen haben, wire es voreilig, hinter jeder Berufung auf die Scharia
gleich eine verfassungsfeindliche Antithese zum sikularen Rechtsstaat
zu vermuten. Oft ist das Gegenteil der Fall: In Debatten kann man er-
leben, dass Muslime sich in einem Atemzug sowohl zur Scharia als
auch zum Grundgesetz bekennen und die Loyalitit zum Grundgesetz

16 Vgl. Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon
Press, 1964), S. 84: »As long as the sacred Law received formal recogni-
tion as a religious ideal, it did not insist on being fully applied in prac-
tice.«

17 Zum Folgenden vgl. Adel Theodor Khoury, Islamische Minderheiten in
der Diaspora (Mainz: Griinewald/Miinchen: Kaiser, 198;5), S. 71ff.; Johan-
sen, Staat, Recht und Religion im sunnitischen Islam, a.a.O.; Khaled
Abou El Fadl, »Legal Debates on Muslim Minorities. Between Rejection and
Accomodation, in: Journal of Religious Ethics 22 (1994), S. 1277-162, bes. S.
148ff.

67

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

geradezu als einen Akt des Gehorsams gegentiber der Scharia begrei-
fen. Damit bleiben zwar wichtige konzeptionelle Fragen im Verhiltnis
von religiosem und weltlichem Recht ungeklirt; und man mag mit gu-
ten Griinden bezweifeln, dass das Prinzip der Sikularitit von Staat und
Recht auf diese Weise iiberhaupt in den Blick kommt. Dennoch sollte
man — bis zum Beweis des Gegenteils — davon ausgehen, dass die Be-
kundung faktischer Loyalitit gegeniiber der Verfassungsordnung ernst
gemeint ist.® Dass trotz bleibender Differenzen im Verstindnis von
Staat und Recht eine zumindest pragmatische Anerkennung des posi-
tiven sikularen Rechts moglich ist, liegt ndmlich durchaus in der Linie
bereits der traditionellen islamischen Rechtsschulen.™

Ein aktuelles Beispiel fiir die faktische Anerkennung des sikularen
Rechtsstaats bietet die »Islamische Charta«, die der Zentralrat der Mus-
lime in Deutschland® — einer der islamischen Spitzenvereinigungen

18 Vgl auch Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte ..., a.a.0., S. 96f., der sich
gegen den vielfach pauschal geiduferten Verdacht ausspricht, die Musli-
me wiirden grundsitzlich eine »Verstellung« (Tagiya) praktizieren.

19 Vgl. Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann, »Diirfen Muslime auf
Dauer in einem nicht-islamischen Land leben?«, in: Ludwig Hagemann/
Reiner Albert (Hg.), Dialog in der Sackgasse? Christen und Muslime zwi-
schen Anniherung und Abschottung (Wiirzburg: Echter, 1998), S. 93-105,
hier S. 104: »Trotz der Vielzahl noch zu klirender Fragen brauchen sich
die Muslime in Lindern der westlichen Welt nicht in eine ablehnende
und verschlossene Haltung zu begeben, die ihnen jede Chance fiir die
Entfaltung ihres Glaubens versperren wiirde. [...] Die Muslime miifiten
sich die Flexibilitit, die im Koran, in der Uberlieferung des Propheten
Muhammad und im islamischen Rechtssystem zu finden ist, selbst zu-
nutze machen.«

20 Zu den islamischen Verbinden in Deutschland vgl. den jiingsten Uber-
blick bei Thomas Lemmen, »Aktuelle Entwicklungen innerhalb der isla-
mischen Organisationen in Deutschland«, in: Andreas Renz/Stephan
Leimgruber (Hg.), Lernprozesse Christen Muslime. Gesellschaftliche Kontexte

— Theologische Grundlagen — Begegnungsfelder (Miinster: LIT, 2002), S. 73-88.

68

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. FAKTISCHE ANERKENNUNG

— im Februar 2002 vorgelegt hat.** Obwohl der Begriff Scharia (ein in
der offentlichen Debatte auflerordentlich negativ besetzter Begriff) in
der Charta nicht expressis verbis vorkommt, ist klar, dass die Scharia
die religionsrechtliche Basis der Argumentation darstellt. Deutlich wird
dies vor allem in Artikel 10 der Charta, der besagt: »Muslime diirfen
sich in jedem beliebigen Land aufhalten, solange sie ihren religitsen
Hauptpflichten nachkommen kénnen. Das islamische Recht verpflichtet
Muslime in der Diaspora, sich grundsditzlich an die lokale Rechtsordnung zu
halten. In diesem Sinne gelten Visumserteilung, Aufenthaltsgenehmi-
gung und Einbiirgerung als Vertrige, die von der muslimischen Min-
derheit einzuhalten sind.« (Hervorhebung von mir, H.B.) In der aus-
driicklichen Bezugnahme auf die Situation der muslimischen Diaspora
steckt unverkennbar ein Moment der Distanzierung: Offenkundig geht
es in der Charta nicht um eine prinzipielle Wirdigung der Sikularitit
von Staat und Recht, sondern um einen modus vivendi mit der positiv
geltenden »lokalen Rechtsordnung, der in den Metaphern einer Ver-
tragsregelung gedacht wird. Die auf diese Weise ausgesprochene Ak-
zeptanz der sikularen Rechtsordnung erstreckt sich immerhin auch
auf solche Rechtsbereiche, die einen Kernbestand der sozialen Scha-
ria-Normen ausmachen, ndmlich das Ehe-, Familien- und Erbrecht, das
in den meisten islamisch geprigten Staaten auch heute noch rechtlich
wirksam ist. In Artikel 13 findet sich die Klarstellung: »Das Gebot des
islamischen Rechts, die jeweilige lokale Rechtsordnung anzuerkennen,
schliefft die Anerkennung des deutschen Ehe-, Erb- und Prozessrechts
ein.« Die Charta folgt hier also offenbar der Vorstellung, dass im Na-
men des islamischen Rechts partieller Dispens von islamrechtlichen
Normen erteilt werden kann — wenn auch beschrinkt auf die Situation
der Diaspora.**

21 Zu beziehen ist die Islamische Charta beim Zentralrat der Muslime in
Deutschland (ZMD, Postfach 12 24, D-52232 Eschweiler); sie ist auch im
Internet verfiigbar.

22 Der Vorsitzende des Zentralrats der Muslime in Deutschland, Nadeem
Elyas, hat in offentlichen Debatten die Akzeptanz der sikularen Verfas-

sungsordnung wiederholt auf die islamische Diaspora bezogen, d.h. auf

69

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Die Islamische Charta enthilt einige irritierende Formulierungen.”
So ist das in Artikel 13 ausgesprochene Bekenntnis zu den Menschen-
rechten®* mit einem doppelten — materialen und formalen — Vorbe-
halt versehen. Zum einen bleibt es beschrinkt auf einen nicht niher
definierten »Kernbestand« der Menschenrechte. Zum anderen wird die
Menschenrechtserklirung mit dem Adjektiv »westlich« versehen. So-
fern dabei (wie man vermuten darf) die Allgemeine Menschenrechts-
erklirung der Vereinten Nationen von 1948 gemeint ist, legt deren
Qualifikation als »westliches« Dokument den Eindruck nahe, dass ihr
Geltungsanspruch als fiir Muslime nicht unmittelbar verbindlich ange-
sehen wird. Einen klaren Schritt iber die Grenzen des klassischen isla-
mischen Toleranzkonzepts hinaus enthilt hingegen Artikel 11; im Rah-
men eines Bekenntnis zur Religionsfreiheit bejaht er auch das Recht,
»die Religion zu wechseln, eine andere oder gar keine Religion zu haben«.

»Spitzfindig formuliert« ist, wie Johannes Kandel kritisch ver-
merkt,” der fiir unseren Zusammenhang entscheidende Artikel 12, in
dem das Verhiltnis von Staat und Religionsgemeinschaften mit fol-
genden Worten umschrieben wird: »Wir zielen nicht auf die Herstel-
lung eines klerikalen >Gottesstaates< ab. Vielmehr begriiflen wir das

eine Situation, in der Muslime in der Minderheit sind. Vgl. z.B. Nadeem
Elyas, »Integration ist keine Einbahnstrafle«, in: Kai Hafez/Udo Stein-
bach (Hg.), Juden und Muslime in Deutschland. Minderheitendialog als Zu-
kunfisaufgabe (Hamburg: Deutsches Orient-Institut, 1999), S. 16-20, hier
S. 19: »Nur in einer islamischen Mehrheitsgesellschaft kann ein islami-
scher Staat als Form gewihlt werden. Fiir islamische Minderheiten ist ein
sakularer Staat aber eine akzeptierte Staatsform, solange die Religions-
freiheit gewihrleistet ist.«

23 Vgl. dazu den Kommentar von Johannes Kandel, Die Islamische Charta.
Fragen und Anmerkungen (veroffentlicht von der Friedrich-Ebert-Stiftung
in Berlin, 2002).

24 »Zwischen den im Koran verankerten, von Gott gewihrten Individual-
rechten und dem Kernbestand der westlichen Menschenrechtserklirung
besteht kein Widerspruch.«

25 Kandel, Die Islamische Charta, a.a.O., S. 5.

70

13.02.2026, 21:56:26. ==


https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. FAKTISCHE ANERKENNUNG

System der Bundesrepublik Deutschland, in dem Staat und Religion
harmonisch aufeinander bezogen sind.« Abgesehen davon, dass der
vage Verweis auf die »harmonische« Beziehung zwischen Staat und
Religion nicht viel besagt, bleibt die Distanzierung vom »klerikalen
Gottesstaat« insofern unklar, als es auch Formen einer nicht-klerikal
verfassten Theokratie geben kann. Dazu zihlt beispielsweise Maududis
Konzept einer »Theo-Demokratie«, das dieser von den europiischen
Klerikokratien ausdriicklich abgrenzt.*® Mit der Absage der Charta an
den »klerikalen Gottesstaat« bleibt demnach eine Option zugunsten
anderer (d.h. nicht-klerikaler) Varianten von theokratischer Ordnung
theoretisch immer noch denkbar.

Insgesamt wird man sagen miissen, dass die im Vorwort der Char-
ta versprochene Klarheit nicht in allen wichtigen Punkten erreicht wird.
Manche Formulierungen bleiben unscharf, und eine inhaltliche Aus-
einandersetzung mit den Prinzipien einer freiheitlichen sikularen
Demokratie findet nicht statt. Eindeutig ist allerdings das Bekenntnis
der Charta zur Akzeptanz der bestehenden sikularen Rechtsordnung,
deren positiv-rechtliche Geltung fiir Muslime insofern klar bejaht wird,
und zwar aus der Perspektive der islamischen Scharia.

Eine Kombination von pragmatischer Akzeptanz und theologisch
motivierter Distanzierung gegeniiber der sikularen Verfassungsord-
nung kennzeichnet auch die Position von Murad Hofmann. Dass Mus-
lime in einem nicht-islamischen Staat leben kénnen und Rechtsgehor-
sam praktizieren sollen, steht fiir ihn aufler Frage: »Die Muslime sind
weder Traumer noch Rebellen. Sie sind grundsitzlich bereit, die
Rechtsordnung der Staaten zu befolgen, in denen sie als Minderheiten
leben.«*” Hofmann lisst allerdings keinen Zweifel daran, dass er am

26 Vgl. Mawdudi, The Islamic Law and Constitution, a.a.O., S. 147: »[...] Is-
lamic theocracy is something altogether different from the theocracy of
which Europe has had bitter experience wherein a priestly class, sharply
marked off from the rest of the population, exercises unchecked domina-
tion and enforces laws of its own making in the name of God [...].«

27 Murad Wilfried Hofmann, Der Islam im 3. Jahrtausend. Eine Religion im
Aufbruch (Kreuzlingen: Diedrichs, 2000), S. 256f.

71

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Ideal eines auf der Scharia basierenden islamischen Staatswesens fest-
hilt: »Die Muslime halten sich geschichtlich dazu verpflichtet, ein
Staatswesen zu griinden (mdoglichst nur ein einziges), das alle Glaubi-
gen umfasst und das Gleichheit, Gerechtigkeit, Wohlergehen, Freiheit
und Wiirde fiir alle strukturell gewahrleistet: das Gegenteil eines Na-
tionalstaates in einer Welt von Nationalstaaten.«*® Was die Verfas-
sungsstrukturen eines solchen Staates angeht, zeigt Hofmann sich fle-
xibel, hilt aber u.a. auch eine islamische »Theo-Demokratie« im Sinne
Maududis fiir denkbar.*® Sein Bekenntnis zu islamisch konzipierten
Menschenrechten verbindet Hofmann mit dem Hinweis, dass diese
»nicht voll mit den Menschenrechtspakten der Vereinten Nationen
iibereinstimmen«.® Was dies konkret bedeutet, wird nicht niher ent-
faltet.

Trotz der bekundeten Bereitschaft, die positive Rechtsordnung ei-
nes sikularen Staates zu respektieren, wahrt Hofmann gegeniiber dem
darin verkorperten normativen Anspruch eine ausgesprochene Dis-
tanz. Hinter dem Konzept der Sikularitit vermutet er entweder eine
sikularistische Weltanschauung,** wie er sie »etwa in Form eines
pseudoreligiosen Kemalismus oder eines militanten franzdsischen Lai-
zismus«** vor Augen hat. Oder aber er sieht, alternativ dazu, Tiu-
schung und Selbsttiuschung am Werk, da die bestimmende Prigung
der westlichen Staaten durch die christlichen Kirchen in der Rede von
der Sikularitit des Staates lediglich verdeckt werde.”® In beiden Vari-
anten (und eine dritte Moglichkeit ist nicht im Blick) bleibt aber fiir

28 Ebd, S. 112f.

29 Vgl ebd, S. 116.

30 Ebd, S.104.

31 Vglebd, S. 141.

32 Ebd, S. 111

33 Vgl ebd., S. 110: »Eine Analyse des westlichen Sikularismus zeigt je-
doch, dass Staat und Gesellschaft, also Politik im weitesten Sinne, trotz
aller Dementis weiterhin christlich geprigt sind [...]. Jeffrey Lang hilt da-
her die Bezeichnung des Westens als >sdkular< fiir eine glatte Fehlbe-

zeichnung.«

72

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. FAKTISCHE ANERKENNUNG

den Anspruch der rechtsstaatlichen Sikularitit systematisch kein
Raum. Wihrend Hofmann den ideologischen Sikularismus scharf ab-
lehnt und mit Atheismus und Werteverlust assoziiert?* duflert er
Sympathie fiir die in Deutschland bestehende und auch staatskirchen-
rechtlich ausgestaltete Form der Kooperation von Staat und Religions-
gemeinschaften. Der Islam wolle, so bekundet er, »nichts anderes als
einen Staat dieses Zuschnitts, in dem Religion und Politik, Religion und
Wirtschaft, Religion und Gesellschaft harmonisch aufeinander bezo-
gen sind«.® Da der Anspruch der religits-weltanschaulichen Neutrali-
tit des sdkularen Staates in Hofmanns Konzeption indessen nicht zum
Tragen kommt, entsteht der Eindruck, dass es ihm letztlich um eine
(nicht niher entfaltete) islamische Variante jenes christlichen Weltan-
schauungsstaates geht, den er als verborgene Tiefenstruktur auch hin-
ter der derzeit bestehenden deutschen Verfassungsordnung meint er-
kennen zu kénnen.

Andere Akzente setzt Tariq Ramadan, der — gut dreifig Jahre jiin-
ger als Murad Hofmann — zu den bekanntesten Vertretern der jungen
Generation intellektueller Muslime in Europa zihlt3® Deutlicher als
Hofmann betont er die positiven Chancen muslimischen Lebens in
Europa®” und fordert die Muslime auf, diese Chancen stirker als bis-
her zu nutzen® Die in der islamischen Tradition vorgesehenen Be-

34 Vgl ebd., S. 184f.

35 Ebd., S. 111. (Diese Formulierung ist tibrigens nicht das einzige Beispiel
fiir wortliche Ubereinstimmungen zwischen Hofmanns Buch und der
Islamischen Charta des Zentralrats der Muslime in Deutschland.)

36 Vgl. Christian W. Troll, »Tariq Ramadan — Vom >Muslim in Europac<
zum >europiischen Muslim«, in: Iranzamin. Echo der iranischen Kultur,
XII. Jg. (Winter 1999 /Frithjahr 2000), S. 127-133.

37 Tariq Ramadan, Muslimsein in Europa. Untersuchung der islamischen
Quellen im europdischen Kontext (Koln: MSV Verlag, 2001), S. 151: »Die
weit iberwiegende Mehrheit der Muslime in Europa lebt in einer Atmo-
sphire der Sicherheit und des Friedens, was die religiosen Fragen betrifft.«

38 Ebd., S. 152: »[...] so ist doch festzustellen, dass die Mdglichkeiten, die

ihnen [d.h. den Muslimen, H.B.] heute in Europa fiir islamische Aktiviti-

73

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

zeichnungen nicht-islamischer Linder hilt Ramadan fiir anachronis-
tisch: Weil die Muslime im Westen ihre Religion oft besser praktizie-
ren kénnten »als in einigen sogenannten muslimischen Lindern«,*
sei es abwegig, die Linder Europas dem »dar al-harb« (dem »Haus des
Krieges«) zuzuschlagen. Sie andererseits in den »dar al-islam« (das
»Haus des Islams«) einzubeziehen, hiefRe hingegen, das Selbstver-
stindnis der grofen Mehrheit dieser Gesellschaften zu missachten.*°
Ramadan lehnt aber auch die vermittelnde Kategorie des »dar al-’ahd«
(»Haus des Vertrages«) ab, an der sich die Islamische Charta des Zen-
tralrats der Muslime offensichtlich orientiert;* denn die Ubertragung
eines im Volkerrecht iiblichen Begriffs auf die Beziehung zwischen
Staat und muslimischer Bevolkerung kénne zu schwer wiegenden
Missverstindnissen fithren.** Stattdessen optiert er fiir den Begriff
»dar asch-schahada« (»Haus des Bekenntnisses«). Die immer noch ge-
legentlich gestellte Frage, ob Muslime in einem nicht-islamischen Staat
leben diirften, sei mit dieser Klarstellung eindeutig affirmativ beant-
wortet.

Die Erlaubnis, im Westen dauerhaft zu leben, verbindet Ramadan
mit der Pflicht, die bestehende Rechtsordnung anzuerkennen. Darin
sieht er eine Forderung der Scharia. »Daraus ergibt sich also«, so sein
Fazit, »dass die Muslime eindeutig unter Beachtung der islamischen
Lehre der Scharia und des Figh im Westen leben kénnen und das

ten [...] offen stehen, im Verhiltnis zum tatsichlichen Engagement der
Muslime und Musliminnen erstaunlich zahlreich sind.«

39 Ebd, S. 158.

40 Vgl. ebd,, S. 158.

41 Vgl. den oben zitierten Artikel 10 der Islamischen Charta.

42 Vgl. Ramadan, Muslimsein in Europa, a.a.O., S. 160: »Der Gebrauch des
gleichen Wortes (‘ahd) in Bezug auf die Vertrige zwischen den Lindern
wie auch auf die Beziehungen der Muslime mit einem Staat (und seiner
Verfassung) konnte zu einer tiefen Begriffsverwirrung fithren [...].«

43 Vgl. ebd., S. 203: »Wir sind auf die Frage der richtigen Bezeichnung
eingegangen und haben uns fiir den Namen dar asch-schahada entschie-

den, der die Erlaubnis, sich im Westen niederzulassen, einschliefRt.«

74

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. THEOLOGISCHE WURDIGUNG

Recht des Landes achten miissen. Mit anderen Worten: das islamische
Recht verlangt von der muslimischen Person, sich dem Rahmen des in
seinem Aufenthaltsland geltenden Rechts im Namen des stillschwei-
genden Abkommens, das bereits seiner blofRen Anwesenheit zugrunde
liegt, verpflichtet zu fithlen. Und mit wieder anderen Worten: die An-
wendung der Scharia fiir einen muslimischen Biirger oder Einwohner
Europas bedeutet die ausdriickliche Achtung des konstitutionellen und
rechtlichen Rahmens des Landes, dessen Biirger er ist oder in dem er
sich aufhilt.«<* Auch bei Tarig Ramadan dient die Berufung auf die
Scharia also nicht dazu, den sikularen Rechtsstaat zu bekimpfen, son-
dern hat die Funktion, eine religiose Grundlage fiir seine Akzeptanz
bereitzustellen.

4. Theologische Wiirdigung

Die faktische Anerkennung des sikularen Rechtsstaats bietet eine Basis
fur die friedliche Koexistenz und Kooperation in der pluralistischen
Gesellschaft. Mehr als diese — wie immer begriindete — faktische Akzep-
tanz kann ein freiheitlicher Staat seinen Biirgern und Einwohnern
nicht zwingend abverlangen. Gleichwohl miissen auf Dauer Probleme
entstehen, wenn die Befolgung des positiven Rechts seitens der Biirger-
innen und Biirger nicht einhergeht mit einem Verstindnis auch des
rechtsethischen Gehalts, der den Institutionen und Normen des Rechts-
staats zugrunde liegt und an dem positives Recht und Politik zugleich
immer wieder kritisch zu messen sind.

Es gibt indessen durchaus Ansitze im islamischen Denken, die
Sakularitit von Recht und Staat nicht nur faktisch zu respektieren,
sondern auch inhaltlich zu wiirdigen. Schon im Jahre 1925 verdftent-
lichte Ali Abdarraziq ein Buch mit dem Titel »Der Islam und die
Grundlagen der Macht«,® in dem er mit islamischen Argumenten die

44 Ebd., S. 211.
45 Ich beziehe mich im Folgenden auf die franzésische Ubersetzung: Ali

Abdarraziq, »L'Islam et les bases du pouvoir«, in zwei Teilen erschienen

75

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Sikularitit des Staates fordert. Konkreter Ausloser fiir seine Uberle-
gungen war die Abschaffung des Kalifats durch Mustafa Kemal Atatiirk
im Jahre 1924. Obwohl die Absetzung des letzten Kalifen ein machtpo-
litischer Akt und keine religiose Reformmafinahme war, sieht Abdar-
raziq in der Uberwindung des Kalifats eine Chance fiir den Islam.
Denn der Anspruch der Kalifen, ein géttlich begriindetes Herrschafts-
amt auszuiiben oder gar als »Schatten Gottes auf Erden« zu fungieren,
bedeute nichts Anderes als abergliubischen Bilderkult.® Dieser aber
sel unvereinbar mit dem strengen Monotheismus, wie ihn der Koran
verkiinde.#” AuRerdem verweist Abdarraziq darauf, dass der Koran
keine detaillierten Anweisungen zur Staatsfithrung enthilt.*® Die ko-
ranische Offenbarung als ein staatspolitisch mafdgebendes Gesetzbuch
zu lesen, sei daher nicht nur sinnlos, sondern stehe im Widerspruch zu
Geist und Buchstaben des Korans, ja laufe zuletzt auf die Leugnung
des koranischen Anspruchs auf die Endgiltigkeit und Abgeschlossen-
heit der Offenbarung hinaus. Deshalb fordert Abdarraziq, zwischen der
prophetischen Mission Muhammads und seiner Rolle als politischer
Gemeindeleiter in Medina strikt zu unterscheiden. Nur in seiner Pro-
phetenrolle, nicht aber als politischer Fithrer, kénne Muhammad reli-
giose Autoritit beanspruchen. Alles andere sei Blasphemie, weil der
religiose Charakter von Offenbarung und Prophetie durch Verqui-
ckung mit einem staatspolitischen Modell implizit geleugnet werde.*

in: Révue des Etudes Islamiques, Bd. VII (1933), S. 353-391 und Bd. VIII
(1934), S. 163-222. Vgl. zu Abdarraziq auch Rotraud Wielandt, Offenba-
rung und Geschichte im Denken moderner Muslime (Wiesbaden: Steiner,
1971), S. 95ff.

46 So Abdarraziq, L’Islam et les bases du pouvoir, a.a.0., Teil 1, S. 391.

47 Vgl. ebd., Teil 2, S. 220f.

48 Vgl. ebd., Teil 2, S. 198.

49 Vgl ebd., Teil 2, S. 206f.: »Ce serait blasphémer que de penser autre-
ment. Le Prophéte ne quitta cette terre qu’aprés avoir accompli entiére-
ment la mission qu’Allah lui avait confiée et apres avoir expliqué a sa na-
tion les preceptes de la religion entiére sans en rien laisser dans le vague

ou l'equivoque. Comment, deés lors, si son oeuvre avait comporté la

76

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. THEOLOGISCHE WURDIGUNG

In der Tradition Abdarrazigs stehen heute beispielsweise seine
dgyptischen Landsminner Muhammad Said al-Ashmawy, Nasr Hamid
Abu Zaid und Fuad Zakariya, die mit unterschiedlichen Akzenten die
Sakularitit von Recht und Staat aus islamischer Sicht vertreten. So
wendet sich al-Ashmawy gegen jedwede Sakralisierung staatlicher Poli-
tik, die sowohl fiir die Politik als auch fiir die Religion verheerende
Konsequenzen haben miisse.’® Denn, wie die Erfahrung lehre, miinde
die durch Sakralisierung gegen kritische Infragestellung immunisierte
politische Herrschaft nicht selten in Despotie. Gleichzeitig verkomme
die Religion auf diese Weise zum Instrument machtpolitischer Absich-
ten.

Abu Zaid weist in seiner Kritik des herrschenden religiésen Dis-
kurses die taktisch motivierte Vermischung zweier unterschiedlicher
Ebene hin: Die in der modernen Sikularitit angelegte institutionelle
Trennung von Staat und Religionsgemeinschaften werde von Konser-
vativen und Islamisten filschlich mit einer Abtrennung des Glaubens
vom Leben und von der Gesellschaft gleichgesetzt’" Dagegen stellt
Abu Zaid ein Verstindnis von Sakularitit, das »nicht gegen die Religi-
on, sondern gegen die Herrschaft der Religion iiber alle Bereiche«
gerichtet ist und konkret die politische Macht der Theologen beschrin-
ken soll. Mit der Forderung nach Sikularisierung des staatlichen
Rechts will Abu Zaid die Religion nicht aus der Offentlichkeit verdrin-
gen, sondern den religiosen Diskurs aus dem Klammergriff politischer
Institutionen und Ideologien befreien und damit iiberhaupt erst als ei-
nen freien Diskurs etablieren.

création d’un Ftat, aurait-il pu laisser les Musulmans sans aucune
précision sur ce qui concernait cet Etat [...]7«

50 Vgl. Muhammad Said al-Ashmawy, L’islamisme contre lislam (Paris: La
Découverte, 1989), S. 11, 34, 85 u.6. Zu Ashmawy vgl. Krimer, Gottes
Staat als Republik, a.a.0. S. G5ff.

51 Vgl. Nasr Hamid Abu Zaid, Islam und Politik. Kritik des religiosen Diskur-
ses (Frankfurt a.M.: dipa-Verlag, 1990), S. 26f.

52 Abu Zaid, »Die Befreiung des Korans« (Interview-Gesprich mit Navid

Kermani), in: ders., Islam und Politik, a.a.O., S. 191-213, hier S. 207.

77

13.02.2026, 21:56:26. ==


https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

Ein dhnliches Verstindnis von Sikularitit vertritt auch Fuad Zaka-
riya. Er entlarvt die von Islamisten wie Maududi und Qutb beschwore-
ne Antithetik von gottlichem und menschlichem Recht als eine ideolo-
gische Scheinalternative. Denn auch diejenigen, die gottliches Recht
fuir sich und ihre Position in Anspruch nehmen, bleiben fehlbare Men-
schen, die sich allerdings weigern, ihre Fehlbarkeit offen einzugeste-
hen und ihre politischen Vorschlige demokratischer Kritik zu unter-
werfen — daher der autoritire Grundzug des Islamismus. Dagegen ver-
steht Zakariya die moderne Sikularitit als ein politisches Ordnungs-
prinzip, das der Fehlbarkeit des Menschen gerecht wird und das Attri-
but der Unfehlbarkeit allein Gott iiberldsst: »Die Sakularisierung wei-
gert sich, aus dem Menschen einen Gott zu machen oder ein unfehlba-
res Wesen. Gleichzeitig erkennt sie die Grenzen menschlicher Ver-
nunft und weifl um die Unzulinglichkeit politischer und sozialer Sys-
teme.«”

Die derzeit wohl dramatischsten Auseinandersetzungen um die
Sakularitit von Staat und Recht finden unterdessen in der Islamischen
Republik Iran statt. Es gehort zu den paradoxen Erfahrungen der
jungsten Geschichte Irans, dass gerade der »Gottesstaat« dazu gefiihrt
hat, die Autoritit der Religion und ihrer theologischen Vertreter in den
Augen vieler Menschen zu schwichen. Neben dem Freiheitsanspruch
der Menschen, die sich gegen Bevormundungen durch staatliche oder
selbsternannte religiose Wachterorganisationen immer offener zur
Wehr setzen, sind daher auch theologische Motive zu Faktoren einer
breiten Reformbewegungen geworden, die nach politischen, philoso-
phischen und theologischen Auswegen aus dem offenkundig geschei-
terten theokratischen Projekt suchen.’* Wie die iranische Revolution
der spiten 197oer Jahre eine Fanalwirkung weit tiber Iran und den
schiitischen Zweig des Islams hinaus hatte, so ist zu vermuten, dass
auch die Auseinandersetzung mit ihren Aporien intellektuelle Impul-
se geben wird, die weit tiber den Kreis der Schia hinaus reichen wer-
den.

53 Zakariya, Sakularisierung, a.a.0., hier S. 243.
54 Vgl Kermani, Iran. Die Revolution der Kinder, a.a.O., S. 43ff.

78

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. THEOLOGISCHE WURDIGUNG

Wihrend die 6ffentliche Artikulation sikularer Staatskonzepte in
manchen islamisch geprigten Lindern als Anschlag auf die religios-
kulturellen Grundlagen des Zusammenlebens verstanden wird und
deshalb buchstiblich lebensgefihrlich sein kann,” reprisentiert der
kiirzlich verstorbene Bosnier Smail Balic eine liberale Ausprigung des
Islams, die in der muslimischen Bevélkerung seiner Heimat Tradition
hat. Balic sieht in der von den Islamisten beschworenen Einheit von
Religion und Staat (»din wa dawla«) eine durch die Quellen des Islams
nicht gedeckte ideologische Konstruktion, die fir den Glauben der
Muslime schidlich sei, weil sie die religiése Praxis Kriterien program-
matischer Machbarkeit ausliefere: »Das Schlagwort, der Islam sei Reli-
gion und Staat in einem, bedroht den Fortbestand der Frommigkeit
und verdeckt die Eschatologie.«*® Dagegen formuliert er »Ansitze ei-
ner Theologie fiir die sikulare Umwelt«,” von denen er sich ver-
spricht, dass sie der muslimischen Glaubenspraxis in einer modernen
pluralistischen Gesellschaft forderlich seien.

Im Anschluss an Smail Balic plidiert auch der seit langem in
Deutschland lebende muslimische Soziologe Fuad Kandil fiir eine »Re-
ligiositit in der Sikularitit«.5® Dabei legt er Wert auf die Feststellung,

55 Abu Zaid wurde von einem igyptischen Gericht als Abtriinniger be-
zeichnet — mit der Folge der rechtlichen Zwangsauflésung seine Ehe. Das
Ehepaar lebt heute in den Niederlanden. Der dgyptische Autor Faraj Foda,
bekannt wegen seines Eintretens fiir eine Sikularisierung von Staat und
Recht, wurde im Jahre 1992 ermordet. Der schiitische Theologe Yousefi
Eshkevari, der im April 2000 auf der Berliner Iran-Konferenz der Hein-
rich-Boll-Stiftung fiir eine institutionelle Entflechtung von Staat und Reli-
gion pladierte, wurde bei seiner Riickkehr in Teheran verhaftet und — wie
auch andere Teilnehmerinnen und Teilnehmer der Konferenz — zu einer
mehrjihrigen Freiheitsstrafe verurteilt.

56 Smail Balic, Islam fiir Europa. Neue Perspektiven einer alten Religion (Koln
u.a.: Bohlau, 2001), S. 47.

57 Ebd., S. 48f.

58 Fuad Kandil, »Muslime in der sikularen Gesellschaft«, in: Renz/Leim-

gruber (Hg.), Lernprozess Christen Muslime, a.a.O., S. 29-43, hier S. 30.

79

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

dass die Anerkennung der staatlichen Sikularitit nicht mit einer Priva-
tisierung der Religion gleichgesetzt werden diirfe: »Diejenigen Musli-
me, die gegen die Sikularitit (>Ilmaniyya<) heftigst zu Felde ziehen,
verkennen, dass eine saubere Trennung von Staat und Religion kei-
neswegs bedeutet, dass Religion und ihre ideellen Leitorientierungen
und Wertvorstellungen fiir Politik und Gesellschaft keine Relevanz
haben oder haben kénnen. Sie kann weiterhin — so auch der Islam in
einer solchen Gesellschaft — die Aufgabe tibernehmen, fiir Politik und
Gesellschaft grundlegende Maximen zu stellen, die als Leitvorstellun-
gen fiir konkretes politisches und soziales Handeln dienen.«*°

5. Lebenspraktische Eingewohnung

Die Darstellung einiger typischer muslimischer Positionen zum siku-
laren Staat und Recht hatte zum Ziel, den Facettenreichtum der inner-
islamischen Diskussion exemplarisch zu illustrieren. Es gibt eben nicht
nur eine genuin islamische Grundhaltung zu den anstehenden Fragen,
an der gemessen andere muslimische Positionierungen von vornherein
als »Abweichungen« konzeptionell marginalisiert werden kénnten.
Weder wire es angemessen, liberal-islamische Ansitze mit dem Stig-
ma minderer Authentizitit zu belegen; noch lassen sich umgekehrt die
fundamentalistischen Richtungen als blof} duferliche »Instrumentali-
sierung« der islamischen Religion abtun. Vielmehr sind sdmtliche hier
aufgefiihrten Positionen — von der (ggf. kimpferischen) Ablehnung des
sakularen Rechtsstaats iiber verschiedene Formen eines pragmatischen
Arrangements bis hin zu islamisch begriindeten Sikularititsforderun-
gen — gleichermafien als muslimische Denk- und Handlungsoptionen
ernst zu nehmen. Alles andere hiefle, entweder einem kulturessentia-
listischen Konzept des »wahren Islams« zu verfallen oder eine Ent-
scheidungskompetenz in der innerislamischen Kontroverse in An-
spruch zu nehmen, die die Muslime nur untereinander austragen
kénnen.

59 Ebd, S. 41.

8o

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. LEBENSPRAKTISCHE EINGEWOHNUNG

Die Frage, wie weit die jeweiligen Positionen in der muslimischen
Bevélkerung (global oder in einem bestimmten Land) quantitativ ver-
breitet sind, lisst sich derzeit kaum prizise beantworten. Auch im
Blick auf die in Deutschland lebenden muslimischen Minderheiten
gibt es diesbeziiglich keine umfassenden Studien. Die Bundesregie-
rung geht in ihrer Antwort auf eine Grofle Anfrage der Fraktion der
CDU/CSU davon aus, »dass die Mehrheit der in Deutschland lebenden
Muslime die grundgesetzliche Ordnung und damit die Trennung von
weltlichem Recht und religios begriindeten Ordnungsvorstellungen ak-
zeptiert und ihren Glauben im Rahmen des demokratischen Staatswe-
sens ausiiben will«.°® Diese Einschitzung wird auch von den Islamex-
perten des Verfassungsschutzes geteilt. »Man sollte nicht vergessen,
mahnt Herbert L. Miiller vom Verfassungsschutz in Baden-Wiirttem-
berg, »dass die Islamisten nur fiir sich sprechen und eine, wenn auch
lautstarke Minderheit bilden.«*' Einige zentrale Elemente der islamis-
tischen Ideologie — wie die Gleichsetzung der Sikularitit mit allgemei-
nem Werteverfall und gesellschaftlicher Unmoral — diirften indessen
uiber den engeren Kreis der Mitglieder islamistischer Organisationen
hinaus weitaus stirker verbreitet sein. Solche Ideologeme finden sich
nicht nur bei Anhingern des politischen Islam, der in Deutschland vor
allem von der »Islamischen Gemeinschaft Milli Goriis« (IGMG) vertre-
ten wird,®* sondern begegnen hiufig auch im Umfeld anderer mus-
limischer Verbinde oder beispielsweise auch bei locker vernetzten
muslimischen Studentengruppen.

Eine entschiedene Bejahung des sikularen Rechtsstaats, deren Em-
phase gelegentlich auch in identititspolitische Vereinnahmung tiber-

60 Antwort der Bundesregierung auf die Grofle Anfrage der Fraktion der
CDU/CSU (»Islam in Deutschland«) vom 08.11.2000, Deutscher Bundes-
tag, Drucksache 14/4530, S. 72f.

61 Herbert L. Miller, »Islamistische Organisationen in Deutschland im
Blickfeld des Verfassungsschutzes«, in: Studienzentrum Weikersheim
(Hg.), Der fundamentalistische Islam. Wesen — Strategie — Abwehr (Weikers-
heim: Studienzentrum Weikersheim e.V., 1999), S. 111-131, hier S. 130.

62 Zu Milli Goriis vgl. Tezcan, Inszenierungen kollektiver Identitit, a.a.O.

81

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

gehen kann,® charakterisiert die innerislamische Minderheit der Ale-
viten.®* Die Zahl ihrer Angehérigen in Deutschland wird zwischen
400.000 und 600.000 Menschen geschitzt.s Im Hintergrund ste-
hen historische Unterdriickungserfahrungen der Aleviten, die sich
nicht nur in der Tiirkei, sondern auch in Deutschland bis in die Ge-
genwart hinein auswirken.®® Sie diirften dazu beigetragen haben, das
Bewusstsein fiir die Bedeutung der Religionsfreiheit und des sikularen
Staates zu schirfen. Dass die Aleviten sich in ihren politischen Stel-
lungnahmen oft nicht unmittelbar auf religiose Argumente stiitzen,
darf kein Grund dafiir sein, ihre Positionen nicht als Bestandteil des
islamischen Spektrums 6ffentlich zur Kenntnis zu nehmen.

Auch gegentiber sunnitischen Muslimen kann nicht von vornher-
ein unterstellt werden, dass sie ausdriickliche religise Begriindungen
als Voraussetzung fiir die Akzeptanz des sikularen Rechtsstaats in je-
dem Fall fiir notwendig halten. Es scheint vielmehr so zu sein, dass die
meisten Sunniten, darunter auch viele eher konservativ eingestellte
sunnitische Muslime, im Sinne der schon die traditionellen Rechts-
schulen kennzeichnenden pragmatischen Flexibilitit lingst einen mo-
dus vivendi mit dem sdkularen Staat und Recht gefunden haben — auch

63 So jedenfalls die Einschitzung von Krisztina Kehl-Bodrogi, vorgetragen
am 18. Oktober 2002 auf der Konferenz »Facetten islamischer Welten,
organisiert vom Cornelia-Goethe-Zentrum der Universitit Frankfurt a.M.
(Die Beitrige dieser Konferenz werden demnichst in einem Band, he-
rausgegeben von Ute Gerhard u.a. erscheinen.)

64 Vgl. Dursun Tan, »Aleviten in Deutschland. Zwischen Selbstethnisie-
rung und Emanzipation, in: Gerdien Jonker (Hg.), Kern und Rand. Reli-
gidse Minderheiten aus der Tiirkei in Deutschland (Berlin: Verlag Das Arabi-
sche Buch, 1999), S. 65-88.

65 Vgl. Antwort der Bundesregierung auf die Grofle Anfrage der CDU/
CSU, a.a.0,, S. 8.

66 Vgl. die Einschitzung von Spuler-Stegemann, Muslime in Deutschland,
a.a.0., S. 41: »Auch in Deutschland miissen sich die Aleviten gegen die
Tuirken wehren, die sie zu Sunniten machen wollen (stinnilestirmek).

Ohne dass dies die Offentlichkeit bemerkt, spielen sich hier Dramen ab.«

82

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. LEBENSPRAKTISCHE EINGEWOHNUNG

wenn ihnen oftmals die theologische bzw. religionsrechtliche Begriff-
lichkeit fehlen mag, mit der sie ihr Verhiltnis zum Sikularititskonzept
prinzipiell bestimmen konnten. Zu beriicksichtigen ist in diesem Zu-
sammenhang auch, dass die islamische Volksreligiositit zahlreiche
Méoglichkeiten religioser Referenzbildung kennt, keineswegs nur die
ausdriickliche reflexive Vergewisserung anhand religiéser Texte und
religionsrechtlicher Normen, die bei muslimischen Intellektuellen ty-
pischerweise im Vordergrund steht.*” Viele Muslime diirften deshalb
auf die Frage nach einer »islamischen Rechtfertigung« des sikularen
Staates eher mit Verwunderung reagieren — nicht anders als dies bei
den meisten Christen der Fall wire, wenn man sie mit analogen Fra-
gen konfrontierte.

Es spricht viel fiir Baber Johansens Annahme, »daf} Religionen, die
in einer sikularisierten Staats- und Gesellschaftsform leben, dadurch
angeregt werden, diejenigen Elemente ihrer religiésen Tradition zu ak-
tivieren, die sie im Rahmen einer sikularisierten Ordnung lebens- und
arbeitsfihig halten.«®® Damit soll keineswegs ein Automatismus der
Anpassung an die moderne Gesellschaft unterstellt werden, wie dies in
manchen Konzepten der Modernisierungstheorie gedacht war. Genau-
so wenig soll behauptet werden, dass theologische Reflexionen oder re-
ligionsrechtliche Entwicklungen gegeniiber der gesellschaftlichen Le-
benswirklichkeit ein bloRes »Uberbau«-Phinomen darstellen. Es wire
allerdings ein deduktivistisches Missverstindnis, wollte man generell
davon ausgehen, dass das Verhiltnis von religiésem Selbstverstindnis
(einschlieflich seiner theologischen Reflexionsform) und sozialer Le-
benspraxis primir von den Quellen der Religion her bestimmt wiirde.
Eine entscheidende Rolle spielen sicherlich auch alltigliche Erfahrun-

67 Dass die Volksreligiositit in Studien zum gegenwirtigen Islam viel zu
wenig Beriicksichtigung findet und vielfach konzeptionell in den »Vorhof
der eigentlichen Religiositit« abgeschoben wird, bemingelt Levent Tez-
can, Das Islamische in den Studien zu Muslimen in Deutschland. Ein Litera-
turbericht (noch unversftentlichtes Manuskript).

68 Johansen, Staat, Recht und Religion im sunnitischen Islam, a.a.O., hier

S.13.

83

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV MUSLIMISCHE STIMMEN ZUM SAKULAREN RECHTSSTAAT

gen von Akzeptanz bzw. Diskriminierung, institutionelle Aufgabenstel-
lungen und gesellschaftliche EingewShnungs- und Lernprozesse. Dazu
zihlen Bemithungen um die politische und neuerdings auch die ge-
richtliche Durchsetzung voller Religionsfreiheit, bei denen Muslime
die Verfassungsprinzipien und Normen des sikularen Rechtsstaats mit
wechselndem Erfolg argumentativ fiir sich in Anspruch nehmen.
Wichtig sind nicht zuletzt auch die Lernerfahrungen im Zusammen-
hang der Selbstorganisation islamischen Lebens im Medium des deut-
schen Vereinsrechts. Wihrend in den islamischen Mehrheitsgesell-
schaften (einschliefllich der laizistischen Tiirkei!) der Staat das religiose
Leben weitgehend organisiert und kontrolliert, sind Muslime in der
Diaspora dazu gezwungen, sich selbst zu organisieren. Historisch ist
dies ein Novum.®® Wolf Ahmed Aries geht davon aus, dass das deut-
sche Vereinsrecht »durch seine impliziten demokratischen Anforde-
rungen« bereits wahrnehmbare Veridnderungen im Vereinsleben der
Muslime bewirkt hat”’® Auch ohne vorschnellen Analogiebildungen
Vorschub leisten zu wollen, darf man in diesem Zusammenhang
gleichwohl daran erinnern, dass die Entstehung des Verbandskatholi-
zismus seit dem 19. Jahrhundert erhebliche Auswirkungen auf Leben,
Erscheinungsbild und internes Machtgefiige der katholischen Kirche
hatte. Von daher ist es gewiss nicht abwegig zu vermuten, dass der sich
aktuell in der Diaspora herausbildende »Verbandsislam« entsprechen-
de Verdnderungen im Selbstverstindnis und in der gesellschaftlichen
Praxis islamischer Gruppierungen mit sich bringt, die sich im Laufe
der Zeit noch deutlicher bemerkbar machen werden. ”*

69 Vgl. dazu Lemmen, Muslime in Deutschland, a.a.O., S. 230.

70 Wolf D. Ahmed Aries, »Konfliktlinien westlicher und islamischer Kul-
turvorstellungens, in: Wilhelm Heitmeyer/Rainer Dollase (Hg.), Die be-
dringte Toleranz. Ethnisch-kulturelle Konflikte, religiése Differenzen und die
Gefahren politisierter Gewalt (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1996), S. 349-
359, hier S. 354.

71 So bereits die Prognose von Claus Leggewie, Alhambra — Der Islam im

Westen (Reinbek: Rowohlt, 1993), S. 48 u.6.

84

13.02.2026, 21:56:26. ==



https://doi.org/10.14361/9783839401309-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

