72

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Wenn Humboldt »die Illusion einer ganzheitlichen Identitit als reale Moglichkeit
unterstellt« (Wimmer 2009, 65) und wenn diese Unterstellung gesellschaftlich wirk-
michtig wird, dann >blockiert< und stellt er die »Moglichkeiten der Ubersetzung«
des Singuliren still (ebd., 79). Diese Stillstellung beraubt »das Subjekt seiner Sin-
gularitit und Andersheit« (ebd., 65), die mit Derrida gedacht nur im iibersetzen-
den Sprechen méglich sind. Humboldt schlief3t es in einen vorcodierten Raum und
in den Institutionalisierungen einer spezifischen Differenzkonstruktion des indivi-
duellen Allgemeinen (vgl. Wimmer 1999, 63f.) wie einer »spezifischen Menschenfas-
sung« (vgl. Ricken 2006, 313) und einer hermeneutischen Lebensform (vgl. Wimmer
2009, 58) mit fixierten Phantasmen ein, welche die Andersheit des Subjekts (jenseits
des Dualismus Eigenes/Anderes) verstellen.

Die verschiedenen Sprachen sind zudem im Anschluss an Derrida im Ver-
gleich zu Humboldt keine geschlossenen Entititen mehr. Sie sind nicht mehr mit
sich selbst identisch (vgl. Kapitel 2.9.2). Damit herrscht mit Derrida zwischen
den Sprachen (oder auch Sprachspielen) kein harmonisch-gerahmter (Humboldt)
oder radikaler (Koller) (Wider-)Streit. In Ankniipfung an Derrida bemitht Wim-
mer die Heterogenititsfigur der >unreinen Differenz« (vgl. Wimmer 2014b, 447);
eine Differenz, die in sich »heterogen und paradox« ist (vgl. Wimmer 1999, 56).
Mit dieser Differenz wird das Unterschiedene als identititslogische Entitit besei-
tigt, die Pole werden unentschieden. Es geht dann nur noch um Vermischungen,
Kontaminationen und Grenzverwischungen (vgl. Wimmer 2014b, 447).

2.5 Die Wiedererdffnung des Kraftfelds der Bildung

Alfred Schifer fithrt mit seinen bildungstheoretischen Uberlegungen ein umfang-
reiches Referenzsystem ins Feld, bei dem er eine Vielzahl an Theoretiker:innen und
empirisches Material miteinander verschrinkt, darunter unter anderem Schillers
Scheinversohnung, Humboldts Konzept unbedingter Freiheit, Adornos Nichtiden-
tisches und seinen Erfahrungsbegriff, Foucaults Diskursanalyse und das Subjekt als
Kreuzungspunkt der Diskurse, Lacans drei Register, Laclaus und Mouffes Hegemo-
nietheorie und auch eine umfangreiche Diskursanalyse von unter anderem empiri-
schen Leitfadeninterviews mit Individualtourist:innen in Mali.

Ein zentraler Ausgangspunkt der bildungstheoretischen Auseinandersetzung
Schifers lasst sich im Anschluss an Adorno mit dem Verlust des traditionellen
»Kraftfelds der Bildung« markieren (Schifer 2011a, im Folgenden VdB, 74; vgl.
Adorno 1996, 96). Dieses Kraftfeld ist im klassischen Sinne durch unverséhn-
liche Differenzen zwischen beispielsweise Stoff- und Formtrieb (Schiller) oder
unbedingter und bedingter Freiheit (Humboldt) einerseits und durch das Verspre-
chen der Uberschreitung des fremdbestimmenden Gegebenen (Absolutismus und
Feudalismus bei Humboldt oder Schillers doppelte Entfremdung) andererseits

14.02.2028, 08:10:0


https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

gekennzeichnet gewesen. Nach Schifer scheinen diese Differenzen und dieses
Versprechen gegenwirtig jedoch eher auf versdhnliche Differenzen zwischen
Selbst- und Fremdbestimmung zu basieren und die Versprechungen der hege-
monialen Bildungsdiskurse und ihrer Akteur:innen visieren keine Uberschreitung
des Gegebenen im radikalen Sinne an, sondern dienen der bestehenden Selbst-,
Wirtschafts-, Gesellschafts- oder sogar Weltoptimierung (vgl. VdB, 8ft.).

Die klassischen und fiir die Uberschreitung des Feudalismus oder Absolutismus
verwendeten imaginiren Bezugspunkte der Autonomie, Freiheit oder Selbstbe-
stimmung sind alltdgliche Begrifflichkeiten geworden und das selbst-verantwortli-
che Selbst funktioniert nicht mehr als eine klare Gegenfigur zur Verantwortlichkeit
des Fiirstens oder Gotts, sondern das selbst-verantwortliche Selbst wird vom So-
zialen, dem Markt, Bildungsinstitutionen und auch dem Regierungsapparat selbst
erwartet und die damit einhergehenden >Subjektivierungszumutungenc zeitigen
reale Effekte, sodass sich ein Grof3teil der Subjekte auch als selbstverantwortlich
inszeniert und selbstverantwortlich agieren. Neben dieser zumindest scheinbaren
Versohnlichkeit zwischen Selbst- und Fremdbestimmung ist zudem der theoreti-
sche Ruckgriff »auf das Versprechen eines freien, autonomen oder individuellen
Subjekts« spitestens mit dem »linguistic turn, [dem] cultural turn oder auch [den]
poststrukturalistischen Ansitze[n]« problematisch geworden (VdB, 80).

Diesem Verlust oder dem Vergessen des eigentlichen >Kraftfelds< und >Diffe-
renzsinns< der Bildung stellt Schifer eine Komplizenschaft klassischer Bildungs-
diskurse mit neuen Theorieangeboten und -konzepten entgegen (ebd., 80f., 138). Er
schreibt den Bildungsbegriff und das klassische Bildungsdenken dabei vorrangig
in eine alteritits- und hegemonietheoretische Perspektive ein, um das »Kraftfeld
der Bildung« wieder zu er6ffnen« (ebd., 79).

In einer vorrangig hegemonietheoretischen Perspektive lisst sich Bildung mit
Schifer (zunichst) als ein leerer Signifikant verstehen, womit auch gleichzeitig das
Uberschreitungs-Versprechen der klassischen Bildung »zu einem leeren Verspre-
chen«wird (VdB, 74), denn der Bildungsbegriff scheint schon seit lingerem fir alles
und jede:n zu funktionieren. Und die Liste Schifers (ebd., 8f.) Iasst sich noch erwei-
tern, denn die deutschsprachige Bildung und Bildungstheorie eignet sich nicht nur
fir die Selbstoptimierung der Deutschen oder die Volkswirtschaft Deutschlands,
sondern Bildung eignet sich wie schon bei Humboldt fiir die gesamte Menschheit:
als »Menschenrecht« (Allmendinger 2013) oder als »kulturelles Erbe fiir die Weltge-
sellschaft« (Sander 2018). Auch die Wendungen der Bildung als >Uberlebensinstru-
ment« im globalen Stden (vgl. Krappmann 2013) oder die dekoloniale Fassung des
Bildungsbegriffs mithilfe deutschsprachiger Bildungstheorie (Knobloch 2019) lie-
Ren sich an dieser Stelle problematisieren (vgl. krit. d. JaSovd und Wartmann 2020;
Wartmann 2021; Kapitel 5).

Bei Schifer verweist diese Entleerung des Bildungsbegriffs nicht auf das klassi-
sche Bildungsdenken, sondern auf die »zentrale Relevanz« des Bildungsbegriffs im

14.02.2028, 08:10:0

13


https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

74

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

politischen und gesellschaftlichen Raum (VdB, 8), da Bildung als leerer Signifikant
in der Lage ist, »unterschiedliche Problemlagen mit Aussicht auf eine allgemeine
Zustimmungsfihigkeit« zu organisieren und »unterschiedliche Interessengrup-
pen« mit ihren »unterschiedlichen Problemlagen« unter sich zu vereinen (ebd.).
Erst eine entleerte Bildungskonzeption konnte so zu einer »allseits akzeptierten
Problemformel« werden, »der man sich gesellschaftlich und politisch zu widmen
hat«(ebd., 8f.) und die in Konkurrenz zu anderen Problemléseformeln (Demokratie,
Menschenrechte etc.) den diskursiv-hegemonialen Raum strukturiert.

Innerhalb dieses konfliktreichen hegemonialen Raums lasst sich auch Schifers
Rekonstruktion und Reformulierung der klassischen Bildungsidee positionieren,
bei dem er selbst in diese hegemonial-diskursive Arena zu intervenieren versucht.
Fir diese Intervention in den diskursiv-hegemonialen Raum bemiiht Schifer einen
»eigenen Einsatzpunkt der >klassischen« Bildungstheorie« (ebd., 70f.; vgl. Gelhard
2018b, 96), indem er ein (ergessenes<) Grundmoment oder sogar den »Kern der
Bildungsidee« des klassischen Bildungsdenkens tiber eine eigene kleine Genealogie
(Initiationsriten, Platon, Meister Eckhart, Kant, Schiller, Humboldt, Adorno) in den
Fokus riickt (VdB, 119; Schifer 2019, 7-74; vgl. Gelhard 2018b, 92) und die klassische
Bildung in einer »Solidaritit« mit vorrangig poststrukturalistischen Referenzen ak-
tualisiert (vgl. VdB, 80-84). Nicht ein konkretes Bildungsverstindnis (mit die Wirk-
lichkeit tiberschreitenden, angebbaren und erreichbaren Bildungsmoglichkeiten),
sondern die »Ortlosigkeit«, die unmégliche Erreichbarkeit und »Unbestimmtheit«
moglicher Bezugspunkte des Bildungsversprechens treten bei Schifer ins Zentrum
seiner bildungstheoretischen Intervention. Schifer setzt nicht an den imaginiren
Bezugspunkten (wie beispielsweise bei Klafki) oder der regulativen Idee der klassi-
schen Bildung und auch nicht an der damit verbundenen hegemonialen Ordnung
der Bildung (wie beispielsweise Ricken) an, sondern er griindet seine Intervention
auf (vergessene) radikale Differenzmomente des Bildungs- und Erziehungsdenkens
beispielsweise von Humboldt oder Schiller. Im Gegensatz zu Rickens Humboldtre-
zeption wurde das >Kraftfeld< der Bildung schon bei Humboldt nicht einfach durch
die Selbstbestimmung oder Entfaltung, sondern nach Schifer durch grundlegende
Differenzen bestimmt, die das Subjekt mit unverséhnlichen Differenzen konfron-
tieren, es >zerreifden< und mit dem Unméoglichen konfrontieren.

Fur diese griindende Differenz seines Bildungsdenkens bemiiht Schifer neben
Schillers Differenz von Form- und Stofftrieb und Humboldts Differenz zwischen
bedingender und unbedingter Freiheit viele Differenzgeber:innen: das Hegel’sche
Verhiltnis von zu erkennendem und erkanntem Gegenstand (Schifer und Thomp-
son 2014, 7), den Kant der ersten Kritik, dem zufolge »jene die menschliche Existenz
bestimmenden Kategorien (Subjekt, Welt, aber auch Freiheit, Autonomie etc.) der
menschlichen Erkenntnis entzogen sind« (Schifer und Thompson 2014, 18), den
Adorno'schen Erfahrungsbegriff, dem zufolge die »Differenz zwischen Erfahrung
und Subjekt nicht geschlossen werden kann« (VdB, 71), die »Liicke« zwischen pro-

14.02.2028, 08:10:0


https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

duktiver Macht und performativer Freiheit (Schifer 2019, 132) oder die Lauclawsche
und Mouffe’'sche Hegemoniekonzeption, in der verschiedenste Reprisentationen
auf ein unzugingliches Signifikat (nicht) verweisen (vgl. Kapitel 4.4).

Schifer versucht, diejenige(n) Differenz(en) im Subjekt zu re-signifizieren oder
zu (re-)produzieren, die sich aus einer hegemonie- und alterititstheoretischen Per-
spektive den sozialen und hegemonialen Schliefiungsversuchen (beispielsweise Ri-
ckens Selbstwerden) entziehen. Diese Perspektive erméglicht es, ein neues >Kraft-
feld<und einen neuen >Differenzsinn«der Bildung zu denken und zu ser6ffnen«. Da-
bei werden keine neuen imaginiren Bezugspunkte, sondern die unmégliche Schlie-
Bung selbst wird zu dem »notwendigen Bezugspunkt der>Selbstbildung«« (VdB, 79).
Eswird eine »Differenz gesetzt, die als unabschliefbare produktiv wird« (ebd.); Bil-
dung wird diesseits und jenseits des Wissens und der Macht im Sinne Foucaults po-
sitioniert. Bildung wird zu einem Differenzkonstrukt oder einer »Grenzkategorie«
(Schifer und Thompson 2014, 17).

Neben diesem Anschluss an die klassische Bildungstheorie fithrt Schafer ver-
schiedenste (theoretische und bildungsrelevante) Differenz- und damit Kraftfeld-
erzeuger:innen ins Feld, die »unterhalb der Schwelle der grofRen [und aufwendigen]
Entwiirfe« des Neuhumanismus anzusiedeln seien (VdB, 81; vgl. ebd., 77). Diese >be-
scheidenen«< Konzepte wiirden die »reale Unbestimmbarkeit« markieren und den
Differenzsinn der Bildung wieder erzeugen (ebd.). Zu diesen Konzepten zihlt er im
Allgemeinen »Figuren der Unterbrechung [und] [...] Ent-Subjektivierung, »der ver-
hinderten Erfahrung« oder »einer Skepsis, die keinen Grund mehr in sich selbst zu
finden vermag« (VdB, 81).4

Neben dem Anschluss an das klassische Bildungsdenken und diesen >beschei-
denen« Konzepten fithrt Schifer auflerdem entgegen seiner Rhetorik eine:n weite-
re:n und grofiere:n Differenzgeber:in ins Feld. Bildung und ihre Bezugspunkte wer-
den bei Schifer in eine Perspektive eingeschrieben, wonach sich das Soziale nicht
wie beispielsweise bei Adorno zu einem totalen, 6konomisierten und entfremde-
ten Regime oder in einer >schwarzen Lesart« wie bei Foucault in einem >unerbittli-
chen« Wahrheitsregime verschliefdt. Das Soziale dient nicht als Gegenpol fiir eine
kritisch gewendete Bildung oder fiir die Verunmdglichung kritischer Bildung (wie
bei Ricken und Masschelein 2003; Ricken 2006). Das Soziale ist in der postfunda-
mentalistischen oder hegemonietheoretischen Perspektive selbst »zerrissen« und
von unzihligen »Konfliktlinien« und diskursiv-hegemonialen »Auseinandersetzun-
gen« durchzogen. Das Soziale wird zu einer Art diskursiv-hegemonialen oder sym-

41 Im Speziellen verweist Schifer unter anderem auf die entsubjektivierende Erfahrung bei
Adorno, die sstumme Erfahrung« Merleau-Pontys oder auf die skeptischen Ansitze Theodor
Ballauffs, Wolfgang Fischers und Jérg Ruhloffs, welche die Figur einer »endlosen Selbstiiber-
schreitung« anvisieren, an deren Ende »weder ein souverdanes Subjekt noch die Méglichkeit
eines in sich gegriindeten Wissens« zu finden sei (VdB, 78).

14.02.2028, 08:10:0

75


https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

76

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

bolisch-imaginiren Arena, in der »nicht zu beendende Konflikt[e] [ausgetragen wer-
den], [...] [die] nur tiber >leere Signifikanten< und auch dann nur hegemonial zeit-
weise entschieden zu sein« scheinen (ebd.). Die (Ein-)SchliefSung des Sozialen in ei-
nen hegemonialen Diskurs — die Reprisentation, Strukturierung und Bestimmung
des Sozialen (oder auch der Bildung) aus einer partikularen Position heraus — wird
mit Laclau und Mouffe unméglich (vgl. VdB, 83). Mit Foucault formuliert: Es ste-
hen immer verschiedene Formen der Subjektivierung in Konflikt zueinander oder
das Subjekt wird zum Kreuzungspunkt verschiedenster Diskurse und Praktiken, die
sich zudem teils erginzen, teils verbinden, sich teils gegenseitig ausldschen oder
nebeneinander bestehen.**

Schifer erzeugt damit eine Lesart, nach der nicht die Differenz zwischen fremd-
bestimmendem Sozialen und selbstbestimmter Individualitit fir einen Bildungs-
prozess als Uberschreitungsbewegung des Gegebenen produktiv wird, sondern das
Gegebene oder Wirkliche selbst erhilt eine rhetorische und performative Dimensi-
on. Das Soziale ist von immanenten Differenzen durchzogen, die als >Kraftfeld der
Bildung« funktionieren (kénnen). Entsubjektivierung, Unterbrechungen, >Liickens,
>Rissecund Entzugserscheinungen (vgl. Schifer 2019) werden in dieser Lesart alltig-
liche Phinomene; jedes Subjekt ist von nicht zu versdhnenden Differenzen durch-
zogen. Diese Differenz bedingen zwar nicht notwendig Bildung, diese lassen sich
jedoch mit Schifer als ein mogliches Kraftfeld der Bildung verstehen (vgl. VdB, 81).

Das eigentliche Kraftfeld oder die eigentliche produktive Differenz (innerhalb
von Schifers anti-hegemonialem Einsatz) ist dabei die zwischen Offnung und
Schlieffung eines Diskurses, eines Wahrheitsregimes und eine kritische Bildung
wird von Schifer dabei als Offnungsprozess (normativ) qualifiziert (Schifer 2019,
129). Die zu iiberschreitenden Probleme oder zu 6ffnenden Schlieffungen bleiben
dabei die alten. So droht (trotz der unmoglichen SchlieRung des Sozialen) der ka-
pitalistische Markt die Bildung total zu durchdringen und in ein Wahrheitsregime
tiber die »Verschrinkung des Humankapitalkonzepts mit der Selbstbildung«>uner-
bittlich« einzuschlief}en und dariiber hinaus jeden politischen Streit »iberfliissig«
zu machen (Schifer 2016, 24). Auf diese Schliefdung kann Schifer aus hegemo-
nietheoretischer Sicht selbst nur mit einer perspektivischen und partikularen
Intervention reagieren, »deren »Begriindung« selbst wiederum eher iiber imaginire
Bezugspunkte und entsprechend leere Signifikanten verliuft« (Schifer 2014, 15).
Auch setzt sich Schifers Intervention aus hegemonietheoretischer Sicht politisch
erst durch, wenn sie erstens iiberzeugend eine partikulare Position als universale
ausgeben kann, wenn sie zweitens eine Vielzahl an partikularen Positionen und

42 Nebendiesem immerin Bewegung bleibenden Kampf und der unmoglichen SchliefRung des
Sozialen besteht zwischen jeder Subjektivierungszumutung und der performativen Ausfor-
mung eine weitere Differenz, die sich nicht schlieRRen lasst (Schafer 2019).

14.02.2028, 08:10:0


https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Interessen unter sich versammelt und wenn sie drittens grofle Versprechungen
machen kann.

In dieser Lesart spannt Schifer nun in seiner Antwort einen isthetischen
Moglichkeitsraum auf, der im selben Duktus wie eine universelle Grofdtheorie
in einem universalistischen Gestus Gesellschaft, Subjekt und Bildung vorrangig
hegemonie- und alterititstheoretisch plausibilisiert sowie Kriterien und Losungs-
wege fiir eine Uberwindung des problematisch Gegebenen erarbeitet. Anders als
Rickens antimoderne Bewegung, der die ganze Moderne mit der Vertiefung ei-
ner spezifischen Subjektivitit identifiziert, kniipft Schifer dhnlich wie Koller an
differenz- und alterititstheoretische Momente der Moderne an, bringt diese zur
Geltung und radikalisiert sie mit aktuellen und kritischen Theorieangeboten gegen
sich totalisierende oder hier schlieRende Tendenzen der Moderne. Es wird damit
in Verbindung mit hegemonialen Imaginiren wie Humboldt und in Solidaritit mit
dem »modernen politischen Diskurs« samt der »Signifikanten der Selbstbestim-
mung und Individualitit« (Schifer 2014, 18) und Bildungsbiirgerlichkeit (Schifer
2016, 22) eine Kritikperspektive erarbeitet, die gleichzeitig unter anderem an die
Kritische Theorie und den Poststrukturalismus ankniipft und beide kritische Stro-
mungen versohnt und so seine Perspektive fiir viele anschlussfihig macht. Schifer
bringt damit viele partikulare Perspektiven zusammen und bringt sie in einer
Weise in Stellung, um die Wiedereréffnung einer bildungsbiirgerlichen Option zu
skizzieren, mit der sich 6konomische (Schifer 2016) und empirische Hegemonien
(Schifer 2019) problematisieren und abwehren liefRen.

Humboldts Bildungsdenken stellt bei Schifer eine zentrale Frontlinie der »Ge-
genwehr« dar (Schifer 2016, 23f.). Schifer liest dafiir Humboldts Bildung alteritits-
theoretisch und stellt unter anderem im Anschluss an Benner (1990, 33) das Konzept
der unbedingten Freiheit Humboldts in den Fokus seiner Humboldtrezeption und
erzeugt damit eine Rezeption, die den zentralen Status eines in den hegemonia-
len Humboldtrezeptionen fokussierten konkreten und bestimmten Bildungs- und
Selbstverstindnisses deutlich infrage stellt.

Das Konzept der unbedingten (individuellen) Freiheit verweist auf die Differenz
von »unbestimmbarer, undefinierbarer Freiheit und den konkret-titigen Formen
der Selbstbestimmung« (VdB, 56). Die »Unbestimmbarkeit«, »Unergriindlichkeit«
und »Intransparenz« des Ich (ebd.) stehen in radikaler Opposition zur bedingten
Freiheit und zu konkreten Selbst- und Weltverhiltnissen.

In strukturell dhnlicher Weise wie bei der Verschrinkung Lacans von Realem
und Begehren scheint (in Schifers Zugriff) bei Humboldt aus der Unbedingtheit
eine Kraft zu resultieren, die »im Individuum als dessen unergriindliche Potenz
[wirkt], als etwas, das dessen (bestimmtes) Selbst- und Weltverhiltnis niemals zur
Ruhe kommen lisst« (ebd.). Die Differenz im Selbst bringt eine Kraft hervor, die
das Selbst um das nicht zu Erreichende - die (immer nur angestrebte) Vershnung
von unbedingter und bedingter Freiheit — kreisen lasst.

14.02.2028, 08:10:0

71


https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

78

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Der Bildungsprozess wird in dieser Konstellation zwischen unbedingter und be-
dingter Freiheit positioniert. Bildung ist nicht einfach eine unbedingte und unbe-
stimmbare oder bedingte und bestimmbare Angelegenheit. Bildung wird bei Hum-
boldt zu einem »Bestimmungsprozess« oder eher einem Versuch, der unbedingten
Freiheit einen moglichen »Ausdruck« zu verschaffen (61f.), was durch die unbeding-
te Freiheit »in Gang« gesetzt und durch deren Unbestimmbarkeit gleichzeitig am
Laufen gehalten und immer wieder infrage gestellt wird (ebd.). Dieser Bildungs-
prozess, die Unruhe und das Kreisen um die unbedingte Freiheit lisst sich nicht still
stellen, weil es unméglich ist, dass ein bedingtes und bestimmtes Selbst- und Welt-
verhiltnis oder Bildungsverstindnis diese unbedingte und unbestimmbare Freiheit
reprisentieren kann (vgl. ebd., 57).

Die radikale Differenz kann nicht von innen, aber auch nicht von auflen ge-
schlossen werden (ebd., 78). Die Positionierung der Bildung gegen staatliche,
6konomische, religiése, pidagogische, aufklirerische oder moralische Eingriffe
und Zugriffe erhilt mit Blick auf das Konzept der unbedingten Freiheit eine struk-
turelle Einbettung (vgl. ebd., 57), die nicht auf der Gegeniiberstellung von bedingter
Selbst-Bildung und bedingter Fremdbestimmung basiert. Die Verschrinkung der
Differenz zwischen bedingter Selbst-Bildung und bedingter Fremdbestimmung ist
moglich, wie Ricken mit Foucault zeigt (vgl. Ricken 2006). Entscheidend fiir Schifer
ist die Differenz zwischen Bedingtheit und Unbedingtheit. Der Bildungsprozess
als Erzeugung und Bestimmung von bedingten Freiheiten kann von aufien hochs-
tens veranlasst und befoérdert, jedoch nicht erzeugt und gesteuert werden (vgl.
VdB, 78). Eine fremdbestimmende >Reglementierung« und Kontrolle der bedingten
Freiheiten liuft Gefahr die Differenz zwischen Bedingt- und Unbedingtheit zu
verdecken und die Bildungsprozesse als individuelle Bestimmungs- und Uberset-
zungsprozesse der unbedingten Freiheit zu unterdriicken. Die Reglementierung
und Steuerung von Bildung werden mit Humboldt zu Gewaltakten, die sich gegen
die unbedingte Freiheit und damit die Bildung selbst richtet (vgl. ebd.). Bezieht
mensch dies auf Humboldt, dann widersetzt sich die unbedingte Freiheit auch
der konkreten Bildungskonzeption Humboldts und »jedem einfachen Verstindnis
von >Vervollkommnung« oder einer hochsten und proportionierlichen Ausprigung
aller Krifte zu einem Ganzen« (ebd., 59f.).

Und auch die SchliefSung der Differenz von innen ist in Humboldts Bildungs-
denken nicht moéglich, da er die Welt der (asymmetrischen) Verfiigbarkeit dem
Selbst entzieht. Das Ich kann sich nur in freier Wechselwirkung mit Welt bilden
und muss sich »der Materialitit, der Stofflichkeit, der Widerstindigkeit des Ge-
genstandes >aussetzen« (ebd., 59). Es handelt sich bei dieser Wechselwirkung
nicht um einen Aneignungsprozess von Welt, der den Ausgangspunkt des Selbst
unberiihrt lisst und das Selbst nur mit weiteren Erfahrungen und weiterem Wissen
ausstattet. Diese Welt und die »Konfrontation mit der [...] unbedingten Offenheit«
entfremdet das Selbst von sich und schreibt die »Erfahrung der Differenz« in das

14.02.2028, 08:10:0


https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Selbst ein (ebd.), indem es das Selbst verindert und eine direkte Riickkehr aus der
Entfremdung zu dem Ausgangspunkt durchkreuzt (ebd.). Das sich bildende Selbst
ist somit auf die entfremdende und unbedingte Offenheit der Welt angewiesen, die
sich im Bildungsprozess zudem ins Selbst einschreibt.

Um der unbedingten Freiheit Raum zu geben und damit Bildungsprozesse
gelingen, verweist Humboldt auf zwei Kriterien. Einerseits wird die Bildung, wie
bereits beschrieben, mit der unbedingten Freiheit verschrinkt: »Zu dieser Bil-
dung ist Freiheit die erste, und unerlissliche Bedingung« (Humboldt 1793a, 64;
zit.n. VdB, 58). Die Ausdrucksmoglichkeiten und Reprisentationsversuche der
unbedingten Freiheit diirfen nicht reglementiert werden. Andererseits fithrt er die
»Mannigfaltigkeit der Situationen« (ebd.) als weiteres Kriterium gegen eine mog-
liche einfaltige Steuerung und Beeinflussung von >Bildungsinhalten, -situationen
oder -konstellationen<an (VdB, 58).

In dieser Schifer’schen Lesart durchkreuzen die unbedingte Freiheit, die Man-
nigfaltigkeit der Situationen und die Widerstindigkeit der Welt jede hegemoniale
SchlieRung des Sozialen durch dem Subjekt iibergestiilpte bedingte Freiheiten.

Humboldts bildungstheoretische Versuche, »die Frage nach dem Verhiltnis
von unbestimmbarer, undefinierbarer Freiheit und den konkret-titigen Formen
der Selbstbestimmung« zu beantworten, erhalten einen anderen >Status« (ebd.,
56f., vgl. 62). Sein »Riickgriff auf metaphysische Figuren« (ebd., 60) wie Vervoll-
kommnung, Versdhnung, das »Konzept des urspriinglichen Charakters« (ebd.,
63) oder die »iibergreifende Allgemeinheit« (ebd., 60) stehen mit der unbedingten
Freiheit oder dem Mannigfaltigkeitsanspruch dann nicht im Widerspruch (vgl.
ebd., 62), sondern es geht dann bei Humboldts Bildungskonzeptionen um »die
Moglichkeit ein [...] Verhiltnis [...] aufzuzeigen [und denkbar zu machen], in dem
sich eine unbedingte individuelle Freiheit als mit der titigen Selbstbestimmung
dieses Individuums verséhnte vorstellen lisst« (VdB, 57).

Die stheoretische Funktion< von Humboldts Bildungskonzeptionen, wenn
mensch »davon ausgehen will, dass Humboldt selbst um den Status des metaphy-
sischen Charakters seiner Entwiirfe weil« (ebd., 64), liegt dann nach Schifer nicht
in einer >naiven Flucht in die Metaphysik« (ebd., 60f.), sondern darin, die »Unmdog-
lichkeit einer Losung« zu markieren und »Unmdgliches als méglich erscheinen zu
lassen«. Es gehe nicht »um eine [...] naive [...] Behauptung [...] [der] Wahrheit und
Wirklichkeit [von Bildung], sondern — wie Humboldt sagt — [um die] »dichterische
[..] Einbildungskraft, die darauf zielt, die Moglichkeit des Aufscheinens der Idee
in der Wirklichkeit zu inszenieren« (ebd.; vgl. Schifer 2004, 102f.).

Schifer fokussiert bei Humboldt die unaufthebbare Differenz zwischen unbe-
dingter Freiheit und den erzeugten wie bedingten dsthetischen Moglichkeitsriu-
men der Bildungskonzeptionen. Die vielfach kritisierten imaginiren Bezugspunkte
der Bildungskonzeption, wie Vervollkommnung, Ganzheit und Selbstbestimmung,

14.02.2028, 08:10:0

79


https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

80

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

wie die damit verbundenen identititslogischen und totalisierenden Tendenzen er-
halten einen sekundiren oder strategischen Status.

»Selbstbildung« nach Humboldt wird so entgegen der vielen diskursiv-hegemo-
nialen SchlieRungsversuche (konkrete Bildungseinsitze) als ein »politisch 6ffnen-
der Einsatz« bemiiht (Schifer 2016, 22), wobei das Offnende durch eine radikale
Differenz qualifiziert wird. Die Auseinandersetzung um Bildung kénne nicht durch
konkrete und sozial bedingte Bildungsverstindnisse, beispielsweise durch Hum-
boldts Bildungsdenken, die Verschrinkung von Selbstbildung und Humankapital-
konzeption oder durch eine empirische Vermessung der realen Bildung still gestellt
werden (vgl. Schifer 2020, 80). Jeder Zugriff auf Bildung ist bedingt und zieht seine
Kriterien aus der sozialen und symbolischen Ordnung selbst. Schifer positioniert
im Rahmen seines diskursiv-hegemonialen Einsatzes Bildung als 6ffnendes Diffe-
renzkonstrukt zwischen bedingter und unbedingter Freiheit auf der Grenze des dis-
kursiv-hegemonialen Kampfes zum realen AufSen (vgl. Kapitel 4.4). Bildung scheint so
marktwirtschaftlichen oder auch gouvernementalen Schlieffungsversuchen in Tei-
len entzogen zu bleiben und einen »unméglichen Bezugspunkt einer Kritik an der
gesellschaftlichen Steuerung von Bildungsprozessen« zu liefern (2019, 122).

2.6 Zwischenfazit I: Zwischen Kritik und Dekonstruktion

In aller Details iibergehenden Kiirze lisst sich mit Norbert Ricken Bildung vorran-
gig als ein (problematisches) Dispositiv verstehen. Bei Alfred Schifer wird Bildung
zu einem leeren Signifikanten, der jedoch kritisch gefillt und anti-hegemonial po-
sitioniert werden kann. Hans-Christoph Koller reformuliert das neuhumanistische
Bildungsdenken und orientiert den Bildungsprozess an die radikale Heterogeni-
tatsfigur des Widerstreits. Und mit Wimmer wurde Bildung einerseits als ein medi-
al bedingtes Dispositiv und andererseits sowohl als eine immer schon ruinierte als
auch eine immer im Kommen bleibende posthumanistische Bildung fixiert.

Allevier Iterationen lassen sich als bildungstheoretische Antworten auf die »Fra-
ge nach der Méglichkeit von Bildung nach dem Ende der neuhumanistischen Bil-
dungsidee« positionieren (Wimmer 2009, 57). Mit jeweils verschiedenen Referenz-
systemen (unter anderem Lyotard, Foucault, Laclau und Mouffe, Derrida) bewegen
sich alle vier Antworten in der Spur des poststrukturalistischen Plidoyers fiir Dif-
ferenz und ihnen kann trotz aller Verschiedenheit und Kritik untereinander eine
ahnliche kritische Intention unterstellt werden. Das heift: Alle vier Autoren erzeu-
gen im Modus der Kritik einen Bruch mit dem klassischen Bildungsbegriff, legen
dabei jedoch je nach Referenzautor:in unterschiedliche Schwerpunkte und verfah-
ren mit diesem Bildungsbegriff in unterschiedlicher Weise.

Der Faschismus scheint ein teils vorausgesetzter Abgrenzungspunkt zu sein.
Auch der durch den Poststrukturalismus problematisierte Humanismus und die

14.02.2028, 08:10:0


https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

