
72 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Wenn Humboldt »die Illusion einer ganzheitlichen Identität als reale Möglichkeit

unterstellt« (Wimmer 2009, 65) undwenndieseUnterstellung gesellschaftlichwirk-

mächtig wird, dann ›blockiert‹ und stellt er die »Möglichkeiten der Übersetzung«

des Singulären still (ebd., 79). Diese Stillstellung beraubt »das Subjekt seiner Sin-

gularität und Andersheit« (ebd., 65), die mit Derrida gedacht nur im übersetzen-

den Sprechenmöglich sind. Humboldt schließt es in einen vorcodierten Raum und

in den Institutionalisierungen einer spezifischenDifferenzkonstruktion des indivi-

duellen Allgemeinen (vgl.Wimmer 1999, 63f.) wie einer ›spezifischenMenschenfas-

sung‹ (vgl. Ricken 2006, 313) und einer hermeneutischen Lebensform (vgl.Wimmer

2009, 58)mit fixiertenPhantasmen ein,welche die Andersheit des Subjekts (jenseits

des Dualismus Eigenes/Anderes) verstellen.

Die verschiedenen Sprachen sind zudem im Anschluss an Derrida im Ver-

gleich zu Humboldt keine geschlossenen Entitäten mehr. Sie sind nicht mehr mit

sich selbst identisch (vgl. Kapitel 2.9.2). Damit herrscht mit Derrida zwischen

den Sprachen (oder auch Sprachspielen) kein harmonisch-gerahmter (Humboldt)

oder radikaler (Koller) (Wider-)Streit. In Anknüpfung an Derrida bemüht Wim-

mer die Heterogenitätsfigur der ›unreinen Differenz‹ (vgl. Wimmer 2014b, 447);

eine Differenz, die in sich »heterogen und paradox« ist (vgl. Wimmer 1999, 56).

Mit dieser Differenz wird das Unterschiedene als identitätslogische Entität besei-

tigt, die Pole werden unentschieden. Es geht dann nur noch um Vermischungen,

Kontaminationen und Grenzverwischungen (vgl.Wimmer 2014b, 447).

2.5 Die Wiedereröffnung des Kraftfelds der Bildung

Alfred Schäfer führt mit seinen bildungstheoretischen Überlegungen ein umfang-

reiches Referenzsystem ins Feld, bei dem er eine Vielzahl anTheoretiker:innen und

empirisches Material miteinander verschränkt, darunter unter anderem Schillers

Scheinversöhnung, Humboldts Konzept unbedingter Freiheit, Adornos Nichtiden-

tisches und seinenErfahrungsbegriff, FoucaultsDiskursanalyse und das Subjekt als

Kreuzungspunkt der Diskurse, Lacans drei Register, Laclaus undMouffes Hegemo-

nietheorie und auch eine umfangreiche Diskursanalyse von unter anderem empiri-

schen Leitfadeninterviews mit Individualtourist:innen in Mali.

Ein zentraler Ausgangspunkt der bildungstheoretischen Auseinandersetzung

Schäfers lässt sich im Anschluss an Adorno mit dem Verlust des traditionellen

»Kraftfelds der Bildung« markieren (Schäfer 2011a, im Folgenden VdB, 74; vgl.

Adorno 1996, 96). Dieses Kraftfeld ist im klassischen Sinne durch unversöhn-

liche Differenzen zwischen beispielsweise Stoff- und Formtrieb (Schiller) oder

unbedingter und bedingter Freiheit (Humboldt) einerseits und durch das Verspre-

chen der Überschreitung des fremdbestimmenden Gegebenen (Absolutismus und

Feudalismus bei Humboldt oder Schillers doppelte Entfremdung) andererseits

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010 - am 14.02.2026, 06:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 73

gekennzeichnet gewesen. Nach Schäfer scheinen diese Differenzen und dieses

Versprechen gegenwärtig jedoch eher auf versöhnliche Differenzen zwischen

Selbst- und Fremdbestimmung zu basieren und die Versprechungen der hege-

monialen Bildungsdiskurse und ihrer Akteur:innen visieren keine Überschreitung

des Gegebenen im radikalen Sinne an, sondern dienen der bestehenden Selbst-,

Wirtschafts-, Gesellschafts- oder sogarWeltoptimierung (vgl. VdB, 8ff.).

Die klassischen und für dieÜberschreitung des Feudalismus oder Absolutismus

verwendeten imaginären Bezugspunkte der Autonomie, Freiheit oder Selbstbe-

stimmung sind alltägliche Begrifflichkeiten geworden und das selbst-verantwortli-

che Selbst funktioniert nicht mehr als eine klare Gegenfigur zur Verantwortlichkeit

des Fürstens oder Gotts, sondern das selbst-verantwortliche Selbst wird vom So-

zialen, dem Markt, Bildungsinstitutionen und auch dem Regierungsapparat selbst

erwartet und die damit einhergehenden ›Subjektivierungszumutungen‹ zeitigen

reale Effekte, sodass sich ein Großteil der Subjekte auch als selbstverantwortlich

inszeniert und selbstverantwortlich agieren. Neben dieser zumindest scheinbaren

Versöhnlichkeit zwischen Selbst- und Fremdbestimmung ist zudem der theoreti-

sche Rückgriff »auf das Versprechen eines freien, autonomen oder individuellen

Subjekts« spätestens mit dem »linguistic turn, [dem] cultural turn oder auch [den]

poststrukturalistischen Ansätze[n]« problematisch geworden (VdB, 80).

Diesem Verlust oder dem Vergessen des eigentlichen ›Kraftfelds‹ und ›Diffe-

renzsinns‹ der Bildung stellt Schäfer eine Komplizenschaft klassischer Bildungs-

diskursemit neuenTheorieangeboten und -konzepten entgegen (ebd., 80f., 138). Er

schreibt den Bildungsbegriff und das klassische Bildungsdenken dabei vorrangig

in eine alteritäts- und hegemonietheoretische Perspektive ein, um das »Kraftfeld

der Bildung« wieder zu ›eröffnen‹ (ebd., 79).

In einer vorrangig hegemonietheoretischen Perspektive lässt sich Bildung mit

Schäfer (zunächst) als ein leerer Signifikant verstehen, womit auch gleichzeitig das

Überschreitungs-Versprechen der klassischen Bildung »zu einem leeren Verspre-

chen« wird (VdB, 74), denn der Bildungsbegriff scheint schon seit längerem für alles

und jede:n zu funktionieren.Und die Liste Schäfers (ebd., 8f.) lässt sich noch erwei-

tern, denn die deutschsprachige Bildung und Bildungstheorie eignet sich nicht nur

für die Selbstoptimierung der Deutschen oder die Volkswirtschaft Deutschlands,

sondern Bildung eignet sich wie schon bei Humboldt für die gesamte Menschheit:

als »Menschenrecht« (Allmendinger 2013) oder als »kulturelles Erbe für die Weltge-

sellschaft« (Sander 2018). Auch die Wendungen der Bildung als ›Überlebensinstru-

ment‹ im globalen Süden (vgl. Krappmann 2013) oder die dekoloniale Fassung des

Bildungsbegriffs mithilfe deutschsprachiger Bildungstheorie (Knobloch 2019) lie-

ßen sich an dieser Stelle problematisieren (vgl. krit. d. Jašová undWartmann 2020;

Wartmann 2021; Kapitel 5).

Bei Schäfer verweist diese Entleerung des Bildungsbegriffs nicht auf das klassi-

sche Bildungsdenken, sondern auf die »zentrale Relevanz« des Bildungsbegriffs im

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010 - am 14.02.2026, 06:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


74 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

politischen und gesellschaftlichen Raum (VdB, 8), da Bildung als leerer Signifikant

in der Lage ist, »unterschiedliche Problemlagen mit Aussicht auf eine allgemeine

Zustimmungsfähigkeit« zu organisieren und »unterschiedliche Interessengrup-

pen« mit ihren »unterschiedlichen Problemlagen« unter sich zu vereinen (ebd.).

Erst eine entleerte Bildungskonzeption konnte so zu einer »allseits akzeptierten

Problemformel« werden, »der man sich gesellschaftlich und politisch zu widmen

hat« (ebd.,8f.) unddie inKonkurrenzzuanderenProblemlöseformeln (Demokratie,

Menschenrechte etc.) den diskursiv-hegemonialen Raum strukturiert.

Innerhalb dieses konfliktreichen hegemonialen Raums lässt sich auch Schäfers

Rekonstruktion und Reformulierung der klassischen Bildungsidee positionieren,

bei dem er selbst in diese hegemonial-diskursive Arena zu intervenieren versucht.

Für diese Intervention in den diskursiv-hegemonialen Raumbemüht Schäfer einen

»eigenen Einsatzpunkt der ›klassischen‹ Bildungstheorie« (ebd., 70f.; vgl. Gelhard

2018b, 96), indem er ein (›vergessenes‹) Grundmoment oder sogar den »Kern der

Bildungsidee« des klassischen Bildungsdenkens über eine eigene kleine Genealogie

(Initiationsriten, Platon,Meister Eckhart, Kant, Schiller,Humboldt, Adorno) in den

Fokus rückt (VdB, 119; Schäfer 2019, 7-74; vgl. Gelhard 2018b, 92) und die klassische

Bildung in einer »Solidarität«mit vorrangig poststrukturalistischen Referenzen ak-

tualisiert (vgl. VdB, 80-84). Nicht ein konkretes Bildungsverständnis (mit dieWirk-

lichkeit überschreitenden, angebbaren und erreichbaren Bildungsmöglichkeiten),

sondern die »Ortlosigkeit«, die unmögliche Erreichbarkeit und »Unbestimmtheit«

möglicher Bezugspunkte des Bildungsversprechens treten bei Schäfer ins Zentrum

seiner bildungstheoretischen Intervention. Schäfer setzt nicht an den imaginären

Bezugspunkten (wie beispielsweise bei Klafki) oder der regulativen Idee der klassi-

schen Bildung und auch nicht an der damit verbundenen hegemonialen Ordnung

der Bildung (wie beispielsweise Ricken) an, sondern er gründet seine Intervention

auf (vergessene) radikaleDifferenzmomentedesBildungs- undErziehungsdenkens

beispielsweise von Humboldt oder Schiller. Im Gegensatz zu Rickens Humboldtre-

zeption wurde das ›Kraftfeld‹ der Bildung schon bei Humboldt nicht einfach durch

die Selbstbestimmung oder Entfaltung, sondern nach Schäfer durch grundlegende

Differenzen bestimmt, die das Subjekt mit unversöhnlichen Differenzen konfron-

tieren, es ›zerreißen‹ undmit demUnmöglichen konfrontieren.

Für diese gründende Differenz seines Bildungsdenkens bemüht Schäfer neben

Schillers Differenz von Form- und Stofftrieb und Humboldts Differenz zwischen

bedingender und unbedingter Freiheit viele Differenzgeber:innen: das Hegel’sche

Verhältnis von zu erkennendem und erkanntem Gegenstand (Schäfer und Thomp-

son 2014, 7), denKant der erstenKritik, demzufolge »jene diemenschliche Existenz

bestimmenden Kategorien (Subjekt, Welt, aber auch Freiheit, Autonomie etc.) der

menschlichen Erkenntnis entzogen sind« (Schäfer und Thompson 2014, 18), den

Adorno’schen Erfahrungsbegriff, dem zufolge die »Differenz zwischen Erfahrung

und Subjekt nicht geschlossen werden kann« (VdB, 71), die »Lücke« zwischen pro-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010 - am 14.02.2026, 06:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 75

duktiverMacht und performativer Freiheit (Schäfer 2019, 132) oder die Lauclau’sche

und Mouffe’sche Hegemoniekonzeption, in der verschiedenste Repräsentationen

auf ein unzugängliches Signifikat (nicht) verweisen (vgl. Kapitel 4.4).

Schäfer versucht, diejenige(n) Differenz(en) im Subjekt zu re-signifizieren oder

zu (re-)produzieren, die sich aus einer hegemonie- und alteritätstheoretischen Per-

spektive den sozialen und hegemonialen Schließungsversuchen (beispielsweise Ri-

ckens Selbstwerden) entziehen. Diese Perspektive ermöglicht es, ein neues ›Kraft-

feld‹ und einen neuen ›Differenzsinn‹ der Bildung zu denken und zu ›eröffnen‹.Da-

beiwerden keine neuen imaginärenBezugspunkte, sondern die unmögliche Schlie-

ßung selbst wird zu dem»notwendigenBezugspunkt der ›Selbstbildung‹« (VdB, 79).

Eswird eine »Differenz gesetzt, die als unabschließbare produktiv wird« (ebd.); Bil-

dungwird diesseits und jenseits desWissens und derMacht imSinne Foucaults po-

sitioniert. Bildung wird zu einem Differenzkonstrukt oder einer »Grenzkategorie«

(Schäfer undThompson 2014, 17).

Neben diesem Anschluss an die klassische Bildungstheorie führt Schäfer ver-

schiedenste (theoretische und bildungsrelevante) Differenz- und damit Kraftfeld-

erzeuger:innen ins Feld, die »unterhalb der Schwelle der großen [und aufwendigen]

Entwürfe« desNeuhumanismus anzusiedeln seien (VdB, 81; vgl. ebd., 77).Diese ›be-

scheidenen‹ Konzepte würden die »reale Unbestimmbarkeit« markieren und den

Differenzsinn der Bildungwieder erzeugen (ebd.). Zu diesen Konzepten zählt er im

Allgemeinen »Figuren derUnterbrechung [und] […] Ent-Subjektivierung«, »der ver-

hinderten Erfahrung« oder »einer Skepsis, die keinen Grund mehr in sich selbst zu

finden vermag« (VdB, 81).41

Neben dem Anschluss an das klassische Bildungsdenken und diesen ›beschei-

denen‹ Konzepten führt Schäfer außerdem entgegen seiner Rhetorik eine:n weite-

re:n und größere:nDifferenzgeber:in ins Feld. Bildung und ihre Bezugspunktewer-

den bei Schäfer in eine Perspektive eingeschrieben, wonach sich das Soziale nicht

wie beispielsweise bei Adorno zu einem totalen, ökonomisierten und entfremde-

ten Regime oder in einer ›schwarzen Lesart‹ wie bei Foucault in einem ›unerbittli-

chen‹ Wahrheitsregime verschließt. Das Soziale dient nicht als Gegenpol für eine

kritisch gewendete Bildung oder für die Verunmöglichung kritischer Bildung (wie

bei Ricken und Masschelein 2003; Ricken 2006). Das Soziale ist in der postfunda-

mentalistischen oder hegemonietheoretischen Perspektive selbst »zerrissen« und

vonunzähligen »Konfliktlinien«unddiskursiv-hegemonialen »Auseinandersetzun-

gen« durchzogen. Das Soziale wird zu einer Art diskursiv-hegemonialen oder sym-

41 Im Speziellen verweist Schäfer unter anderem auf die entsubjektivierende Erfahrung bei

Adorno, die ›stumme Erfahrung‹ Merleau-Pontys oder auf die skeptischen Ansätze Theodor

Ballauffs, Wolfgang Fischers und Jörg Ruhloffs, welche die Figur einer »endlosen Selbstüber-

schreitung« anvisieren, an deren Ende »weder ein souveränes Subjekt noch die Möglichkeit

eines in sich gegründeten Wissens« zu finden sei (VdB, 78).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010 - am 14.02.2026, 06:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

bolisch-imaginärenArena, inder »nicht zubeendendeKonflikt[e] [ausgetragenwer-

den], […] [die] nur über ›leere Signifikanten‹ und auch dann nur hegemonial zeit-

weise entschieden zu sein« scheinen (ebd.).Die (Ein-)Schließung des Sozialen in ei-

nen hegemonialen Diskurs – die Repräsentation, Strukturierung und Bestimmung

des Sozialen (oder auch der Bildung) aus einer partikularen Position heraus – wird

mit Laclau und Mouffe unmöglich (vgl. VdB, 83). Mit Foucault formuliert: Es ste-

hen immer verschiedene Formen der Subjektivierung in Konflikt zueinander oder

dasSubjektwirdzumKreuzungspunkt verschiedensterDiskurseundPraktiken,die

sich zudem teils ergänzen, teils verbinden, sich teils gegenseitig auslöschen oder

nebeneinander bestehen.42

Schäfer erzeugt damit eineLesart,nachdernicht dieDifferenz zwischen fremd-

bestimmendem Sozialen und selbstbestimmter Individualität für einen Bildungs-

prozess als Überschreitungsbewegung des Gegebenen produktiv wird, sondern das

Gegebene oderWirkliche selbst erhält eine rhetorische und performative Dimensi-

on. Das Soziale ist von immanenten Differenzen durchzogen, die als ›Kraftfeld der

Bildung‹ funktionieren (können). Entsubjektivierung, Unterbrechungen, ›Lücken‹,

›Risse‹ undEntzugserscheinungen (vgl.Schäfer 2019)werden indieser Lesart alltäg-

liche Phänomene; jedes Subjekt ist von nicht zu versöhnenden Differenzen durch-

zogen. Diese Differenz bedingen zwar nicht notwendig Bildung, diese lassen sich

jedochmit Schäfer als ein mögliches Kraftfeld der Bildung verstehen (vgl. VdB, 81).

Das eigentliche Kraftfeld oder die eigentliche produktive Differenz (innerhalb

von Schäfers anti-hegemonialem Einsatz) ist dabei die zwischen Öffnung und

Schließung eines Diskurses, eines Wahrheitsregimes und eine kritische Bildung

wird von Schäfer dabei als Öffnungsprozess (normativ) qualifiziert (Schäfer 2019,

129). Die zu überschreitenden Probleme oder zu öffnenden Schließungen bleiben

dabei die alten. So droht (trotz der unmöglichen Schließung des Sozialen) der ka-

pitalistische Markt die Bildung total zu durchdringen und in ein Wahrheitsregime

über die »Verschränkung desHumankapitalkonzeptsmit der Selbstbildung« ›uner-

bittlich‹ einzuschließen und darüber hinaus jeden politischen Streit »überflüssig«

zu machen (Schäfer 2016, 24). Auf diese Schließung kann Schäfer aus hegemo-

nietheoretischer Sicht selbst nur mit einer perspektivischen und partikularen

Intervention reagieren, »deren ›Begründung‹ selbst wiederum eher über imaginäre

Bezugspunkte und entsprechend leere Signifikanten verläuft« (Schäfer 2014, 15).

Auch setzt sich Schäfers Intervention aus hegemonietheoretischer Sicht politisch

erst durch, wenn sie erstens überzeugend eine partikulare Position als universale

ausgeben kann, wenn sie zweitens eine Vielzahl an partikularen Positionen und

42 Neben diesem immer in Bewegung bleibenden Kampf und der unmöglichen Schließung des

Sozialen besteht zwischen jeder Subjektivierungszumutung und der performativen Ausfor-

mung eine weitere Differenz, die sich nicht schließen lässt (Schäfer 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010 - am 14.02.2026, 06:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 77

Interessen unter sich versammelt und wenn sie drittens große Versprechungen

machen kann.

In dieser Lesart spannt Schäfer nun in seiner Antwort einen ästhetischen

Möglichkeitsraum auf, der im selben Duktus wie eine universelle Großtheorie

in einem universalistischen Gestus Gesellschaft, Subjekt und Bildung vorrangig

hegemonie- und alteritätstheoretisch plausibilisiert sowie Kriterien und Lösungs-

wege für eine Überwindung des problematisch Gegebenen erarbeitet. Anders als

Rickens antimoderne Bewegung, der die ganze Moderne mit der Vertiefung ei-

ner spezifischen Subjektivität identifiziert, knüpft Schäfer ähnlich wie Koller an

differenz- und alteritätstheoretische Momente der Moderne an, bringt diese zur

Geltung und radikalisiert sie mit aktuellen und kritischenTheorieangeboten gegen

sich totalisierende oder hier schließende Tendenzen der Moderne. Es wird damit

in Verbindungmit hegemonialen Imaginären wie Humboldt und in Solidarität mit

dem »modernen politischen Diskurs« samt der »Signifikanten der Selbstbestim-

mung und Individualität« (Schäfer 2014, 18) und Bildungsbürgerlichkeit (Schäfer

2016, 22) eine Kritikperspektive erarbeitet, die gleichzeitig unter anderem an die

Kritische Theorie und den Poststrukturalismus anknüpft und beide kritische Strö-

mungen versöhnt und so seine Perspektive für viele anschlussfähig macht. Schäfer

bringt damit viele partikulare Perspektiven zusammen und bringt sie in einer

Weise in Stellung, um die Wiedereröffnung einer bildungsbürgerlichen Option zu

skizzieren, mit der sich ökonomische (Schäfer 2016) und empirische Hegemonien

(Schäfer 2019) problematisieren und abwehren ließen.

Humboldts Bildungsdenken stellt bei Schäfer eine zentrale Frontlinie der »Ge-

genwehr« dar (Schäfer 2016, 23f.). Schäfer liest dafürHumboldts Bildung alteritäts-

theoretisch und stellt unter anderem imAnschluss an Benner (1990, 33) das Konzept

der unbedingten Freiheit Humboldts in den Fokus seiner Humboldtrezeption und

erzeugt damit eine Rezeption, die den zentralen Status eines in den hegemonia-

len Humboldtrezeptionen fokussierten konkreten und bestimmten Bildungs- und

Selbstverständnisses deutlich infrage stellt.

DasKonzept der unbedingten (individuellen) Freiheit verweist auf dieDifferenz

von »unbestimmbarer, undefinierbarer Freiheit und den konkret-tätigen Formen

der Selbstbestimmung« (VdB, 56). Die »Unbestimmbarkeit«, »Unergründlichkeit«

und »Intransparenz« des Ich (ebd.) stehen in radikaler Opposition zur bedingten

Freiheit und zu konkreten Selbst- undWeltverhältnissen.

In strukturell ähnlicher Weise wie bei der Verschränkung Lacans von Realem

und Begehren scheint (in Schäfers Zugriff) bei Humboldt aus der Unbedingtheit

eine Kraft zu resultieren, die »im Individuum als dessen unergründliche Potenz

[wirkt], als etwas, das dessen (bestimmtes) Selbst- und Weltverhältnis niemals zur

Ruhe kommen lässt« (ebd.). Die Differenz im Selbst bringt eine Kraft hervor, die

das Selbst um das nicht zu Erreichende – die (immer nur angestrebte) Versöhnung

von unbedingter und bedingter Freiheit – kreisen lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010 - am 14.02.2026, 06:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

DerBildungsprozesswird indieserKonstellationzwischenunbedingterundbe-

dingter Freiheit positioniert. Bildung ist nicht einfach eine unbedingte und unbe-

stimmbare oder bedingte und bestimmbare Angelegenheit. Bildungwird bei Hum-

boldt zu einem »Bestimmungsprozess« oder eher einem Versuch, der unbedingten

Freiheit einenmöglichen »Ausdruck« zu verschaffen (61f.),was durch die unbeding-

te Freiheit »in Gang« gesetzt und durch deren Unbestimmbarkeit gleichzeitig am

Laufen gehalten und immer wieder infrage gestellt wird (ebd.). Dieser Bildungs-

prozess, dieUnruhe unddasKreisen umdie unbedingte Freiheit lässt sich nicht still

stellen, weil es unmöglich ist, dass ein bedingtes und bestimmtes Selbst- undWelt-

verhältnis oder Bildungsverständnis diese unbedingte undunbestimmbare Freiheit

repräsentieren kann (vgl. ebd., 57).

Die radikale Differenz kann nicht von innen, aber auch nicht von außen ge-

schlossen werden (ebd., 78). Die Positionierung der Bildung gegen staatliche,

ökonomische, religiöse, pädagogische, aufklärerische oder moralische Eingriffe

und Zugriffe erhält mit Blick auf das Konzept der unbedingten Freiheit eine struk-

turelle Einbettung (vgl. ebd., 57), die nicht auf der Gegenüberstellung von bedingter

Selbst-Bildung und bedingter Fremdbestimmung basiert. Die Verschränkung der

Differenz zwischen bedingter Selbst-Bildung und bedingter Fremdbestimmung ist

möglich,wie Rickenmit Foucault zeigt (vgl. Ricken 2006). Entscheidend für Schäfer

ist die Differenz zwischen Bedingtheit und Unbedingtheit. Der Bildungsprozess

als Erzeugung und Bestimmung von bedingten Freiheiten kann von außen höchs-

tens veranlasst und befördert, jedoch nicht erzeugt und gesteuert werden (vgl.

VdB, 78). Eine fremdbestimmende ›Reglementierung‹ und Kontrolle der bedingten

Freiheiten läuft Gefahr die Differenz zwischen Bedingt- und Unbedingtheit zu

verdecken und die Bildungsprozesse als individuelle Bestimmungs- und Überset-

zungsprozesse der unbedingten Freiheit zu unterdrücken. Die Reglementierung

und Steuerung von Bildung werden mit Humboldt zu Gewaltakten, die sich gegen

die unbedingte Freiheit und damit die Bildung selbst richtet (vgl. ebd.). Bezieht

mensch dies auf Humboldt, dann widersetzt sich die unbedingte Freiheit auch

der konkreten Bildungskonzeption Humboldts und »jedem einfachen Verständnis

von ›Vervollkommnung‹ oder einer ›höchsten und proportionierlichen Ausprägung

aller Kräfte zu einem Ganzen‹« (ebd., 59f.).

Und auch die Schließung der Differenz von innen ist in Humboldts Bildungs-

denken nicht möglich, da er die Welt der (asymmetrischen) Verfügbarkeit dem

Selbst entzieht. Das Ich kann sich nur in freier Wechselwirkung mit Welt bilden

und muss sich »der Materialität, der Stofflichkeit, der Widerständigkeit des Ge-

genstandes ›aussetzen‹« (ebd., 59). Es handelt sich bei dieser Wechselwirkung

nicht um einen Aneignungsprozess von Welt, der den Ausgangspunkt des Selbst

unberührt lässt und das Selbst nurmit weiteren Erfahrungen undweiteremWissen

ausstattet. Diese Welt und die »Konfrontation mit der […] unbedingten Offenheit«

entfremdet das Selbst von sich und schreibt die »Erfahrung der Differenz« in das

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010 - am 14.02.2026, 06:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 79

Selbst ein (ebd.), indem es das Selbst verändert und eine direkte Rückkehr aus der

Entfremdung zu dem Ausgangspunkt durchkreuzt (ebd.). Das sich bildende Selbst

ist somit auf die entfremdende und unbedingte Offenheit derWelt angewiesen, die

sich im Bildungsprozess zudem ins Selbst einschreibt.

Um der unbedingten Freiheit Raum zu geben und damit Bildungsprozesse

gelingen, verweist Humboldt auf zwei Kriterien. Einerseits wird die Bildung, wie

bereits beschrieben, mit der unbedingten Freiheit verschränkt: »Zu dieser Bil-

dung ist Freiheit die erste, und unerlässliche Bedingung« (Humboldt 1793a, 64;

zit.n. VdB, 58). Die Ausdrucksmöglichkeiten und Repräsentationsversuche der

unbedingten Freiheit dürfen nicht reglementiert werden. Andererseits führt er die

»Mannigfaltigkeit der Situationen« (ebd.) als weiteres Kriterium gegen eine mög-

liche einfaltige Steuerung und Beeinflussung von ›Bildungsinhalten, -situationen

oder -konstellationen‹ an (VdB, 58).

In dieser Schäfer’schen Lesart durchkreuzen die unbedingte Freiheit, die Man-

nigfaltigkeit der Situationen und die Widerständigkeit der Welt jede hegemoniale

Schließung des Sozialen durch dem Subjekt übergestülpte bedingte Freiheiten.

Humboldts bildungstheoretische Versuche, »die Frage nach dem Verhältnis

von unbestimmbarer, undefinierbarer Freiheit und den konkret-tätigen Formen

der Selbstbestimmung« zu beantworten, erhalten einen anderen ›Status‹ (ebd.,

56f., vgl. 62). Sein »Rückgriff auf metaphysische Figuren« (ebd., 60) wie Vervoll-

kommnung, Versöhnung, das »Konzept des ursprünglichen Charakters« (ebd.,

63) oder die »übergreifende Allgemeinheit« (ebd., 60) stehen mit der unbedingten

Freiheit oder dem Mannigfaltigkeitsanspruch dann nicht im Widerspruch (vgl.

ebd., 62), sondern es geht dann bei Humboldts Bildungskonzeptionen um »die

Möglichkeit ein […] Verhältnis […] aufzuzeigen [und denkbar zu machen], in dem

sich eine unbedingte individuelle Freiheit als mit der tätigen Selbstbestimmung

dieses Individuums versöhnte vorstellen lässt« (VdB, 57).

Die ›theoretische Funktion‹ von Humboldts Bildungskonzeptionen, wenn

mensch »davon ausgehen will, dass Humboldt selbst um den Status des metaphy-

sischen Charakters seiner Entwürfe weiß« (ebd., 64), liegt dann nach Schäfer nicht

in einer ›naiven Flucht in die Metaphysik‹ (ebd., 60f.), sondern darin, die »Unmög-

lichkeit einer Lösung« zu markieren und »Unmögliches als möglich erscheinen zu

lassen«. Es gehe nicht »um eine […] naive […] Behauptung […] [der] Wahrheit und

Wirklichkeit [von Bildung], sondern – wie Humboldt sagt – [um die] ›dichterische

[…] Einbildungskraft‹, die darauf zielt, die Möglichkeit des Aufscheinens der Idee

in derWirklichkeit zu inszenieren« (ebd.; vgl. Schäfer 2004, 102f.).

Schäfer fokussiert bei Humboldt die unaufhebbare Differenz zwischen unbe-

dingter Freiheit und den erzeugten wie bedingten ästhetischen Möglichkeitsräu-

menderBildungskonzeptionen.Die vielfach kritisierten imaginärenBezugspunkte

der Bildungskonzeption,wie Vervollkommnung,Ganzheit und Selbstbestimmung,

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010 - am 14.02.2026, 06:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

wie die damit verbundenen identitätslogischen und totalisierenden Tendenzen er-

halten einen sekundären oder strategischen Status.

»Selbstbildung« nachHumboldtwird so entgegender vielen diskursiv-hegemo-

nialen Schließungsversuche (konkrete Bildungseinsätze) als ein »politisch öffnen-

der Einsatz« bemüht (Schäfer 2016, 22), wobei das Öffnende durch eine radikale

Differenz qualifiziert wird.Die Auseinandersetzung umBildung könne nicht durch

konkrete und sozial bedingte Bildungsverständnisse, beispielsweise durch Hum-

boldts Bildungsdenken, die Verschränkung von Selbstbildung und Humankapital-

konzeption oder durch eine empirische Vermessung der realenBildung still gestellt

werden (vgl. Schäfer 2020, 80). Jeder Zugriff auf Bildung ist bedingt und zieht seine

Kriterien aus der sozialen und symbolischen Ordnung selbst. Schäfer positioniert

im Rahmen seines diskursiv-hegemonialen Einsatzes Bildung als öffnendes Diffe-

renzkonstrukt zwischenbedingter undunbedingter Freiheit auf derGrenzedesdis-

kursiv-hegemonialenKampfes zum realenAußen (vgl.Kapitel 4.4).Bildung scheint so

marktwirtschaftlichen oder auch gouvernementalen Schließungsversuchen in Tei-

len entzogen zu bleiben und einen »unmöglichen Bezugspunkt einer Kritik an der

gesellschaftlichen Steuerung von Bildungsprozessen« zu liefern (2019, 122).

2.6 Zwischenfazit I: Zwischen Kritik und Dekonstruktion

In aller Details übergehenden Kürze lässt sich mit Norbert Ricken Bildung vorran-

gig als ein (problematisches) Dispositiv verstehen. Bei Alfred Schäfer wird Bildung

zu einem leeren Signifikanten, der jedoch kritisch gefüllt und anti-hegemonial po-

sitioniert werden kann.Hans-Christoph Koller reformuliert das neuhumanistische

Bildungsdenken und orientiert den Bildungsprozess an die radikale Heterogeni-

tätsfigur desWiderstreits.UndmitWimmerwurdeBildung einerseits als einmedi-

al bedingtes Dispositiv und andererseits sowohl als eine immer schon ruinierte als

auch eine immer im Kommen bleibende posthumanistische Bildung fixiert.

Alle vier Iterationen lassen sich als bildungstheoretischeAntwortenaufdie »Fra-

ge nach der Möglichkeit von Bildung nach dem Ende der neuhumanistischen Bil-

dungsidee« positionieren (Wimmer 2009, 57). Mit jeweils verschiedenen Referenz-

systemen (unter anderem Lyotard, Foucault, Laclau und Mouffe, Derrida) bewegen

sich alle vier Antworten in der Spur des poststrukturalistischen Plädoyers für Dif-

ferenz und ihnen kann trotz aller Verschiedenheit und Kritik untereinander eine

ähnliche kritische Intention unterstellt werden. Das heißt: Alle vier Autoren erzeu-

gen im Modus der Kritik einen Bruch mit dem klassischen Bildungsbegriff, legen

dabei jedoch je nach Referenzautor:in unterschiedliche Schwerpunkte und verfah-

ren mit diesem Bildungsbegriff in unterschiedlicherWeise.

Der Faschismus scheint ein teils vorausgesetzter Abgrenzungspunkt zu sein.

Auch der durch den Poststrukturalismus problematisierte Humanismus und die

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010 - am 14.02.2026, 06:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

