La multiplication des
images en pays d’Islam

Orient-Institut, Istanbul Istanbuler Texte und Studien 2

https://dol.org/10.5771/9783056506963 - am 22.01.2026, 06:18:20. https;//www.nilbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Qui voyage aujourd’hui en pays d’Islam est frappé par I’omniprésence des images de tous
genres, aussi bien dans [’espace public que dans I’intimit¢é des maisons. C’est avec
I’introduction de nouvelles techniques de production et de nouveaux supports, a partir du
XVlle siecle, que ce phénomene de “multiplication des images” est apparu, pour prendre des
proportions significatives a la fin du XIXe siécle.

Déja la gravure avait contribué a populariser I’image, mais la photographie, puis le cinéma et
la télévision y parviendront & une toute autre échelle. Ces nouveaux moyens, auxquels il
convient d’ajouter la peinture et la sculpture, se répandent rapidement dans le monde
musulman, Ils ne sont pas seulement appréciés pour leur valeur esthétique ou documentaire,
mais aussi pour leur efficacit¢ communicative, car ils transmettent en méme temps le
message de la modernité.

Ce volume, qui réunit des spécialistes d’horizons divers, présente des genres jusqu’ici peu
explorés, en couvrant une aire géographique qui s’étend de I’Egypte au Pakistan, et en prétant
attention aux musulmans aussi bien qu’aux “minoritaires” chrétiens.

A partir de 1’étude des images et de leur usage, il apporte une contribution originale a la
connaissance des sociétés concernées, de leurs pratiques religieuses et de leurs idéologies
politiques, mais aussi de I’évolution du gott et de 1’essor d’un “amour de 1’art”.

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La multiplication des images en pays d’Islam :
De I’estampe a la télévision (17e-21e siecle) :

Actes du colloque
Images : fonctions et langages. L’incursion de 'image moderne
dans I’Orient musulman et sa périphérie.

Istanbul, Université du Bosphore (Bogazici Universitesi),
25 - 27 mars 1999



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN

HERAUSGEGEBEN VOM
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL

BAND 2



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La multiplication des images en pays d’Islam :
De I’estampe a la télévision (17e-21e siecle) :
Actes du colloque
Images : fonctions et langages. L’incursion de 'image moderne
dans I’Orient musulman et sa périphérie.

Istanbul, Université du Bosphore (Bogazici Universitesi),
25 - 27 mars 1999

édité par

Heyberger, Bernard
Naef, Silvia

WURZBURG 2016

ERGON VERLAG WURZBURG
IN KOMMISSION



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de
abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie;
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de.

ISBN 978-3-95650-176-0
ISSN 1863-9461

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung)

Das Werk einschlie8lich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung des
Werkes auflerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts
Istanbul. Dies gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikro-
verfilmung sowie fir die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter-
stiitzung des Orient-Instituts Istanbul, gegriindet von der Deutschen Morgenlindischen
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums fiir Bildung und Forschung.

Ergon-Verlag GmbH
Keesburgstr. 11, D-97074 Wiirzburg



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REMERCIEMENTS

Ce volume réunit les communications présentées lors du colloque Images. fonctions et
langages. L’incursion de I’'image moderne dans I’Orient musulman et sa périphérie/Resim:
Islevi ve Dili. Gorselin Islamiyete ve Periferisine Sirayeti (I 7nci-20nci yiizyillar), qui s’est
tenu a I’Université du Bosphore (Bogazi¢i Universitesi), a Istanbul, du 25 au 27 mars
1999.

Ce colloque a ét¢ organisé par le Centre de Recherche sur 1’Asie intérieure, le monde
turc et I’espace ottoman (CeRATO), UMR 7571, Universit¢ Marc Bloch/CNRS
(Strasbourg).

Avec la participation de 1’Orient Institut der Deutschen Morgenlédndischen Gesellschaft
(Istanbul / Beyrouth), de I’Atatiirk Enstitiisii (Bogazici Universitesi, Istanbul), du Tarih
Boliimii (Bogazigi Universitesi, Istanbul), et de I’Institut Frangais d’Etudes Anatoliennes
(Istanbul).

Et avec le soutien du Centre National de la Recherche Scientifique (CNRS), du
Ministere frangais des Affaires Etrangéres, et de la Deutsche Forschungsgemeinschaft
(DFG).

La publication des actes du colloque a été rendue possible grace au soutien de 1’Orient
Institut der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft (Istanbul / Beyrouth), de I’Institut
Frangais d’Etudes Anatoliennes (Istanbul), et de I’Institut d’études de I’Islam et des
Sociétés du Monde Musulman (Paris).

Nous remercions ici toutes ces institutions, qui nous ont permis d’organiser ce colloque
et d’en publier les actes.

Bernard Heyberger et Silvia Naef



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TABLE DES MATIERES/CONTENTS

Vorwort
Klaus Kreiser 10
IMAGES SAINTES, IMAGES POPULAIRES 13

‘Images painted with such exalted skill as to ravish the senses ...”: pictures in the eyes of
Christian Arab travellers of the 17™ and 18™ centuries
Carsten Walbiner 15

De I’'image religieuse a I’image profane? L’essor de I’'image chez les chrétiens de Syrie et

du Liban (XVII® - XIX® siécle)

Bernard Heyberger 26

La fonction sacrale de I’image dans I’Egypte contemporaine: de I’imagerie traditionnelle a

la révoution photographique
Catherine Mayeur-Jaouen 44

An imaginary assembly of Sufi saints. Notes on some devotional pictures from Indo-
Pakistan

Jiirgen W. Frembgen 62
La bataille de Kerbela (680/61 h.) dans I’imagerie populaire chiite: langage et symbols
Micheline Centlivres-Demont 79
Images populaires, motifs religieux et fonctions politiques dans le monde islamique
contemporain

Pierre Centlivres 91
IMAGES ET “MODERNITE” 104

L’image moderne dans I’Empire ottoman: quelques points de repére
Johann Strauss 105

The place of the image in the Levantine interior. The Lebanese case
Saleh M. Barakat 131

Peindre pour étre moderne? Remarques sur I’adoption de I’art occidental dans 1’Orient
arabe

Silvia Naef 140
The role of art in early republican modernization

Duygu Kéksal 154
‘Ce ciel postiche qui nous appartient a tous’: Le surréalisme en Turquie

Timour Muhidine 168
L’IMAGE DANS LES MEDIAS: PRESSE, CINEMA, TELEVISION 179



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dessins satiriques et représentations du ‘Juif” dans 1’entre-deux guerres en Turquie: d’un
préjugé a I’autre?
Laurent Mallet 180

Propositions sur une identité de nature entre le cinéma et le phénoméne national,
hypothéses quant aux conséquences sur le cinéma arabe

Jean-Michel Frodon 195
Le mythe des origines. Quelques éléments de réflexion sur la naissance du cinéma national
en Turquie

Nicolas Monceau 199

‘L’image morale’ dans le cinéma iranien
Agnes Devictor 207

Télévision et migrations internationales: lorsque 1I’Orient musulman fait irruption en
Occident
Stéphane De Tapia 217

LES AUTEURS 238

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Klaus Kreiser

Wenn die Autoren dieses Bandes von der ,Bildervermehrung” in der islamischen Welt
sprechen, wollen sie auf sehr unterschiedliche Phdnomene aufmerksam machen. Einige
Entwicklungen haben die Bergkloster des Libanon vor dreihundert Jahren zum Schauplatz,
andere gehen von modernen Fernsehsatelliten aus. Gleichzeitig weist der Titel ,,La
multiplication des images en pays d’Islam: de 1’estampe a la television”auf das weitgehende
Fehlen von Bildern im 6ffentlichen Raum hin, der den traditionellen Islam wie das orthodoxe
Judentum so deutlich von anderen groflen Kulturen schied. Dadurch blieben der islamischen
Welt auch biirgerkriegsdhnliche Kémpfe um die Existenz von Sakralbildern wie im
Ostkirchentum und wihrend des Bildersturms im Europa des 16. Jahrhunderts erspart. Der
rigorose islamische Ikonoklasmus war weitgehend nach auflen gerichtet. Er feierte reale und
verbale Triumphe, wenn muslimischen Heere die Tempel der Hindus und die Kirchen ihres
Bilderschmucks beraubten, Glocken einschmolzen und Buddhas zu Tiirschwellen machten.

Uber die Zulissigkeit oder die Unerlaubtheit von zwei- oder gar dreidimensionalen
Darstellungen von irdischen und iiberirdischen Gegenstdnden gibt es bei sunnitischen und
schiitischen Juristen eine umfangreiche Literatur. Diese Auslegungen von Koran und
Tradition interessierten vor allem Theoretiker, sie wurde aber bei Gelegenheit vor allem
herangezogen, wenn sich ein neues Kommunikationsmedium oder kiinstlerisches Genre am
(westlichen) Horizont zeigte. Das 148t sich fiir die Rundplastik ebenso zeigen wie fiir die
Fotografie und zuletzt das Fernsehen.

Ablehnungen und Einwinde gegen Bilder auflerhalb der ,,himmlischen Gegenstdnde”sind
heute auf radikale Einzelne und gettoisierte Gemeinschaften beschriankt. Fiir die
Jahrhunderte, in die dieser Sammelband einen Einblick gewahrt, 148t sich so etwas wie eine
idealtypische Ablaufregel fiir die Aneignung von Bildern als Voraussetzung fiir ihre
Vermehrung aufstellen:

1. Die erste - vormoderne - Phase ist durch ein vages Wissen von Bildern gekennzeichnet.
Man ahnt ihre Schitzung und Pflege an den Fiirstenhdfen. Man weill von der Verwendung
und Verehrung von Bildern bei Christen innerhalb und auBerhalb der islamischen Okumene.
Beiden Phénomenen gegeniiber bleiben die Gelehrten und breiten Massen weitgehend
indifferent.

2. Wenn neue Genres die muslimische Bevolkerung erreichen, werden sie hiufig wegen
der Verwendung von Bildern z.T. aus religids-ideologischen, z.T. aus pragmatischen
Griinden abgelehnt. Der vereinzelte Widerstand gegen oOffentliche Rundplastik und die
Fotografie sind bekannte Beispiele.

3. Gleichzeitig erfolgt die Ubernahme von Bildern fiir weltliche Zwecke (Militir, Schule),
mit einiger Verzogerung auch fiir die Unterhaltung der Massen.

4. Am Ende steht die Aneignung der Bildkommunikation durch religiése Personen und
Institutionen. Ein typisches Beispiel bildet die Indienstnahme von Videokassetten von
Koranlesungen oder Heiligenlegenden fiir die Zwecke der ,,inneren Mission”(tabligh).

Dieses Paradigma 146t sich also fiir mehr als ein Genre deklinieren. Ein weiteres Beispiel
ist der Druck mit beweglichen Lettern, der die tiirkischen Muslime (1729) nach den
armenischen (1584), arabischen (1610) und griechischen Christen (1627) und wesentlich
spéter als die Juden (1504) erreichte. Einige der osmanischen Drucke des 18. Jahrhunderts
enthielten Abbildungen menschlicher Wesen. Als spéter die Lithographie die islamische Welt
eroberte, stand ein technisch anspruchsloses Medium auch auflerhalb der Metropolen zur

10



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfiigung. Es war von groBer Ambiguitit, denn das Flachdruckverfahren erlaubte die
Verbreitung kalligraphierter Texte von der religidsen Litanei bis zur zeitgendssischen Poesie,
transportierte aber auch Bilder, die volkstiimliche Literatur illustrierten, bis ins letzte Dorf.
Die Erfolgsgeschichte der Lithographie im 19. Jahrhundert reicht in Teilen unserer Region
bis weit ins 20. Jahrhundert hinein. Seriell erzeugte Bilder erfiillten schon vor Erfindung der
Fotografie, vor allem unter den schiitischen Bevdlkerungsgruppen den Bedarf an
Devotionalien. Aus Familienbetrieben und Manufakturen stromten Hinterglasbilder aus
China in die Mérkte Indiens und Irans.

Freilich hat die Bilderflut heute ein Ausmal} erreicht, das niemand mehr veranlaf3t, neue
Kommunikationsmittel wie Telefax und Internet mit endlosen Kasiden zu preisen, wie einst
die im Orient so gefeierte Erfindung des Telegrafen. Das Herrscherportrit, das als fiir
jedermann zugingliches Reiterstandbild oder Relief auf den kadscharischen Iran und
Agypten unter dem Khediven Ismail beschriinkt blieb, setzte sich in den 1920er Jahren auch
in der Tiirkei und im Irak durch. Zur Anlage dynastischer Siegesalleen oder Heldenplitze wie
in Berlin oder Budapest ist es allerdings nirgendwo gekommen. Arabische und tiirkische
Enzyklopédien und biographische Sammelwerke wurden von ihren Verfassern als Substitute
fiir die ,,Statuomanie”der Europder eingesetzt. Das hinderte die Kolonialméchte nicht, in
Algerien und Tunesien, aber auch am Eingang des Suezkanals ihre Représentanten in Bronze
aufzustellen (vom Duc d’Orléans bis Queen Victoria). Heute tritt das Herrscherbild in
verschiedenen Formen auf: Omniprisenz des regierenden Starken Manns (in vielen
arabischen Staaten), als zur nationalen Ikone entinvidualisierter Staatsgriinder (Mustafa
Kemal Atatiirk in der Tiirkei) oder als charismatisch-entriickter Religionsfiihrer (Khomeini in
Iran).

Viel schwerer ist der kaum sichtbare Einzug der Bilder in den privaten Bereich zu
verfolgen. Griechische und armenische Kleinbiirger erwarben im Istanbuler Hafenviertel
Drucke mit aktuellen Motiven (wie vom ersten Aufstieg eines Heifluftballons 1844 oder des
russischen Zarenpaars). Wohlhabende Christen lieen ihre Familiengraber mit Biisten und
lebensgrofen Statuen ausstatten. Zur ,,Multiplikation der Bilder”gehéren auch diese
Skulpturen, deren armenische und inselgriechische Schopfer, Auftrige aus so entfernten
Orten wie Alexandria, Izmir und Athen entgegennahmen. Auch wenn Muslime selten den
Blick hinter die hohen Mauern christlicher Friedhofe warfen, waren sie fiir eine tiirkische
Bildhauerin der Anstof3, ihren Beruf zu wéhlen.

Die muslimische Elite begann Ende des 19. Jahrhunderts ihre Salons und
Privatbibliotheken mit Biisten und Statuetten zu schmiicken, wihrend sich in den Gérten der
groflen Héuser nach dem Vorbild des Sultans Bronzegetier aus den Pariser Werkstitten des
Jean-Louis Barye (Kauf nach Katalog) tummelte.

Eine wahre Explosion an Bildern war mit der jungtiirkischen Revolution 1908 verbunden,
als in allen Teilen der islamischen Welt Zeitungen und Zeitschriften mit dem Zusatz
Lillustriert”(musawwar, resimli usw.) erschienen, was nicht heiflen soll, daf es nicht schon ab
den 1870er Jahren einige bebilderte Magazine gab.

Zur Bildervermehrung gehdrt auch, daf verschiittete einheimische Traditionen durch die
zeitgenossische Kunst und Gebrauchskunst (Postkarten und Briefmarken um nur zwei Genres
zu nennen) freigelegt werden. Daran ist der in Europa gepflegte ,,Orientalismus”nicht
unbeteiligt. Gleichzeitig erhielt die arabische Schrift in Landern, in denen sie aus dem Alltag
verschwunden war, von Kiinstlern einen neuen Stellenwert.

Wie bei anderen Genres beobachten wir interessante Transformationen im Spannungsfeld
von Ost und West. Universelle und nationale Stromungen lassen sich an Bildern festmachen
wie an Texten.

Eine letzte Beobachtung: die kulturelle Gemeinschaft, welche die Intellektuellen des Orients
bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts teilweise pflegten, scheint aufgeldst. Im Kampf der

11

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffe sharq und dlem-i islam (Orient: Welt des Islam) hat letzterer die Oberhand
gewonnen. Fiir ein Kunstwort shargismus gibt es heute keinen Bedarf, nicht nur weil es von
dem ,,politisch inkorrekten”Wort ,,Orientalismus”iiberlagert wird, sondern weil die Vertreter
der Region, insbesondere Iraner und Tiirken, aber auch Christen und Muslime nach einem
Jahrhundert nationalistischer Selbstsuche ihre gemeinsamen Wurzeln verloren haben.

*

Die Verfasserinnen und Verfasser dieser Texte vertreten so unterschiedliche Disziplinen wie
Kunstgeschichte und Osmanistik, Geographie und Volkerkunde. Einige unter ihnen sind
Spezialisten fiir den Libanon (Saleh Barakat), andere fiir die Tiirkei (Duygu Kdoksal, Laurent
Mallet, Johann Strauss), Iran (Agnés Devictor) oder Pakistan (Jiirgen Wasim Frembgen). Ein
Beitrag behandelt das von Migranten im Westen konsumierte Fernsehen (Stéphane de Tapia).
Ergiebig ist der Zusammenhang von volkstiimlichen Bildern, religidsen Motiven und
politischer Propaganda (Pierre Centlivres). Hochst diskussionswiirdig ist die Frage, ob die
Ubernahme westlicher Genres mit einer Verwestlichung bzw. Modernisierung einhergehen
musste. Die Antworten arabischer (Silvia Naef) und tiirkischer (Timour Muhidine) Literaten
und bildender Kiinstler fallen unterschiedlich aus.

Nicht alle Themen haben einen ,,islamischen”Kern. Die christlichen Gemeinschaften des
Orients haben einen eminenten Anteil an den meisten der hier behandelten Genres (Carsten
M. Walbiner). Die Lektiire fiihrt von der Ikonografie des Heiligenbilds bei schiitischen
(Micheline Centlivres-Demont) und christlichen Gemeinschaften (Bernard Heyberger) iiber
die Fotografie (Catherine Mayeur-Jaouen) zu den bewegten Bildern von Kino (Jean-Michel
Frodon, Nicolas Monceau) und Fernsehen.

Der Band vermittelt einen erstmaligen Zugang zur Einheit und Vielfalt der islamisch-
christlichen Bilderwelt. Alle Autoren haben geholfen, wichtige Transformationsprozesse
auch fiir die nichtspezialisierten Leser verstandlich zu machen. Dieser gelungener Versuch,
sammelt nicht nur Ergebnisse der Forschung, sondern bildet sogleich ein aufregendes
Arbeitsprogramm fiir die Zukuntft.

12

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGES SAINTES, IMAGES POPULAIRES

13


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

012026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

“IMAGES PAINTED WITH SUCH EXALTED SKILL AS TO RAVISH THE SENSES
..”: PICTURES IN THE EYES OF CHRISTIAN ARAB TRAVELLERS OF THE 17™
AND 18™ CENTURIES

Carsten Walbiner

Introduction

The discovery of western and eastern Europe by Oriental travellers also marked the
beginning of their encounter with a hitherto unknown world of pictures. The European
Renaissance and the rise of painting in Russia and its neighbouring countries from the
fifteenth century on had produced an abundance of works of art which adorned churches,
palaces and public buildings. For travellers from the Muslim world where there was an
antipathy towards the public presentation of images this must have been one of the most
visible dilferences between East and West. Nevertheless Muslim visitors remained mostly
untouched by these expressions of cultural and religious life in Europe.' The reasons for that
have to be seen in the aversion to images in particular, but also in an apparent disinterest in
questions of European culture and art in general.”

It seems, therefore, worth asking whether Oriental non-Muslims who had no religious
reservations against images developed another and more differentiated view of this peculiar
aspect of the West.

The Arab Christians of the Levant, in particular, had from the end of the sixteenth century
begun steadily to consolidate relations with Europe. The increasing personal exchange
enlarged the knowledge of the other. European missionaries, merchants, diplomats and
scholars came to the Near East, and Oriental Christians travelled to Europe for purposes of
study and business.’ In this regard Oriental Christians were much more active than their
Muslim fellow-countrymen who still to a large degree hesitated to travel to the lands of “the
infidel”™

Although the first aim of these journeys was not to write reports, some of these Christian
travellers did leave such descriptions of their sojourns in Europe. Five of them—dedicated to
journeys to western and south-eastern Europe in the seventeenth and eighteenth centuries—
provide the material basis for answering the question of the degree to which their authors

' Cf. Bernard Lewis, The Muslim Discovery of Europe, London, 1994, 241f. and idem, The Middle East, New
York. 1997, 14, 250. On the “abhorrence” the Ottomans felt for images see also the observations ol Dimitrie
Cantemir (1673-1723) and especially a dispute which he “once had with a learned Turk concerning pictures”
(cf. Alexandra Dutu, Paul Cernovodeanu [eds.], Dimitrie Cantemir. Historian of South East European and
Oriental civilizations. Extracts from “The History of the Ottoman Empire”, Bucharest, 1973, 140ff.), or the
words of Evliya Celebi that pictorial descriptions are counted amongst the Muslims as a sin (cf. Milan
Adamovic, “Europa im Spiegel osmanischer Reiseberichte”, in Tilman Nagel [ed.], Asien blickt auf Europa.
Begegnungen und Irritationen. Beirut, 1990 [= Beiruter Texte und Studien. 39], 65). It is interesting that this
attitude of Muslim travellers towards painting and sculpture prevailed far into the nineteenth century (cf.
Nazik Saba Yared. Arab Travellers and Western Civilization. London, 1996, 55).

? On the Muslims” limited interest in European matters, see Lewis, The Muslim Discovery’, 119. 158f. (on the
state of knowledge on Europe, 135ff.)

® Cf. Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient au temps de la Réforme Catholi- que, Rome, 1994,
183ff.; Nasser Gemayel, Les échanges culturels entre les Maronites et ['Europe. Du Collége de Rome (1584)
au College de ‘Ayn-Warqa (1789). 2 vols., Beirut, 1984; Layla al-Sabbagh, Al-djaliyat al-iribiyya fi bilad
al-Sham fi I-‘ahd al- ‘uthmani fi I- qarnayn al-sadis ‘ashar wa-I-sabi ‘ashar, 2 vols., Beirut, 1989.

*Cf. Lewis, The Muslim Discovery, 61,91, 105f., 121, 129.

15

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

were impressed by images of various kinds and the importance they accredited them in their
accounts.

But before giving the word to the travellers themselves it is necessary to emphasise the
following point: although images are not seen in Christianity as a taboo one has to keep in
mind that these Oriental Christians came from a world that was for around 1000 years
dominated by Islam, a fact that naturally exercised a certain influence on Eastern Christianity
and its expressions. It should be remembered too that the several Eastern Churches developed
a different tradition concerning the use and veneration of images.

The largest number of Christian subjects to the Ottoman sultan had belonged originally to
the Byzantine Church. Although icons play an essential role in this tradition and Orthodox
churches are well known for their rich decoration, the art of painting was in a state of nearly
total neglect in the Arab lands by the middle of the seventeenth century.” The few European
artists who are reported to have lived in the Arab lands® worked mainly for the foreign
residents and eventually for some rich from the local nobility, and access to their artistic
production was quite limited. So some mainly old icons were practically the only images
known to wider circles of Christians in the East, as illuminated manuscripts were rare and
precious and European books mostly unread. But the number of churches in which these
icons were exposed was small, their structure modest and tiny. Thus in the middle of the
seventeenth century there were only five churches for 20,000 Christians in Aleppo, one of
them for the largest community, the Greek Orthodox, where some rather old images were
venerated by the congregation.’

That means that Oriental Christians were nearly as unfamiliar with pictures as Muslims
were.

Macarius ibn al-Za“in and his journey to Constantinople, the Balkans and Russia (1652-
1659)

The account here— since it follows a chronological sequence—begins with the travelogue of
Macarius ibn al-Za“im®. The burden of immense debts weighing on the See of Antioch
precipitated Macarius, who was from 1647 till 1672 Greek Orthodox Patriarch of Antioch, to
leave his homeland Syria and seek help in “the countries of the Christians”. From 1652 till
1659 he stayed abroad travelling through the whole of Moldavia, Wallachia, the Ukraine and
Russia. Thanks to the efforts of his son, the archdeacon Paul of Aleppo who accompanied

* André Grabar, “Les Icones Melkites”, in [Virgil Candea (ed.),] Icones Melkites, Exposition organisée par le
Musée Nicolas Sursock du 16 mai an 15 juin 1969, Beirut, 1969, 22.

® Around the year 1650 two Italian painters worked in Aleppo where they even taught their art to some
Armenian students (cf. Ardavazt Surméyan, La vie et la culture arméniennes a Alep an XVII® siécle, Paris,
1934, 35; Laure Morgenstern, “Mural Painting”, in Arthur Upham Pope [ed.], 4 Survey of Persian Art, from
Prehistoric Times to the Present, vol. 2, London, New York, 1939, 1385).

7 So Mansel remarks on the church of the patriarchate of Constantinople: “Low, and without a visible dome, the
mother church of Orthodox Christianity is smaller than most English parish churches. Its principal decoration
is the carved wooden iconostasis inside and the double-headed eagle of Byzantium without. The contrast with
the glory of the sultans’ mosques in Constantinople and of the Catholic counterpart, St Peter’s in Rome, is
remarkable.” (Philip Mansel, Constantinople. City of the World’s Desire, 1453-1924, Harmonds-worth, 1997,
51f.) For the unimpressive church of the “Greeks” in Aleppo in the seventeenth century see Andreas Tietze,
Sieben Jahre in Aleppo (1656-1663), Ein Abschnitt aus den “Reif3-Beschreibungen” des Wolffgang Aigen,
Wien, 1980, 74.

¢ On the life of this leading personality of Eastern Christianity in the seventeenth century see Carsten-Michael
Walbiner, Die Mitteilungen des griechisch-orthodoxen Patriarchen Makarius Ibn az-Za‘im von Antiochia
(1647-1672) iiber Georgien nach dem arabischen Autograph von St. Petersburg, Ph.D. thesis, Leipzig,
University of Leipzig, 1995, 9ff. and the literature given ther

16

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Macarius to these foreign lands, we have a detailed account of all that happened and all the
places the Eastern travellers visited.”

Already the Ottoman capital Istanbul offered an abundance of images which Paul found
worth mentioning, some of which he even described in great detail.

So when speaking about “the Patriarchal church in Constantinople, dedicated by name to
St George™'’, Paul depicts a fresco in a modern manner: the description of the painting is
followed by its interpretation, and Paul reveals a good knowledge of Byzantine iconography:

On the arch of the south tabernacle are painted the figures of Abraham and Melchisedec.
The beard of the latter is white, and longer than the beard of Abraham. His head is bound
with a red fillet, like Daniel the Prophet’s, and his hair hangs loose. He is clothed in a vest
resembling the [peAdviov] (sacerdotal robe) of St. Gregory, bishop of Armenia, with an
Armenian (tags) dress, and a brocade (zig) collar. He carries in his hands a kind of white
round loaves, with two red crosses on the top. These are the bread and wine which he
offered to the Lord. Over is written [O dikoaiog Mehyioedek] (The righteous
Melchizedek)."!

Another picture in the same church resembles a modern comic and is perceived by Paul
indeed as a speaking image:

Above the altar, or place of sacrifice, are two portraits; the Patriarch of Alexandria, and
the Messiah standing before him in the shape of a young man, under a cupola suported
[sic] by two pillars. His garment is rent; and the Patriarch says to him, ‘Lord, who rent thy
garment?’ The answer issuing from the mouth of our lord is: ‘Indeed Arius who fell upon
me. Is the mouth of Hell lower?’ than what he fell."?

In the Hagia Sophia, despite its conversion into a mosque and the destruction of several
paintings and mosaics, Paul also counted some paintings he felt unable to praise adequately
amongst “the beauties” of this building."

° There exists up to now no complete critical edition of the Rihlat al-batriyark Makariyis. The best work so far
is that of Basile Radu, but his edition and French translation covers not more than one third of the whole text
(Voyage du Patriarche Macaire d’Antioche, in Patrologia Orientalis XXII, fase. 1, 1-200; XXIV, fasc. 4,
201-364; XXVI, fasc. 5, 365-484; Paris, 1930, 1933, and 1949). For the following quotations I am mostly
leaning on the English translation by F. C. Belfour (The Travels of Macarius, Patriarch of Antioch: Written
by his Attendant Archdeacon, Paul of Aleppo, in Arabic, 2 vols. in 9 parts, London, 1829-36) of which two
parts were available to me in Beirut (Part the First: Anatolia, Romelia, and Moldavia, London, 1829; Part the
Third: The Cossack Country, and Muscovy, London, 1832). In 1932 Laura Ridding published a heavily
abridged version of Belfour’s translation (7he Travels of Macarius, London, 1936) which nevertheless gives
a good impression of the whole journey. For the rikila as a literary monument see Y. Krachkovskii, “Opisanie
puteshestviya Makariya Antiokhiiskogo kak pamyatnik arabskoi geograficheskoi literatury i kak istochnik
dlya istorii Rossii v XVII veke”, in Sovetskoe vostokovedenie, V1. 1949, 185ff. (reprinted in idem, /zbrannye
sochineniya, vol. 1, Moscow, Leningrad. 1955, 259ff), and Hilary Kilpatrick, “Journeying towards
Modernity. The ‘safrat al-batrak Makariytis’ of Bilus al-Halab1”, in Die Welt des Islams, XXXVI11/2, 1997,
156ff. On the author, the Archdeacon Paul (1627-69), see Georg Graf, Geschichte der christlichen arabischen
Literatur. Dritter Band: Die Schriftsteller von der Mitte des 15. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts
(Melchiten, Maroniten), Vatican City, 1949 (= Studi e Testi, 146), 100ff. and Joseph Nasrallah, Histoire du
mouvement littéraire dans I'Eglise Melchite du Ve au XXe siede, vol. IV/1, Louvain, 1979. 219ff.

** This church was erected in 1614 by Patriarch Timotheus II (1612-1620). After several destructions by fire no
traces of these paintings remained (cf. Wolfgang Miiller-Wiener, Bildlexikon zur Topographie Istanbuls.
Byzantion - Konstantinupolis - Istanbul bis zum Beginn des 17. Jahrhunderts, Tibingen, 1977, 138f.)

" Belfour. Travels, part 1, 18; Radu, Voyage, 91.

2 Belfour, Travels, part 1, 18; Radu, Voyage, 91f.

¥ Belfour, Travels, part 1, 21f.; Radu, Voyage. 96f. - Although the Ottomans had removed or covered the
paintings and mosaics of the Hagia Sophia after its conversion into a mosque on 29 May 1453 they became

17

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So pictures were recognised by Paul as an important element of the churches he described,
and were sometimes the only detail he saw worth mentioning.

When dealing with profane buildings Paul also devoted special interest to images. In the
ruins of “the Aslan Khanah or House of the Lions”'* he found “traces of mosaic paintings”,
depicting wild beasts which he classified exactly: “four lions, one from Algiers (or Africa);
the others from our country (Asia); and four panthers from divers countries: a jackal, a fox,
three wolves, a hyaena [sic], a head of an ancient elephant, an antique skeleton of a camel-
panther (“zarafa”, Girafa), together with an ancient crocodile.”"®

That motifs seen in pictures left a lasting impression on Paul’s mind is proved by the
following quotation where he uses a detail from a picture to explain reality. On the fountain
which gave “the Church of Our Lady (Xpvcsonnyn), or, of the Golden Fountain” in Galata its
name he says: “The fountain is within the church; and is a well of water, such as they
represent in the pictures of Our Lady sitting in a “harn” [i.e. “djarn” = (stone) basin]...”'®

But although Constantinople had offered a lot of fascinating views and sights the real
surprise awaited Paul and Macarius across the boarder in “the lands of the Christians”, where
bells were ringing, crosses were erected along the roads, on buildings and tombs, “and the
hogs feed at large in the streets”'”. The countless pictures he saw in the churches and chapels
also astonished Paul for their beauty and their perfect execution, and he devoted—as he says
himself—"“much care and labour” to describing the various images, which he did “not by way
of amusement and pastime, but in the sweat of exertion and the weariness of action”'*,

He praised the “able” and “skilful” masters who produced images “painted witch such
exalted skill as to ravish the senses”'’, and he shows a certain familiarity with the technical
side of painting when he reports on the churches of Russia that “the images and Iconostases
displayed in them are of fine workmanship; and the materials used for them are silver, figured
silks, and gold leaf or liquid gilding, all of the first quality’.

In the art of icon-painting Paul distinguished two principal styles: the Cretan (igritshi)*"
and the Muscovite (maskifi)*>. And although the old Greek (Byzantine) painters were for him
the great masters of this art, some of the Russian painters could equal them.” So he says on
“the image of the glorious St. Nicolas™** in the Troitsa monastery near Brilmeloka that it is
“the performance of a very skilful master, who has painted the human face with so much
truth of colouring, feature, and complexion, that you might suppose his work to have been
executed by [a] Grecian artist of the first eminence among the Ancients”.?

partly visible again after an earthquake in 1509 which caused the plaster to fall down. This remained so till
1717 when a large part of the mosaics was anew painted over (cf. Milller-Wiener. Bildlexikon. 91ft.).

' Originally built by emperor John I Tzimiskes in 971 as a church and tomb, the later on abandoned building
was used by the Ottomans in the seventeenth and eighteenth centuries as an animal-house (4rslanhane). Both
floors contained old mosaics, partly with inscriptions. After a devastating fire the ruin was tom down in 1804
(cf. Miller-Wiener, Bildlexikon, 81).

* Belfour, Travels, part 1, 23; Radu, Voyage, 99.

* Belfour, Travels, part 1, 27. harn is a misreading by Belfour, the word written is djarn, cf. Radu, Voyage, 104.

Y Belfour, Travels, part 1, 42; Radu, Voyage, 146.

* Belfour, Travels, part 3, 252.

¥ Ibid., 296f.

*Jbid., 271.

*' Belfour, Travels, part 1, 27; Radu, Voyage, 104.

*bid., 61 (Arabic text): Radu, Voyage, 189.

» On Russian iconography and its development, see Nikodim Pavlovich Kondakov, The Russian Icon, Oxford,
1927 and V. Svanov, Das grofie Buche der russischen Ikonen, Freiburg, Basel, Wien, 1988.

*On the depiction of this saint in Russian iconography, see Kondakov, The Russian Icon, 47f.

» Belfour. Travels, part 3, 251.

18

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Some of these masters used their skills for a more profane end as Paul reports on Kiev: “in
this city are found many excellent Cossack painters, skilful masters of their art, who have
many ingenious inventions for taking exact portraits of the human face™?.

But beside this craftsmanship and beauty there was something else that attracted Paul’s
attention. In the “magnificent and lofty church” of Vaslui*’ in Moldavia Paul saw beside

“pictures and images of all the Saints™*® also the following:

Upon the gate, above the lowest wall, is a picture of the Last Judgment, in gold azure, with
Moses leading Hanna and Caiaphas, and the other Jews, towards our Lord. They are
depicted with woeful countenances. Behind them is another troop: they are Turkish
figures, with their white shawls and turbans; their large flowing green caftans, with long
sleeves, hanging behind; and their harims, or inner festive dresses, of yellow woollen.
They are accompanied by their Dervishes. Behind them, and in the midst of them, are
Devils driving them on, and mocking them. The Kashidbari®’ is at the front of them, in his
cap; and 3(())ne of the wicked Devils is climbing on his shoulder, and upsetting his cap from
his head.

Such open ridicule of the Ottoman authorities must have been something new and incredible
for Paul®', but it seems that he was not too shocked by the treatment meted out to the poor
official by “one of the wicked devils”.

Although Paul as an Orthodox was used to the veneration of icons by believers, what he
saw in Russia exceeded all he had seen before:

Here all, both at the doors of their houses and of their shops, and also on the public streets
and roads, set up holy images; to which every person, as he enters or goes out, turns his
face and crosses himself. So, likewise, whenever they come within sight of a church-door,
they bow to the images from a distance. Over the gates of their cities too, and of their
castles and forts, they always have an image of Our Lady withinside, and an image of Our
Lord without, inclosed [sic!] within a latticed alcove, with lamps burning day and night:
and to these the passengers bow as they go in and out. They have likewise crosses erected
on the tops of their towers. This is indeed a blessed country, and here the Christian faith is
preserved in its undoubted purity.*?

* [bid., 240. For the admiration Paul showed for the skills and inventions of the Cossack painters see also infra
note 34. On Ukrainian iconography in general, see Ludmilla Miljaeva. Die ukrainische Ikone (11.-18.
Jahrhundert). Von den byzantinischen Quellen bis zum Barock. Bournemouth, 1996.

”On Vaslui, a small provincial town south of Yassi in Moldavia, which was in the time of Macarius’ visit one
of the residences of the ruler of Moldavia, see Dimitrie Cantemir, Beschreibung der Moldau, Bucharest, 1973
(facsimile of the edition Frankfurt, Leipzig, 1771), 55.

* On mural paintings in Moldavia, see . D. Stefanescu, L’art byzantin et I’art lombard en Transylvanie.
Peintures murales de Valachie et de Moldavie, Paris, 1938, and idem. Arta feudala in tarile Romdne. Pictura
murala si icoanele de la origini pina in secolul al XIX- lea, Timisoara, 1981.

* Title of uncertain meaning. Radu gives as a variant to al-Kashidbari: al-Kashidyart (Radu, Voyage, 154), a
form that is later on used by Belfour in the description of another painting too (7ravels, part 3. 230; Radu,
Voyage. 478).

* Belfour, Travels, part 1, 47; Radu, Voyage, 153f. On this common feature of the last judgement in Eastern
Christian art, see Joseph von Hammer, Constantinopolis und der Bosporos, vol. 1, Osnabriick, 1967 (reprint
of the edition 1822), 450, and B[eat] Brenk, “Weltgericht”, in Engelbert Kirschbaum (ed.), Lexikon der
christlichen Ikonographie, vol. 4: Allgmeine Ikonographie: S-Z, Nachtrige, Rom, Freiburg, Basel, Wien,
1994, coll. 513-523, especially 513-516, 522.

** Such a surprising appearance of Turkish figures in Christian paintings was also observed by Paul at other
occasions (cf. Belfour, Travels, part 1, 59 [Arabic text], Radu, Voyage, 185; Belfour, Travels, part 3, 230,
242, Radu, Voyage, 478). On the depiction of Turks in Christian iconography, see A. Lengyel, “Tiirken”, in
Kirschbaum, Lexikon, vol. 4, coll. 391-93.

* Belfour, Travels, part 3, 273.

19

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

That pictorial art could also be a subject of heavy dispute and church policy were matters that
the Oriental travellers were to learn during their stay in Moscow. The Russian patriarch
Nicon, who tried to carry out a reform of the Russian ecclesiastical and liturgical rites and
customs according to what he thought to be the true Greek tradition, made icon-painting one
target of his activities. Kondakov describes it thus:

In connexion with Nicon’s reform of the Slavonic service-books which began in 1655,
were published fresh demands for a strict watch against novelties in icon-painting.

Paul of Aleppo gives us very interesting information as to Nicon’s attack upon ‘new icons
drawn after the fashion of Frankish and Polish pictures’, and his own comments are
valuable. He says that Nicon was devoted to Greek models but at the same time
exceedingly self-willed. He ordered all newfangled icons to be collected and brought to
him from wherever they might be, even from the houses of high officials. He put out the
eyes of the icons and the stréltsy (Tsar’s bodyguard) bore them round the town
proclaiming that any one who should henceforward paint such icons should suffer
exemplary punishment.

‘As the Muscovites have the very greatest affection and love for icons, they do not
consider the beauty of the picture nor the skill of the artist: for them all icons, beautiful or
ugly, are on a level; they reverence even an icon which is nothing more than a sketch on
paper. Every soldier has upon his breast a beautiful icon in the form of a triptych from
which he will never be parted: wherever he stops, he puts it up in a conspicuous place and
bows to it. When the Muscovites saw how the Patriarch [Nicon] was treating the icons,
they thought him to be wrong, were offended and disturbed and regarded him as an
iconoclast. At this time there happened to be a pestilence and the sun was darkened just
before sunset on the second of August [1655]. The Tsar, the Patriarch, and the great
people left the city. When the plague abated began the council about the new icons. The
Patriarch anathematized and excommunicated all who should make or keep such icons. He
took one icon after another in his right hand, showed it to the people and dashed it down to
shatter it upon the iron floor-slabs; then ordered that they should be burnt. The Tsar was
standing close to us with bared head, silently listening to the sermon, but as he was very
pious and devoted he quietly begged the Patriarch, ‘No, Father, do not burn them. Let
them be buried in the ground’. And this was done.”*’

This hard position concerning artistic questions was surely something new to the guests from
the Arab lands who had had while being in the Ukraine nothing but praise for the skilful
Cossack painters who were able to depict portraits according to the European manner and
even made use of their skills for the painting of Orthodox icons.*

Up till the mid seventeenth century before entering a stage of decadence and simple imitation
Russian icon-painting saw the production of artistic products of original value which were
highly esteemed and sought after by Oriental visitors to the Muscovite Empire.*

During his stay in Russia Macarius received several icons as presents;° these he took back
home to Syria and they may have had an influence on ideas about iconography there.
Macarius became furthermore familiar with the custom of painting portraits of honoured
visitors from abroad. While being in the Ukraine he saw portraits of the patriarchs Joachim of

* Kondakov, The Russian Icon. 189f.; cf. also Paul Meyendorff. Russia, Ritual, and Reform. The Liturgical
Reforms of Nikon in the 17th Century, Crestwood, NY, 1991, 51.

*Radu, Voyage, 433

*Kondakov, The Russian Icon. 143.

*Ridding, The Travels of Macarius, 53, 69, 74, 90.

20

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antioch’’ and “Theophanus of Jerusalem and others too™*

captured on canvas by a Russian painter.”’

So the world of religion in “the countries of the Christians”, but especially in Russia with
its visible expressions in liturgy and art marked a sharp contrast to the expressions of
Orthodox belief practised in the Arab lands, a fact that prompted Paul to see himself and his
flock as “we poor Syrians”.*" But Macarius was a man of activity and it is more than likely
that he encouraged with the money and ideas he brought back to his homeland new artistic
activities there. Accordingly Leroy sees a direct connection between the journey of Macarius
and the revival of icon-painting in Syria,"' a movement that started in the seventeenth century
and in which Yusuf al-Musawwir—a close friend of Macarius—played an important role as
the founder of what became known as the Aleppan school.*

Ra“d from Aleppo - Impressions of Venice (1655)

At the time when Macarius and Paul were visiting the Balkans one of their fellow-
countrymen, a certain Ra°d, went on a business trip to Venice. He left an interesting
description of his travels and his sojourn in Venice, and as he had to stay there idle for one
year he had plenty of time to visit its churches and public buildings.*

But Ra‘d was far from being as talented an observer and reporter as Paul. So his
descriptions of the abundant paintings and mosaics of Venice are limited and superficial. It
seems that Ra‘d was more interested in numbers than in images. In a “description of the
Church of St Mark the Evangelist" which introduces his report Ra‘d proves to be an
obsessive counter who gives exact information on the numbers of arches, pillars and steps as
well as the height, width and length of the different parts of the church. In his description of
paintings this exactness is missing. He merely relates the depicted story in a rather colourless
and detached way. His description of the mosaic cycle on the front side of the cathedral may
serve as an example:

, and finally his own likeness was

Over the right door is painted the apostle Marcus, how they take him out of the grave in
Alexandria, put him in a basket, cover him with pork and carry him out of the city-gate.

¥ Patriarch Joachim ibn Daw of Antioch (1580-92) who visited the Ukraine and Russia in the years 1584 till
1586. The portrait was drawn in 1584 in Kiev (Ridding, The Travels of Macarius, 92).

¥ Radu, Voyage, 669. Theophanes was patriarch of Jerusalem from 1606 to 1644.

**This happened in 1668 in Moscow during his second visit there (cf. Habib al-Zayyat, “Mugaddimat kitab rihlat
al-batriyark Makariyus ila 1-bilad al-masihiyya li-l-shammas Bilus al-Za“im al-ma‘raf bi-1-Halabi”, in al-
Mashrig, 5, 1902, 1011; here between pages 1010 and 1011 also a reproduction of the portrait.

“ Belfour, Travels, part 3, 273.

 Jules Leroy, “L’illustration du manuscrit syr. 5/14 de Deir Charfet”, in L Orient Syrien, IV, 1959, 63 and

idem, “L’icone des Stylites de Deir Balamend (Liban) et ses sources d’inspiration”, in Mélanges de

[’Université Saint-Joseph, XXXVIII, fasc. 15, Beirut 1962, 358. Cf. the remarks of Virgil Candea (“Messages

de I’icone”, in idem, lcones Melkites, 41f.). Kondakov (The Russian Icon, XXVI) enclosed the second journey

of Macarius through Russia (1666-68) in a “Summary of Russian History so far as it concerns Icon-painting”.

On the revival of icon-painting in Aleppo and the Musawwir family, see Sylvia Agémian, “Introduction a

I’étude des icones Melkites”, in Candea, Icones Melkites, 1011t.; idem, “Yusuf al-Halabi, peintre melkite du

XVlle siécle”, in Revue Roumaine d’Histoire de I’Art, XVIII, 1981, 55-65; idem, “Ne‘meh al-musawwir et

I’art de la miniature”, in Anuales d’histoire et d’archéologie de I'Université Saint-Joseph, 2, 1983, 74-86;

Virgil Candea, “Messages de I’icone”, in idem, Icénes Melkites, 41ff.; llyas al-Zayyat, “Antakiya al-

iqiniyya”, in Tartkh kanisat Antakiya li-I-Rim al-urthiidhuks: ayya khusisiyya?, Balamand (Lebanon), 1999,

263f.; idem, “Essor de ia tradition iconographique chrétienne en Syrie (XVII-XIX® s.)”, Colloque Les

Chrétiens du monde arabe, Paris, IMA, 1996.

* The account on his travel with a preceding detailed description of the cathedral of St Mark is preserved in Ms.
Rome, Apostolic Library, Collection Sbath, 89, foll 1b-19b. An edition and a French translation will become
part of a forthcoming volume of the Beiruter Texte und Studien series on real and fictive descriptions of Italy
by Christian Arabs (ed. by Carsten Walbiner et al.). On Ra‘d and his journey, see the sparse information in
Graf, Geschichte, 157 and Nasrallah Histoire, 231.

42

21

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

The beadles inspect the basket and they show them that in the basket is pork. And the
body of the saint is on the bottom of the basket, over and under him is straw. And the
beadles cut off the pork at which they feel disgust. And from a rock peak they let him
down to a ship ...**

The different pictures merge and nothing is said about their execution. So the reader is not
told that the scenes described are depicted as mosaics and nor is there any intellectual
consideration of the contents. That Ra°d was at least capable of being emotionally touched by
some of the images he saw is borne out by expressions like “[a thing] that amazes the view”*
or “an artistic skill that enraptures the mind”*® or when he confesses that in front of one of the
mosaics he was astonished “because of the shining of the painted wall”*’.

Within the account of his stay in Venice Ra“d speaks only casually of some icons which he
regards as a kind of relic.*® The masterpieces of Bellini, Veronese, Tintoretto, Titian and all
the others he must have seen remain unmentioned.

Elias from Mosul in Western Europe and South America (1668-83)

Venice was also the first European spot to be entered in 1668 AD by one Elias from Mosul, a
Chaldean priest who went on a pilgrimage to Jerusalem. In order to collect alms he then
continued to western Europe where he travelled the following seven years through all of
Italy, France, Spain and Portugal. In 1675 AD with the special permission of the Spanish king
he even set off for the New World. Thus he became probably the first Arab to write as an
eyewitness on America. In 1683 Elias finally returned to the East.*

In his report®® he pays no attention to buildings let alone to their interior design. The two
most impressive churches of western Christendom are barely mentioned. Of St Mark’s
cathedral in Venice he says that the wealth he saw in it “is a thing beyond description™', and
of St Peter’s in Rome he remarks that it is unique in the inhabited world because of its
beauty>. The churches of Mexico city are also mentioned for being indescribable (shay [a
yiisaf) for him.>® The only place of worship in the new world about which he says a few
words is the church of Guadeloupe near Mexico City.>*

Elias does not mention a single image in his account of western Europe and the Americas.
This visible reservation might be explained by the East-Syrian (Nestorian) tradition he was
coming from. In Heiler’s classic on the Eastern Churches Urkirche und Ostkirche we read:

In den heutigen nestorianischen Kirchen fehlen die Bilder; doch scheinen die Nestorianer
in friheren Jahrhunderten, zumal in der Zeit vom 12.-14. Jahrhundert, unter

“Ms. Sbath 89, foll. 2b-3a. On these mosaics depicted by Ra‘d. see Otto Demus, The Mosaics of San Marco in
Venice, part 2: The Thirteenth Century, vol. 1: Text. Chicago, London, 1984. 199ff.

“Ms. Sbath 89, foll. 5a, 7a.

“Ibid., fol. 7Tb.

¥ Ibid., fol. 5a.

“ Ibid., foll. 15b, 18a.

* On Elias and his travel to America see Georg Graf, Geschichte der christlichen arabischen Literatur. Vierter
Band: Die Schrifisteller von der Mitte des 15. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts (Syrer, Armenier, Kopten,
Missionsliteratur, Profanliteratur), Vatican City, 1951 (= Studi e Testi, 147), 97ff.; Y. Krachkovskii,
Izbrannye sochineniya, vol. 4, Moscow, Leningrad, 1957, 682-688; Richard van Leeuwen, Een Arabier in
Zuid-Amerika (1675-1683), Amsterdam, 1992; Marina Montanaro (ed.), I/ primo Orientale nelle Americhe,
Mazara del Vallo, 1992.

** Antiin Rabbat (ed.), “Rihlat awwal sa’ih sharqi ila amirka (1668-1683)”, in Al-Mashrig, 8, 1905, 821-34, 875-
81, 974-83, 1022-33, 1118-29.

*! Ibid., 827.

* Ibid.

3 Ibid., 1120.

* Ibid., 1121f.

22

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

byzantinischem Einflul da und dort Bilder Christi und der Heiligen in den Kirchen
aufgestellt zu haben. Eine eigentliche Bilderverehrung blieb jedoch der nestorianischen
Kirche immer fremd.”

Khidr from Mosul on Rome (1725-35)

Another Chaldean who, like Elias, also hailed from Mosul was Khidr al-Mawsili. Because of
his Catholic faith he had to flee from his home, and after a long journey he finally ended up
in Rome in 1725. Here he stayed for the next 30 years till his death in 1755. Khidr was an
educated priest, well versed in Italian, who worked as a scholar and author. His magnum opus
is a large trilingual (Arabic, Aramaic and Turkish) dictionary in three volumes.’® By the time
Khidr wrote his account of his travels to Rome and his first ten years there’’ he was well
familiarised with the Italian way of life. As a cleric he naturally devotes special attention to
the different churches of Rome. He counted icons and images of the saints amongst the relics.
So he mentions especially some antique images, not so much because of their artistic value
but for their venerable origin: two images of the Virgin Mary painted by Luke the
Evangelis‘[,58 an image of Christ also attributed to Luke,” an image of SS Peter and Paul
which Constantine saw in a dream, the picture of Christ which spoke to St Brigit®' and so
on. But real relics which he enlists at length®® had more significance for Khidr. That pictures
aroused his interest and exercised a certain impression on him can be learnt from Khidr’s
description of the image of the Virgin in the church of Regina coeli:

On the feast of the Lady in the middle of August I set out and visited the church Regina
coeli, and in it I saw the image of the Lady. She is painted like an empress, and they
vested her with the garments of the queens. In her hand is the sceptre of the kings [made]
of gold, and on her head [is] a crown which is composed of twelve stars. She sits on a
throne that is surrounded by light, and the moon and the stars [are] under her feet. Around
her are twelve angels who wear the garment of the angels. It is a thing beyond description,
strange to the mind. When men see it their mind is surprised and confused.®

But Khidr then came across an even more touching picture in the convent of the Jesuits on
Monte Cavallo.** Here in the cell of St Stanislaus he saw an image of the saint, “a lovely

* Friedrich Heiler, Urkirche und Ostkirche, Miinchen, 1937, 445.

* On his life and work see, Graf, Geschichte, vol. 4, 105ff.; Albir Abuna, Adab al-lugha al- aramiyya. Beirut,
1996, 481ff.

¥ Luwis Shaykht (ed.), “Rihlat al-qass Khidr al-Kaldani min al-Mawsil ila Rimiyya wa-ma djara lahu fi tariqihi
wa-fl I-madina al-muqaddassa”, in Al-Mashriq, 13, 1910, 581-92, 656-68, 735-44, 835-43.

* Ibid., 656.

*Ibid., 658.

® Ibid., 661f.

* Ibid., 662.

° Ibid., 660ff., 841f.

®1Ibid., 664. There is evidence of two churches in Rome which were dedicated to Regina coeli. One was situated

at Piazza San Pietro and its existence is documented till the middle of the sixteenth century. The other one

stood in Trastevere at the Via Lungara. It was built in 1654 and was finally destroyed in 1870. Cf. M.

Armellini, Le chiese di Roma dal secolo IV al XIX, Rome, 1891, 655 (for the church in Via Lungara), 780 (for

the church at Piazza San Pietro). So Khidr speaks most probably about the church in Via Lungara. For a

description of the interior of that church see L. Gigli (ed.), Guide rionali di Roma, Rione XIII: Trastevere,

vol. 1, Rome, 1977, 32, where three altars are mentioned but nothing is said on the picture described by

Khidr. I have to thank Dr. Alexander Koller from the German Historical Institute (DHI) in Rome who was

kind enough to provide me with the information given in this footnote.

The mentioned monastery on Monte Cavallo (i.e. Quirinal) was annexed to the church of S. Andrea al

Quirinale. Here the later to be canonised Pole Stanislaus Kostka entered the noviciate only one year before

his death in 1568. The image of Stanislaus described by Khidr is a sculpture of the saint. It was modelled by

Pierre Legros the Younger (1666-1719) and can still be seen today in the chapel of St Stanislaus. Cf. G.

64

23

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

image the like of which I have never come across. It is like a sleeping man, and flowers are
around him”. What kind of image it was, whether a painting or a sculpture, is not clearly
stated. These artistic details seem to have been of no importance to Khidr. Images only
carried meaning in a religious sense. His primary concern was with visiting a place dedicated
to a saint he respected. The image of the saint he found there and which was executed in such
admirable a manner remained secondary.

The journey of Yuhanna Naqqash through Novthern Italy (1775-77)

The last account I want to incorporate in this short survey was also written by a man who was
well acquainted with life in Europe. Yuhanna Naqqash, a monk of the Greek Catholic
Shuwayrite order®®, had been living for nearly a quarter of a century in Rome®® when, in
1775, together with another monk he set off on a trip through Northern Italy and Hungary to
collect alms for his order.®” Although churches and relics were of prime interest for Yuhanna
Nagqash too, he also paid due attention to non-sacred attractions like the animal mummies in
a museum in Parma or a printing shop in the same city where a book in twenty languages had
been produced.”® Amongst the many things both the monks saw were also “wonderful
pictures™: zurna amakin bi-1a ‘adad minha suwar “adja’ibiyya.” But Naqqash gives only one
more detailed description of these images. Concerning a visit to the “great Episcopal church”
(kanisa kabira kurst al-usqufiyya) in Siena he remarks:

They showed us also a cell inside the church in which there were 29 breviaries for the
whole year. These books were hand written on paper, and in all the writings were painted
saints, flowers and figures, a thing that confuses the mind, precious art, the like of we have
never seen [before]. The format of every book is one Istanbul ell” in length, and the width
is a little bit shorter. [...] We saw painted on the wall of the cell saints, and synods, and
popes, paintings on the limed wall, but their painting is wonderful, the painting of the
famous Raphael D’Urbino. You see in the paintings the persons [like] real people standing
upright; nobody thinks that it is a painting [...].”"

Conclusion

The conclusion offers no surprise but confirms the expected. Contrary to their Muslim
fellow-countrymen Oriental Christians showed no principal discomfort with the unknown

Giachi, G. Matthiae, S. Andrea al Quirinale, Rome, 1969 (= Le Chiese di Roma illustrate, 107). Again I
thank Dr. Alexander Koller for these details.

* On the history of this congregation see Athanasiyus Hadjdj, al-Rahbaniyya al-basiliyya al-shuwayriyya (al-
halabiyya - al-baladiyya) fi tarikh al-kanisa wa-I-bilad, 2 vols., Jounieh, 1974/1978.

% The Shuwayrites had had a monastery in Rome granted to them by Pope Clemens XII since 1734 (Hadjdj, al-
Rahbaniyya, 264ft.).

¥ This account too will become part of the abovementioned (note 43) edition and translation of several travel
accounts on Italy. For a summary of Naqqash’s journey, see Michel Abras, “Le voyage de deux moines
melkites, en Italie du Nord, en 17757, in Bernard Heyberger, Carsten-Michael Walbiner (eds.), Les
Européens vus par les Libanais a [’époque ottomane, Beirut, 2002 (= Beiruter Texte und Studien, 74) 59-65.

* Ms. Sarba, Dayr al-Mukhallis, 261, 17.

*Ms. Sarba, Dayr al-Mukhallis, 261, 18.

™ The Istanbul ell (dhira® Istanbili) measured approximately 68 cm, cf. Walther Hinz, Islamische Masse und
Gewichte. Leiden, 1955 in: Bertold Spuler (ed.), Handbuch der Orientalistik, Erganzungsband 1, Heft 1, 59.

' Ms. Sarba, Dayr al-Mukhalls, 261, 24. Naqqash speaks here about the famous Piccolomini Library (Libreria
Piccolomini) which is situated in a room beside the nave of Siena Cathedral. The frescoes mentioned were
not painted by Raphael but are the last major works of Pinturicchio (c. 1454-1513). They contain 10 scenes
from the life of Pope Pius Il Piccolomini and were painted between 1503 and 1508. As “in these, space,
colour, and detail are handled with a crisp proficiency that may have influenced Raphael” (“Pinturicchio”, in
Encydopeedia Britannica, Multimedia Edition. 1999) the error of Yuhanna Naqqash concerning the painter of
the frescoes may nevertheless reveal some artistic competence.

24

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

world of images they entered while travelling through Europe. For them art was an essential
element of Christian faith. So pictures were mostly seen in a religious context: made to praise
God and the saints or to illustrate Christian history and hagiography, they sometimes
themselves became objects of veneration. Non-sacred art is hardly recognized in these
accounts, and only in one case was the name of a painter thought to be worthy of mention.
But there seems at least evidence to suggest that the images and pictures seen in Europe
exercised a certain influence on the imagination of our travellers and—through their
reports—also on the Christian communities in the East. They thus helped to pave the way for
an active and adoptive recognition of European art in the Arab lands.

25

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DE L’IMAGE RELIGIEUSE A L’IMAGE PROFANE? L’ESSOR
DE L’IMAGE CHEZ LES CHRETIENS DE SYRIE ET DU LIBAN
(XVIIF - XIX" SIECLE)

Bernard Heyberger

Abstract: From religions to secular images? The development of images in the Christian
communities of Syria and Lebanon (17"-19" century)

The visual universe of the Christians in Bilad al-Sham changed between the 17" and the
19" century. While before images were rare, they now became plethoric, even if this is
relative compared to the present time. Figurative representations moved beyond the holy
places to become political (like portraits) or to be worn and became visible in private
homes, even modest ones. Individuals could therefore possess them and develop an
intimate relation towards these images. This process is comparable to the transformation
from the reciting of liturgical texts to the personal and silent contact with books.
Iconographically, new thémes appear. The representations take on a more realistic and
lively character. They insist on the humanity of the person, rather than on the presence of
the sacred, like in the traditional icons. This evolution has its controversies, compromises
and reinterpretation and, like any process of cultural appropriation, has to be placed in the
more general context of the changing of mentality and society.

Les chrétiens orientaux, du moins les Melkites et les Maronites du Bilad al-Sham, dont nous
parlerons ici, ont une tradition de ’image. C’est d’une part ’art de 1’icone, qui s’est affirmé
dans I’Empire byzantin aprés la crise iconoclaste, avec des spécificités locales." C’est d’autre
part la décoration monumentale des églises et des couvents, couverts depuis 1’ Antiquité de
fresques et de mosaiques.” C’est enfin I’art de la miniature dans les manuscrits. L’image
destinée au public se cantonne dans les sanctuaires, ou elle fait partie de la décoration, aux
cotés des lanternes, des miroirs et des ceufs d’autruche. Sa place, les thémes qu’elle
représente, et les choix plastiques de sa réalisation, suivent des régles trés formalisées. Elle
sert avant tout a mettre le fidéle au contact avec le sacré, accessoirement a narrer des épiso-
des de la vie du Christ, de la Vierge ou d’un saint, et a instruire le peuple. Lorsqu’elle est
icone, elle doit étre consacrée avant de prendre place a 1’église.’

Pour des raisons peu évidentes, cet art traditionnel de la peinture religieuse s’est
pratiquement éteint en Syrie, ne survivant que dans les manuscrits, sous forme de miniatures.
Les décors peints des églises encore visibles vers le XI° siécle, semblent pour la plupart s’étre
effacés par la suite. En principe, le cuite requérait des icones. Mais celles-ci devaient étre
extrémement rares, et pour la plupart d’entre elles, des articles d’importation.*

! Virgil Candea, “Introduction”, Virgil Candea (dir.), Icones grecques, melkites, russes. Collection Abou Adal,
Geneve: Skira, 1993, 34 - 35.

? Joseph Nasrallah, “La peinture monumentale des patriarcats melkites”. Jcnes Melkites, exposition du Musée
Nicolas Sursock, Beyrouth, 16 mai-15 juin 1969, 67-84.

® Voir les commentaires du patriarche Istifin Duwayhi, qui combinent sans doute le discours oriental et le
discours tridentin sur I’image: “Le candélabre des saints mystéres”, Youakim Moubarac (édit.), Pentalogie
antiochienne / Domaine maronite, Beyrouth: Cénacle Libanais, 1984, T.1, vol. 1, 67, 70, 91-94.

* André Grabar, “Les icones melkites”, Icones Melkites, op. cit., 22; Virgil Candea, “Introduction”, Virgil
Candea (dir.), Icones grecques, melkites, russes, op. cit., 41. Mémes constatations a propos de I’Egypte:

26

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A partir du XVII siécle, on assiste toutefois & un phénomeéne véritablement nouveau: une
explosion de la consommation, de I’importation et de la production d’images parmi les
chrétiens orientaux. C’est de ce phénomene, li¢ a ’ouverture économique et culturelle des
minorités chrétiennes vers 1I’Europe orthodoxe et catholique. dont nous traiterons ici. On
observe en particulier une diffusion massive d’images de religion d’origine ou d’inspiration
occidentale, qui a des conséquences sur la production et I’usage locaux des représentations
figurées, et participe a une évolution significative des mentalités, au méme titre que 1’essor
des écoles ou la propagation des livres imprimés. Pas plus que dans d’autres domaines de
I’activité culturelle, les chrétiens orientaux n’apparaissent comme des consommateurs passifs
d’images importées. Ils participent a 1’élaboration d’une synthése locale de 1’iconographie et
des techniques picturales, qui se caractérise déja par une dialectique de la modernité et de
I’authenticité.

L’irruption des images

En 1781, le Pere Etienne-Philippe Cuénot mourut a Antoura, au Liban. Il était le dernier des
ex-jésuites de cette résidence missionnaire, sur laquelle le consulat de France de Saida fit
immédiatement poser les scellés, avant de procéder a I’inventaire des biens, quelques temps
aprés. Celui-ci révéla un véritable capharnaiim, d’ou émergeaient des masses de livres et
d’images. Ce sont ces derniéres qui nous intéressent ici.’

Ce qui ressort de 1’ensemble, c’est d’abord la saturation d’images dans tous les lieux de
vie de la résidence jésuite, qu’il s’agisse d’espaces publics, comme 1’église, ou privés,
comme la chambre du religieux.

A I’église, I’inventaire recense un tableau de saint Joseph au grand autel, avec un cadre
doré, un tableau de la Vierge au petit autel. un grand tableau représentant saint Frangois-
Xavier, et 25 autres images sans précision. A la sacristie: “un tableau de la Vierge peinte sur
le verre”, deux petits tableaux, cinq petits tableaux. Au réfectoire: trois vieux tableaux. Au
séminaire: un grand tableau. Dans la chambre du défunt: un tableau dans un cadre doré
représentant la Céne et un autre figurant saint Joseph.

Ces images étaient destinées aux religieux, mais aussi a leurs éléves orientaux et aux
visiteurs de leur résidence. Elles n’étaient pas la par hasard. ou par engouement personnel de
tel ou tel religieux: elles correspondaient a une intention trés précise, a une fonction de
I’image déja définie par Ignace de Loyola.°

Ce n’est pas tout. L’inventaire révéle aussi une pratique attestée par ailleurs chez les
missionnaires latins en Orient: la distribution massive d’images aux chrétiens indigénes, qui
peuvent les suspendre dans leur maison, voire les porter sur eux. En effet. on y trouve
également mention d’une petite corbeille d’images, de huit autres images sans précision, et de
cing du Sacré-Coeur de Jésus. On pourrait encore ajouter ces images particuliéres a porter sur
soi que sont les médailles de dévotion: I’ex-jésuite possédait un sac qui en contenait quarante-
deux et encore “une petite boite pleine”. Notons enfin la présence chez lui d’une derniére
forme d’image moderne: une petite carte d’Asie.

Cet inventaire n’a rien d’étonnant: il ne fait que confirmer ce que d’autres sources, de
maniére dispersée, nous apprennent. Dés son second voyage au Liban, en 1580, Jean-Baptiste
Eliano, le premier jésuite envoy¢ aupreés des Maronites, est venu chargé de calices d’argent,

Catherine Mayeur-Jaouen, “La fonction sacrale de I’image dans I’Egypte contemporaine: de 1’imagerie
traditionnelle a la révolution photo- graphique”, dans ce volume.

° AN, AE, B, vol. 1039, f. 145 r- 150v.

¢ Anne Sauvy. Le miroir du ceeur. Quatre siecles d’images savantes et populaires, Paris, 1989, 157. L auteur
note que dans les maisons de retraite des jésuites, au XVIlle siécle. les images sont omniprésentes: gravures
et peintures dans les espaces collectifs, feuilles collées dans les chambres particuliéres.

27

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d’objets liturgiques, de monies d’hosties, de chapelets et d’images.’ Par la suite, les religieux
latins de toutes robes introduisent massivement ’iconographie occidentale, sous forme de
tableaux peints, d’images imprimées, de médailles, et méme de statues.®

Ils réalisent dans leurs églises un programme iconographique conforme au gout de la
Contre-Réforme, répondant notamment au critére de “décence”, c’est-a-dire d’une certaine
pompe dans I’ornementation des autels et des sanctuaires, exigée par le Concile de Trente,
dans sa 25° session.”’

En Palestine, la décoration des Lieux Saints, stratégiques en tant que symboles et
carrefours de communication, fait I’objet d’une attention particuliére. A Nazareth, les Freres
Mineurs de la Terre Sainte ont achevé leur église le 7 mai 1730."° Ils y ont dressé deux autels
du c6té Ouest, I'un dédié a saint Joseph, ’autre a saint Francois, et deux autres coté Est,
consacrés a sainte Anne et a saint Antoine de Padoue. Au Nord, a c6té de 1’autel majeur,
figure I’Archange Gabriel. Au milieu de 1’église, on descend dans la chapelle de
I’Annonciation ou les murs sont couverts de peintures a I’huile réalisées par un artiste
francais, représentant les mystéres de la Vierge, dans des encadrements inspirés des
grotesques, caractéristiques du mobilier de 1’époque.

Ce n’est pas seulement dans les églises et les résidences des Francs que 1’image d’origine
européenne s’étale massivement. En effet, il arrive que les Occidentaux offrent des peintures
aux chrétiens orientaux pour décorer leurs propres sanctuaires. Ainsi, en 1757, trois
congrégations laiques fondées a Alep par les jésuites pour les Maronites et les Arméniens
regoivent chacune, avec leur confirmation romaine, un tableau réalisé en Italie, qu’elles expo-
sent solennellement pendant une fote.!!

Comme I’inventaire de Antoura le suggére, les missionnaires diffusent également
d’importantes quantités d’images sur papier, qui pénétrent les foyers. Un “mémoire de ce qui
est envoyé chaque année au P. Fleuriau de la part du P. Rigord de Marseille pour étre
distribué a chaque mission du Levant”, datant du début du XVIII® siécle, indique: 100 croix
et médailles, 100 images de saint Roch en feuilles, 50 feuilles en 16 images, 50 images en
feuilles plus fines, 200 petites images simples.'> Au début de leur réinstallation au Liban, en
1832, les jésuites se munissent de clous et d’un marteau, pour fixer eux-mémes les images de
la Vierge ou les croix sur les murs des maisons qu’ils visitent. Ils incitent les chrétiens a prier
devant matin et soir."

En 1784, ‘Isa Kalus, prétre originaire de Bethléem, fit graver a ses frais, 8 Rome sans
doute, une “Sainte Famille” dans un style raphaélien, accompagnée d’une dédicace en latin,
en grec et en arabe.'* Il existait aussi une importation d’estampes & partir du monde

! Istifan al-Duwayhi, 7a rikh al-ta‘ifa al-mariniyya, édit. R. al-Shartini, Beyrouth. 1890, 444.

® Une statue de saint Elie au Mont Carmel: Giambattista di San Alessio, Compendio is- torico dello stato antico,
e moderno del Carmelo, Turin, 1780, 372. Une statue de la Vierge Marie a Alexandrette: Marcellino da
Civezza, Storia universale delle Missioni Francescane, Florence, 1894, livre VII, 474 et 476. En 1834, une
image du Sacré-Ceeur en bas-relief orne la chapelle jésuite de “‘Ayn Traz: Sami Kuri, Une histoire du Liban a
travers les archives des jésuites, T.l, Beyrouth: Dar Al-Machreq 1985, 144.

° Giuseppe Alberigo (édit.), Les Conciles oecuméniques, vol. 2, 2, 1994, 1572-1577. Bernard Heyberger, “Entre
Byzance et Rome: I’image et le sacré au Proche-Orient au XVlle siecle”, Histoire, Economie et Société, 4,
1989, 536-537.

% Eleazar Horn, Ichonographiae locorum et monumentorum veterum Terrae Sanctae..1725- 1744, G.
Golubovich édit., Rome, 1902, 167. Pour Bethléem, voir également H. Vincent, F.M. Abel, Bethiéem. Le
sanctuaire de la Nativité, Paris, 1914.

! Ferdinand Tawtal (Taoutel), “Watha’iq ta‘rikhiyya ‘an Halab”, Al-Mashrig, 42, 1948, 231 - 233. Autre cas
dans Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 537.

2 ARSI Gallia, vol. 96. 11, f. 488rv- 489rv.

B Sami Kuri, Une histoire du Liban..., vol. 1, 60, 62 (Lettres du Pére Planchet et du Pére Ricadonna).

" Dory Papastratos, Paper Icons. Greek Orthodox religious engravings, 1665 — 1899, Athénes: Papastratos
Publications. 1990, vol. 1, n° 152, 154.

28

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

orthodoxe. Dés 1650, il s’en fabriquait a Kiev. Le diacre Biilus Al-Za’im, qui tint la
chronique du voyage qu’il fit avec son pére le patriarche melkite Makaryts (1652 — 1659), af-
firme qu’il y fit imprimer des images de I’apdtre Pierre dans trois formats different: le grand
pour les notables, le moyen pour le peuple, et le petit pour les femmes.'* Entre 1688 et 1700,
un atelier d’impression a partir de gravures sur bois de bonne qualité fonctionne a Leopolis
(Lwow), aux frais de Hatzikyriakis, un Grec de Vourla, en Asie Mineure, qui fournit papier et
enere, et s’occupe de la distribution des images. En prenant appui sur sa correspondance, on
peut évaluer la production de cette fabrique a plus de 19 000 gravures entre 1688 et 1709,
écoulées sur une aire de diffusion s’étendant de Moscou au Mont Sinai. Elles étaient
notamment destinées a populariser ce dernier lieu, avec son monastére de Sainte-Catherine,
figuré sur I’image, et a lui attirer des aumones. Elles y étaient expédiées de Leopolis dans des
caisses en bois qui contenaient 1000 exemplaires chacune.'®

Les Orientaux cherchaient a se procurer des tableaux pour leurs églises ou des gravures
pour leurs maisons. Dans 1’église arménienne d’Alep, on trouvait par exemple un tableau
rapporté d’Europe par un Arménien, figurant un religieux carme en oraison devant la Vierge,
sur lequel un peintre local avait été invité a faire des retouches.'” Le Melkite Hanna Darak,
dans une lettre qu’il envoyait 8 Rome, commandait un tableau représentant Saint Romanos,
pour I’église qu’il avait fondée & Hamana.'"® En 1777. le Supérieur des Moines Alépins
maronites écrivait a son confrére de Rome en lui demandant de lui procurer “une image de
I’ Assomption” de la Vierge dont il donnait la dimension souhaitée, tout en précisant que le
prix n’avait pas d’importance, pourvu qu’il s’agit d’un travail soigné. pour son église du
couvent de Luwayza."’ De fait, une grande Assomption, qui avait été placée sur le maitre-
autel de 1’église, figure aujourd’hui dans le musée de ce couvent, qui rassemble des peintures
européennes recopiées au XVIlle siecle. Mais le tableau est peut-étre un peu plus tardif: il a
été constitué en wagqf par le Vicaire Général et le Supérieur Général du monastére des Alépins
a Rome, en 1817 (ill. 1).

Les chrétiens n’étaient pas moins friands d’images imprimées, qui leur étaient distribuées
généreusement par les religieux lors des séances de catéchisme et des visites dans leurs
maisons, ou qu’ils recevaient contre des aumones lors de visites aux sanctuaires. loannikos,
archevéque du Sinafi, écrivait a son correspondant de Leopolis:

Envoyez-nous autant de monastéres et de saints que vous avez, car chacun a I’extérieur en
a entendu parier, et prie les Péres pour en avoir.

On connait ces images, car neuf bois gravés qui ont servi a les fabriquer sont arrivés au
monastére du Sinai, ou ils ont été conservés. Mais 1’essentiel de la production européenne
imprimée avant le dix-neuvieme siécle nous échappe, du fait que ni les bois ni les cuivres
gravés n’ont généralement été conservés. ™

' Biilus al-Halabi, Voyage du Patriarche Macaire d’Antioclie, édit. arabe et traduction frang. (incomplétes) par
B. Radu, Patrologia Orientalis, T. XXVI, Paris, 1933, 699. A propos du voyage de Makarys et les images,
voir Carsten Walbiner, “Images painted with such exalted skill as to ravish the senses...: pictures in the eyes
of Christian Arab Travellers of the 17th and 18th centuries”, dans ce volume.

1 Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, 19.

7 Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient au temps de la Réforme catholique, Rome: Ecole
Frangaise de Rome, 1984, 449. Sylvia Agemian, “(Euvres d’art melkite dans 1’église arménienne des
Quarante Martyrs d’Alep”, Etudes arméniennes, 1973,91 - 113.

'8 Butrus Fahd, 74 rikh al-rahbaniyya al-mariniyya bi-far’ayha al-halabi wa-I-lubnant, Jounié, 1963-1973, T.
V, 519.

' Butrus Fahd, T4 rikh al-rahbaniyya ..., op. cit., T. V, 219. Henri Guys, Beyrouth et le Liban, rééd. Beyrouth,
1985, T.2, p. 123, Signale “la richesse en tableaux” de Luwayza (vers 1830).

20 Dory Papastratos, Paper Icons, op.cit., vol. 1, 19. L’auteur a réuni une magnifique collection de 618 gravures,
allant de 1665 a 1899.

29

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Les Orientaux ne se contentent plus seulement d’importation. Ils se mettent eux-mémes a
produire des images sur place. D’abord, en recourant a des artistes formés en Europe. Le cas
le plus célebre est sans doute celui des Arméniens de Perse, qui font réaliser vers 1650, a
Julfa, prés d’Ispahan. par des artistes européens, la décoration de leurs églises selon un
programme iconographique et des techniques qui combinent tradition orientale et influence
occidentale.”’ A la méme époque, deux artistes italiens auraient travaillé a Alep, et auraient
initié des Arméniens a la peinture.”” Plus modestement, & Qanniibin, rustique église
patriarcale maronite au Mont Liban, un moine originaire de Chypre peint en 1690 une
Assomption de la Vierge en fresque, qui semble inspirée d’une image imprimée européenne,
peut-étre d’une gravure de Diirer, mais plus fidéle aux goits orientaux, aussi bien dans
I’adaptation de I’iconographie que dans le choix des couleurs et le traitement des bordures,
que ce qu’en a éerit Jules Leroy.?. Lorsque les capucins de Beyrouth souhaitent orner leur
église d’images de saint Pierre et saint Paul, en 1705, ils font également appel a un peintre
maronite.”* Vers la méme époque, les Maronites d’Alep demandent au patriarche Ya’qib
‘Awwad de leur faire envoyer les moines Butrus Al-Qubrust (le Chypriote) Al-Musawwir et
Ibrahtm Kurbadj Al-Halabt pour la décoration de leur église. Ces derniers sont effectivement
autorisés ensuite a se rendre dans la ville pour y travailler.”>

On ne sait ou ce Maronite de Chypre a acquis sa formation, qu’on peut juger rudimentaire.
On sait néanmoins qu’un certain nombre de Syriens ont étudié¢ la peinture a Rome, avant
d’aller exercer dans leur pays. Dés 1647, le Grec d’Alep Butrus Di’b obtient des cardinaux de
la Propagande d’aller suivre un apprentissage de six mois chez un bon peintre romain, et
d’aller visiter avec lui les églises les dimanches et fétes en vue de pratiquer son art a son
retour au pays. On ignore s’il a effectivement donné suite a son intention.*® 1 finit en tout cas
loin de sa ville natale, comme professeur d’arabe au Collége de France & partir de 1667.%

Antin Khabiyya, d’une bonne famille sacerdotale melkite de Damas, est recu au Coléege
Urbain a Rome en 1723, a I’age de 13 ans. Il rate ses études, mais son livret scolaire indique
qu’on I’autorise a passer tout son temps a peindre “pour fixer sa téte chaude”. Revenu chez
lui en 1732, on le retrouve a Alep, venu y vendre sa peinture, en 1734.%

Arsanyiis Dyab, moine maronite d’origine alépine, a également étudié la peinture dans la
capitale chrétienne. Il y a été envoyé en 1767, et y a été placé en apprentissage chez un maitre
célebre, malheureusement non identifié. Quoique ses supérieurs aient émis des réserves sur sa
capacité a apprendre, il exerca par la suite son art au pays.”’ Lorsqu’en 1769, il fut chassé du
monastére de Bkerké par son oncle, qui était son supérieur, il trouva refuge auprés du
patriarche arménien catholique, originaire d’Alep comme lui, pour lequel il décora I’église, et
enseigna son art aux moines.”” En 1789, 1’évéque d’Alep I’autorisa & pratiquer la peinture
dans sa ville.”!

! Otto Meinardus, “The Last Judgements in the Armenian Churches of New Julfa”, Oriens Christianus, 55,
1971. 182-194. Otto Meinardus, “The Iconography of the Eucharistic Christ in the Armenian Churches of
New Julfa”, Oriens Christianus, 58, 1974, 132-137.

2 Ardavazt Surmeyan, La vie et la culture arméniennes a Alep au XVIle siécle, Paris, 1934, 35.

** Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 545-546. Jules Leroy, Moines et monastéres du
Proche-Orient, Paris, 1958, 148.

** Archives des Capucins, Paris: N° 1191, copie dactylographiée du diaire des capucins de Beyrouth, 14.

* Bilus Qara‘ali, “Al-laali* fi hayat al-mutran ‘Abd Allah Qara‘ali”, Bayt Shabab, lere partie, 1932, 158.

*® Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 548.

*7 Nasser Gemayel, Les échanges culturels entre les Maronites et I’Europe, Beyrouth: 1984, T. 1, 290-292.

*® Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., 418-419.

* Butrus Fahd, 7a ‘rikh al-rahbaniyya..., op. cit.. T. IV, 355.

* Biilus ‘Abbud al-Ghiistaw, Al-madjalt al-ta ‘rikhiyya fi tardjamat al-rahiba al-shahira Hindiyya, Beyrouth:
Al-Tawfiq. 1910, 169.

*! Archives Générales des Capucins, Rome, A.D. 106. Aleppo, 112.

30

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

On pourrait sans doute trouver d’autres Orientaux encore, qui ont étudié la peinture en
Italie a cette époque. Le probléme, c’est qu’on n’a pas identifié leurs ceuvres jusqu’a
maintenant. L’impact direct de I’Occident sur I’univers pictural des chrétiens orientaux reste
encore pour I’essentiel mystérieux. On sait par ailleurs que, dans ’ensemble du monde
chrétien oriental, on assiste a une intensification de la production locale des images au XVIII®
siécle. Celle-ci adopte des techniques, des langages et des thémes qui tendent a se rapprocher
de la peinture occidentale, mais 1’influence n’est pas forcément en droite ligne: elle a pu
transiter par le monde byzantin, luiméme ouvert a certaines innovations italiennes.’> Une
“école alépine” de peinture a produit. au cours du XVII® et du XVIII® siécle, ce qu’on a
appelé les “icones melkites”, qui se caractérisent par leur enracinement dans le gott local,
tout en réalisant une synthése d’inspirations diverses.” Ces artistes auraient recu une
formation dans des ateliers de Chio, de Créte, du couvent Saint-Sabba prés de Jérusalem, ou,
plus probablement, subi leur influence a travers les pieces qui parvenaient jusqu’a eux. Un
certain golt pour le réalisme révéle dans leurs tableaux une inspiration, directe ou indirecte,
de la peinture italienne. On assiste chez eux a une véritable professionnalisation. qui se
marque notamment par 1’abondance de leur production, et par le fait qu’ils signent leurs
ceuvres.®® Ce dernier trait est 4 mettre en rapport avec une certaine liberté créatrice, bridée
cependant par les exigences des commanditaires. Sans vouloir nier la spécificité de cette
dynastie des “Musawwir” d’Alep, il me semble qu’on ne peut I’isoler d’un contexte plus
général de production d’images, dans la méme région. par des Maronites et des Arméniens,
voire des Grecs et des Géorgiens, ainsi que d’un “marché” florissant de 1’importation,
d’Italie, de France, de Russie ou de Gréce.

A coté de la peinture, on trouve dans la région une modeste production de figures sur
papier. Le monastere Sainte-Catherine du Sinaf a conservé une vingtaine de bois gravés de
facture rudimentaire, datés de la fin du XVII® siécle, qui attestent de ’existence d’un atelier
sur place. L’un d’eux, représentant des vues du Sinai, mérite 1’attention dans la mesure ou il
est signé. Un coté, gravé en 1665, porte le nom d’Akakios. L’autre. datant de 1706, est signé
par Matthaios, Crétois. Il s’agit 1a des bois gravés les plus anciens connus du coté
orthodoxe.*

Plus tard, la mise en place d’une activit¢ d’imprimerie a Alep puis au Liban, permit de
publier quelques ouvrages illustrés. Le fait est d’autant plus remarquable qu’a notre
connaissance, peu de livres arabes imprimés avant 1800 en Occident portent des images.
Dans les volumes que nous avons pu consulter, on trouve parfois une décoration qui ne va
pas au-dela d’une figure en médaillon, de quelques bordures ou, plus généralement, des rin-
ceaux. Des catéchismes du XVIIle siécle sont sans aucune image, ce qui peut se justifier par
le fait qu’il n’y avait alors pas un livre par éléve, et que la récitation a haute voix était la
principale méthode d’apprentissage. Ce n’est que dans la seconde moitié du XIX® siécle que
I’illustration envabhit les livres pédagogiques. On ne sait si les images de ces livres imprimés
sur place ont été tirées a part, sur feuilles volantes, suivant une pratique attestée par ailleurs.
De plus, il arrivait souvent que le lecteur détachat les images de 1’ouvrage ou elles étaient
insérées pour en faire un autre usage.

*2 paul Santi, Miscellanee d’iconographie, Beyrouth, 1966, 35. Otto MEINARDUS, The Last Judgements..., art.
cit. Otto Meinardus, “L’art copte au cours des trois derniers si¢cles”, Le Monde copte, 18, 1990, 89 - 99.

** Voir a propos de ces icones, lcones Melkites, exposition du Musée Nicolas Sursock, op. cit., 260 p. (frang.), +
112 illustrations, + 80 p. (arabe); Virgil Candea (dir.), Icones grec- ques, melkites, russes, op. cit., 410 p.

** Sylvia Agemian, “Les icones melkites”, dans Virgil Candea (dir.), Icénes grecques, melkites, russes, op. cit.,
176. André Grabar, “Les icones melkites”, dans Icones Melkites, op. cit., 44. Ce qui ameénerait a nuancer
I’opinion de Silvia Naef, 4 la recherche d’une moder- nité arabe, Genéve: Slatkine, 1996, 129, sur les
origines de la peinture moderne au Liban.

** Dory Papastratos, Paper Icons, op.cit., vol. 1, 19.

31

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Le Kitab khidma cil-qudas al-ilahi (Liturgicon), imprimé a Bucarest en 1701 pour I’Eglise
melkite, porte des gravures sur bois de personnages traités dans un style proche de 1’icone
orthodoxe. Il en est de méme du Kitab al-baraklitiki (le Paraclétique), publié a Alep en
1711.%° L’ imprimerie des moines melkites catholiques de Shuwayr (qui débuta son activité en
1734), publia plusieurs ouvrages illustrés, parfois de maniére fruste.’” Le plus riche en
images, et le plus original sans doute, est I’évangéliaire de 1776, qui connut des éditions
successives. Il contient quatre planches figurant chacune un des quatre évangélistes, dans un
style qui suit les conventions de la peinture italienne, bien que les gravures sur bois qui ont
servi a ’'impression aient vraisemblablement été réalisées sur place.

La plume dont saint Luc se sert pour écrire (et non pas le roseau taillé, galam) est un objet

typiquement occidental. Il en est de méme du mobilier représenté (chaise, table, rideau
suspendu), qui commence a peine, a cette époque, a pénétrer les maisons bourgeoises d’Alep.
L’effet de perspective, avec le rideau ouvert et la fenétre qui laisse voir un paysage, qu’on
retrouve sur chacune des quatre images, est imité de la peinture italienne ou flamande, encore
qu’ici le graveur trahisse son manque de maitrise technique (dans sa représentation de la
chaise et de la table) (ill. 2). Ces images peuvent nous donner une idée des figures en papier
que les missionnaires distribuaient autour d’eux, et qui ont peut-étre servi de modeles aux
planches de cet ouvrage. Mais ce qui fait I’originalité de celui-ci, c’est sa combinaison
d’illustrations d’origine latine et d’origine byzantine. En dehors des quatre évangélistes, le
livre est en effet décoré de grotesques, typiques du goflit rococo, mais également de petites
icones de la Vierge. dans la tradition orientale (ill. 3 et 4).
La juxtaposition de traditions iconographiques et stylistiques d’origine différente, que cet
évangéliaire nous révele, est un des traits caractéristiques de I’attitude des chrétiens orientaux
a I’égard des images, entre le XVII® et le XIX® siécle. La peinture aussi bien que 1’estampe
attestent de cette juxtaposition.’®

Fonctions de I'image moderne

Nous assistons done a une véritable invasion de 1’image sacrée chez les chrétiens orientaux a
partir du XVII® siécle. Certes, d’antiques fresques et des icones de différentes provenances et
de différentes époques se cOtoyaient déja dans leurs sanctuaires, mais en quantité bien moins
considérable. Beaucoup de lieux de cuite semblent avoir ¢té totalement dépourvus de
représentations figurées.*” Il est certain que cette mutation quantitative s’est accompagnée de
changements dans I’iconographie et les techniques picturales, aussi bien que dans 1’'usage de
ces images par le public.

Tous les exemples que nous avons donnés jusqu’ici signalent I’introduction d’un certain
nombre de mutations significatives. Ainsi, a c6té des représentations traditionnelles de la
Vierge, une nouvelle iconographie mariale, inspirée des dévotions latines qui commencent a
se populariser, se répand. Nous avons déja évoqué le théme de 1’Assomption, qui s’ajoute
sans I’effacer a celui de la Dormition de la Vierge.*” Le Rosaire et I'Immaculée Conception,

*® Nawufitis 1dlibT (Edelby), Asagifa al-Rim al-Malakiyyin bi-Halab, Alep: Matba’at al-Thsan, 1983, 115, 117.

* Camille Aboussouan (dir.), Le livre et le Liban jusqu’a 1900, catalogue d’exposition; Paris: UNESCO/
AGECOOP, 1982, 357 (n°194: Epitres el Actes des Apotres, 1756. 403 p., in 4°); 351 (n° 190: Kitab al-
madjma’ al-lubnant, 1788, 558 p. in 4°).

* La collection réunie par Dory Papastratos est caractéristique a cet égard, encore que 1’iconographie y soit
presque exclusivement orthodoxe: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1 et 2, passim.

*® Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 528 - 532.

* Dormitions de la Vierge: Icones Melkites, op. cit. n° 17, n° 31, n° 78; Virgil Candea (dir.), Icones grecques,
melkites, russes, op. cit., 266267, n° 87.

32

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

typiques du catholicisme moderne, peuvent étre traités comme des icones par un peintre
alépin, aux cotés de la traditionnelle Hodigitria (Vierge portant I’Enfant).*!

Aux Christs tronant byzantins, hiératiques, s’ajoutent désormais des images importées
d’Occident, dont les figurations s’attachent davantage a I’humanité du Dieu incarné qu’a sa
divinité, dans une conception tout a fait contraire a la tradition orientale, répugnant a
représenter avec réalisme la nature humaine souffrante et cherchant a traduire dans I’image
I’empreinte de la nature divine et de la sainteté.*? Dans les épisodes de la vie du Christ, les
images modernes privilégient I’enfance et la Passion. Ainsi, Sylvia Agemian signale une
Descente de la Croix imprimée au Couvent de Saint-Sauveur, sous le régne du patriarche
grec-catholique Agabios II Matar (1796 — 1812), qui se distingue par une:

composition, [un] dramatisme, voire méme [un] dolorisme appartenant a une conception
totalement opposée au hiératisme et au dépouillement de la tradition byzantine.*

Nous avons vu une représentation de la Céne dans la chambre de I’ex-jésuite de Antoura. Un
livre imprimé a Shuwayr porte une malhabile gravure représentant le calice.** Une petite
icone a été réalisée par un peintre melkite pour célébrer un miracle de 1’Eucharistie survenu a
Alep en 1737.* Nous sommes 1a dans les thémes de prédilection du catholicisme baroque.
L’insistance sur le corps du Christ présent dans I’Eucharistie (qui valorise aussi la fonction du
prétre) est attestée aussi bien chez les Maronites que chez les Melkites au XVII° siécle.
Comme I’inventaire des biens de Antoura et la description de la chapelle de Nazareth 1’ont
suggéré, les religieux francs introduisent dans leurs églises et résidences les saints liés a leur
ordre: saint Frangois-Xavier et saint Ignace pour les jésuites, saint Francois d’Assise et saint
Antoine de Padoue pour les Fréres Mineurs et les Capucins, sainte Thérése d’Avila pour les
Carmes. Les saintes féminines latines adoptées par les Orientaux ont peutétre eu une
influence plus profonde sur la dévotion que leurs homologues masculins, concurrents des
saints indigénes réhabilités par le clergé et les peintres locaux.*®
S’il y a eu occidentalisation massive, celle-ci ne s’est cependant pas faite sans résistance, ni
sans de nécessaires compromis. Le réalisme de la peinture a I’italienne a pu susciter chez les
chrétiens orientaux de passageres difficultés de compréhension, dues aux options
iconographiques*’ ou aux techniques figuratives.*® Mais il semble que dans ’ensemble ils se

" Jcénes Melkites, op. cit., n°29 (Rosaire de Djirdjis Hanania Al-Musawwir, 1759) et n° 30 (du méme,
Immaculée Conception, 1762).

* André Grabar, Les voies de la création en iconographie chrétienne, Paris: Flammarion, 1994 (rééd.), 260.

3 Sylvia Agemian, “Introduction a I’étude des icones melkites”, Icones Melkites, op. cit., 106-107. Voir ibidem,
n° 52, Crucifixion et Céne, traités dans un style trés figé et dans Virgil Candea (dir.), Icones grecques,
melkites, russes, op. cit., p. 224 - 225, n° 68 et 69, Crucifixions restant dans le style byzantin. Par contre, une
gravure représentant une Crucifixion, sans doute produite a Venise en 1782 pour le compte de Chrysanthos
du Pélo- ponnése, protosyngelos du Saint-Sépulcre, suit manifestement un modéle baroque latin: Dory
Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, n° 31, p. 69 - 70.

* Camille Aboussouan (dir.), Le livre et le Liban, op. cit., p. 357, n°194.

* Icénes Melkites, op. cit., n° 28. Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., p. 527. Otto
Meinardus, “The Iconography of the Eucharistic Christ in the Armenian Churches...”, art. cit.

*® Bernard Heyberger, “Sainteté et chemins de la perfection chez les chrétiens du Proche- Orient” Revue de
Ihistoire des religions, 215 - 1/ 1998, p. 117 - 137.

*7 Intéressante remarque de Wansleben, dans Relazione dello Stato presente dell "Egitto, Paris, 1671, citation
traduite dans Christine Chaillot, “L’icone, sa vénération, son usage, d’aprés des récits de Wansleben au
XVlle siécle”. Le Monde copte, 18, 1990, 83: “Ce que nos missionnaires du Levant devraient en faire de
meéme, et ne point exposer des images de la Sainte Vierge, dont le sein soit découvert, et qui tienne son
enfant tout nu devant soi. Car cela scandalise beaucoup les schismatiques, et les Tures mémes; qui souvent
entrent dans les Eglises, et se raillent de notre Religion, et de notre discipline ecclésiastique, quand ils
apercoivent des semblables images”. Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 1, 84: un grand
tableau envoyé de Rome pour I’autel des jésuites a Beyrouth suscite des désapprobations (1845): “cette
position de I’Enfant Jésus ne plait pas a tous. On le trouve mal placé et trop nu...”. Ibidem, vol. 2, 28 (1848):

33

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

soient plutot laissés fasciner par I’aspect vivant des personnages représentés. Un capucin de
Bagdad rapporte en 1637 comment son église est envahie par la foule, car les gens, n’ayant
jamais vu de peinture, croient vivants les personnages qui y sont représentés, et viennent
demander quelle langue ils parlent, de quoi ils se nourrissent.*’ Biilus Al-Za’Im manifeste son
enthousiasme pour le réalisme des peintres cosaques dont il découvre les ceuvres a Kiev.™

Il existait un gott local, auquel les religieux occidentaux ont parfois veillé a adapter les
images qu’ils diffusaient.’’ Encore en 1833, le jésuite Paul Ricadonna donne ce conseil aux
éventuels candidats aux missions du Liban:

Ceux qui voudraient apporter des images, qu’ils n’en apportent que peintes en couleurs

vives, et plutot des saints anciens et orientaux. Ici, on ignore la finesse du burin et les
. . 52

saints modernes et européens...

De fait, la prédilection pour les couleurs vives et tranchées, qui apparait sur des ceuvres
produites localement, a été relevée par d’autres observateurs.”” Les thémes traditionnels
byzantins ne s’effacent pas, et peuvent méme faire 1’objet d’une certaine résurgence. Des
saints orientaux connaissent une nouvelle vogue: un saint local comme saint Elian de Homs,
est tiré alors de I’oubli par I’iconographie.”*

Souvent, les artistes tentent des synthéses esthétiques et iconographiques entre le goit et la
culture des commanditaires locaux d’un c6té, et le modéle latin qu’ils veulent acclimater, de
I’autre. C’est le cas de la fresque de I’Assomption a Qanniibin. C’est le cas encore de la
commémoration du miracle de 1’Eucharistie d’Alep, de la représentation du Rosaire et de
I’Immaculée Conception évoqués plus haut. Dans ce dernier cas, le peintre Djirdjis Hanania
al-Musawwir, en 1762, a choisi d’illustrer une croyance latine controversée, puisque le
dogme de I’Immaculée Conception n’a été proclamé dans le catholicisme qu’en 1854, et n’a
pas été admis dans les Eglises orthodoxes. Mais il a interprété le thémes dans un contexte
byzantin: les douze médaillons autour de la Vierge portent les symboles attribués a celle-ci
dans I’Hymne Acathiste. Les sujets traités en bas de 1’image viennent aussi de la tradition
mariale byzantine: le Paradis terrestre entre deux cypres et protégé par un mur, et la terre
fleurie par la conception. Les choix esthétiques restent également fidéles a 1’Orient: le visage
de la Vierge a un caractére local trés net, et le fond en feuille d’or n’a rien a voir avec I’image
baroque, qui représente généralement 1I’Immaculée Conception sur fond bleu, avec des nuées
de chérubins.>

Ces ceuvres correspondent en fait trés exactement aux courants en ceuvre chez les Greces -
catholiques du patriarcat d’Antioche a cette époque, qui pensent que les dévotions latines et

des images représentant les princes européens sont interprétées comme des représentations de saints. “Ils ne
s’imaginérent pas qu’on puisse peindre d’autres personnages que des saints”, écrit le jésuite auteur de la
lettre.

*® Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., 449 a propos de I’incompréhension d’une
représentation de profil.

* BN, NAF, 10 220, p. 205 - 207.

% Carsten Walbiner, art. cit., dans ce volume. Bernard Heyberger, Les chrétiens du Proche-Orient..., op. cit.,
395. A comparer avec les réactions de Djabarti face a la peinture frangaise: Silvia Naet, 4 la recherche d’une
modernité arabe, op. cit., 42 - 43.

*! Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome”, art. cit., 538 — 540.

* Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 1, 131. Virgil Candea (dir.), Icénes grecques, melkites,
russes, op. cit., 208: Martin, saint typiquement occidental, est ici ex- ceptionnellement représenté sur une
icone.

** Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome”, art. cit., 535.

> Virgil Candea, “Une ceuvre d’art melkite: I’icone de Saint Elian de Homs”, Syria, 1972, 219 - 238. Virgil
Candea (dir.), Icones grecques, melkites, russes, op. cit., 214-215, n°® 64 et 65.

% Jcénes Melkites, op. cit., n° 30. Description et commentaire p.170-171. Une Immaculée Conception, attribuée
a1’école de Murillo (XVIle siécle). est conservée au Musée maronite de Luwayza.

34

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

byzantines peuvent étre conciliées. On ne les oppose pas, on tente au contraire de les faire
cohabiter. L’introduction d’une nouveauté liturgique ou dogmatique d’Occident est présentée
non pas comme une innovation, mais comme la restauration d’une tradition authen- tique, qui
aurait été altérée ou oubliée.

Mais ces tentatives de synthese ne se font pas sans contradictions ni conflits. La réalisation de
programmes iconographiques occidentaux dans les églises a pu donner lieu a de véritables
“guerres des images” entre clergés rivaux, en particulier dans les Lieux Saints, mais aussi
dans d’autres sanctuaires de I’Orient. Au Mont Carmel, les Grecs s’en prennent a une statue
de saint Elie, installée par les Carmes.”® A Mardin, le patriarche nestorien Elie X, arrivant de
son monastere des environs de Mossoul. fit décrocher les images que les chrétiens de son rite,
favorables au catholicisme, avaient suspendues dans 1’église.’’

Saint Joseph était un saint de prédilection des missionnaires latins en Orient, comme
d’ailleurs de I’ensemble du catholicisme baroque. Bien que sa présence soit signalée dans les
églises dés le XVIII siécle, il eut quelque mal & s’imposer dans I’iconographie orientale.™
Car le saint Joseph occidental, vierge et chaste, a été difficilement compris et admis par les
Orientaux, pour lesquels il était un veuf chargé d’enfants. Le mariage, pour les chrétiens
syriens, devait étre fécond, alors que les religieux latins pronaient la chasteté¢ jusque dans
I’union matrimoniale. La question donna lieu a des controverses plutot vives.”> A Alep, en
1725, le patriarche orthodoxe Sylvestre, qui était lui-méme peintre d’icones, fit aveugler, puis
détruire, une image de saint Joseph que les Grecs catholiques avaient installée sur 1’autel de
leur église.® Le théme de la chasteté de saint Joseph, de méme que celui de la Sainte Famille
qui lui est apparenté, ne se sont acclimatés dans I’iconographie locale qu’au cours du XIXe
siecle.®’ Ainsi, sur une “Vierge a la Rose”, ceuvre simple dans son expression, mais en fait
plutot complexe pour ses références. Elle combine 1’iconographie byzantine traditionnelle (la
Vierge portant I’Enfant, le théme de la “Rose immarescible”) et la dévotion mariale
occidentale (la Vierge tient un lys, symbole de chasteté; saint Joseph, époux chaste, apparait,
tenant lui aussi un lys).*

Mais ces conflits n’opposent pas seulement orthodoxes et catholiques. Ainsi, le patriarche
grec catholique aurait-il déchiré en public une image de saint Maron, le grand saint fondateur
des Maronites, tenu pour hérétique palles Byzantins.®> En 1937, un bon capucin raconte avoir
lu, sur la pierre d’un autel, au couvent grec catholique de Saint-Sauveur, dans le Sud du

*® Giambattista di San Alesso, Compendio istorico dello stato antico, e moderno del Carmelo, op. cit., 372.

> Jean-Baptiste Chabot (trad.), “Les origines du patriarcat chaldéen. Vie de Mar Youssef ler (1681 — 1695)”.
Revue de 1’Orient Chrétien, lere année, 1896, 71.

> Beaucoup de représentations de saint Joseph datent du milieu du XIXe siécle. Une exception: saint Joseph
traité comme un saint d’une icone, mais portant I’enfant et tenant le lys (symbole de chasteté) a la main:
Icones Melkites, op. cit., n°32. L’icone est offerte en waqf par une melkite en 1774. La gravure représentant
la Sainte Famille, évoquée plus haut, ne fait qu’une petite place a saint Joseph, apparaissant derriere la
Vierge en compagnie d’Anne, d’Elisabeth et de Joachim: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, n°
152, p. 154.

*® Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., 529 — 530, 541. Bernard Heyberger, “Sainteté
et chemins de la perfection chez les chrétiens du Proche-Orient”, art. cit., 120- 121.

 paul Bacel, “La Congrégation des basiliens chouérites”, Echos d’Orient, VII, 1904, 161, et Nawufitas 1dlib1
(Edelby), Asaqifa al-Rim al-Malakiyyin bi-Halab, op. cit., 143.

®' Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 2, 95: Le Pére Billotet émet des critiques a propos du Pére
Ricadonna, qui encourage a la virginité et dénigre le marriage (1851).

% Jcones Melkites, exposition du Musée Nicolas Sursock, op. cit., n° 88. Virgil Candea (dir.), Icénes grecques,
melkites, russes, op. cit., n° 95, 282.

63 Joseph Nasrallah, Histoire du mouvement littéraire dans I’Eglise melchite du V e au XX e siecle, Louvain,
Peeters, 1979, T. IV, vol. 2, 245.

35

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liban, une inscription arabe de 1753 dédiée a saint Antoine de Padoue, alors que 1’image qui
la surmontait avait été remplacée par celle de saint Antoine du Désert, plus authentiquement
oriental.*

Ces exemples montrent que la décoration des sanctuaires est un enjeu du pouvoir au sein
des groupes confessionnels, ou entre groupes rivaux. On aurait tort, en voulant délimiter de
maniére anachronique un champ religieux séparé d’un champ profane, de réduire ces
questions a de simples querelles cléricales. C’est 1’identité confessionnelle des différents
groupes qui est en jeu, et leur relation avec 1’Occident. L’introduction au XVIII® siécle, du
cuite et de I’iconographie du Sacré-Ceeur, fortement chargés d’idéologie politique, en est une
bonne preuve.®’

Drailleurs, une imagerie plus directement politique se répand au méme moment. Il s’agit
essentiellement du portrait. Au temps de Louis XIV, de nombreux portraits du roi sont
diffusés en Orient, du patriarcat maronite du Liban a Alep, a Bagdad et a Ispahan, a des fins
de propagande.®® Mais la pratique du portrait doit aussi matérialiser le pouvoir local chez les
chrétiens orientaux. Dans le systéme confessionnel qui se met en place alors, I’autorité se
concentre davantage entre les mains des ecclésiastiques. Il est donc naturel que ce soient eux
qui soient représentés, et montrés en images dans les églises et les couvents, lieux de
rencontre habitueis et véritables siéges du pouvoir chez les chrétiens. L’ habitude de peindre
le portrait des patriarches apparait a la fin du XVII® siécle: on sait comment Makaryts Al-
Za’im découvrit cette pratique en Ukraine, avant d’étre lui-méme représenté en peinture.®’
Dans un Psautier arabe imprimé a Vienne en 1792, Anthimiyls, le patriarche grec de
Jérusalem, qui en est I’auteur, figure en gravure sur la premicre page. Il est représenté en
légére contre-plongée, portant le fastueux costume liturgique, tenant de la main gauche un
livre sacré, et bénissant de la main droite. Une adresse dans un cartouche prononce son €loge.
Il s’agit moins d’un portrait a proprement parier que d’une icone, mettant en valeur le
charisme du prélat en suivant de piés le modele du saint ecclésiastique, diffusé sur papier
dans le monde grec au XIX° siécle.*®

Les nouveaux ordres religieux, créés sur le modele latin fortement centralisé, adoptent la
tradition occidentale de faire représenter leur supérieur. Nous connaissons les portraits de
Nicolas al-Sa’igh, supérieur des moines melkites de Shuwayr, en méme temps qu’écrivain et
poéte, et de son compagnon ‘Abdallah Zakhir, tous deux Alépins.®” Dans une lettre, Tama
‘Aql, supérieur des Moines Alépins maronites, demande a son représentant a Rome des
images (giina) et

* Louis de Gonzague, “Les anciens missionnaires capucins de Syrie et leurs écrits aposto- liques de langue
arabe”, Collectanea Franciscana, 1932, 47, note 1. Otto Meinardus. “L’art copte au cours des trois derniers
siecles”, Le Monde copte, 18. 1990, 91, Signale de “curieux transferts culturels” du méme genre chez les
Coptes. Voir aussi, du méme: “A Critical Study on the Cult of Sitt Dimiana and her 40 Virgins”, Orientalia
Suecana, XVIII. 1969, 45 - 68.

® Bernard Heyberger, Hindiyya, mystique et criminelle (1720 — 1798). Paris, Aubier, 2001. Un Christ montrant
son Sacré-Ceeur rayonnant sur sa poitrine. ceuvre d’un peintre romain du XVIIle siecle, est conservé au
musée de Luwayza.

% Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 540 - 541. Francis Richard, Raphaél du Maus
missionnaire en Perse au XVlle siecle, Paris: L’Harmattan. 1995, T. 1, 79.

57 Carsten Walbiner, art. cit., dans ce volume.

% Josée Balagna, L'imprimerie arabe en Occident (XVI e, XVII e, XVIII e siécles), Paris: Maisonneuve et
Larose, 1984, 122. A comparer avec les icones de saints sur papier publiées dans Dory Papastratos, Paper
Icons, op. cit., vol. 1, p. 277, 284-288.

% Portraits aujourd’hui conservés au monastere de Saint-Jean de Shuwayr (Khinshara, Liban).

36

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

une image de I’évéque ‘Abd Allah, avec I’apparence réelle, peinte a partir de 1’image faite
par Shukr Allah Saqr. Parce qu’il est important que vous sachiez qu’il est trés considéré, et
que beaucoup désirent voir son image authentique.

L’évéque ‘Abd Allah Qara’ali dont il est question est le fondateur charismatique de cet ordre
religieux.”” Le couvent de Luwayza conserve de fait un portrait du personnage calqué, de
maniére un peu gauche, sur la représentation des prélats remains. Il porte un costume
liturgique d’évéque occidental. Derric¢re lui sont rangés des livres sur une étagere: la lecture
et I’écriture, privilége, mais aussi devoir du clergé, sont les attributs de tous ces portraits
d’ecclésiastiques. Un seul de ces ouvrages porte un titre reconnaissable, en latin: Biblia
Sacra. Un texte arabe surimposé dans le bas de I’image permet au visiteur du couvent
d’identifier le vénérable fondateur. L’inscription originale, qui donne son nom et ses titres en
latin, dans un bandeau, a la maniére de ce qui se pratiquait pour les dignitaires latins, sert sans
doute davantage a le faire légitimer qu’a le faire reconnaitre par le public (ill. 5).”"

Mais si le portrait fonctionne en tant qu’image politique, donnant a voir un pouvoir, il est
naturel aussi de trouver des caricatures, réactions au portrait officiel flatteur. Ainsi, Ibn
Tuma, procurateur grec orthodoxe de Damas, aurait fait une “peinture sacrilége”, pour se
moquer du pape, du patriarche catholique Cyrille, et du Roi de France.”” La dévote maronite
Hindiyya, fondatrice de ’ordre religieux du Sacré-Cceur et supéricure du monastére de
Bkerké, a été représentée dans un portrait officiel, peut-&tre 1’ceuvre du moine Arsanyus
Dyab, évoqué plus haut.”® Auparavant, les jésuites, ses premiers formateurs et conseillers,
I’avaient caricaturée lorsqu’elle avait rompu avec eux. L’image, sur le modele des “figures
énigmatiques” que les Péres avaient coutume d’employer pour I’instruction populaire, re-
présentait les vices sous la forme d’un arbre, et mettait en paralléle les vertus et les miracles
prétés a Hindiyya avec les troubles qu’elle et ses partisans étaient censés causer. C’est peut-
étre la nouveauté du procédé de la caricature qui explique I’intensité de I’indignation que sa
diffusion souleva, au point qu’une pétition de protestation se mit a circuler contre elle a
Alep.™ Selon le schéma classique de la “modernisation”, le pendant de cette construction du
pouvoir, c’est le développement de la conscience individuelle et de I’intériorisation, auquel
I’image participe également. C’est méme 1’usage privé de 1’image qui constitue a notre avis
la véritable nouveauté de cette époque. Les luttes pour 1’occupation de 1’espace visuel public,
que j’ai évoquées, expliquent que c’est vraisemblablement moins dans la peinture et dans la

7 Butrus Fahd, 7a rikh al-rahbanivva al-mariniyva, op. cit., T. V, 222.

"' Des portraits plus originaux de prélats sont attribués au moine M(Isa Di’b: Mikha’1l Khazin (1787) et
Mikha’1l Fadil (1795), reproduits dans Liban - Le regard des peintres. 200 ans de peinture libanaise,
catalogue de I’exposition de I’Institut du Monde Arabe, Paris, 1989, 72—73 (Version anglaise: Lebanon - The
Artist’s view, 200 Years of Lebanese Painting, catalogue de 1’exposition du Barbican Center, 1989). Dans le
méme catalogue: voir des portraits de dignitaires ecclésiastiques et laics du XIXe siecle, p. 59 — 63, p. 69, p.
78, p. 92, p. 99.

7 Leonhard Lemmens (édit.), Collectanea Terrae Sanctae, in G. Golubovich, Biblioteca bio- bibliografica della
Terra Santa, série 2, T. 14, Quaracchi 1933, 107 (1746).

73 Biilus Mas‘ad et Nasib Wuhayba al-Khazin (édit.), 4/-Usil al-ta ‘rikhiyya, T.1, Achkouth (Liban), s.d., 17.
Cette image, trés abimée, photographiée au monastére patriarcal de Bkerké dans les années 1950, serait
aujourd’hui perdue.

7% “Interrogatoire de la Mére Hindy¢”, trad. frang. dans Youakim Moubarac, Pentalogie antiochienne / Domaine
maronite, op. cit., T. 1, vol. 1, 462. ASCPF, CP, Maroniti, vol. 113, f. 85rv (arabe), f. 84rv (trad. lat.), 7 juin
1752; £. 235v, lettre du jésuite Marc-Antoine Séguran, Alep, 23 juillet 1752. Ibidem, f. 31r, 33v (trad. ital.),
7 juin 1752. L’indignation provoquée par cette image fut suffisamment grande pour qu’un chroniqueur
melkite s’en fit 1’écho: Qustantin Tarabulsi, Tarikh Nafishalla (Navicella) (1729-1772), Bibliotheque
Orientale, Beyrouth, Manuscrit n® 38, 75. Le Pére Hayek affirme que cette image s’est conservée, et qu’il I’a
vue: Michel al-Ha‘ik (Hayek), “Al-rahiba Hindiyya. A’maluha wa-rahbanatuha”, 4/-Mashriq, 1965, 526.

37

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

décoration des sanctuaires, que dans I’intimité des maisons, que I’iconographie moderne,
notamment sous forme d’images imprimées, a pu se déployer. Les riches marchands d’Alep
ou d’ailleurs commanditent des icones pour leurs maisons, ou pour les offrir en wagf aux
églises et couvents de leurs £d ‘ifa-s respectives.”” Des peintures entrent dans les maisons
cossues, comme celle des Hawa d’Alep, qui en ont décoré une piece entiere. Shukrallah
‘Udjaymi, pour sa part, le pére de Hindiyya, était trés attaché a une peinture sur toile
représentant la Vierge avec I’Enfant.”® Plus tard, vers la fin du XVIII® siécle, le trés puissant
marchand maronite Yusuf Qara’ali, lié aux Frangais, faisait apposer sur sa maison une
représentation du Sacré-Ceeur surmontée du Sceau du Saint-Sacrement’”.

Des images plus modestes, dont nous avons vu que les missionnaires veillaient a la diffusion,
ornaient les chambres et prenaient place sur les tétes de lit.”® Dans les confréries de laics
qu’ils dirigeaient, les jésuites introduisirent aussi la pratique du saint du mois: une
représentation d’un saint était Offerte a chaque dévot, qui devait veiller pendant un mois a
imiter le personnage représenté, et pouvait en méme temps bénéficier de sa protection. Cette
pratique, attestée des 16407, est encore en usage en 1858, lorsque le Pére Paul Ricadonna la
signale a Zahlé et ses environs, précisant qu’il choisit si possible des saints orientaux, et
qu’on tire au sort chaque mois plus de 1000 billets.*” Comme I’inventaire des biens du Pére
Cuénot le révélait, les jésuites de ’ancienne Compagnie, puis de la nouvelle, s’étaient faits
les propagateurs du cuite du Sacré-Ceeur. Au début du XIX® siécle, les images de cette
dévotion controversée avaient pénétré les foyers d’Alep. Une partie du clergé de la ville, qui
y était hostile, fit le tour des maisons pour les confisquer et les détruire.®'

Le message que les religieux latins délivrent par I’intermédiaire de ces images n’est pas
univoque. La croyance en la mise en présence du sacré a travers la représentation figurée
reste vivante. L’estampe est souvent traitée par les fidéles comme une “icone de papier”, et
vénérée de la méme fagon, posée sur un petit autel, dans un “coin de beauté” de la maison,
avec un cierge allumé devant. Sur I’image qu’il fait imprimer a Rome, le prétre ‘Isa Kalas fait
graver une formule de consécration semblable a celles qui figurent sur les icOnes peintes. Les
missionnaires francs, au moins au XVII® siécle, ont parfois eux-mémes un rapport magique a
I’image, a laquelle ils prétent des vertus surnaturelles, méme thérapeutiques. Par ailleurs,
I’image participe a une spiritualité, qui, par certains aspects, ne différe pas de celle de Picone.
Ainsi, a travers elle, la Vierge ou un saint peut toucher profondément 1’ame de celui qui la
contemple, et lui révéler des sentiments refoulés.® Dans un manuel du prétre publié en arabe
par la Propagande & Rome en 1844, une Crucifixion doloriste, typique de la dévotion latine,
ouvre l'ouvrage. Cette fois, les effets spirituels de la contemplation de I’image sont
strictement encadrés dans le systéme latin des indulgences octroyées par les papes, diffusé
avec succes parmi les catholiques orientaux a partir du XVIIle siecle. En effet, un texte en

7> Pour les commanditaires: Icones Melkites, op. cit., 129-220, passim. Virgil Candea (dir.), Icones grecques,
melkites, russes, op. cit., 188, 258, 265, 272-273, 277, 279.

76 ASCPF, CP, Maroniti, vol. 118, “Alcune notizie da servir al libro primo della vita della serva di Dio Hendie
Ageimi...”, f. 132rv. “Interrogatoire de la Mére Hindyé”, op. cit., 433-435.

77 Djirdjis Mannash (al-khiirT), “Mustanadat li-ta‘rikh al-mutran ‘Abd Allah Qara’ali”, La Revue Syrienne, 1,
1926, 423.

78 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 542-543. “Interrogatoire de la Mére Hindyé€”, op.
cit., 434.

” Le 5 aofit 1640, le jésuite Jean Amieu demande des images a distribuer aux sodales de sa congrégation,
chaque mois: ARSI, Gallia, vol. 95, I, f. 494.

& Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 2, 208.

8 ASCPF, ACTA, vol. 201, 1838, f. 137r, f. 171 v. SOCG, vol. 954, f. 290v, Alep, 1833: mention d’une
hostilité aux images privées.

8 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 542 -543, 532 — 533.

38

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

face de la gravure rappelle qu’un fidéle peut gagner une indulgence pléniére en récitant la
priere indiquée devant la représentation du Christ en croix. Le livre illustré est un objet qui
permet priere et méditation silencieuse et privée, hors du sanctuaire. Mais la médiation de
I’Eglise est rappelée au fidele qui ouvre le manuel, par I’évocation des indulgences accordées
par le pape, et qui ne sont gagnées du reste qu’en accompagnant la priére d’une confession et
d’une communion.

Sur les images latines et sur les images grecques tirées en grand nombre a Venise et a
Vienne, comme dans les gravures des quatre évangélistes figurant sur I’évangéliaire imprimé
a Shuwayr, la représentation est moins hiératique, les personnages apparaissent plus vivants,
et done plus humains, plus proches de celui qui les contemple, que dans les icones
byzantines, qui restent attachées a un code strict, n’offrant par exemple toujours qu’une
représentation de face. Le passage de la gravure sur bois a la gravure sur cuivre a été a cet
égard une innovation aux grandes conséquences esthétiques, car elle a procuré a I’image plus
de profondeur et de plasticité®. Le fidéle peut alors entamer avec ces figures de papier un
dialogue familier et quotidien, impraticable auparavant. C’est d’autant plus vrai pour les
femmes, qui, ne se rendant que rarement a 1’église, n’avaient guére de contact avec les
icones. Désormais, elles apprennent a méditer sur une image qu’elles portent avec elles, selon
la recommandation de sainte Thérése, dont les ceuvres étaient accessibles en arabe:

Ayez soin d’avoir une image ou une peinture de Notre-Seigneur qui soit a votre golit. Ne
vous contentez pas de la porter sur votre coeur sans jamais la regarder, mais servez-vous
en pour vous entretenir souvent avec lui.”

Hindiyya ne quitte jamais une image typique de la dévotion occidentale, mais tout a fait
étrangere au christianisme oriental: celle du Christ flagell¢, qui accompagnait d’ailleurs déja
sainte Thérése.* Cette image s’anime parfois, et le Christ qui y figure se met alors a la
regarder. ou a lui parier. Il lui apparait aussi sous la forme de 1I’Ecce Homo, coiffé d’une
Couronne d’épines et couvert de sang, autre image popularisée en Occident a partir du XVII®
siecle.’” Un jour, quand elle était encore petite, elle vit I’enfant Jésus porté par saint Antoine
de Padoue, sur un tableau possédé par ses oncles Hawa, lui sourire et lui faire des clins
d’eeil.®

Dans la pédagogie baroque de I’image, celle-ci doit impressionner 1’ame du fidéle. Ainsi,
les jésuites nous racontent-ils comment ils ont eu recours a ces “images morales”, ces
“figures énigmatiques” inventées dans les campagnes bretonnes au XVII® siécle, et en usage
ensuite aussi bien chez les Indiens d’Amérique que chez les chrétiens de Damas et de la
montagne libanaise.* Elles ne sont pas trés créatives: elles sont toujours la réplique plus ou
moins fidéle d’un modéle. Elles ont un grand format (environ 40 X 60 cm) qui leur permet

8 Kitab murshid al-kahin..., Rome: SCPF, 1844, 287 et 46 p. (D’aprés le Manuale Sacerdotum de Paolo
Segneri, traduit en arabe par un missionnaire d’Alep, le Pere Pierre Fromage, en 1734).

# Voir ’¢volution cruciale dans la représentation des saints constituée par le passage de la gravure sur bois a la
gravure sur cuivre au début du XVIle siecle: Jean-Michel Sallmann, Naples et ses saints a l’dge baroque,
Paris: PUF, 1994, 43-49. Dans le monde grec, I’abandon de la gravure sur bois a eu lieu dans les premiéres
décennies du XVIlle si¢cle: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, 20.

8 Chemin de la perfection, cité dans Pierre Miquel, “Cuite des images”, Dictionnaire de Spiritualité, 7, 2, col.
1518.

# “Interrogatoire de la Mére Hindyé”, op. cit., 434.

¥ «Girr al-ittihad. Traité de I'union” trad. frang. dans Youakim Moubarac, op. cit., 418. Sur la popularisation de
I’Ecce Homo: Jean-Michel Sallmann, Naples et ses saints, op. cit.,, 182. Le thémes est diffusé sur les
estampes dans le monde grec au milieu du XIXe siécle: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1. 66-68,
figures n° 27, 28, 29, 30.

¥ ASCPF, CP, Maroniti, vol. 118, “Alcune notizie da servir al libro primo della vita della serva di Dio Hendie
Ageimi...”, f. 132rv.

¥ Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 538.

39

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d’étre vues par une foule assemblée. Elles représentent 1’état de 1’ame humaine, ou les “fins
derni¢res de I’homme”, qu’elles donnent a voir en fonction d’une progression voulue, pour
amener le spectateur. par la peur de la mauvaise mort et de la damnation, a se repentir et a
faire pénitence (attrition). Un jésuite rapporte qu’il les emploie dans la montagne libanaise le
soir aprés le souper, et qu’elles provoquent chez les paysans “une terreur extraordinaire”.
Elles aident a attirer I’attention du fidéle sur son “intérieur”, ce qui se passe derriére son
corps clos, et qui souvent I’angoisse.”’ L’image n’établit plus ici de contact avec un sacré
extérieur, comme c’était le cas de 1’icone, mais elle devient miroir, elle aide a voir en soi-
méme. Elle sert a se construire, suivant les nouvelles normes mises en usage par
I’enseignement catholique, & un moment ou la pratique de la confession écrite ou du journal
intime est encouragée également. Nous sommes loin d’une simple fonction narrative ou
décorative.

L’univers visuel des chrétiens du bilad al-Sham se transforme done entre le XVII® et le XIX®
siécle. A I’image rare et précieuse, succede une pléthore, relative il est vrai par rapport a nos
jours. La représentation figurée sort des sanctuaires pour étre portée sur soi et pour pénétrer
les maisons, méme les plus modestes. L’individu peut ainsi se I’approprier, et engager avec
elle une relation intime, selon un processus identique a celui qui conduit de la lecture
liturgique a haute voix a la fréquentation personnelle et silencieuse du livre. En méme temps,
I’iconographie s’ouvre a des thémes nouveaux, inspirés du catholicisme romain. La
représentation figurée elle-méme se fait plus réaliste et plus vivante, insistant davantage sur
I’humanité des personnages peints que sur la mise en présence du sacré effectuée par leur
intermédiaire. suivant la tradition de 1’icone. Cette évolution ne se fait pas sans controver-
ses, compromis et réinterprétations, comme tout processus d’appropriation culturelle, et doit
d’ailleurs, pour étre comprise, étre replacée dans un contexte plus général de transformation
des mentalités et de la société.

Quel rapport entretient-elle avec la naissance d’un “art moderne” en Orient? C’est une
question qui reste ouverte. On ne peut pas souscrire a I’affirmation que “I’art dans sa
conception moderne existait au Liban depuis le 16° siécle”.”’ 1l n’en demeure pas moins que
les prémices d’une éclosion locale des arts plastiques sont sans doute plus anciennes que ce
qui a été affirmé jusqu’a maintenant.”” Mais il faudrait des études plus approfondies sur la
production et la consommation des images au XVIII® et au XIX® siécle pour en juger de
maniere définitive, en commengant par répertorier les ceuvres qui existent encore, y compris
les copies sans valeur artistique. Je suis persuadé¢, en tout cas, que la diffusion d’images de
religion et la naissance du portrait au XVII® siécle ont préparé les chrétiens orientaux a
regarder et a apprécier 1’image profane, lorsque celle-ci commencera sa carriére en Orient.

% Anne Sauvy, Le miroir du cceur, op. cit., 183-184. Alain Croix, La Bretagne aux XVIe et XVIle siécles, la vie,
la mort, la foi, 2 vol., Paris, Maloine, 1980. 1571 p. + 98 p. d’illustrations.

%! Citation de I’historien d’art Syrien ‘Afif Bahnasi, dans Silvia Naef, 4 la recherche d’une modernité arabe, op.
cit., 122.

*2 Voir la discussion sur les origines de la peinture moderne au Liban dans Silvia Naef. 4 la recherche d’une
modernité arabe, op. cit., 122 et suiv.

40

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. 1: I’Assomption de la Vierge

Tableau de grande dimension, représentant 1’ Assomption de la Vierge, dans un style baroque.
La peinture, aujourd’hui au musée de Luwayza, figurait sur 1’autel principal du couvent. Une
inscription sur le bas du tableau (sous le pied de saint Pierre) indique qu’il a été constitué en
waqf par le Vicaire Général et le Supérieur Général du couvent des Alépins de Rome en
1817. Je remercie le Pére supérieur de Luwayza, qui m’a aimablement accueilli et procuré la
photographie.

1. 2:

Al-Qiddis Liiga al-Indjilt Gravure sur bois représentant 1’évangéliste saint Luc dans Kitab al-
Indjil al-sharif al-tahir..., Shuwayr, 1776, 315 p., 4 planches représentant les quatre
évangélistes. Camille Aboussouan (dir.), Le livre et le Liban, op. cit., 357, N° 187:
reproduction de la planche du méme ouvrage représentant saint Mathieu. Je remercie le Pére
Supérieur de Dayr Mar Yuhanna al-Shuwayr qui m’a aimablement accueilli, et autorisé a
photographier le volume.

41



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

i £ e
75 i

11 3:

p. 268 du méme Kitab al-Indjil al-sharif al-tahir..., Shuwayr, 1776, avec une décoration en
grotesques, reprise aussi sur d’autres pages du livre.

1. 4:
Vierge a I’Enfant avec deux Anges debout derriere elle, dans le style des icones. Illustration
reproduite plusieurs fois dans le méme Kitab al-Indjal al-sharif al-tahir..., Shuwayr, 1776.

I 5:

Portrait de ‘Abd Allah Qara’alt, premier Supérieur Général des Moines alépins. Sans auteur,
sans date. Conservé au couvent maronite des Mariamites, & Luwayza. En latin dans le
bandeau: Abdalla Caralli Archiep.” Beryten™ Primus Ord® S* Antonij Congreg® Montis
Libani Abbas G™*. L’inscription arabe en rouge, sans doute rajoutée tardivement, dit: A/-
Quds al-Abdti ‘Abd Allih Qara‘ali min sana 1700 ila 1711. Un autre tableau représente
I’évéque Germanos Hawa, cofondateur de I’Ordre Libanais, avant de rompre avec Qara’ali,
dans le méme style, et avec les mémes ornements liturgiques. Les portraits des successeurs

42

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

présentent des continuités et des variantes par rapport a ce modele, qu’il serait intéressant de
comparer. Je remercie le Pére Supérieur de Luwayza, qui m’a aimablement accueilli et
procur¢ la photographie.

43

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LA FONCTION SACRALE DE L’IMAGE DANS L’EGYPTE
CONTEMPORAINE: DE L’IMAGERIE TRADITIONNELLE A LA
REVOLUTION PHOTOGRAPHIQUE

Catherine Mayeur-Jaouen

Abstract: The sacred function of the image among Copts and Muslims in contemporary
Egypt

The sacred images of traditional Egypt consisted of Coptic icons and popular Muslim
iconography (talismanic figures, tattoo plates, Hajj paintings). In 19th century Egypt,
modernity progressively surfaced in the image, due to political, scientific, and technical
reasons. This article will focus on the function of the sacred image during the period of
Muslim reform and the Coptic revival. The revolution of the photography of Muslim
saints is a new feature of the 20th century. This transformation is deeply related to the
reform of Sufism and its need for greater historicity and refusal of the supernatural.

As for the Copts, mutations of pious images and icons are to be placed within the context
of the Revival of the whole community, from the end of the 1950’s. Illustrated
hagiography has appeared quite recently, accompanied by photographs of the miraculously
cured or by cartoon strips illustrating miracles. Finally, the reform of iconic art, often by
Coptic immigrant communities in the West, expurgates some of the community’s
iconographic traditions to make way for new themes.

L’image est omniprésente dans I’Egypte contemporaine: affiches de cinéma, calicots géants
des théatres, portraits des chanteuses, couvertures de livres aux couleurs criardes, et
I’omniprésente télévision qui orne le moindre bidonville du Caire, comme la moindre masure
de villages misérables.' L’image aux mille facettes n’est pas toujours profane; elle occupe
souvent une fonction sacrale, chez les Coptes comme chez les musulmans. Cette fonction
sacrale, liée a une tradition ancienne. a été profondément transformée au XX° siécle. Jadis, la
sacralité de I’image, icone ou talisman, était liée a sa rareté comme a son caractere artisanal.
Aujourd’hui, au role magique et apotropaique des images de la tradition populaire, se sont
ajoutées les vertus de la photographie, innombrablement exploitée dans toutes ses
dimensions, et que démultiplient des objets pieux de fabrication industrielle. Il existe depuis
une trentaine d’années en Egypte, comme dans le reste du Moyen-Orient, une révolution de
I’iconographie religieuse, chez les chrétiens comme chez les musulmans. C’est surtout dans
la représentation des saints coptes et musulmans que 1’on observe les mutations les plus
profon des.

Icones coptes et imageries populaires islamiques: les codes de la tradition

Pour apprécier ’ampleur de la révolution iconographique récente, il faut revenir sur la
tradition de I’image sacrale en Egypte, chez les Coptes comme chez les musulmans. Chez les
premiers, I’image est d’abord icone. Comme tous les chrétiens d’Orient, les coptes vénérent
des icOnes consacrées qui représentent Dieu, les saints et leurs miracles. Une icone, pour étre
consacrée, doit étre ointe d’huile sainte (le Myron) par 1’évéque, et recevoir le souffle de
I’Esprit-Saint par la bouche de I’évéque. C’est cette consécration, en principe, qui permet a
I’image sainte de représenter pleinement le saint et de guérir les fideles. Ceux-ci, lorsqu’ils

! Gregory Starrett, “The Political Economy of Religious Commodities in Cairo”, American Anthropologist,
97/1, 1995, 51-68.

44

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vénérent une icone, s’adressent donc directement au saint ressuscité, non a une simple image:
I’icone dont la signification est essentiellement théologique.” est présence directe de
I’intercession du saint. Mais chaque icone est unique: elle a son motif, ses couleurs, son
histoire, parfois ses miracles. Certaines exsudent de I’huile ou du sang, d’autres apparaissent
dans des visions, d’autres encore sont entourées d’un halo lumineux. Ici, telle icone joue un
role thaumaturgique, 1a elle a été mystérieusement sauvée des flots ou d’un incendie.
L Histoire des Patriarches mentionne, par exemple, que deés I’année 850, une icone
représentant le Christ saigna au monastére Saint-Macaire. Des malades qui s’enduirent de la
substance miraculeuse obtinrent leur guérison.” Parfois, les yeux des personnages peints
semblent suivre le spectateur, comme le regard de la Vierge de 1’église de la Mu’allaga, au
Vieux-Caire: ces phénomenes fréquents sont autant de fagons d’affirmer que I’icone n’est pas
chose inerte, mais présence vivante. L’icOne copte joue aussi un rdle pédagogique et
liturgique, en participant a la priére et aux sacrements dans 1’église: les moines I’exhibent
dans les processions autour des monasteres, les dévots lui parlent, se signent a son passage,
I’embrassent si elle est assez proche, ou la caressent de la main droite pour s’oindre ensuite le
visage de cette main imprégnée de baraka.

La matiére et le style des icones traditionnelles participaient a leur sacralité. Les premiéres
icons, dans leur majorité, s’inspiraient des modeles byzantin et romain. Elles étaient peintes
grace a la technique a fempera, a base d’ceufs ou de cire encaustique. Les peintres
contemporains ont repris cet usage, ainsi que l’utilisation de couleurs considérées comme
authentiquement “égyptiennes”, obtenues a partir d’oxydes naturels.” La querelle iconoclaste,
peut-étre grice a la domination musulmane, semble n’avoir guére eu d’écho en Egypte.’
Divers témoignages montrent au contraire la diffusion des images pieuses; les Coptes en
utilisaient dés avant le VII® siécle dans le milieu rural égyptien.® et ils semblent leur avoir
attribué des pouvoirs miraculeux a partir du IX® siécle au moins. A ce moment, alors que
I’image triomphe enfin a Byzance, les miracles d’icones suintant, saignant ou pleurant
deviennent monnaie courante chez les Coptes.

De fagon mystérieuse, il ne reste aujourd’hui presque plus d’icones sur bois de la période
médiévale et moderne, du VIlle au XVIlle siécle, alors que de nombreuses fresques d’églises
de cette période ont été préservées. Les spécialistes s’interrogent sur les raisons de cette
lacune: faut-il imaginer des destructions d’icones dues a des phases brutales d’islamisation?
Ont-elles été bralées pour préparer le saint chrérne (mayrun)? Ou de bréves périodes
d’iconoclasme méconnu auraient-elles pu les affecter? Quelles que soient les hypothéses
proposées, la disparition de leur quasi-totalité du VIII® au XVIII® siécle reste un mystére. Le
style des icones de la période médiévale est donc resté presque inconnu.

Les icones les plus anciennes conservées jusqu’a présent datent donc, sauf exception,
d’aprés 1740. Ces ceuvres du XVIII® siécle sont dues & une poignée d’artistes, dont deux au

2 Ugo Zanetti, “Les icones chez les théologiens de 1’Eglise copte”, Le Monde copte, n° 19, 1991, 77-92.

3 History of the Patriarchs of the Egyptian Church, known as the History of the Holy Church, traduite et annotée
par Y. ‘Abd al-Masth, O.H.E. Burmester, A.S. Atiya et A. Khater, 1I/1, Le Caire, 1959, 13, cité par Brigitte
Voile, “Les miracles des saints dans la deuxieme partie de 1I’Histoire des patriarchies d’Alexandrie,
historiographie ou hagiographie?”, dans Denise Aigle (dir.), Miracle et Kardina, Tumhout: Brepols, 2000,
325.

* Sur les techniques des icones anciennes et modernes, voir Mat Immerzeel, “Coptic Art”, Nelly Van Doorn-
Harder et Kari Vogt (dir.), Between Desert and City, Oslo: Novus forlag, The Institute for Comparative
research in Human Culture, 1997, 273-288.

® Den Heijer, “Miraculous Icons and their Historical Backgrounds”, Coptic Art and Culture, Le Caire (1990),
269-279, et Otto Meinardus, Christian Egypt, Faith and Life, Le Caire, 1970.

® Christine Chaillot, “Réflexions sur I’avenir de I’étude et de la peinture des icones coptes”. Le Monde copte, n°
19, 1991, 49.

45

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moins étaient arméniens. Des influences grecques et levantines ne sont pas non plus a
négliger, et se sont sans doute amplifiées lors de 1’occupation égyptienne en Syrie (1832-
1840). L’embellie dure & peine un siécle. Dés la fin de la premiére moitié du XIX® siécle, le
patriarche Kyrillos IV (1854-1861), appelé le Réformateur, affirme, sous 1’influence des
missions protestantes, une tendance nettement iconoclaste. Cette vague de destruction
d’icones accompagne d’ailleurs le marasme général de la communauté copte, de ses couvents
et de sa vie spirituelle.

Aujourd’hui, la dévotion des icones consacrées ne subit plus I’ombre d’une critique. Le
fidele copte ne se soucie, en général, ni du style de 1’image, ni de sa date ni de son auteur.
Son importance sacrale dépend en fait d’autres facteurs: son ancienneté, sa localisation dans
Iéglise, la présence éventuelle d’un pelerinage, les miracles qui lui sont (ou non) attribués.
Dans les visites des églises ou des lieux de pélerinages, les pélerins s’appliquent donc
toujours a embrasser les icones et a les caresser de la main droite. Avec les progres de
I’alphabétisation, les dévots écrivent de plus en plus souvent sur le verre qui les protége, a
I’aide de la cire des cierges allumés en I’honneur des saints; a moins qu’ils ne glissent
derriére elles de petits papiers contenant leur supplique.” Ces graffiti religieux se contentent
d’un nom, d’une date, d’une bréve invocation. Ils attestent que, malgré les bouleversements
de la modernité, la dévotion des chrétiens d’Egypte envers leurs icones est toujours vivante.

Les icones sont, par définition, propres aux chrétiens. Mais elles ne sont pas pour autant
inconnues des musulmans, surtout en Moyenne-Egypte, région a forte densité copte, ot les
cas de pélerinages communs a la Vierge ou a saint Georges n’étaient pas rares. Dans les cafés
de Mallaw1, vers 1930, icones de la Vierge et calligraphies coraniques mélées tapissaient le
mur, tandis que I'orchestre jouait au pied de cette “iconostase” cecuménique.” A la féte
patronale (miiled) du saint musulman d’Abu Tig, en 1950, au sud d’Assiout, on vendait des
images de la Vierge a I’Enfant.” Cette tradition commune, maintes fois évoquée par les
ethnologues de I’entre-deux-guerres, s’est rapidement effritée dans la deuxiéme moiti¢ du
XX siécle, sous les assauts conjugués du réformisme musulman et du Renouveau copte: le
confessionnalisme croissant n’autorise plus guere de semblables mélanges. Il faut en retenir
pourtant que la tradition iconographique copte a longtemps marqué 1’imaginaire sacral de
tous les Egyptiens, musulmans compris. Elle continue a jouer, au moins localement, un
certain role. Les chauffeurs de taxi musulmans de Minya ou d’Assiout, aujourd’hui encore,
utilisent, pour protéger leur véhicule et leurs passagers, aussi bien des autocollants
représentant saint Georges, collés prés des clés de contact, que des calligraphies islamiques
de “la priere du voyage” (du’a al-safar) qui pendent au rétroviseur. Et ce sont des tatoueurs
musulmans, souvent d’origine tzigane, qui courent les fétes patronales aux tombeaux des
saints chrétiens ou musulmans, et tatouent consciencieusement des petites croix sur les
poignets de leur clientele copte.

L’iconographie copte n’était pas seule, dans la tradition villageoise, a tenir une fonction
sacrale. Il existait, et il existe encore, une imagerie populaire égyptienne moins nettement
confessionnelle, et que les paysans euxmémes caractérisent comme “arabe” ou “bédouine”
(‘arabi) plutét que comme “islamique” (islami). Cette imagerie aux couleurs vives et
contrastées était commune, a quelques nuances pres, aux autres provinces arabes de I’Empire
ottoman; mémes motifs en Palestine, en Syrie, en Tunisie. L’usage de cette imagerie était
surtout d’ordre magique: on y trouve des figures talismaniques abstraites, des représentations
de la main de Fatma, des épées ou des lions stylisés. Autant de dessins qui avaient valeur de

” Pour un article montrant comment les icones sont utilisées dans la relation avec les saints, Nelly Van Doom,
“La vénération des icones chez les coptes: aspects sociologiques”, Le Monde copte, n°® 19, 1991, 113- 125.

® Hans Alexander Winkler, Bauern zwischen Wasser und Wiiste, Stuttgart, Berlin: W. Kohlhammer Verlag,
1934, 5.

° Henry Ayrout, Fellahs d 'Egypte, Le Caire, 1952, 125.

46

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

protection, de talisman, de “décoration sacrale”. Ces images €taient dessinées ou peintes sur
les tombeaux, particulierement les mausolées de saints musulmans, qui étaient décorés
jusqu’aux années 1960, surtout en Haute-Egypte, de fresques ou de graffiti colorés
représentant des bateaux, des palmes et des silhouettes d’orants.'” A I’entrée des maisons
rurales, aussi, il arrivait que deux lions peints encadrent le seuil, surmonté, pour faire bon
poids, d’un crocodile empaillé: autant de protections assurées pour la demeure et ses
habitants.

Les planches de tatouage ont préservé jusqu’a aujourd’hui cette tradition des images de
I’islam populaire égyptien'': ce sont de petits tableaux, des fixés — sous-verre rangés en
diptyques, qui proposent au client, devant I’atelier du tatoueur, différents modeéles. Serpents,
lions, oiseaux aux couleurs vives y sont peints, mais on y trouve aussi des représentations
humaines, comme des danseuses aux seins nus qui brandissent des épées en terrassant un
serpent ou des héros de la Geste hilalienne. Sur un fixé-sous-verre présenté au mouled
musulman de Tanta en 1990 par le tatoueur Sayyid Ahmad Sa ‘1d, alors quadragénaire, on
peut admirer les deux lions qui flanquent un palmier dattier, le lion porteur d’une épée, et
Abl Zayd al-Hilali (ill. 1). Ces motifs sont des copies d’ceuvres plus anciennes et viennent
illustrer les Gestes ou les chansons de la tradition orale que 1’on récite dans les mouleds. Le
lion a I’épée est image de ‘All b. Abi Talib tandis que les lions jumeaux sont réminiscence de
Hasan et Husayn, les deux petits-fils du Prophéete. Mais il est rare que le client demande au
tatoueur des motifs aussi compliqués qui ont surtout pour fonction d’attirer le chaland. Les
figures plus stylisées du poisson, du cceur percé d’une fléche, du double ceeur, du serpent ou
de I’ancre, dissimulés dans les interstices de la composition, sont beaucoup plus demandés.
Tous les tatouages au demeurant ne sont pas nécessairement figuratifs: des séries de points ou
des triangles jouent aussi un role utile. Les figures tatouées sont en effet utilisées dans la
médecine populaire: on se fait tatouer un oiseau sur la tempe contre les migraines. Parfois,
apparaissent des motifs plus directement islamiques, comme le Buraq ou ’esquisse de la
Ka’ba.

Il existe enfin des motifs de tatouages proprement coptes (mais dessinés par des
musulmans), qui reproduisent des icones connues: le Christ en croix, saint Georges terrassant
le dragon ou le patriarche Kyrillos VI (m. 1971). Sur une planche de tatouage de Sayyid
Ahmad Sa’id, proposée également au mouled de Tanta, la crucifixion ou les trois anges
recueillent dans des ciboires le sang du Christ (ill. 2) ne doit rien a la tradition de ’icone
copte, et tout au modéele catholique. C’est d’aprés une image pieuse que ce tatoueur
musulman a réalisé son fixé-sous-verre a I’attention des pelerins des mouleds coptes. Cette
belle Crucifixion a surtout pour vocation d’attirer I’attention sur les innombrables petites
croix proposées sur la méme planche; ce sont elles que les Coptes viennent, par centaines, a
chaqué mouled, se faire tatouer sur le poignet droit ou sur le dos de la main.

Fresques de tombeaux et motifs de tatouage “arabes” sont en train de disparaitre tres
rapidement, & la suite de 1’urbanisation et de la modernisation croissantes de I’Egypte. Le
gout change: de nouvelles décorations de tombeaux, plus abstraites, et des calligraphies
fabriquées industriellement, ont remplacé les fresques et les images pieuses. La dorure
islamique évince les couleurs primaires du dessin artisanal. L’imprégnation du culte des

1% Rudolf Kriss et Hubert Kriss-Heinrich, Volksglaube im Bereich des Islam 1, Wiesbaden: Otto Harrassowitz,
1960, 53-136.

! Charles S. Meyers, “Contributions to Egyptian Anthropology: Tattoing”, Journal of the Anthropological
Institute of Great Britain and Ireland, 33, 1903, 82-89; M. Coloyanni, “Etude des tatouages sur les crimineis
d’Egypte”, Bulletin de I'Institut d’Egypte, 4, 1923, 115-128; Louis Keimer, Remarques sur le tatouage dans
I’Egypte ancienne, Mémoires présenlés a I’Institut d’Egypte, n° 53, Le Caire: IFAO 1948; John Carswell,
Coptic Tattoo Designs, Beyrouth: AUB Press, 1958, et Nadia Kossiakov, “Un répertoire modéle de tatouage
égyptien”, Objets et mondes, V1, 1966, 263-278.

47

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

saints par le réformisme musulman n’autorise plus la fantaisie qui prévalait pour décorer les
tombeaux. Les tatoueurs désertent les mouleds musulmans pour se réfugier dans les mouleds
coptes ou ils ont encore, grace aux petites croix de poignets, une ahondante clientéle. Mais en
islam, leur heure est passée: a I’image succede, de plus en plus, 1’écrit. Aux variations de la
création populaire s’impose la norme savante.

Une autre tradition iconographique spécifique reste plus vivante. Il s’agit des fresques de
retour du hadj, peintes sur les maisons des villages. Cette tradition artistique, attestée des
1878 par Georg Ebers, est sans doute beaucoup plus ancienne. Elle a été bien décrite, surtout
pour la Haute-Egypte, par plusieurs ethnologues dans la période récente. 12 Avant le retour du
hadj, les proches et les parents du pélerin font représenter par des artistes amateurs des scénes
qui illustrent I’aventure pelerine; il s’agit parfois de véritables fresques qui couvrent toute la
fagade, mais aussi les murs des cours intérieures: on peut admirer les péripéties du voyage et
ses modes de locomotion (chameau, avion, bateau), les rites du hadj accomplis a La Mecque,
ou le sacrifice d’Abraham. On trouve aussi des scénes de féte qui doivent davantage au
soufisme populaire égyptien qu’au hadj mecquois: dhikr-s, musiciens, accolades entre
pélerins; parfois apparaissent, sous le pinceau d’artistes véritables, d’émouvants portraits.
Cette tradition d’origine rurale s’est peu a peu étendue aux faubourgs des villes égyptiennes
sous I’effet des migrations récentes. Si les peintres auteurs de ces fresques sont fréquemment
des instituteurs de village, on rencontre aussi, rarement, quelques artistes formés comme tels,
comme Ahmad Mahmad al-SaniisT, évoqué par Ann Parker. Ce peintre, diplomé de I’Ecole
des Beaux-Arts au Caire en 1971, qui enseigne actuellement dans une école secondaire a
Esna en Haute-Egypte, diffuse dans la région ses fresques, pour lesquelles il avoue lui méme
I’influence de Matisse et de Picasso."”

Icones coptes ou Marie triomphe, planches de tatouage aux motifs arabes, fresques
murales proclamant la valeur du hadj, fraiches décorations des tombeaux des saints: la
fonction de ces différents types d’images était codifiée. L’image populaire traditionnelle
n’était jamais purement décorative et sa fonction sacrale et apotropaique n’était jamais
absente. Pour les deux communautés, représenter, c’était faire exister. Ainsi, sur les tombes
de villages, on continue a voir d’humbles et maladroits graffiti: une palme pour ombrager le
défunt, une ondulation qui évoque le friselis de I’eau pour I’abreuver, une épée pour le
défendre.

L’irruption de la modemité dans ['image au XIX®’ siécle

L’arrivée de 1’image européenne s’inscrivit d’abord dans ce rapport traditionnel a I’image,
avant de le bouleverser définitivement. La nouveauté était double: I’imprimerie, surtout aprés
1860, et la reproduction figurative naturaliste qu’imposait le modele occidental. L’imagerie
traditionnelle épure, stylise, transcende; 1’image moderne, désormais, prétend reproduire.
L’imagerie traditionnelle est message; I’image moderne, illustration.

Le récit célebre de 1’'une des premiéres confrontations d’un uléma cultivé avec 1’image
imprimée est celui de I’historien Djabarti. Lors de I’Expédition d’Egypte, Djabarti, par
ailleurs trés hostile a I’occupation frangaise, remarque avant tout dans la bibliothéque des
savants francais les gravures des livres imprimés. C’est cette capacité a ’illustration qui le
fascine et le trouble:

? Juan Eduardo Campo, “Domestic Islam in the Pilgrimage Paintings of Egypt”, Journal of the American
Academy of Religions, 55, 1987, 285-305. Idem, The Other Sides of Paradise, Explorations into the
Religious Meanings of Domestic Space in Islam, Columbia: University of South Carolina Press, 1991, ch.
VI. Ann Parker et Avon Neal, Hajj Paintings, Folk Art of the Great Pilgrimage, Washington et Londres:
Smithsonian Institution Press 1995.

3 Ann Parker et Avon Neal, op. cit., 137.

48

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

On avait installé 1a quantité de livres (..) Si quelque musulman se présentait, simplement
pour voir, les Frangais (..) lui présentaient toute sorte de livres imprimés, avec toute sorte
de gravures et de cartes concernant les villes, les régions, les animaux, les oiseaux, et les
plantes, et ayant trait a I’histoire des Anciens, a la vie des peuples, aux légendes des
prophétes qui y étaient représentés, faisant des miracles et des prodiges au milieu de leurs
contemporains. C’était proprement étourdissant! Je me suis souvent rendu a cette
bibliothéque (...) Parmi tout ce que j’y ai vu, j’ai retenu un grand livre sur la vie du
Prophéte, don’t ils avaient dessiné le portrait de leur mieux, suivant la connaissance qu’ils
en avaient."

L’émoi de Djabarti devant la représentation figurée, et tout particuliérement celle des
prophétes, resta longtemps sans lendemain. La premiére imprimerie de 1’Egypte moderne,
fondée a Biulaq par Méhémet Ali dans un but essentiellement scolaire, ne diffusa pas
d’illustrations avant la fin du XIXe siécle.

Le premier facteur de la diffusion des images en Egypte fut incontestablement politique,
comme ce fut également le cas pour ’Empire ottoman. Frangois Georgeon rappelle que les
sultans ottomans “aimaient a faire exécuter leur portrait par des artistes étrangers (...mais...),
méme commandés par les sultans, ces portraits n’étaient pas destinés au public; ils
répondaient aux golts esthétiques ou a la vanité narcissique des souverains ottomans, en
dehors de toute idée de publicité”.'> A partir de Mahmoud II, le sultan prit I’habitude de
diffuser I’effigie impériale. Le développement d’une presse ottomane illustrée dans les
années 1860 et I’existence de studios de photographie encouragerent la diffusion des portraits
des membres de la haute société. L’Egypte suivit cet exemple point par point, jusque dans la
Chronologie: Méhémet Ali qui régna de 1805 a 1848 fut le premier souverain égyptien a faire
diffuser son portrait; et c’est sous le khédive Ismail (1863-1879) que non seulement les
portraits, mais les photographies des membres de la Cour et de 1’¢lite devinrent de rigueur.

Le second facteur de modernité iconographique fut bien sir technique: I’imprimerie
introduite a Biilag en 1822 servit d’abord a imprimer les ouvrages scolaires des écoles du
khédive. Sous le gouvernement du vice-roi Muhammad Sa’id (1854-1863), des Egyptiens et
des ressortissants étrangers établirent des imprimeries privées au Caire et & Alexandrie.'®
Apres 1850, la lithographie se répandit au Caire; puis la diffusion de I’imprimerie apres 1860
autorisa de profondes mutations. Dans ’intelligentsia urbaine, on était friand d’illustrations.
Dés son premier numéro, en septembre 1892, une revue de vulgarisation comme Al-Hilal se
mit a populariser les visages des grands homines: la page de couverture était ornée d’une
photographie ou d’une gravure, qui représentait le grand homme étudié¢ dans le numéro; on
trouvait beaucoup de portraits de sultans ottomans, mais aussi César et Pompée, Napoléon
ler, Guillaume Ier, Confucius ou Victor Hugo.'” C’est par le grand homme que I’image,
pédagogique, fit irruption dans les foyers des families ou 1’on savait lire. L’alphabétisation et
I’instruction allaient de pair avec 1’illustration.

14 ¢

Abd al-Rahman al-Djabarti, Journal d’un notable du Caire durant [‘expédition frangaise 1798-1801, trad.

Joseph Cuoq, Paris: Albin Michel, 1979,90-91.

> Frangois Georgeon, “Le sultan caché, réclusion du souverain et mise en scéne du pouvoir a 1’époque de
Abdiilhamid II (1876-1909)”, Turcica, 29, 1997, 93-124. Voir a ce sujet la contribution de Johann Strauss,
dans ce volume.

16 «Le livre arabe et 1’édition en Egypte”, Bulletin du CEDEJ, 25 (ler semestre 1989), 15.

Y7 Informations aimablement communiquées par Anne-Laure Dupont, auteur d’une theése récent sur Djurdjt

Zaydan, le fondateur d’Al-Hilal: Gurgi Zaydan, écrivain réformiste et témoin de la Renaissance arabe, thése

de doctorat (histoire), Université de Paris Sorbonne (Paris IV), sous la direction de Dominique Chevallier et

de Jacques Frémeaux, mai 2001, 719 p. dactylographiées, a paraitre a I’Institut Frangais d’Etudes Arabes de

Damas.

49

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L’irruption de la modernité iconographique ne tarda pas a atteindre 1’image pieuse,
d’abord copte, puis musulmane. Dans le dernier tiers du XIXe siecle, tout d’abord, se
produisit une mutation sans précédent du paysage iconographique des coptes. La venue de
nombreux Européens en Egypte, I’afflux d’immigrés syro-libanais (particuliérement de
chrétiens grecs-catholiques ou grecs-orthodoxes) et de commergants grecs, la multiplication
des écoles de missions italiennes et frangaises aprés 1860, changérent profondément le
paysage de I’iconographie religicuse. C’est justement le moment ou mourut le patriarche
Kyrillos TV, dont les successeurs ne reprirent pas les idées iconoclastes. Les missions
catholiques, celles des franciscains italiens notamment, diffusaient des images pieuses
directement importées de 1’Europe catholique, qui influencérent durablement les gotits coptes
en mati¢re d’imagerie religieuse. Les nouvelles images pieuses se faisaient plus vivantes, plus
expressives, que les icones hiératiques de la tradition. Elles révélaient une dévotion moderne
qui, venue du Levant autant que d’Occident, affectait a leur tour les Coptes: la Vierge leéve les
yeux au ciel, le martyr devient bléme et sanguinolent, le Christ désormais plus humain se fait
souffrant, et la couronne d’épines éclipse parfois 1’auréole. Des coloris nouveaux, des tons
pastels, se répandirent peu a peu. Ce goit sulpicien continue & dominer aujourd’hui les
images pieuses des Coptes. La représentation de la Vierge a I’Enfant a supplanté durablement
sur le calendrier du salon toute autre effigie.'® Les Coptes découvraient finalement, avec un
siécle de distance, les bouleversements éprouvés a la fin du XVIII® siécle par les chrétiens du
Levant ou “I’irruption massive de I’image du saint dans un monde sans doute pour 1’essentiel
privé jusque-1a de représentations figurées apparait comme un fait majeur”."

L’icOne était jadis rare et colteuse, il fallait se rendre a 1’église ou au monastére pour en
voir et en toucher. Désormais, ses vertus sont a la portée de tous, grice a I’imprimerie et a la
photographie. Pour les Coptes d’aujourd’hui, toute image pieuse est virtuellement icone:
poster, photographie, petite image pieuse a glisser sous le sous-verre ou le maroquin du
bureau a coté des photos des enfants, icone portative sur bois, autocollant a poser sur son
frigidaire ou sur le tableau de bord de la voiture, images a glisser dans un portefeuille ou dans
un sac a main. Le salon d’un intérieur copte est parfois littéralement recouvert d’images
sacrales, de reproductions bon marché d’icones, de tapisseries représentant la Céne ou de
photographies des deux derniers patriarches.

Avec la diffusion massive des images pieuses s’estompent les distinctions théologiques
entre icones consacrées des églises et reproductions a usage domestique. Pour un copte,
aujourd’hui, quelle image pieuse n’est pas, peu ou prou, icone? Tout est bon pour la baraka.
La différence entre 1’icone sur bois consacrée, placée dans une église, et le poster ou la
vignette bon marché, accrochée d’une punaise au mur de la maison, s’estompe. Entrées dans
la domesticité familiale, les images des saints, a 1’occasion, s’animent, parlent, donnent des
conseils au dévot. Rien d’étonnant a ce que ces “icones de papier” fassent des miracles a
domicile: “En 1989, dans une maison copte du Caire, de 1’huile suintait d’une image de saint
Noub, martyr, ce qui incitait la famille a prier devant cette image et a sentir la bénédiction de
Dieu. Le pére de famille avait d’ailleurs été guéri de 1’asthme qui le faisait souffrir chaque
hiver”.?® Par une intéressante mise en abime, des images viennent, a leur tour, représenter le
miracle de I’image du saint: dans un petit recueil hagiographique des années 1990, un croquis

¥ B. Heyberger a noté que la diffusion de I’image est profondément liée a 1’essor du cuite marial. La Vierge
convient mieux que les martyrs et les ascétes de la tradition au nouvel usage du saint. Mais cette mutation
intervient dés le XVIle siecle au Levant, alors qu’elle ne se produit qu’a partir de la fin du XIXe siécle en
Egypte: Bernard Heyberger, “Sainteté et chemins de la perfection chez les chrétiens du Proche-Orient
(XVIle — XVllle siecles)”, Revue de [’histoire des religions, t. 215, fasc. | (janvier-mars 1998), 134.

19 .

Bernard Heyberger, art. cit., 133.
% Christine Chaillot, art. cit.. 51.

50

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

montre comment le malade en pyjama place sur un verre d’eau la photographie du saint
patriarche Kyrillos VI (m. 1971), puis, aprés avoir bu 1’eau en question, guérit (ill. 3).

Au moment ou les icones de papier se répandaient chez les Coptes, apparaissaient, grace a
la lithographie. des images pieuses musulmanes. Pour le milieu rural analphabéte, trés
majoritaire dans I’Egypte de la fin du XIXe siécle et du début du XXe siécle, ce procédé alors
répandu permit la diffusion d’images aux vives couleurs qui représentaient des scénes
religieuses, sous une influence iconographique ottomane assez nette. En I’absence de travaux
approfondis, il est malheureusement difficile de dire quand ces images pieuses
commencerent, précisément, a étre diffusées: peut-&tre seulement vers 1890? Deux
anthropologues qui enquétérent sur 1’islam populaire égyptien, en 1955, signalent que 1’on
vendait cette année-la, au mouled de Husayn, au Caire, des lithographies et des images
pieuses, a coté des petits livres de 1égendes et des amulettes, et non loin des célébres poupées
en sucre rouge caractéristiques des mouleds égyptiens. Ces anthropologues ont recueilli un
certain nombre de ces images qu’ils reproduisent, malheureusement en noir et blanc, dans
leur livre: on reconnait le Buraq, I’arche de Noé¢, le sacrifice d’Abraham, les tombeaux du
Prophéte ou de grands saints musulmans vénérés en Egypte. On voit le mausolée d’Ahmad
al-Rifa’1, situé a Umm ‘Ubayda en Irak, et qui est représenté entouré de cheikhs manipulant
des serpents: la confrérie Rifa’iyya trés répandue en Egypte dans les milieux populaires est en
effet spécialisée dans la capture et I’apprivoisement des reptiles. On trouve aussi les portraits
en pied de quelques grands saints musulmans: Sayyid al-Badaw1 (1200-1276), le plus grand
saint d’Egypte, est figuré en humble derviche, le baton a la main, ’oiseau a ses pieds; ‘Abd
al-Qadir al-Djilani, le maitre de Bagdad, est représenté au bord du fleuve; en arriere-plan des
mosquées et deux coupoles de mausolées aux fins minarets ottomans rappellent davantage les
rivages nilotiques que ceux de I’Euphrate. Les touffes d’herbe isolées qui garnissent le désert
comme le lion sagement assis aux pieds du saint évoquent la légende couramment diffusée
dans I’Egypte du XIX® siécle: Djilani dompte le lion surgi des terres en friche %ui avait
dévoré son taureau et I’attelle a sa sdgiyva pour tourner docilement la roue a eau.”' Pierre
Centlivres et Micheline Centlivres-Demont ont recueilli la méme image de Djilant au Caire a
la fin des années 1960 et 1’ont publiée en couleurs dans leur recueil sur les images
musulmanes dans 1’Orient contemporain. Ces quelques représentations des saints ne doivent
pas occulter le fait que, presque toujours, dans les lithographies égyptiennes, la représentation
du lieu I’emportait sur celle du saint lui-méme, révélant ainsi I’une des constantes du culte
des saints musulmans.

Ces nouvelles images avaient renouvelé la tradition iconographique des fixés-sous-verre et
des planches de tatouage, en 1’édulcorant de ses éléments érotiques. On les accrochait dans
les tombeaux des saints en guise d’ex-votos; on en trouvait aussi dans les boutiques et, plus
rarement. dans les maisons Leur exhibition constituait naguére une attraction:
I’anthropologue britannique W. Blackman, qui décrit dans les années 1930 les pélerinages
aux tombes des saints musulmans en Moyenne-Egypte, signale ainsi que ces petits tableaux
sont fort appréciés, “ils représentent ordinairement les saints, héros et héroines nationaux
favoris de ce public”.** Ces lithographies colorées, tradition encore vivante dans les années
1960, ont totalement disparu aujourd’hui. L’image pieuse musulmane en Egypte semble
n’avoir ét¢ qu’une étape historique qui dura moins d’un siécle; elle a été aujourd’hui
remplacée par le portrait et la photographie des saints contemporains.

! Rudolf Kriss et Hubert Kriss-Heinrich, op. cit., 1, 1960, 55 et planches 1 a 10.
> Winifred Blackman, Les fellahs de la Haute-Egypte, Paris: Payot, 1948, 220: au mouled du cheikh Umbarak.

51

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Portraits et révolution photographique chez les saints musulmans

Les saints musulmans contemporains sont trés nombreux dans I’Egypte de la seconde moitié
du XX° siécle, traduisant un véritable renouveau du soufisme. Le portrait peint de ces
cheikhs, souvent de grandes dimensions, est assez répandu, en Basse-Egypte comme en
Haute-Egypte: ces tableaux sont réalisés souvent d’aprés photographie par les dévots, a la
suite d’un veeu ou d’un miracle; on les offre en ex-voto pour les suspendre dans les tombeaux
ou dans le complexe confrérique fondé par le saint. Les portraits de cheikhs musulmans sont
souvent portés lors des processions des confréries soufies. Ainsi, lors de la procession des
différentes branches de la confrérie Rifa‘iyya qui clot la féte patronale annuelle (milled)
d’Al-Rifa‘T au Caire, photographies et tableaux sont brandis par les soufis qui défilent. IIs
représentent les patrons, vivants ou morts récemment, des différentes branches de la
Rifa‘iyya.

Les Coptes n’ignorent pas cette tradition du tableau ex-voto: le tombeau de Kyrillos VI au
Marytt, prés d’Alexandrie, est ainsi orné de nombreux tableaux qui représentent le saint
patriarche; 1’un de ces portraits, fait notable, est I’ceuvre d’un jeune musulman miraculé.

De fagon exceptionnelle, certains dévots soufis, a la suite d’une vision, tentent de
représenter le visage d’un saint célébre d’époque médiévale. C’est le cas d’Abn 1-Hasan al-
Shadhili qui a ainsi été¢ doté d’un profil barbichu un peu flou et apparait en surimpression des
photographies de son tombeau a Wadi Humaysara. Sur un paquet de thé, vendu au Caire vers
1992, 'image menagante de Sayyid al-Badaw1 était également figurée. Ces cas, rarissimes, se
heurtent visiblement a de fortes réticences en Egypte: rien de comparable aux chiites iraniens
qui figurent volontiers I’imam Husayn et les différents membres de sa famille. En Egypte, au
contraire, le passé musulman n’a pas, aujourd’hui, d’image. Autant les Egyptiens
représentent volontiers le saint musulman récent, autant ils répugnent a représenter le saint du
passé. Ce qui sépare la tradition soufie de la modernité islamique, c’est la photographie,
révolution majeure de I’image sacrale égyptienne.

C’est dans une société déja habituée a I’usage du portrait qu’apparurent les premiéres
photographies de saints musulmans. Il est certain que bien des Azhariens, en odeur de
sainteté ou non, se faisaient tirer le portrait dés la fin du XIX® siécle. Mais on ne laissait pas
cette photographie, rare et précieuse, a la disposition des dévots. La diffusion des
photographies de saints musulmans ne commenga que dans I’entre-deux-guerres. D’apres
mes enquétes (nécessairement partielles), la photographie la plus ancienne de saint musulman
remplissant une fonction sacrale est, en Basse-Egypte, celle d’un cheikh de village,
Muhammad ‘Abd al-Rahim (m. 1920), dont on a suspendu le portrait aux grilles de son
tombeau a Sigar, faubourg de Tanta, au centre du Delta. En Haute-Egypte, les photographies
de cheikhs morts vers 1900 commencérent a étre reproduces par les disciples dans les
premiéres années du XX siécle.

Mais c’est a partir des années 1950 que 1’habitude de photographier systématiquement les
saints musulmans et surtout d’utiliser ces photographies comme images pieuses s’est
solidement ancrée dans les confréries soufies. Ces premiéres photographies en noir et blanc
sont généralement trés contrastées et prises sur un fond neutre. Elles représentent toujours des
cheikhs enturbannés et vétus d’une galabiyya, soit en buste, soit plus rarement en pied, fixant
I’objectif d’un air farouche, ce qui donne un singulier air de famille a tous les saints de cette
époque. Cette tradition du portrait en noir et blanc continua d’ailleurs de concurrencer, dans
les années 1960, la photographie en couleurs: il existe ainsi de beaux portraits de deux saints
de Gouma, prés de Louxor, I’excentrique Abii 1-Qumsan (ill. 4) (mort en 1979) et le
redoutable Ahmad Radwan (m. 1967). Au mouled de Salama al-Radi, fondateur d’une
confrérie réformée. la Hamidiyya Shadhiliyya, il y avait dés 1965 une grande quantité de
photographies du cheikh, affichées dans chaqué tente. Celles-ci étaient d’ailleurs vendues

52

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pour une somme modique au disciple.” C’était 1 une preuve de la modernité affichée de la
confrérie en question. Les tentes du mouled étaient également décorées, pour faire bonne
mesure, d’un immense portrait de Nasser.

Les critiques des réformistes musulmans, méme dans leur tendance la plus conservatrice, ne
semblent pas avoir visé ce procéde¢, alors que tant d’autres pratiques soufies étaient taxées
d’obscurantisme, de polythéisme rampant et de superstitions. Les Fréres musulmans imitérent
d’ailleurs leurs adversaires soufis: le portrait de leur fondateur, Hasan al-Banna (m. 1949),
digne des studios Harcourt par la posture et la qualité des tirages. figure en bonne place dans
les salons de ses descendants. La photographie a bel et bien levé 1’obstacle a la
représentation.

Dans les années 1960, la couleur apparut dans les photographies des cheikhs réputés
comtne saints. Les clichés se firent plus nombreux, et surtout plus individualisés. Evoquer les
saints les plus récents de I’Egypte contemporaine, coptes ou musulmans, morts ou vifs, c’est
donc faire appel a une galerie de portraits: “on retient facilement I’aspect lunaire de Higab,
les yeux pergants de Faniis, la déformation des paupicres de ‘Abd al-Masth, I’ceil borgne
d’Abt Qasim, la barbichette et le sourire édenté de Yustus, la barbe et les lunettes de
Muhammad al-Tayyib, le regard inquiétant du sombre Radwan”.** Depuis une dizaine
d’années, des porte-clés a 1’effigie des saints, chez les Coptes comme chez les musulmans,
ont peu a peu envahi le marché de I’objet sacral. Sur une face, figure la référence
confessionnelle, la Vierge ou la Ka‘ba, le patriarche ou la mosquée de La Mecque. Sur
I’autre, I’image du saint lui-méme. Ainsi, les porte-clés reproduits ici proposent, le portrait
imaginaire du cheikh Abt I-Hasan al-Shadhili que nous évoquions plus haut, celui du
patriarche Kyrillos VI (m. 1971) inlassablement représenté par les Coptes, flanqué du cheikh
Muhammad al-Tayyib (m. 1988), un saint musulman de la région de Gourna (ill. 5): guére de
différences entre les representations des deux thaumaturges, celle du saint copte et celle du
saint musulman. La prolifération de porte-clés baraka n’est pas propre, d’ailleurs, a ’Egypte:
elle est commune a tout le Moyen-Orient, Israél compris.

Le cas le plus récent de saint portraituré en Egypte, celui du cheikh Sha’rawi (1911-1998),
illustre bien ces nouveaux rapports a I’iconographie. Le cheikh Sha’rawi était un uléma de
formation traditionnelle, Azharien, professeur dans les années 1950 en Arabie saoudite, puis
en Algérie de 1966 a 1979, ministre des waqfs sous le président Sadate. Cet auteur prolifique
et lu par tous, servi par un bagout impressionnant, devint un homme de média. Il commenta
le Coran vingt-quatre années durant a la télévision égyptienne, et devint un véritable
“télécoraniste”. “Le cheikh est un comédien sans pareil. Son corps se balance, ses mains
s’envolent, sa grosse téte tourne autour du micro comme un taurillon.”* Ses commentaires
néofondamentalistes, exprimés dans un dialecte familier et proche, le caractere truculent du
personnage, ses rapports avec les djinns, firent son extréme popularité en Egypte, mais aussi
dans tout le monde arabe. Il était également réputé descendre des Gens de la Maison (les
descendants du Prophéte). Mort en odeur de sainteté, le cheikh Sha’rawi fait aujourd’hui
I’objet d’une vénération médiatique. Une série télévisée qui porte sur lui a été diffusée a
I’occasion de Ramadan, en décembre 1998, six mois aprés sa mort, puis & nouveau en
Ramadan de décembre 1999. La série illustrait constamment son propos de quelques

 Michael Gilsenan, A Saint and Sufi in Modern Egypt, Oxford: Clarendon Press, 1973, 63.

** Sur ces saints coptes et musulmans, tous morts dans les trente derniéres années, Catherine Mayeur-Jaouen,
“Saints coptes et musulmans dans 1’Egypte du XXe siécle”, Revue de [’histoire des religions, t. 215, fasc. |
(janvier-mars 1998), 154. Voir également Valérie Hoffman, Sufism, Mystics and Saints in Modern Egypt,
Columbia: University of South Carolina Press, 1995, et Rachida Chih, Le soufisme an quotidien, Paris:
Sindbad, 2000.

 Excellent article de Christophe Ayad, “Les versets cathodiques”, Libération (jeudi 8 mai 1997).

53

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

photographies du cheikh aux différents ages de sa vie, enfant et jeune homme. Des
autocollants a son effigie ont ét¢ mis en vente quelques semaines a peine apres son déces, et
on proposait chez les spécialistes en papeterie du quartier cairote de Faggala, d’énormes
calendriers Sha’raw1 pour I’année 1999. Sur ces calendriers, le cheikh était portraituré au
recto sous divers angles: debout, invoquant Dieu, les deux mains levées; assis, lisant un livre
pieux; debout encore, souriant, la canne a la main. Le verso du calendrier énumérait pour sa
part les étapes édifiantes de sa Vita. Le cas de ce populaire orateur, dans sa vie comme apres
sa mort, atteste I’importance croissante des médias et de I’image dans la représentation des
cheikhs et des saints: télévision et images ont ici partie liée. C’est pourquoi la mise en scene
du cheikh vénéré devient plus variée que celle, hiératique, du saint mort dans les années
1960.

Cette inflation iconographique li¢e a ’essor du cuite des saints contemporains en Egypte
n’est pas le fruit du hasard. C’est le résultat de la réforme religieuse et de la soif d’historicité
qui s’est emparée des confréries soufies. Dans une société de plus en plus massivement
alphabétisée, le saint ne peut plus se contenter d’avoir un simple nom: avoir une biographie
véritable et crédible, et, si possible, avoir une image, devient une condition nécessaire de
respectabilité. Les articles de journal, parus a I’occasion du déceés d’un cheikh vénéré comme
saint, sont encadrés et placés dans le mausolée; ils sont souvent illustrés de la photographie
du saint. Un saint mort voici dix ou vingt ans est forcément réel et attesté; des gens 1’ont
connu; ses disciples, ses descendants, ses admirateurs peuvent parier de lui, ils peuvent méme
exhiber son portrait. Face a cette profusion de témoins, les saints médiévaux sans visage ont
du mal a lutter. Il n’est plus question aujourd’hui d’imaginer une image stylisée réduite aux
attributs du saint, comme le faisaient les lithographies de la fin du XIX° siécle. Il importe
désormais de produire un portrait précis et figuratif. Le profil flou d’Aba al-Hasan al-
Shadhili, on I’a dit, est I’exception qui confirme la régle. La photographie a creusé un gouffre
infranchissable entre le saint de la tradition, qui n’avait pas de visage, et celui de la fin du
XX siécle, dont tous connaissent les traits.

Cette récente évolution fait penser irrésistiblement au processus d’individualisation des
saints apparu au XIII® siécle en Occident chrétien. “La chrétienté s’était pour 1’essentiel
contentée jusqu’alors d’un ‘panthéon’ hagiographique ou I’identité des saints, méme si ceux-
ci avaient véritablement vécu un jour, se dissolvait dans les fopoi de la 1égende et se réduisait
a un nom et a une date du calendrier liturgique; de méme la profondeur temporelle et la
spécificité historique de chacune de ces figures s’abolissaient dans la succession des fétes de
I’année, c’est-a-dire dans une structure temporelle essentiellement cyclique”. Cette mémoire
hagiographique traditionnelle, sans disparaitre, fut concurrencée par des saints
contemporains, canonisés peu apres leur mort, dont 1’individualité et la personnalité étaient
bien connues.*® Dans I"Egypte du XX siécle, ¢’est la photographie qui a permis cette rupture
profonde, au-dela des continuités apparentes.

Quel usage le dévot fait-il de ces photographies de saints contemporains? Souvent, comme
c’est le cas dans la région de Qina, en Haute-Egypte, on suspend le portrait du saint, entouré
d’un cadre doré, dans le salon de reception, a coté des photos de famille, mariés endimanchés
et aieux respectables. Un bel agrandissement peut servir d’ex-voto a afficher dans le tombeau
du saint. Certains magasins de Louxor s’en servent pour décorer leurs murs et attirer la
baraka d’une clientéle ahondante. La confrérie fondée par le cheikh ou par ses descendants
utilise, pour sa part, ces photographies pour sa propagande: les membres de la Burhaniyya
brandissent a bout de bras, dans les grandes processions organisées a 1’occasion des

% Jean-Claude Schmitt, “La fabrique des saints, note critique”, Anuales E.S.C., 29¢ année, n°2 (mars-avril
1984), 292. Le passage de cet article porte sur la thése d’André Vauchez, La sainteté en Occident aux
derniers siecles du Moyen Age, d’apres les proces de canonisation et les documents hagiographiques, Rome:
Ecole francaise de Rome, 1981.

54

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pélerinages, des dizaines de portraits de son fondateur, mort en 1983. On peut aussi trouver
I’effigie d’un saint sur des horaires de Ramadan. Les invitations aux fétes patronales (les
fameux mouleds) en I’honneur de saints morts récemment que I’on colie aux murs des grands
sanctuaires comprennent toujours la photographie du défunt et de son successeur.”” Le
tombeau du cheikh Ga’fari, au Caire, ne compte pas moins de dix-neuf photographies du
saint défunt et de son fils et successeur. cheikh actuel de la Ga’fariyya. Parfois placée en téte
des hagiographies de saints contemporains, la photographie illustre le propos, comme c’est le
cas par exemple pour la biographie d’Abti 1-’Aza’im.

Depuis quelques années, les photographies des cheikhs se sont diffusées sous tous les
formats, y compris celui de la petite image pieuse que 1’on peut insérer dans son portefeuille;
c’est ce que font les disciples du cheikh Tayyib de Gourna, qui gardent ainsi avec eux un peu
de baraka. La pratique du “saint de portefeuille” s’est d’ailleurs généralisée dans le reste du
Moyen-Orient: on trouve la méme technique en Syrie, au Liban, en Turquie ou en Israél.*®
Pour certaines confréries, des pratiques cultuelles plus precises que la simple transmission de
baraka sont attestées; le disciple doit garder sous les yeux lors de ses litanies, voire lors de
ses prieres, I’image du cheikh. Dans une interview de décembre 1997 a 1’officieux Tasawwuf
islami, le cheikh Hasan al-Shinnawi, membre du Haut Conseil des confréries soufies,
définissait les conditions d’entrée des confréries dans le Haut Conseil, institution étatique
hautement surveillée; il spécifiait notamment: “On bannira aussi les confréries qui exigent
que la photographie du cheikh soit placée devant le disciple lors de la priére (salat)”. De
telles précisions en disent long sur les usages réels qui se sont répandus dans certaines
confréries égyptiennes, a I’instar de la Nagshbandiyya. A la contemplation du visage d’un bel
épheébe, jadis pratiquée par certaines confréries pour parvenir a I’extase, a succédé celle d’un
cliché photographique.

Devant cette inflation des portraits de saints contemporains, il ne faut pas oublier.
pourtant, qu’il reste des saints “sans visage” dont le mystére méme fait partie de la sainteté.
C’est le cas du cheikh Musa (m. 1988) de Karnak qui vécut sans jamais sortir de sa chambre
et dont nul, ou presque, ne vit jamais le visage. L’Egypte musulmane deméure, en matiére de
représentation des saints, bien timide a c6té des usages iraniens ou javanais. L intrusion de la
photographie dans le cuite des saints musulmans reste sans commune mesure avec
I’importance des images du lieu, pléthore infinie de photographies de La Mecque et de
Meédine, ou la Ka’ba reste le thémes majeur et lancinant de 1’iconographie des tombeaux
égyptiens. Mais le sens du bouleversement demeure: désormais, et durablement, on utilise les
photographies de saints musulmans contemporains, on rejette dans 1’anonymat les saints du
passé qui restent sans visage.

L’art néo-copte: la tradition inventée

Du coté copte, la photographie joue aussi un réle indiscutable, mais bien moindre, pour la
vénération des patriarches, des évéques et des saints contemporains. Ces photographies
omniprésentes permettent surtout d’affirmer le pouvoir ecclésial, caractéristique du
Renouveau copte: le patriarche et les évéques envahissent le moindre opuscule copte, servent
de frontispice nécessaire, maniere d’imprimatur proposé aux foules. Les nou-veaux supports
se multiplient, dans une infinie variété et dans un goit contestable: horloges, tapis, papyrus,
réveils-matin. porte-clés, montres, bagues, pendentifs. boucles d’oreille, tout est a I’effigie

27 . ’ T . . . . . “ .

La photocopie démultiplie ces photographies en estampillant les invitations aux pélerinages. Un exemple est
reproduit dans Nicolaas H. Biegman. Egypt Moitlids Saints Sufis, Londres: Kegan Paul International, 1990,
12.

8 Yoram Bilu et Eyal Ben-Ari, “The Making of Modem Saints: Manufactured Charisma and the Abu Hatserias

of Israel”, American Ethnologist, 19/4, 1992, 672-687.

55

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des saints, des évéques, des patriarches. L’invasion des objets (notamment en plastique) par 1’
image pieuse est treés récente: elle correspond a la recléricalisation de la communauté et au
repli massif sur le religieux qui caractérise. depuis la fin des années 1960, les Coptes comme
les musulmans.

L’utilisation de I’image dans I’hagiographie reste singuliérement plus développée chez les
Coptes que chez les musulmans. Certains recueils hagiographiques, particuliérement ceux de
Kyrillos VI, proposent de véritables bandes dessinées de miracles. Désormais, on ne se
contente pas d’évoquer le miracle, on le photographie: des montages qui représentent
I’apparition de la Vierge a Zaytiin veulent proclamer la réalité du miracle; la photographie de
I’apparition, largement diffusée dans la presse en 1968, vient donner une maniére de
crédibilité scientifique au phénomeéne surnaturel. De méme, les récits de miracles qui
accompagnent les biographies de saints coptes contemporains n’hésitent pas a illustrer le
propos par les photographies des miraculés: paysannes musulmanes voilées qui doivent une
naissance au saint, citadins coptes qui racontent une vision, médecins qui attestent une
guérison miraculeuse.

En matiére d’iconographie copte, la révolution ne s’est pas contentée d’ajouter la
photographie aux icones. Elle a atteint 1’art méme des icones consacrées. Depuis 1960, en
effet, s’est manifestée une floraison nouvelle d’icones égyptiennes. Il s’agit en grande partie
d’une réaction “nationaliste” a I’invasion de I’iconographie religieuse européenne depuis le
XIX® siécle. Cet “art néo-copte” est. comme I’afflux des images dans ’hagiographie, le pur
produit du Renouveau de I’Eglise copte.

Cet art copte moderne fut lancé par Izak Faniis, né en 1919. Architecte et professeur de
dessin, il devint directeur de la Section Art et Archéologie de 1’Institut patriarcal des études
coptes en 1956. II partit a Paris en 1965-1966 (grace a une bourse du Conseil (Ecuménique
des Eglises) pour étudier, avec Leonide Ouspensky, I’iconographie sacrée russe et byzantine,
puis obtenir en 1966 le dipléme de restauration des antiquités a Paris.”” 11 est lui-méme
’auteur de trés nombreuses icones contemporaines en Egypte et dans les églises de la
diaspora copte, comme 1’église saint — Marc a Londres. Sous sa houlette, fresques, icones,
mosaiques, vitraux sont produits par le Département d’art de 1’Institut des études coptes. De
plus en plus versés en théologie, en histoire de ’art. les iconographes coptes sont des
militants du Renouveau copte.

Le style néo-copte est caractérisé par son austérité et son dépouillement, des lignes nettes,
une composition ordonnée et méme sévere. Mais ce qui caractérisé plus encore 1’art néo-
copte, c’est “I’invention de la tradition”: les nouvelles icones affichent constamment le désir
de retourner aux sources pharaoniques. Ce souhait est d’ailleurs affirmé par Izak Fanis, au
mépris de toute histoire sérieuse: “Pendant la présence des Byzantins en Egypte. il y avait
sans doute deux types d’art paralleles: I’art officiel ou byzantin, et I’art copte, celui-ci étant le
plus ancien puisqu’il provient de la tradition égyptienne pharaonique [...] Aujourd’hui, nous
essayons de ‘purifier’ cet héritage iconographique copte de toute influence non-égyptienne.
[...] Moi-méme, je me tourne vers 1’ancien art pharaonique et je prends ses valeurs comme un
cadre pour notre travail”.** Ainsi le pape Cyrille Ier, surnommé “le pilier de la foi”, est-il
représenté flanqué d’une colonne au chapiteau en lotus, tandis que ’arriére-plan évoque les
monasteres coptes du désert (ill. 6). Ce retour a 1’art pharaonique n’empéche pas les emprunts
au cubisme ou a I’art abstrait, 1égitimés par leur prétendue proximité avec 1’art pharaonique:
“a part la peinture abstraite, c’est le cubisme qui me touche le plus profondément. Je Iutilise

% Dossier consacré a Izak Faniis dans Le Monde copte. n° 19, 1991, 5-13. Le ton est malheureusement
apologétique.
30 “Propos d’Isaac Fanous”, Le Caire, juin 1989 Le Monde copte, n° 19, 1991, 8- 9.

56

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pour peindre une montagne par exemple. C’est une forme intérieure de représentation que
I’on peut aussi trouver dans les anciennes icones coptes”. '

Par réaction a la fois a l’influence occidentale et a la réislamisation de la société
égyptienne, I’art néo-copte veut égyptianiser les scénes représentées, en les dépouillant de
toute influence byzantine et européenne. Ainsi la Céne de Léonard de Vinci, tres diffusée
chez les Coptes, rencontre 1’hostilité de I’actuel patriarche, Shentida, pour son catholicisme
impertinent.””> Les icones de I’art néo-copte inventent de nouvelles traditions
iconographiques, totalement absentes des icOnes traditionnelles: les Pyramides servent
désormais de toile de fond  la Fuite en Egypte, le Phare d’Alexandrie orne une icone de saint
Marc. Partout, fleurissent les palmiers, partout s’égaillent des ibis venus évoquer 1’oiseau
sacré de Thot.”> On tente de retrouver I’héritage supposé entre Antiquité pharaonique et
christianisme: la Maria Lactans serait inspirée d’Isis allaitant Horus; saint Georges au dragon
descendrait tout droit de Horus au crocodile; Gabriel tenant une balance serait pure
réminiscence d’Anubis.** Jamais I’influence pharaonique n’est réellement prouvée dans ces
transmissions supposées, mais le lien revendiqué avec I’Antiquit¢ pharaonique ou
hellénistique permet d’évincer et 1’islam, et Byzance, et de réinventer une Egypte ou les
Coptes seuls représenteraient la vraie tradition. De fagon caractéristique, outre les moines et
moniales dont plusieurs sont désormais iconographes actifs, nombre des artistes de 1’art néo-
copte travaillent dans la diaspora occidentale (surtout américaine), quand ce ne sont pas eux-
mémes des Occidentaux convertis a 1’Eglise copte.*® Détail significatif, ¢’est a Cleveland,
dans 1’Ohio, qu’une icone de la Vierge de facture récente se mit a suinter de I’huile en mai
1990, provoquant des guérisons miraculeuses.*

L’art néo-copte, s’il envahit la Communauté, reste toutefois le fruit d’une élite instruite et
réformée, en contact avec la diaspora. Pour la majorité des Coptes, le mélange des styles est
de rigueur. Malgré les efforts de “purification” de 1’art néo-copte, 1’iconographie populaire
reste fortement marquée par 1’art occidental, dans ses tendances les plus sulpiciennes: partout
on vend la Vierge de Lourdes en flacons ou des horloges avec des représentations
d’inspiration européenne de la Sainte Cene ou de la Vierge a 1 Enfant. Les productions made
in China sont légion: le Christ cligne de I’ceil sur une carte pdstale, sur une autre miroite le
teint blanc et rose de la Vierge et de I’Enfant Jésus. Cette influence s’étend méme aux saints
spécifiquement coptes: I’enfant martyr Abantib par exemple est représenté dans un style
vériste qui ne doit rien a la tradition orientale, rien non plus a 1’ascétisme de I’art néo-copte
(L 7).

*! Ibidem, 10.

3 Mat Immerzeel, art. cit., 284.

*3 Sur une icone de la fuite en Egypte, du Frangais Stéphane René, désormais diacre copte, selon I’interprétation
de Pauteur lui-méme, Thot I’ibis “bat des ailes de joie pour accueillir Dieu I’'Unique en Egypte!”, Le Monde
copte,n° 19, 1991, 29. Image reproduite a la page 28.

* Nombreux exemples dans la thése de J. Ascott, Anglaise devenue copte-orthodoxe et éléve du professeur Izak
Fants. Dans Towards Contemporary Coptic Art, dont Le Monde copte n° 19 (1991) fait un large compte
rendu (15-26), elle développe a I’envi les “parentés” supposées entre art pharaonique et art copte, tous deux
des arts sacrés inspirés par la Vallée du Nil, d’autant que, selon I’auteur, “sur les plans théologique et
liturgique, certains concepts chrétiens et certaines pratiques de 1’Eglise copte ont été comme préfigurés dans
I’Egypte ancienne”. Le reste est a I’avenant.

* Ainsi de J. Ascott ou du Frangais Stéphane René.

% «Les icones miraculeuses, un exemple récent”, Le Monde copte, n°19, 1991, 107.

57

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Conclusion: I'imagerie des dévotions contemporaines

La modernité a incontestablement entrainé en Egypte un processus de marchandisation et, en
quelque sorte, de “démocratisation de 1’image pieuse.’>’ Mais celle-ci reste multiple et
complexe. Chez les Coptes, la volonté de renouveau de 1’icone, affirmée par 1’art néo-copte,
lutte contre 1’inflation d’images pieuses omniprésentes qui rend moins nécessaire le recours a
I’église du saint. Chez les musulmans, le lien du dévot avec un cheikh et I’appartenance a une
confrérie, jadis marquée par des turbans de couleur spécifique, sont devenue intimes et
privés: la petite photographie du cheikh dans le portefeuille ou le cadre doré dans le salon
évoquent discrétement les affiliations soufies.

Chez les Coptes comme chez les musulmans, 1’image politique du leader (za 7m) aura joué
un grand rdle dans I’inflation de 1’iconographie pieuse. Dans les deux cas, la diffusion des
images est liée a des courants de réforme religieuse, qu’il s’agisse du Renouveau copte ou du
réformisme musulman triomphant. La photographie, en remplagant 1’image, affirme dans les
dévotions populaires une volonté, toute nouvelle, d’historicité.

37 Nous reprenons ici les idées lumineuses de Fariba Adelkhah appliquées au Coran dans I'lIran de la République islamique, Etre
moderne en Iran, Paris: Karthala, 1998.

58

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

111. 2: Crucifixion

2026, 06:18:20.

59


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

111.3: Guérison d'un malade par l'image du patriarche Kyrillos VI

1Il. 5: Abii I-Hasan al-shadhili, Kyrillos VI, Muhammad al-Tayyib

60


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1M1. 7: L'enfant martyr Abaniub

2026, 06:18:20.

61


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AN IMAGINARY ASSEMBLY OF SUFI SAINTS: NOTES ON
SOME DEVOTIONAL PICTURES FROM INDOPAKISTAN

Jirgen Wasim Frembgen

Introduction

Among contemporary devotional colour prints venerating Muslim saints in Indo-Pakistan we
find a particular composition showing an integrated group of mystics who sit on a low
platform or terrace. Whereas many other popular religious posters dating from the twentieth
century depicting saints and shrines are distinctly modern in their form and content, the
subject in question, an assembly of Sufi saints, has its direct antecedents in Mughal miniature
painting. Painters at the royal courts of the Mughals continued the rich iconographic tradition
of Iran where illustrations of biographies of the Prophet Muhammad, hagiographies and
works of poetry were common from the fifteenth century onwards. In addition, Islamic
painting on the Indo-Pakistani subcontinent received further stimulation from the well-
established Hindu tradition of depicting deities, saints and sages.

The idiom of an imaginary scene showing a genealogical table represents a subject of
Mughal miniature painting since the time of the emperor Akbar (1556-1605). In the context
of their rule, the Mughals developed a special interest in depicting their ancestors to prove the
continuity and pride of their dynasty. The devotional paintings, dating from the seventeenth
century onwards, with whom we are concerned here, take up this genealogical principle in
their composition of an assembly of saints. Generally, in seventeenth century Mughal
painting it was popular to depict mystics, sages and religious scholars in a learned discourse.

The essential feature of the eight devotional pictures under discussion here is the depiction
of an assembly of Sufi saints (auliya’ Allah), called in Urdu mehfil-i auliya’ (assembly of
saints) or sometimes also darbar-i auliya’ (royal court of saints). It bears the character of a
sacra conversazione, a subject very common in Italian painting at the end of the fifteenth and
beginning of the sixteenth centuries. Because the depicted holy men lived between the
eleventh and the fourteenth centuries, being therefore only partly contemporaries, this formal
assembly is an imaginary one, termed in Urdu a khayali mehfil. This type of composition
could also be characterized as a “timeless conclave”. It goes without saying that none of the
pictures under consideration in the present article reflects any realistic portrait of the depicted
saints. The features of the personages are idealized, although individual differentiations are
visible and suggest an interest in portraying types.

The integrated group of six Sufis consists of the great mystic Abdul Qadir Gilani, the
founder of the Qadiriyya dervish fraternity, who is depicted as the central figure, and of five
Chishti saints. The Chishtiyya was the first mystic order on the subcontinent and is the most
widely dispersed.

Adherents to South Asian folk Islam explain that our imaginary assembly is ideal in the
sense that it is considered to be presided over by God himself. Furthermore the Prophet is
thought to be present, too. According to Sufi thinking, the saints who are assembled in the
presence of God reflect an aspect of unity (tauhid): they are united in the reality of God and
point to their existence in the absolute “ocean of unity”.

In its visualized form, the assembly is clearly structured by the saintly hierarchy: Abdul
Qadir Gilani, the great saint of Baghdad, stands out on account of his spiritual position. As
the qutb (lit. axis) he embodies the highest spiritual authority. One particular aspect
associated with the qutb in Islamic mysticism is the idea that he presides over an imaginary

62

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

assembly of saints, called diwan batini in Sufi terminology, who resolve all visible and
unvisible affairs of the world. Finally, the five Chishti saints are grouped according to the
genealo%ical relationship within their order beginning with the founder Mu‘in ud-Din Chishti
(12™/13" ¢.) and ending with one of his later successors Nizam ud-Din Auliya’ (13"/14™ ¢.),
thereby representing a silsila (chain of succession). In Punjab and North India these Sufi
saints are sometimes also venerated as the panch pir (lit. five saints), a common term for a
group of five holy men whose composition varies from region to region.'

Sufi saints in a “timeless conclave”

Before briefly introducing the six Sufi saints with their names, titles and scraps of biography,
it has to be emphasized that the same pattern of composition has been used in each of the
devotional pictures under consideration (figs. 1-8). The figures, seated on a platform (takht,
chauki) opposite each other in pairs, are placed on the right and left of an imaginary middle
axis. In addition, they are oriented to the centre. The middle axis and the centre are further
marked by a candle, an incense-burner, or books piled up on a low table or pedestal. With
two divergences out of eight paintings, the saints are sitting, three together, in an almost
vertical or sometimes diagonal row on each side of the central axis. Without exception, the
painters used a nearly parallel perspective with a slightly elevated viewpoint in which they
determined the proportions of the figures according to their respective rank. Through this
“perspective of meaning” the artist created an inversion: both the figures who appear to sit
above the others and are seated furthest from the viewer are the most prominent, whereas the
figures placed in the lower part of the composition, closer to the viewer, are smaller in size.
The symmetrical seating arrangement creates an atmosphere of harmony and tranquillity. It
follows the courtly model of a darbar (audience, reception) where the nobles are placed
according to their respective rank. The concept of personages sitting face-to-face is not only
found in classical miniature painting depicting scenes of the Mughal court,” but also
characterizes formal seating positions of devotees at shrines today.

As already mentioned above, the saintly hierarchy starts with Abdul Qadir Gilani who is
seated prominently in the highest position on the right side (comp. fig. 1). His full title is
Hazrat Sayyidna Ghauth ul-Azam Abdul Qadir Gilani (Jilani), his lagab meaning “the
greatest help”. Other popular lagab which are attributed to him are Muhyi ud-Din (the one
who revives religion), Hazrat Ghauth Pak (the saint of pure help), Pir piran Badshah (the
king of all spiritual guides), and Pir-i Dastgir (the spiritual guide who takes you by the
hand)® — to name only the most popular names and titles. The saint was born in 1077 in Niff
which is situated in the fertile plain of Gilan between the Caspian Sea and the province of
Mazanderan in Iran; in 1166 he died in Baghdad. This ascetic preacher and scholar of
Hanbalite religious law founded the Qadiriyya, the biggest and most important order of
dervishes existing between West Africa and Indonesia. On the subcontinent many renowned
disciples came from Punjab and Sindh; also the Mughal prince Dara Shikoh (1615-1659) and
later Mohammad Igbal (1877-1938), Pakistan's venerated poet and philosopher, belonged to

! Another fairly common composition consists, for example, of Mu‘in ud-Din Chishti, Qutb ud-Din Bakhtiyar

Kaki, Farid ud-Din Ganj-i Shakar, Nizam ud-Din Auliya’, and Nasir ud- Din Chiragh-i Delhi.

Regina Hickmann, “Analysen zur Komposition des Gruppenbildes in der Moghulmalerei des 17.

Jahrhunderts”, Forschungen und Berichte. Staatliche Museen zu Berlin, 17, 1976, 95-111 (cf. esp. 100, 105-

106, 110).

® In scholarly works the saint is sometimes not properly identified and instead only mentioned with one of his
lagab like, for example, in the article of Hermann Goetz, “Indische historische Portraits. Die Miniaturen-
Alben des Berliner Volkerkunde-Museums”, Asia Major, 2/2, 1925, 227-250 (see esp. P1. XI + 245; cf.
Hans-Caspar Graf von Bothmer, Die islamischen Miniaturen der Sammlung Preetorius, Munich, 1982, 138).

2

63

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

his followers. As the most popular saint of the Muslim world, Abdul Qadir Gilani is often
depicted on devotional poster-portraits, particularly in Indo-Pakistan.

Anti-clockwise from the great saint of Baghdad, Hazrat Khwaja Mu ‘in ud-Din Hasan
Chishti of Ajmer (1142-1236) is seated in the highest position on the left side, facing his
master as a disciple. The founder of the Chishtiyya is popularly known as Gharib Nawaz (lit.
who cares for the poor), his other lagab are Ashraf ul-auliya’ (noble of the saints), Sultan ul-
Hind (ruler of India), and Khwaja-i Khwajgan (lord of the lords). Originally coming from
Sistan, in around 1219 he settled in the city of Ajmer in Rajasthan which finally became an
analogon to Mecca and the spiritual centre of the Mughal empire. Preaching love of God,
practicing tolerance towards other creeds, and using ecstatic music and dance in order to
achieve mystical experiences, the Chishtis were extremely successful in the conversion of
people to Islam on the subcontinent.

Seated just below Mu’in ud-Din Chishti on our paintings is his first khalifa (successor),
Hazrat Khwaja Qutb ud-Din Bakhtiyar Kaki, who was born in Osh in the Ferghana valley. It
is said that he died in 1235 in Delhi during a state of ecstasy while listening to the musical
rendering (sama ‘) of the famous mystic verse written by the Persian Sufi poet Sheikh Ahmad
Jam: “The martyrs of the dagger of surrender, each moment get a new life from the Unseen
World”.* The saint is popularly called Hazrat Qutb Saheb; his lagab—“man of bread”—
refers to his ascetic way of life.

Qutb ud-Din Bakhtiyar Kaki’s khalifa is seated anti-clockwise in the left corner of the
platform. He is the third saint in the spiritual genealogy of the Chishtis, Hazrat Khwaja Farid
ud-Din Mas ‘ud Ganj-i Shakar, also called Sheikh Farid Bukhari, who was born about 1175
in Kothewal, near Multan. Later Baba Farid, as he is commonly known, travelled to Delhi
where he became a disciple of Qutb Saheb. The famous Sufi and poet died in 1265 and was
buried in Pakpattan (former Ajodhan), a small town in Punjab (present-day Pakistan). His
lagab Ganj-i Shakar or Shakar-ganj, meaning “treasure of sugar”, refers to a miracle evoked
in the course of his complete asceticism: in his hagiography it is told that through intense
fasting even pebbles turned into sugar. Sheikh Farid is one of the very popular Sufis who
allegedly converted many groups of Punjabis to Islam.

Similarly successful in guiding people on the Sufi path was his disciple and khalifa Hazrat
Khwaja Nizam ud-Din Auliya’ of Delhi (1236-1325). In our devotional paintings he is facing
his master sitting at the right corner of the platform. Already in his lifetime he was
affectionately called Mahbub-i Ilahi - “the beloved of God”. Furthermore, the respectful
epithet Sultan ul-Masheikh (ruler of the Sheikhs) is attributed to him. Sheikh Nizam ud-Din
Auliya’s original name (ism) was Mohammad, but apparently Nizam ud-Din had been
adopted very early as his kunya supplemented by the plural suffix auliya®—“saints”.” It was
not least thanks to this saint, who strictly followed the tradition of the Prophet, but also loved
poetry and music, that Sufism became a kind of mass movement in Northwest India.’

The last of the six saints to be introduced here is Hazrat Sheikh Sharaf ud-Din Bu ‘Ali
Qalandar, also known as Shah Bu ‘Ali Qalandar or Bu ‘Ali Shah Sharaf, of Panipat
(northwest India) where he spent most of his lifetime and finally died in 1324. He followed
the heterodox bi-shar‘-order of Qalandar dervishes, but it is also said that he had relations to
Qutb ud-Din Bakhtiyar Kaki, who is sitting opposite him on the platform, or that he was even
initiated into the Chishtiyya.” Besides being a scholar and poet, Bu ‘Ali Qalandar had first of

4 Saiyid Athar Abbas Rizvi, A History of Sufism in India, Vol. I, New Delhi, 1975, 137.

® Khaliq Ahmad Nizami, The Life and Times of Sheikh Nizam-ud-Din Auliya, Delhi, 1991, 183-184.

® Annemarie Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam. Die Geschichte des Sufismus, Cologne, 1985, 490-
491.

! Saiyid Athar Abbas Rizvi, A History, New Delhi, 1975, 305; Khaliq Ahmad Nizami, “Abu ‘Ali Qalandar”, in:
E. Yarshater (ed.). Encyclopaedia Iranica, Vol. 1/Fasc. 3, London, 1983, 258. In the Berlin miniature (fig.

64



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

all renounced the world and was known to be fully absorbed in the contemplation of God. As
he used to remain for long periods in communion with God, it was often impossible to
address him. This detachment from life in this world is reflected in the special position which
he occupies in the composition of our devotional pictures. His posture deviates from those of
the others because he is usually shown either turning his face away, as in the miniature
paintings of the seventeenth century, or directly facing the viewer, as in the contemporary
twentieth-century poster-portraits. Furthermore, his bare head and long hair make him stand
out.

Devotional Pictures from Indo-Pakistan

The St. Petersburg miniature

To discuss the style and iconography of the devotional pictures, we should first turn our
attention to the chronologically earliest examples of imaginary assembly of saints’ scenes
from the Mughal period. A seventeenth century miniature in vertical format, kept in the
Hermitage Museum in St. Petersburg (fig. 1),* provides not only a clue for understanding
later works, but also represents a virtual model for modern religious prints. Of course we
have to keep in mind that there must have been different versions of the subject already in the
time of the Mughals, and that copies (often painted with the use of stencils) were made as
well. It means that these pictures got slurrings, alterations and additions, and that details were
lost in the process of copies being made. Although in this article I concentrate on the
composition depicting our particular six saints, it has to be added that there are also other
compositions with groups of four, six, eight, twenty, or even more than fifty holy men.
Elements of our paradigmatic St. Petersburg painting can be found in these compositions as
well.” Generally the depiction of court assemblies of various sizes, often arranged along an
imaginary central vertical axis, represents a common subject in Mughal painting.

Concerning the St. Petersburg miniature, Stuart Cary Welch first informs us about a
particular detail in the history of this painting: “... the presentation of these Mughal sages
seems to challenge both space and time. This effect has been created by the magic of two
artists, one a Mughal of circa 1635, the other an 18th-century Iranian inspired by a
Netherlandish print”'®. The saints (painted by the Mughal artist) contemplatively sit on a

2), the saint is identified as Shah Sharaf (Hermann Goetz, “Indische historische Portraits”, Asia Major, 2/2,
1925, PL XI).

® The miniature is part of the famous muraqqa “~album (The St. Petersburg Muraqqa“. Album of Indian and
Persian Miniatures from the 16th through the 18th Century and Specimens of Persian Calligraphy by ‘Imad
al-Hasani, Milan, 1996, PI. 71/Folio 48 recto + p. 74-75 in the accompanying text volume; text written by
Stuart Cary Welch): Mughal school, Isfahan, circa 1635 & eighteenth century after a print by R. Sadeler of a
work by Paul Brill: watercolour, gouache, silver on paper, H 18, 9 cm, W 24,3 cm. Earlier printed in A. A.
Ivanow, T. V. Grek, O. F. Akimushkin, Albom Indiiskikh i Persidskikh Miniatjur XVI-XVIII vv., Moscow,
1962, P1. 39; also reproduced in Saiyid Athar Abbas Rizvi, 4 History, New Delhi, 1975, opp. 277.

° These compositions are generally oriented along a vertical axis, usually a landscape (sometimes a mountain
and a waterfall) is depicted in the background. The personages are sitting in pairs opposite each other,
comparable to our St. Petersburg miniature. Only a few representative examples will be mentioned here and I
do not claim to offer an exhaustive discussion of the subject here; space does not permit a more detailed
analysis of these paintings, see B. N. Goswamy, Eberhard Fischer, Wunder einer Goldenen Zeit. Malerei am
Hof der Moghul-Kaiser. Indische Kunst des 16. und 17. Jahrhunderts aus Schweizer Sammlungen, Zirich,
1987, No. 93, 189-190 (group of eight Sufis and Mullas); Linda Leach, “Painting in Kashmir from 1600-
16507, in: R. Skelton (ed.), Facets of Indian Art, London, 1986, 124-131 (see esp. No. 6, 128: group of six
holy men); The St. Petersburg Muragqa‘, Milan, 1996, Pl. 74/Folio 49 recto, Pl. 75/Folio 51 recto (groups of
six mystics); Stuart Cary Welch, The Art of Mughal India. Painting & Precious Objects, New York, 1964,
PL. 46, 102-103 (group of four Mullahs); Thomas W. Arnold, Painting in Islam, Oxford, 1928, p. XVI + P1.
XLI, opp. 117 (group of twenty holy men); W.H. McLeod, Popular Sikh Art, Delhi, 1991, fig. 3 + 6 (similar
compositions on popular woodcuts).

' The St. Petersburg Muragqa*, Milan, 1996, 74.

65

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

decorated stage-like platform with a low balustrade at the back. The surrounding of an
idealized European landscape, which is depicted as a back-cloth, was created by the Iranian
painter. This background with its lakes and mountains intensifies the tranquillity of the whole
scene.

The most venerated personages, Abdul Qadir Gilani and Mu‘in ud-Din Chishti, are placed
in the middle of the painting, sitting on a floral carpet flooded with light, each supported by a
traditional cushion (takia) and two rose-buds lying between them. The takia as well as the
takht represent both royal and spiritual authority. In addition, Abdul Qadir Gilani’s superior
status is indicated by a tree behind him with overspreading branches high above his head
symbolizing a version of the royal umbrella. Furthermore, he stands out by his slightly bigger
proportions and by being depicted in three-quarter profile. With the exception of Abdul Qadir
Gilani and Bu ‘Ali Qalandar, the other saints are represented in full profile. The four holy
men placed in the foreground frame the view which is directed to the saints sitting on the
carpet. In this way the assembled figures form a kind of cupola which is taken up again in the
trees and clouds of the landscape in the background.

All the six bearded mystics are depicted in the characteristic Sufi kneeling posture called
namaz ki tarha (like during prayer) or do zanu (two knees) in which the body rests on the
shins placed parallel on the ground. With the exception of Bu ‘Ali Qalandar, the saints wear
turbans as the appropriate and dignified headdress of the mystics and long Sufi robes in
different colours which are draped with shawls in the case of Abdul Qadir Gilani, Mu‘in ud-
Din Chishti, and Qutb ud-Din Bakhtiyar Kaki. Both the eminent saints of the carpet as well as
Farid ud-Din Ganj-i Shakar hold a set of prayer beads (fasbih) in their hands as a symbol of
piety, devotion and constant rememberance of God. A further conspicuous detail and symbol
of learning are the books lying next to four of the holy men."" As a mark of distinction, a
small vessel, which appears to be an inkpot, is placed beside the book of Abdul Qadir Gilani.
There is a relationship between these books, which may be either copies of the Holy Quran or
mystical treatises, and the pedestal (placed right in the middle between the four personages
sitting in the foreground) where three more books are piled up. In the realm of Sufism the
latter represent a central fountain of divine wisdom and learning referring to the spiritual
authority of the depicted mystics. Farid ud-Din Ganj-i Shakar’s personal attribute, however,
is a small flat bowl placed in front of him. It signals to the strict diet he used to keep during
his ascetic life.

As already mentioned above, Bu ‘Ali Qalandar occupies an individual position: wearing
only a simple dark cloak, he is sitting somewhat detached from the others, looking out of the
picture, his face depicted in three-quarter profile. The manner of depicting his head appears to
be reminiscent of the maniera greca style of Italian painting in the sixteenth century and
specifically resembles Joseph. Welch explains in this context: “The likeness of ‘Abd ‘Ali
Qalandar of Panipat was copied or traced from an engraving by R. Sadeler after J.
Rottenhammer™'?. As a reference to his state of rapture and proximity to God, requiring
nothing else than Him, Bu ‘Ali Qalandar is the only one among the saints depicted here
without any material attribute.'®

n Although the book to the left of Abdul Qadir Gilani is lying on his carpet, it is inscribed “Shah Sharaf” and
apparently belongs to Bu ‘Ali Qalandar. Likewise the book lying to the right of Mu‘in ud-Din Chishti on the
carpet has the name of Qutb ud-Din Bakhtiyar Kaki written on it. The book placed between Qutb ud-Din and
Baba Farid bears the name of the later. In my opinion it is possible that, in these cases, the inscriptions were
added later thereby changing the relations originally intended by the painter. As far as the book lying in front
of Nizam ud-Din is concerned, the relation is clear.

2 The St. Petersburg Muraqqa *, Milan, 1996, 74-75.

BCf. fn. 9.

66

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Apart from the pedestal with the books, the space between the saints remains vacant. This
emptiness again indicates the contemplative quiet of the whole scene.

The Berlin miniature

A very similar coloured miniature (probably also seventeenth century) now belongs to the
Museum of Islamic Art in Berlin (fig. 2)."* The holy men are seated on a terrace which is
bordered on the back by a low marble balustrade (jali). A peaceful landscape with a lake and
a forested shore form the background whose horizontal line is shaped like an umbrella. The
saints, who are identified by inscriptions, are depicted in the same postures as in the St.
Petersburg miniature, but showing slight variations concerning their dress and in some cases
appearing stiffer. Abdul Qadir Gilani and Mu‘in ud-Din Chishti, both supported by a takia,
are distinguished here by a nimbus (originally an element of Buddhist art). Alterations above
all concern the items spread on the ground: an ornamented pedestal (chauki) with books is
now standing closer to these prominent saints of the group; in addition, another book is lying
right between them. Furthermore, a small bejewelled vessel on a tray (possibly a perfume
container or a sweetmeat box) is placed beside each of them. In the space between the holy
men seated in the lower part of the terrace we find a bejewelled incense-burner, two
bejewelled bowls on matching stands either filled with flowers or with confectionery, and
two trays of fruit.

The Munich drawing
A drawing (ink on paper) in oblong format, probably dating from the seventeenth or
eighteenth centuries, is kept in the State Museum of Anthropology in Munich (fig. 3)." It
shows the same imaginary assembly of saints (identified by inscriptions of names) in a
wrong-way-round version. Considering the original coloured miniature discussed above, this
is very clear from the fact that here the unlabelled figure of the prominent saint, Abdul Qadir
Gilani, is placed in the highest position on the left side, and not in his appropriate place on the
right. To be placed on the right is always considered pure and superior according to Islamic
tradition. Generally, paintings of this type have to be read like an Arabic text starting from
the right. In consequence the labelled figure of the same saint, sketched in outlines standing
under a tree, would also appear in the upper corner on the right side. The overspreading regal
tree, which also appears in the St. Petersburg miniature, can again be interpreted as a
manifestation of the highest spiritual authority. Other details in our drawing pointing to a
wrong-way-round version are the shape of the pedestal’s base and the prayer beads in the left
hand of Mu’in ud-Din Chishti. A tashih should be kept held in the right hand or in both
hands, but never in the left.

Apart from the saints’ figures, the drawing is by and large sketchy; also the books and the
pedestal are only suggested by a few cursory strokes. In comparison to the St. Petersburg
miniature, originally meaningful details are either omitted or carelessly executed.

An Indian folk painting and its photographic counterpart

A very interesting coloured folk painting (probably reverse-glass) in vertical format, dating
from the second half of the nineteenth or early twentieth century, is printed in a biography of
Mu’in ud-Din Chishti (fig. 4)."® In the foreground, the six bearded saints (which are
numbered) are seated in a slightly different order on a carpeted platform. The background

" Depicted in Hermann Goetz, “Indische historische Portraits”, 4Asia Major, 2/2, 1925, Pl. XI, Inv.-No. IC
24344, fol. 30 a (this miniature was formerly kept in the Museum fiir Volkerkunde in Berlin).

> This drawing was first published by Hans-Caspar Graf von Bothmer, Die islamischen Miniaturen, Munich,
1982, 138-139.

*W.D. Begg, The Holy Biography of Hazrat Khwaja Muinuddin Chishti, Tucson, 1977, 8-9 (Unfortunately the
author has not given any further information on the provenance or technique of this picture).

67

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

shows a landscape of the Indian plains with a river, a sailing boat and a green bank with a tree
(framing the picture on the right). The regal tree’s branches overspread Abdul Qadir Gilani
who is again placed in the highest position on the right side. As a mark of distinction, he is
the only one holding a fasbih in his hands. Both he and Mu‘in ud-Din Chishti, who faces him,
are nimbate and supported by a takia. The attention of Qutb ud-Din Bakhtiyar Kaki and Farid
ud-Din Ganj-i Shakar, who are sitting in a close row with Khwaja Gharib Nawaz, as well as
of Nizam ud-Din Auliya’ (seated in the left corner), is entirely focused on the great saint of
Baghdad. The long-haired Bu ‘Ali Qalandar is sitting detached from the others in the right
corner of the picture, this time his head turned towards the centre, but with his eyes closed in
contemplation. A low table with two books is standing on a piece of cloth spread out in the
centre of the flowered carpet. Another object, probably a book, and two inkpots are lying in
front of the two most prominent Sufis. Although the present painting is much coarser, more
schematic and slurred in comparison to the St. Petersburg and Berlin miniatures, essential
details of the features, postures and dress are still preserved.

As far as the seating arrangement of the composition is concerned, figure 5 represents an
interesting counterpart to the above-mentioned folk painting. It is a black and white
photograph of an apparently nineteenth- or early twentieth-century folk miniature painting.
The framed photograph was used as a devotional picture in Kabul (Afghanistan). In the
formal assembly four saints are seated on a floral carpet and the remaining two, Nizam ud-
Din Auliya’ and Bu ‘Ali Qalandar, are placed next to them in the left and right comers. Like
in the previously described miniatures (figs. 1-3), the Qalandar saint (here black-bearded)
looks out of the picture, his eyes almost closed. As a particular detail, Abdul Qadir Gilani
alone is depicted with a nimbus.

Modern devotional posters

Finally, we have to consider three modern devotional colour prints which were purchased in
1988 and 1989 in Lahore (figs. 6-8). Albeit the depicted scene (including the seating plan) is
still the same as in the courtly model of the Mughal period represented by the St. Petersburg
and Berlin miniatures, the composition has now become static and ornate. The figures are
lined up diagonally on each side of the central vertical axis and are clearly differentiated in
their proportions. By and large their features appear standardized, slurred and less portrait-
like. Whereas the postures, gestures and dress are generally taken over from the earlier
models, details of colour, position of hands and attributes have been changed. Instead of
landscapes in the background, the peripheral space around the central platform is filled with
pictures of the shrines of the respective saints and with pious inscriptions.

The first version (in oblong format) shows the six holy men seated on a carpeted platform
with Abdul Qadir Gilani supported by a cushion (fig. 6)."” The latter and probably also
Nizam ud-Din Auliya’ are distinguished by holding a rosary in their hands.'® In comparison
to the St. Petersburg and Berlin miniatures, Bu ‘Ali Qalandar’s face has been turned full-face
and Mu'in ud-Din Chishti's beard has been painted black. The faces of the saints on the left
are depicted in very slight three-quarter profile.

The viewer can easily identify the saints through inscriptions giving their names and titles.
Captions are also given to the rectangular framed pictures of the shrines which are placed in
the back of the figures. The central vertical axis is emphasized (in its uppermost part) by an
elliptic picture of the tomb of the Prophet, framed by the basmala and the kalima. Beneath

Y7 State Museum of Anthropology, Munich (Inv.-No. 89-312 069).

'® Whereas Abdul Qadir Gilani is depicted holding the rosary in his right hand, Nizam ud-Din Auliya’ has it in
his left (!). The same gesture with the tasbih is shown in the second poster under consideration (Inv.-No. 88-
310 808). Apparently the artist followed purely aesthetic reasons, thereby neglecting proper religious
etiquette.

68

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

that, there are two inscriptions in Arabic: first, a part of verse 38 of surat al-bagarah
introduced by the words “but the friends of God ...” and, second, sura 2, verse 154. The
composition is rounded off by two floral designs in the upper right and left corners containing
the names Allah and Muhammad. In the second poster, a kind of standard modern version in
oblong format, the saints are seated on an exquisitely ornamented takht whose four corners
are each emphasized by a protruding ornament (fig. 7). Again Abdul Qadir Gilani’s
particular status is indicated by a nimbate gleam of light around his turban and by the
customary fakia. Proportions, profiles and, as far as the dress is concerned, even the fall of
the folds are very similar to the print described above. In the case of Abdul Qadir Gilani and
Bu ‘Ali Qalandar the painter has avoided the depiction of a pure full-face in favour of the
approximation to a three-quarter profile. New additions are the prayer beads each holy man is
holding in his hands and the two incense-burners with joss sticks placed along the central
vertical axis in the upper and in the lower part of the platform.

The saints as well as their shrines (whose depictions are embedded in rose-buds) are
identified by inscriptions giving personal names, titles and place-names. In the present case,
the central vertical axis is emphasized (in its uppermost part) by the depiction of the Quran,
with rays emanating from it, and beneath that by the already mentioned Quranic formula
(2,38). The Quran is lying on a lectern and on the opened pages the beginning of the sura al-
fatiha can be read. Furthermore, on the right side of the Holy Book the Ka‘ba in Mecca (with
the name Allah on it) is depicted and on the left side the dome and minaret of the Prophet’s
mosque in Medina (with the name Muhammad on it). The dense representation is completed
by the kalima written in its two parts in the upper right and left corners.

The third poster version (in vertical format) is even more ornate than the two previous

ones (fig. 8)." There is no comparison to the contemplative quiet expressed in the St.
Petersburg miniature. The picture can be divided in three zones with overlapping elements: in
the middle we see the well-known composition with the saints, very similar to the first poster
print (with Abdul Qadir Gilani supported by a cushion and holding prayer beads in his right
hand). As far as the features of the figures are concerned, there are only minor variations. The
head of Abdul Qadir Gilani is more bent to the side, the eyes of Bu “Ali Qalandar are blurred,
and the face of Qutb ud-Din Bakhtiyar Kaki now appears in a faint three-quarter profile.
An oversized tray holding a candle is placed right between the figures. Rays emanating from
the candle are received by the raised hands of a praying female figure standing in the left
corner of the picture, thereby connecting the middle and the lower zones of the print. The
pious woman is part of a scene which represents a miracle of Abdul Qadir Gilani who is
seated in the diagonal extension of the candle’s rays. The tale is about the miraculous rescue
of the mother’s only son who was shipwrecked. Elements of this miracle depicted here are, in
addition to the mother, the boat overloaded with passengers, the saint’s hand which lifted the
drowned boat, and the saint's mausoleum in Baghdad.

The lower zone of the poster is completed by a scene alien to the present subject which
was taken over from another devotional print. It shows two saints, on the left Shah Badi ud-
Din Madar Shah (probably 1315-1434), the patron saint of the mendicant Madari dervishes,
who is riding on a tiger and using a snake as his riding whip. He is going to visit the Chishti
saint Shah Mina (ca. second half of the fourteenth century) of Lucknow who is sitting on a
low wall and greeting him.

' State Museum of Anthropology, Munich (Inv.-No. 88-310 808). Published first in Jiirgen Wasim Frembgen,
Derwische. Gelebter Sufismus. Wandernde Mystiker und Asketen im islamischen Orient, Cologne, 1993,
140-141. The poster is further depicted in Pierre Centlivres, Micheline Centlivres-Demont, /mageries
populaires en Islam, Geneéve, 1997, 50, fig. 41.

*° State Museum of Anthropology, Munich (Inv.-No. 88-310 809).

69

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

The upper zone of our composite print is filled with rectangular and round framed pictures
of the respective shrines. These are flanking the central vertical axis emphasized by a
depiction of the Ka ‘ba with the formula nigah-e karam (the noble view) written in a crescent,
the above mentioned Quranic formula (2,38), two rose-buds and a calligraphic kalima in a
round medallion.

Meanings and uses of devotional pictures

After discussing the “language" of our particular conclave pictures, we should now turn to
their meanings and uses (or to their function) in the particular cultural context of Indo-
Pakistani popular Islam. In the case of the modern devotional prints, it is especially striking
that they are not reflecting new aesthetics. They rather exemplify the continuity of a
particular composition, namely the depiction of an imaginary assembly of saints, including
their respective iconographic elements, symbolism and aesthetic expression. Aesthetics of
Mughal art are preserved in various spheres of contemporary arts and crafts, albeit
popularized and merged with different folk traditions.”’ On the one hand, they can today be
viewed as a fashion for the Mughal period; on the other hand they seriously convey
inspiration, for instance, to a number of painters and musicians who keep alive the Mughal
traditions of the past.

Despite this continuity of form and expression, it is nevertheless clear that miniatures kept
in albums or displayed in the private rooms of Mughal rulers and noblemen were only
intended to be admired by a courtly elite. We might assume that these miniatures depicting an
assembled group of saints were considered to bestow blessings and good fortune and to
provide spiritual inspiration.”> Maybe the devotional paintings discussed here also reflected
the personal affiliation of the owner to the dervish brotherhood of the Chishtiyya. In any case,
through ethnographic fieldwork, we can arrive at a better understanding of the meanings and
uses of religious art in contemporary culture.

In Indo-Pakistan, the nineteenth century brought about important developments and the
introduction of new media of artistic expression such as reverse-glass-, oil-, water colour-,
and mica-paintings, woodcut posters, early lithographs and photographs.”® The actual printing
of posters started in the 1910s and 1920s. Since then, Islamic devotional pictures became
mass products of the bazaar print industry, similarly to posters rooted in the Hindu and Sikh
traditions. Until now, posters are widely distributed at shrines and in bazaars and have
become a consumer item. Colour prints depicting saints and their shrines constitute a specific
popular genre of religious folk art. They are first and foremost souvenirs of pilgrimages and
through their distribution help to popularize the respective cult beyond the city, district or
even province of origin.

Coming back to our modern devotional posters with the depiction of a khayali mehfil, we
find them especially in the private homes and in the shops of people who are either initiated
into the Chishtiyya or, as pious laymen, venerate a Chishti saint. Being an expression of the
personal religiosity of the devotees, the popular poster-prints become the focus of authentic
“lived” experiences. As I have argued elsewhere, in the realm of mystically inspired folk
Islam, posters with the depiction of saints and shrines are generally considered as sacred
objects containing baraka (blessing and healing powers).”* As a respected tabarruk or
amulet, they are also protective. Furthermore, our composition representing a khayali mehfil

2 Jirgen Wasim Frembgen, “Einfiihrung”, in: J. W. Frembgen (ed.), Rosendufi und Sibelglanz. Islamische
Kunst und Kultur der Moghulzeit, Munich, 1996, 13-14 (see esp. 14).

*2 B. N. Goswamy, Eberhard Fischer, Wunder einer Goldenen Zeit, Ziirich, 1987, 16, 189.

2 Jirgen Wasim Frembgen, “Saints in Modern Devotional Poster-Portraits: Meanings and Uses of Popular
Religious Folk Art in Pakistan”, Res. Anthropology and Aesthetics, 34, 1998, 185-191 (see esp. 186).

** Jiirgen Wasim Frembgen, ibid, 187-188.

70

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

conveys a particular spiritual meaning in the sense that it brings home the religious universe
of Indo-Pakistan's most important dervish fraternity and includes a reference to the most
popular Muslim saint Abdul Qadir Gilani. Displaying such a poster which depicts a saintly
hierarchy not only helps secure a general blessing but also legitimizes one's own devotional
religiosity and manifests one’s confidence in the saints. Embedded in a dynamic subject-
object relationship characteristic of popular Islam, the devotional pictures can also reflect the
personal religious identity of the devotees who brought them home from a pilgrimage.

71

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fig. 1: The St. Petersburg miniature (17th c.)

2026, 06:18:20.

72


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fig. 2: The Berlin miniature (17th c.)

73



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fig. 3.: The Munich drawing (17th/18th c.)

2026, 06:18:20.

74


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fig. 4: Indian folk painting (18th/19th c.)

2026, 06:18:20.

75


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fig. 5: Photography of an Indian folk miniature (19th/20th c.)

2026, 06:18:20.

76


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fig. 7: Modern devotional poster (1980s), second version

77


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fig. 8: Modern devotional poster (1980s), third version

78


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LA BATAILLE DE KERBELA (680/61H.) DANS L'IMAGERIE
POPULAIRE CHIITE: LANGAGE ET SYMBOLES"

Micheline Centlivres-Demont

Abstract: The battle of Kerbela (680/61 H.) in Shia popular prints: Language and symbols

The founding event of Shiism is a tragedy, the battle of Kerbela; its commemoration
arouses deep emotion. Contrary to Orthodox Sunnism, Shiism resorts to images to show
the essential moments of the battle, thus reviving the memory and the expression of the
affliction. In this paper, I will compare two corpuses of posters related to the event: one
coming from Iran and the other from India’s and Pakistan’s Shia minorities.

“Le langage de I'art est la forme d'expression la plus puissante et la plus efficace. Cela est dii
au fait que l'art, quelle que soit sa forme, est profondément ancré dans les esprits, dans les
sens et dans les sentiments des étres humains.”'

Un des épisodes fondateurs du chiisme est une tragédie, la bataille de Kerbela. Sa
commeémoration, chaque année, pendant le mois de muharram, génére une intense émotion
exprimée par des processions, des rassemblements de foule, des représentations théatrales,
qui tout en rappelant l'événement, servent a l'expression des sentiments et du deuil.
Contrairement au puritanisme sunnite, le chiisme ne craint pas 1'abandon a la douleur, le
recours a la mémoire, a une affliction fortement extériorisée. Comme expression tragique,
l'image y a sa place.

sk sk sk ok ok

En 680 de notre ére, I'imam Husayn, agé alors de 55 ans, fils de Fatima, fille du prophéte
Mahomet, et de son gendre Ali, part rejoindre a Koufa (prés de l'actuel Bagdad) la
communauté musulmane qui était restée fidéle a son pére défunt et qui lui demandait de
devenir son chef. En route, lui, sa famille et ses compagnons furent interceptés sur la plaine
brilée de soleil de Kerbela (actuel Irak) par I'armée du calife omeyyade Yazid. Encerclés
avant de pouvoir atteindre 1'Euphrate, les hommes de Husayn souffrirent cruellement de la
soif. Aprés dix jours de si¢ge, le dix du mois de muharram, le jour de I'4shura, Husayn et les
72 compagnons qui étaient restés a ses cotés furent tués dans une bataille sanglante au milieu
du désert. Leurs corps furent coupés en morceaux par les ennemis, piétinés par les chevaux et
leurs tétes envoyées au calife Yazid. Les femmes enchainées furent emmenées prisonniéres a
Damas.’

Le martyre de Husayn est considéré par les chiites comme le supréme sacrifice de soi et un
des événements fondamentaux de leur foi. Les chiites se réunissent depuis lors chaque année
pendant le mois de muharram, et en particulier le dixiéme jour de ce mois et quarante jours
aprés, le 20 du mois de safar, pour commémorer les cérémonies de deuil, afin de revivre le
martyre du fils de Ali et celui de ses compagnons. Souffrir I'agonie de Husayn doit assurer le

* Je remereie Monsieur Amini Toorn Habibi pour son aide dans le décryptage des images iraniennes.

! “The language of art is the most powerful and effective form of expression. This is due to the fact that art, in
whatever form it may be presented, is deeply rooted in the souls, senses and feelings of the people.” (Profiles
of the Revolutionary Art, Téhéran, s.d.: Introduction)

2 Cf. Peter Chelkowski, “Shia Muslim Processional Performances”, The Drama Review, 29/3 (1985), 18-30;
Peter Chelkowski, “Narrative Painting and Painting Recitation in Qajar Iran”, Mugqarnas, 6 (1989), 98-110;
Peter Chelkowski (éd.), Ta’ziyeh: Ritual and Drama in Iran, New York: New York Univ. Press and Soroush
Press, 1979.

79

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

salut des croyants dont il est le rédempteur. Husayn ne dit-il pas a I'instant de sa mort dans la
tci ‘ziyeh, représentation de sa passion, qui rappelle la tragédie:

“Au jour de la Résurrection, pardonne aux pécheurs, pardonne a tous les chiites, méme
aux plus coupables, car je les rachéte tous, aujourd'hui, au prix de mon sang™”.

Depuis qu'au début du 16° siécle, sous les Séfévides, le chiisme est devenu en Perse la
religion d'Etat, les récits hagiographiques ont proliféré autour de cet épisode, commémoré par
des processions, des pleurs, des mortifications, des flagellations. Dés la seconde moitié du 18°
siécle, ils ont donné naissance a la seule forme théatrale dramatique de l'islam, la ta ziyeh
joué en plein air d'abord, puis dans des batiments ¢édifiés spécialement pour ces
représentations, les tekiyeh! ou husayniyeh. La ta ziyeh s'appuie sur un corpus de plus de
mille versions.” Les représentations se déroulent sur fond de peintures sur tissus et de
broderies servant de décor aux scénes de bataille tout en en soulignant le co6té dramatique.
Interdit sous la dynastie pahlavi, celle qui s'achéve avec le régne de Mohammad Reza en
1979, la ta‘ziyeh a repris aujourd’hui sa place dans les commémorations du mois de
muharram. Sur les panneaux peints et les tentures a fond noir imprimées ou brodées sont
figurés des éléments qui évoquent Kerbela: Zii al-Jandh® (le cheval de Husayn), l'outre, la
fleche mortelle, la main coupée de Abbas (le demi-frére de Husayn; voir plus loin). Les tentes
du camp de Husayn servent de toile de fond au déroulement du drame.

Dans la seconde moitié du 19° siécle, des peintures exécutées dans un style tres réaliste sur
les murs de maisons de thé servaient de supports aux récits des conteurs qui, parallelement a
la ta ‘ziyeh, racontaient les péripéties de la tragédie. Aujourd'hui, pendant le mois de
muharram en particulier, mais aussi tout au cours de 1'année, on trouve a acheter des images
populaires sur papier au langage pictural expressif narrant la bataille de Kerbela; ces images
destinées avant tout a la classe moyenne urbaine vont orner les murs des maisons et des
boutiques, ou elles sont I'objet de vénération.

Ces images sur papier, au format rectangulaire de 25 x 35 cm, 35 x 50 ¢cm, 50 x 70 cm,
tirées a 5000 exemplaires, sont produites pour un public de masse et vendues dans la rue, a
méme le trottoir ou suspendues a des fils tendus contre des murs aux abords des marchés ou
dans des melles secondaires des bazars. Elles ne colitent que quelques sous. Elles sont
rapidement renouvelées et leur style obéit a des modes périodiques. Les techniques modernes
(photocomposition, offset, laser) ont remplacé les chromolithographies.’

J'ai choisi deux séries d'images populaires illustrant le drame de Kerbela: 1'une est
imprimée et diffusée en Iran, l'autre au Pakistan et en Inde. Elles retracent toutes deux les
scenes principales du martyre a 'usage des communautés chiites de ces pays.

L'interdit de I'image répandu en islam est peu respecté par les chiites. Cependant les
chiites pakistanais - une minorité dans la majorité sunnite du pays - sont davantage marqués
que les chiites iraniens par la réserve orthodoxe vis-a-vis de la représentation du Prophéte ou
méme de Husayn comme auteur principal du drame.® En revanche, d'autres personnages et
étres animés y figurent. On trouve par ailleurs des images consacrées a Ali accompagné de
ses deux enfants, Husayn et Hasan.

® Charles Virolleaud, Le thédtre person ou le Drame de Kerbéla. Paris: Adrien-Maison- neuve, 1950, 101.

T ekiyeh désigne aussi des lieux de rassemblement de derviches chez les sunnites.

® Chelkowski, “Narrative Painting and Painting Recitation in Qajar Iran”, op. cit., 100.

® Zii al-Jandh = litt. ailé.

7 Micheline Centlivres-Demont, “Imagerie populaire en islam”, Encyclopaedia Universalis 1994, Universalia
1994, 385-387; Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, Imageries populaires en islam, Genéve:
Georg Editeur, 1997.

® Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, “Une présence absente: symboles et images populaires du
Prophéte Mahomet”, dans: Derriére les images. Neuchatel: Musée d'ethnographie, 1998, 139-170.

80

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kerbela vu par l'imagerie populaire iranienne

L'imagerie populaire moderne iranienne est largement influencée par le spectacle de la
ta ziyeh. 11 s'agit d'images d'auteur signées de grands noms de la peinture iranienne
contemporaine issue de 1'Ecole des Beaux-Arts: Mohammad Tajvidi, Mahmud Farshjiyan
(également auteur de cartons de tapis), Hasan Ismaelzadeh, Shaliba, Majid Rafi® Pur... Tout
en tirant leur origine de peintures signées, ce sont quand méme des images populaires, car ces
ceuvres sont connues avant tout par les reproductions sur papier glacé, a grande diffusion, qui
touchent un large public n'ayant pas acces aux tableaux originaux. Ces images montrent
généralement un personnage central dans un décor naturaliste. Les épisodes de la bataille sont
représentés avec leurs protagonistes: Ali Akbar et Ali Asghar, fils ainé et cadet de Husayn,
Abbas, demi-frére de Husayn, Husayn lui-méme, Zaynab, sceur de Husayn, et bien sir Zi al-
Janah, le cheval de Husayn. Chaque image est une scéne en soi. La technique, le style, la
mise en scéne suggerent l'influence de la peinture orientale chrétienne, ou les auréoles
rappellent celles des icones; d'autres portent la marque de 1'orientalisme européen: palmier,
guerrier a barbe noire, épée. Mais les résultats sont totalement originaux avec une création et
un élan propres. L'ombre est figurée. Chaque image représente une scéne unique a
personnages identifiables. L'étiquetage est absent: il y a peu ou pas d'inscriptions. Les chiites
iraniens sont a méme d'identifier immédiatement les sceénes et les personnages.

Les images iraniennes montrent des états différents de la bataille, au contraire des images
pakistanaises qui offrent - on le verra plus loin - une juxtaposition chronologique.

Sur une premiére scéne (voir ill. 1), Husayn soutient de son bras gauche le cadavre de Ali
Asghar, son fils cadet, tout en s'éloignant a cheval du camp ou les femmes se lamentent;
l'enfant semble endormi mais la rose dans sa main et les larmes que verse le cheval
témoignent de sa mort.

La mort de Ali Akbar, fils ainé de Husayn, donne lieu a partir du couple central a une
composition trés dépouillée (voir ill. 2). Husayn soutient du bras gauche le corps de son fils
mort et cache son visage en pleurs dans sa main droite. La poitrine de Ali Akbar est percée de
deux fleches; il a également une blessure au front. Son cheval Akhab, tué sous lui, git non
loin de 1a. A gauche, se tiennent le camp et la troupe de Husayn ou 1'on reconnait, tout a
gauche, Abbas, le porte-étendard. L'armée innombrable des Yazides encercle le petit groupe
des Alides. L'intensité dramatique nait de I'espace central ou gisent les chevaux morts; on
peut imaginer que les armées se sont retirées apres un premier affrontement. Maintenant les
deux partis se font face pour un prochain assaut ou les hommes de Husayn pris en tenaille par
'ennemi n’auront aucune chance.

L'imagerie iranienne offre une large place a Abbas, le demi-frére de Husayn, a cause d'un
épisode resté célebre dans le récit de la bataille. Pour étancher la soif des combattants chiites
tenus éloignés de I'Euphrate, Abbas est envoyé quérir de I'eau au fleuve, au-dela des lignes
ennemies. Plusieurs images (voir par exemple ill. 3) le montrent atteignant la rive, monté sur
son cheval. Le personnage est identifiable a I'étendard vert de I'islam qu'il tient replié ou qu'il
brandit, d'oi son nom de ‘Alamdar, porte-étendard, et a I'outre qu'il vient remplir. La scéne
semble paisible: un fleuve a I'eau encore claire, des palmiers, quelques tentes, Mais le drame
est proche; s'éloignant du fleuve au galop, Abbas rejoint, I'outre a son flanc, les combattants
marchant a I'ennemi. Pour représenter le cheval et son cavalier, 'artiste s'est inspiré du
célébre tableau de David “Bonaparte traversant les Alpes” (1801) (v. aussi la contribution de
Pierre Centlivres dans ce volume). Ici, l'action et la détermination sont rendues par le
mouvement de la monture, 1'eau jaillissant sous ses sabots et 1'étendard brandi et déployé.

® Toutes les illustrations sont tirées de la collection de Pierre et Micheline Centlivres. Photos Micheline
Centlivres-Demont.

81

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dans une image (voir ill. 4), Abbas mortellement blessé est pleuré par Husayn et par
Zaynab, sceur de Husayn; la femme voilée s'est emparée de I'étendard maintenant rougi du
sang du martyr. Les trois personnages, Husayn, Zaynab et le mourant, forment un cercle. La
criniére du cheval évoque une longue chevelure de femme; blessé lui aussi, le cheval verse
des larmes. L'outre est suspendue a la selle sur laquelle se tiennent deux colombes. Abbas a
eu la main droite coupée, celle qui tenait 1'étendard; son avantbras ensanglanté est masqué par
des tulipes — la tulipe est la fleur des martyrs en Iran. Les palmiers semblent se pencher sur la
scéne. L'auteur a utilisé des moyens trés expressifs pour rendre la tragédie, moyens ou se
mélent symboles et réalisme.

Selon une version de la ta ‘ziyeh,10 Husayn aurait dit ¢ ZQ al-Janah, son cheval, avant de livrer
une ultime bataille:

“Je ne te monterai plus jamais! C'est ici ma derniére étape! Quand ils m'auront tué (...),
galope jusqu'au camp de la Famille du Manteau''. Trempe dans mon sang ta téte et ta face;
qu'elles soient rouges comme le coquelicot. Ils comprendront en te voyant, les
malheureux, que mon martyre est consomme.”

Dans une autre version de la ta ziyeh,'* Husayn dit:

“Mon coursier, privé de son cavalier, souillera son corps de sang; il versera des larmes sur
l'injustice du sort et il poussera des hennissements en signe de deuil. Puis il retournera au
camp et il s'arrétera devant la tente (...)".

Cette scene pathétique est reprise plusieurs fois sur nos images pour son expressivité. Dans la
tradition, c'est ainsi par le retour au camp de Zi al-Janah blessé que les femmes apprennent la
mort de Husayn (voir ill. 5). Zaynab, la sceur de l'imam, caresse les sabots du cheval en
souvenir du défunt, alors que 1'épouse de Husayn, Shahrband, filie du dernier roi sassanide
des Perses, tient dans ses bras leur dernier-né, Zayn al-‘Abidin qui, malade, survivra au
drame et succédera a Husayn a la téte de la communauté chiite. L'inscription en persan
souligne que c'est “le dernier adieu de Zi al-Janah aprés le martyre des saints martyrs du
peuple de la Maison [du Prophéte]”. L'image est coupée par une diagonale de gauche en bas a
droite en haut; dans le triangle de gauche se trouvent les femmes qui sortent des tentes, elles
se lamentent sur la nouvelle qu'elles viennent d'apprendre et sur le sort qui leur sera réservé.
La troupe des Yazides est esquissée en haut a droite. Le cheval de Husayn occupe le centre.
Le ciel est rouge. D'autres images consacrées au méme théme sont clairement issues d'un
courant graphiste contemporain. Le théme est bien la bataille de Kerbela, mais la facture
hésite entre 1'art populaire et la création picturale d'auteur."

Husayn eut la téte tranchée; elle fut apportée au bout d'une lance a Damas, a la cour de Yazid.
Les survivants, dont les femmes, y furent amenés, a 1'exception de Shahrbant qui retourna en
Iran a la cour de son pére, suivant en cela les paroles de Husayn:

“Alors, ma fidéle amie, monte-le [Z0 al-Janah] et laisse-lui la bride sur le cou. Tu iras ol
Dieu le ménera et, de cette fagon, tu échapperas 4 la misére et a la captivite.”"

10 Virolleaud, op.cit, 89.

" L a “Famille du Manteau” comprend le Prophéte, Fatima, Ali, Hasan et Husayn.

2 Virolleaud, op.cit., 66.

B Un tableau de Mahmud Farshjiyan, peintre contemporain de Tabriz, souvent reproduit sur les images
populaires, montre la méme scéne dans la composition plus libre ou femmes et fillettes vétues de noir
s'accrochent au cheval blessé. La toile blanche de la tente, le fond clair et le cheval a la robe blanche mettent
en valeur les silhouettes noires des femmes dont seules les mains sont visibles.

¥ Virolleaud, op.cit., 66.

82

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quelques années plus tard, Mukhtar, champion des chiites, fit exécuter les Yazides
responsables du massacre de Kerbela. Une image relate la scéne; rendue par des couleurs
criardes, une perspective élémentaire, une vue plongeante 1égérement décentrée, elle montre
avec un réalisme cruel la mise a mort des vainqueurs d'hier.

Kerbela dans l'imagerie populaire pakistanaise et indienne

Contrairement aux images iraniennes, les chromos pakistanais et indiens font preuve d'une
certaine retenue face a la représentation des personnages; les protagonistes ne sont guére
présents, mais bien le champ de bataille et un certain nombre d'objets symboliques ainsi que
les montures. Ces images se concentrent presque exclusivement sur 1'épisode final de
Kerbela, aprés la mort de Husayn, lui-méme jamais montré. Seul apparait son cheval percé de
fleches; c'est sa vue qui évoque la mort de Husayn et de ses compagnons. Le cheval, loin
d'étre immobile, traverse au galop le champ de bataille ou des roses écarlates percées de
fleches portent le nom des martyrs qui sont Ali Akbar et Ali Asghar, les deux fils ainés de
Husayn, Shahzadeh Qasim, fils de Hasan (frére de Husayn). Abbas ‘Alamdar, demi-frére de
Husayn; le nom de l'imam Husayn lui-mé&me figure dans la rose centrale.

L'image (voir ill. 6) imprimée en Inde est construite pour faire revivre, dans une sorte de
reconstitution diachronique, plusieurs moments de ces dix jours tragiques a partir de seuls
emblémes, depuis la progression de la caravane de Husayn sur la route de Koufa a Damas
jusqu'a la fuite de Zi al-Jandh blessé dont la tradition dit qu'il part annoncer la mort de
I'imam. Aucun étre humain n'est figuré, mais le code de la représentation est clair. En dépit
du grand nombre d'éléments peints, l'image est équilibrée. A l'ovale du registre supérieur
encadrant la Ka’ba et la coupole de la mosquée de Médine, symbolisant, I'une, Allah et,
l'autre, Mahomet, répond au registre inférieur 'ovale du camp abritant les femmes et le plus
jeune fils de Husayn, malade. Au centre du camp est planté un drapeau vert a croissant qui
serait un drapeau pakistanais n'était 1'absence de la bande blanche qui se référe aux minorités
non musulmanes dans le drapeau officiel.'”” Les combattants de la famille de Husayn sont
symbolisés 1a aussi par des roses au cceur desquelles leurs noms sont inscrits. Les deux tentes
vertes appartiennent & Hor qui, venu d'abord combattre Husayn, s'est ensuite rallié a lui. Les
combattants sont représentés par leurs armes. Les sabres disposés en croix sur les boucliers
appartiennent aux croyants, c'est-a-dire aux partisans de Husayn (a droite en bas), les
carquois et les fleches a I'ennemi; sous l'inscription de son nom, Shimmar, le général yazide
hai par les chiites, est évoqué par son bouclier, sa hache de combat et son glaive. A droite, les
troupes yazides tiennent celles de Husayn éloignées de 1'Euphrate. Assoiffés, ces derniers
envoient Abbas remplir une outre a la riviére; Abbas est tué a coups de fléches; l'outre percée
rappelle cet épisode. Tous ceux qui combattent aux c6tés de Husayn vont perdre la vie. Le
camp ou sont réfugiées les femmes posseéde un puits; elles ne sont pas représentées mais sont
évoquées par des roses dans les corolles desquelles sont inscrits les noms de Bibi Zaynab,
sceur de Husayn, et la mention des enfants. Femmes et enfants auront la vie sauve.

La piste menant a Damas semble parallele au cours du fleuve. Les couleurs sont vives,
seules les ridules de bleus différents traduisent le mouvement de 1'eau. Le fond, jaune,
rappelle l'aridité du désert. Le vert du drapeau du camp de Husayn s'oppose au rouge de
I'é¢tendard de I'armée de Shimmar. Les roses forment un triangle; I'armée ennemie occupe les
deux angles supérieurs. Ici, en I'absence de personnages, la scéne est rendue intelligible si 1'on
en connait les clés, c'est-a-dire les symboles et emblémes principaux: l'outre percée, les roses
des martyrs, le cheval blessé, qui ne laissent aucun doute sur la signification de l'image et
l'issue de la bataille.

 Pour les musulmans indiens, le Pakistan représente le pays islamique le plus proche.

83

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dans un certain nombre d'images, on reconnait le style de Sarwar Khan, artiste de Lahore,
a ce qu'il remplit tout le champ de la représentation (v. les images représentant Massoud
traitées par Pierre Centlivres dans ce volume). Sarwar Khan travaille par découpage,
recomposition, collage et retouches, avec de nombreuses références iconographiques
antérieures. La on retrouve les éléments de I’illustration précédente: au centre I'étendard vert
et le puits du camp retranché des femmes, a droite et en haut, au-dela du fleuve, I'armée des
Yazides dont le chef et les cavaliers portent des étendards rouges (notons que dans la ta ziyeh
iranienne, le rouge, par opposition au vert, signale le méchant). Les personnages repris
d'autres images sont des citations; ils sont présents aussi bien dans la caravane de Husayn sur
la route de Kerbela que dans I’armée yazide. Sarwar Khan, un maitre de la composition,
semble s'étre inspiré pour représenter cette armée d'une peinture orientaliste du 19° siécle; je
n'ai pas encore pu en déceier I’origine. Comme dans d'autres images pakistanaises, l'artiste a
ajouté la main coupée de Abbas au bout d'une lance qui perce 1'outre, rappel du martyre du
porte-étendard. Husayn est remplacé par son turban posé sur la selle de Zi al-Janah.

L'ceuvre de Sarwar Khan est fouillée et touffue: les cavaliers, la caravane, les fléches tirées
par l'ennemi, la fuite de Z{ al-Janah zebrent la composition de mouvements désordonnés, ou
le rythme importe davantage que les traits symboliques habituels. Au geste du chef yazide
correspond le galop de Zi al-Janah. Il y a un effet de spirale autour de I'ovale central. Dans le
registre supérieur, la Ka'ba et la coupole verte de la mosquée de Médine, ¢émergeant de flots
de perles contenues dans des coquillages, encadrent un bandeau vert portant la calligraphic de
la profession de foi. Dans l'angle inférieur droit, une photographie retouchée reproduit la
mosquée de Koufa. Par opposition a la scéne de la bataille, la Ka‘ba, Médine et Koufa sont
des motifs stables, éternels.

Les inscriptions “6 Husayn”, “la route de Koufa”, “le champ de bataille de Kerbela”, “les
messagers de Kerbela”, qui désignent les colombes, ainsi que d'autres inscriptions en petits
caractéres, sont comme une redondance lettrée dans I'ensemble de I'image, intelligible par ses
seuls symboles. L'outre ou le cheval auraient suffi a rendre le tableau tout a fait explicite aux
fidéles. L'acheteur, comblé d'une surabondance d'indices et de sens, n'a aucune peine a
repérer les différents épisodes du martyre; il ne peut qu'étre séduit par les couleurs et le
mouvement.

Dans les images imprimées au Pakistan et en Inde, ZG al-Janah est la piéce essentielle qui
emblématise le drame. Des éléments peuvent présenter quelques variantes: le décor du
bouclier, la fagon de la bride, I'emplacement des fléches et des blessures. Parfois le turban de
Husayn posé sur la selle est remplacé par une rose portant l'inscription “Imam Husayn”.
Associé a al-Burdq. le cheval ailé du Prophéte, parfois redoublé ou seul, Zi al-Jandh est le
Symbole du sacrifice et de la mort de Husayn. Galopant ou immobile, il se surimpose au
camp des vainqueurs et des vaincus. Il symbolise la continuation et la pérennité du chiisme: il
sera la monture de la veuve de Husayn et de son fils Zayn al-‘Abidin, qui deviendra le
quatriéme imam chiite.

Tout comme on reprend dans une composition un détail agrandi d'une peinture antérieure,
le graphiste ou le peintre d'une image populaire emprunte parfois une partie d'une scene
particuliérement parlante pour en faire le théme central d'une nouvelle image, mais celle-ci
doit avant tout étre familiére a 1'acheteur et ne présenter ni grande nouveauté ni rupture de
style et de langage. Nombreuses sont les images faites d'images antérieures, passant du théme
central a un détail, ou d'un détail au théme central. Elles se répondent ainsi les unes aux
autres, dues parfois au méme auteur, parfois a des auteurs différents.

Dans nombre d’images, la couleur rouge est dominante et elle renvoie au sang des martyrs
non seulement sur le champ de bataille et dans I'Euphrate, mais aussi dans la cour de la
mosquée de Kerbela, et dans le ciel ou volent les fléches.

84

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husayn, l'acteur principal du drame, n'est, pas plus que ses compagnons, représenté en
personne dans les images pakistanaises ou indiennes. Quand Zi al-Janah s’enfuit, Husayn est
mort et il est évoqué par ses seuls attributs: turban, épée, main dressée brandissant son arme,
et son Symbole, la rose.

Contrairement aux représentations de Kerbela de 1'école pakistanaise. des images
produites en Inde montrent le cheval de Husayn immobile. L'une, dans un décor nocturne,
donne une impression de calme oppressant; I'atmosphére tragique est marquée par le sang
s'écoulant des blessures du cheval jusque dans le lit du fleuve. Mais tout mouvement est
absent; le cheval occupe les trois-quarts de 1'image; le camp de Husayn forme 1'arriére-fond.
Aucun personnage n'est visible, pas plus d'ailleurs que dans une autre image au décor
naturaliste (voir ill. 7). L'animal bless¢ semble étranger a l'environnement paisible, voire
paradisiaque, d'un champ de roses et dune prairie émaillée de fleurs de toutes les couleurs; le
ciel bleu se refléte dans les eaux claires de la riviére. La mosquée ne peut étre que la mosquée
de Koufa, conformément au canon des représentations de Kerbela, mais elle est dessinée a
l'indienne dans un pur style moghol, comme le sont les petits mausolées sur le flanc de la
montagne. Les huttes - et non des tentes - d'un camp s'alignent sur la rive adverse.

Réle de l'image

Ce qui s'est passé a Kerbela est a la fois historique et intemporel: les chiites d'aujourd'hui le
vivent encore avec la méme intensité qu'aux premiers jours.'® Preuves en sont les
manifestations des années 1960 et 1970 contre le régime oppressif du chah, assimilées au
combat contre les Yazides; réprimées dans le sang, ces manifestations ont fait de nouveaux
martyrs, commémorés a leur tour; et dans les monumentales peintures murales celebrant la
Révolution islamique de 1979 et les martyrs de la guerre Iran-Irak, 1'on retrouve, associés aux
nouveaux maitres du pays et aux martyrs de la guerre, Z{i al-Janah et Abbas.

Comme on I’a vu, Kerbela inspire, en Iran, le langage artistique de plusieurs peintres
contemporains qui marient le renouveau révolutionnaire islamique avec la représentation de
lepisode fondateur du chiisme.

Les images iraniennes liées a Kerbela présentent une grande proximité avec les ta ziyeh;
elles sont centrées sur une série de personnages représentant le drame. Faites pour inspirer
I'émotion, elles montrent les blessés, les morts, les larmes.

Les Iraniens sont des consommateurs d'images avec lesquelles ils ont une grande
familiarité. Alors que dans les images pakistanaises, les personnages sont souvent absents et
remplacés par des symboles, et que les acheteurs pakistanais les déchiffrent et les décryptent
a partir des signes et des emblémes qui évoquent la tragique bataille, les images iraniennes
renvoient a des personnages toujours présents et réactualisés dans les fa ziyeh et dont les
traits et l'attitude générent chez ceux qui les vénérent une émotion inlassablement réactivée.

Bibliographie

Micheline Centlivres-Demont, “Imagerie populaire islamques au Moyen-Orient”, Universalia
1994, Encyclopaedia Universalis, Paris 1994, 385-387.

Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, Imageries populaires en islam, Genéve,
Georg Editeur, 1997.

Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, “Une présence absente: symboles et
images populaires du Prophéte Mahomet”, in Derriére les images, Neuchatel, Musée
d'ethnographie, 1998, 139-170.

Peter Chelkowski, “Iran: Mourning Becomes Revolution”, ASIA, mai-juin 1980, 30-37 et 45.

'8 Chelkowski, “Shia Muslim Processional Performances”, op.cit., 210.

85

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Chelkowski, “Shia Muslim Processional Performances”, The Drama Review, 29/3
(1985), 18-30.

Peter Chelkowski, “Narrative Painting and Painting Recitation in Qajar Iran”, Muqarnas, 6
(1989), 98-110.

Peter Chelkowski, (éd.), Ta ziyeh: Ritual and Drama in Iran, New York, New York Univ.
Press and Soroush Press, 1979.

Dictionnaire de I'lslam. Religion et civilisation. Paris, Albin Michel, 1997.

H. A.R. Gibb and J.H. Kramers, Shorter Encyclopaedia of Islam. Leyde, E.J. Brill, 1961.

Henri Massé, Croyances et coutumes persanes, Paris, 1938.

Charles Virolleaud, Le thédtre persan ou le drame de Kerbéla, Paris, Adrien-Maisonneuve,
1950.

86



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L. 1: (1694) Husayn portant le corps de son fils Ali Asghar. Signé Majid Rafi' Pur. Imprimé
a Téhéran. Achat Téhéran novembre 1998.

111. 2: (1658) Husayn pleure son fils Ali Akbar sur le champ de bataille de Kerbela. Signé
Hadj Mohammad Tajvidi. Imprimé a Téhéran. Achat Téhéran novembre 1998.

87



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. 3: (1687) Abbas, le porte-étendard, allant quérir de l'eau a I'Euphrate. Signé Hasan
Ismaelzadeh. Imprimé a Téhéran. Achat Téhéran novembre 1998.

111. 4: (1693) Mort de Abbds, soutenu par Husayn et par Zaynab, sceur de Husayn. Signé
Majid Raft' Pur. Imprimé a Tehéran. Achat Téhéran novembre 1998.

88


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1M1. 5: (1659) Zi al-Jandh, le cheval de Husayn, vient annoncer au camp la mort de son
maitre. Signé Mohammad Tajvidi. Imprimé a Tehéran. Achat Téhéran 1996.

111. 6: (1600) Le champ de bataille de Kerbela. Imprimé Delhi/Bombay. Achat Delhi 1994.

89



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. 7: (698) Zii al-Jandh. le cheval de Husayn, percé de fléeches a la bataille de Kerbela.
Imprimé a Delhi. Achat Delhi 1994.

2026, 06:18:20.

90


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGES POPULAIRES, MOTIFS RELIGIEUX ET FONCTIONS
POLITIQUES DANS LE MONDE ISLAMIQUE CONTEMPORAIN

Pierre Centlivres

Abstract: Popular prints, religious motives, and political functions in the Islamic world
today

Even if an iconoclast tradition in Islam does exist, one is amazed to see the extraordinary
figurative richness of popular art in Muslim countries. In the following article, I will
analyze a corpus of popular prints on paper with politico-religious contents, organized
around three figures: Saddam Hussein, Ahmad Shah Massoud of the Afghan Resistance,
and Benazir Bhutto, the former Prime Minister of Pakistan. Special attention is devoted to
the pictorial means used in the making of the ideological message.

Les images dont il est question ici participent aussi bien des chromos populaires a motifs
religieux que de ceux de la propagande politique ou figurent les portraits des chefs d'Etat ou
des leaders de partis. En réalité, les motifs religieux entretiennent avec les figures politiques
des relations particuliéres que je me propose d’analyser. Cette analyse se fonde sur des
documents iconographiques qui consistent en images tirées sur papier glacé bon marché a
l'origine chromolithographiques, reproduites aujourd’hui par des procédés photographiques
ou offset.

De format rectangulaire, en général 30 x 50 cm, mais on en rencontre de plus grandes
comme de plus petites, elles sont tirées généralement a 5000 exemplaires a Lahore. Bombay,
Delhi. Karachi, pour celles dont il est question ici. Leur prix est inférieur a 1 euro. Le nom de
I’¢diteur et, plus rarement, celui de I’auteur figurent au bas de I’image. Les points de vente, le
plus souvent un éventaire en plein vent, se trouvent au bazar, parfois prés de la mosquée du
Vendredi, parfois chez les marchands de journaux ou ambulants. La plupart du temps, ces
images s’étaient a la vue des passants sur le trottoir ou sont suspendues par des pinces a des
cordelettes fixées sur un mur aveugle.

Ces images populaires ont été réunies par Micheline Centlivres-Demont et moi-méme au
cours de s¢jours de recherche au Pakistan, en Iran, en Afghanistan et dans les pays voisins du
début des années soixante & aujourd’hui.' Le corpus iconographique politico-religieux utilisé
ici concerne le Pakistan, 1'Afghanistan, I’Irak, mais les images qui le composent sont
fabriquées exclusivement au Pakistan et en Inde.

L’épithéte populaire se justifie par le fait qu’il s’agit d’images généralement anonymes,
dont le langage iconographique est conservateur, visant a susciter I’émotion. Les moyens mis
en ceuvre allient une technologie hypermoderne et I’emploi de motifs tirés de 1'actualité
politique et guerri¢re exécutés dans un style réaliste, ou issus de la tradition religieuse. Cette
imagerie est destinée a un trés vaste public et plus particuliérement a la petite classe moyenne
urbaine.

! Cf. Micheline Centlivres-Demont, “Images populaires islamiques au Moyen-Orient”, Paris, Encyclopaedia
Universalis, 1994, Universalia 1994, 385-387; Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, /mageries
populaires en islam, Genéve: Georg Editeur, 1997; Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, “Une
présence absente: symboles et images populaires du Prophéte Mahomet”, in Derriere les images, Neuchatel:
Musée d'ethnographie, 1998, 139-170.

91

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Face a la tradition iconophobe et a I’interdiction de la représentation des &tres animés en
islam?, on ne peut qu’étre frappé par I’extraordinaire richesse iconographique de I’espace
public des trois pays contigus que sont 1’Inde, y compris dans les quartiers urbains
musulmans, le Pakistan et I’Iiran. Images publicitaires et enseignes de cinéma dans ces trois
pays, peintures monumentales révolutionnaires et effigies de martyrs et de chefs religieux en
Iran sautent aux yeux du voyageur.

Il n’en est pas partout ainsi, preuve en soient les attitudes successives et opposées face a
I’image en Afghanistan. Durant le conflit entre le gouvernement communiste de Kaboul et
ses alliés soviétiques, d'une part, et les moudjahidins de la Résistance, de l'autre, I’image
militante, sous toutes ses formes, était reine. Mais aux fresques monumentales patriotiques de
Kaboul, aux portraits de martyrs et de chefs de partis, aux calendriers bariolés et aux images
composites multipliant symboles guerriers et chefs de guerre avait succédé I'aniconisme
radical des talibans. Aucune image de leur chef supréme qu’on disait charismatique. Mullah
Omar, n’avait remplacé les portraits mille fois reproduits de Massoud, d’Hekmatyar ou de
Dustom’. Mullah Omar avait rompu absolument avec “la nécessaire visibilité du Prince™. Il
avait aboli par décret toute image d’étre animé sur le territoire de 'Afghanistan, rompant ainsi
avec ’iconophilie de la Résistance, comme son puritanisme fondamentaliste avait mis fin a la
diversité doctrinale des chefs et des mouvements de la résistance afghane.

L’aura de Mullah Omar était-elle 1i¢ au mystére entretenu autour de ses traits? Se privait-il
d’un puissant moyen de propagande? Tout en manifestant les limites de 1’usage politique du
médium visuel, le chef des talibans faisait évidemment songer a I’histoire de Hakim al-
Muganna, le teinturier masqué de Merv, immortalisé par Borges, qui se déclara le successeur
d'Abi Muslim et fut vaincu par les années du calife en 78 H.” Hakim affirmait que seuls les
anges pouvaient supporter 1’éclat de son visage, un visage en réalité défiguré par la lépre.
L’aniconisine de Mullah Omar est un iconoclasme; I’interdit décrété abolit les images des
commandants moudjahidins et chefs d’Etat, aspirant a la vénération illégitime de leurs
partisans.

J’aimerais, dans les pages qui suivent, présenter et commenter trois ensembles de ce que
les citoyens des pays concernés appellent en général postar (poster; Pakistan), a moins qu’ils
ne parlent de taswir (effigie; tasvir en Iran) ou de ‘aks, image, ou plus rarement de manzara
(paysage); postare dini (din, religion) est usé spécifiquement pour les images religieuses.

Le premier ensemble concerne Saddam Hussein et la contextualisation de son effigie; le
second les images composites liées a la résistance afghane, dans lesquelles le commandant
Massoud occupe une place importante, et le troisiéme regroupe des portraits recomposés de
Benazir Bhutto.

Les images que nous appelons politico-religieuses sont a I’intersection de thémes
politiques et religieux; elles sont porteuses d’une signification allant au-dela de la littéralité
de la représentation, et qui s’exprime parfois par un énoncé écrit explicite. Elles adressent
ainsi un message implicite ou explicite a la communauté transnationale des croyants par le
biais de références et d’emblémes religieux. Ces derniers produisent un effet de 1égitimation
dont bénéficient les personnages politiques représentés. Emblémes et références: Coran,
villes de La Mecque et de Médine, personnage en pricre... postulent donc une communauté de

* Mazhar Sevket Ipsiroglu. Das Bild im Islam: ein Verbot und seine Folgen, Munich, 1971.

® Chefs de partis et chefs de guerre des années 1980 et 1990 en Afghanistan. Ahmad Shah Massoud,
commandant du Jamiat-e islami de Burhanuddin Rabbani; Gulbuddin Hekmatyar, leader du Hezb-e islami;
Rashid Dustom, général au service du régime communiste, puis leader du parti Jumbesh, dans le Nord de
I'Afghanistan.

Sandria B. Freitag, “Indian Muslims, the Islamic World, and the Visual Language of the Nation”,
communication au 2nd Rockfeller Conference. Chapel Hill, 1996, 34 p. [manuscrit], 8.

*F. M. Pareja, Islamologie, Beyrouth: Imprimerie catholique. 1964. 104.

4

92

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

culture religieuse et de croyance entre le ou les personnages représentés et le contemplateur
de I’image. Celui, ou ceux, qui figurent sur I’image menent le combat des musulmans.

Parce que les références a l'islam ne sont pas seulement assimilables a des actes de
vénération religieuse, mais conférent ainsi une protection sur ceux qui les arborent,’ ces
images réunissent dans le méme réseau de croyance, de légitimité et de protection, et les
personnages représentés, et leurs actions, et les contemplateurs respectueux: leaders, fidéles
et possesseurs d’images appartiennent bien a la méme communauté et ménent le méme
combat.

A la différence de nos affiches politiques centrées sur un programme, les figures
exemplaires des leaders, des chefs d’Etat et des guerriers de ces images politico-religicuses
incarnent plutdt une vision du monde, une “élection”, unanime et surhumaine, qui font du
personnage un élu, un guide unique et choisi pour occuper le pouvoir et guider le peuple des
musulmans vers son destin. Le discours implicite ou explicite de I’image est construit autour
de symboles qui renvoient a un univers de valeurs fondamentales.

Les images les plus spectaculaires de Saddam Hussein, dans notre corpus, ne sont pas
publiées en Irak, mais au Pakistan et en Inde, preuve que le message qu’elles diffusent ne
concerne pas les seuls nationaux irakiens ni les seuls Arabes. Ces images renvoient en réalité
a deux mondes séparés: celui de I’ensemble des musulmans dont Saddam, selon les
concepteurs de ces représentations, est le porte-drapeau et celui, non nommé et seulement
suggéré, de ses adversaires, qui sont aussi les adversaires de la umma, soit 1’Occident, les
USA et leurs alliés.

L’éditeur de ces images de Saddam au Pakistan travaille pour des partis et des
mouvements pakistanais hostiles a la politique officielle et supposée pro-occidentale des
Etats de la région.

Sens et usages des variantes

Chaque ensemble consiste en plusieurs variantes, en nombre potentiellement illimité. La
génération quasiment infinie de formes ou de versions diverses d’'un méme personnage, dans
un décor et sous des aspects chaque fois différents, demande qu’on s’y arréte. Certes,
I’épuisement d’une série de “posters” est rapide, surtout si le tirage est restreint; de nouvelles
images sur un théme semblable suscitent une nouvelle demande. Cependant, la raison
essentielle de la multiplicité des variantes est ailleurs; qu’il s’agisse de Saddam, de Massoud,
de Benazir ou de Khomeyni, le personnage représenté regoit un supplément de sens par le
biais de symboles, d’attitudes, de décors indéfiniment renouvelables. Cette pluralité¢ s’impose
du fait qu’aucune représentation n’épuise les multiples potentialités du héros, ni les multiples
signes qui les manifestent.

Le dirigeant, le héros apparait en effet comme une somme de significations virtuelles, un
ensemble de qualifications, d’aptitudes et de positions statutaires: chef d’Etat, pelerine,
croyant, chef de guerre, voire martyr... Ces appartenances et références, en convergeant.
expriment la complexité de I’identification nationale ou supranationale en jeu dans I’image
aussi bien que 1’unité que le sujet représenté incarne.

Les variantes permettent aussi d’exprimer, dans leur séquence, la solution ou la synthése
des oppositions telles, chez Saddam ou Massoud, entre le civil et le militaire, 1’état laic et
I’état religieux, la modernité et la tradition, le profane et le sacré. Loin de se contredire ou de
s’annuler, ces oppositions renforcent les potentialités évoquées par 1’image et signifient
I’unité des contraires. Le personnage représenté incarne donc la somme de ces registres
opposés. A la différence du portrait photographique officiel qui ne peut étre qu’un portrait

¢ Gregory Starrett. “The Political Economy of Religious Commodities in Cairo”, American Anthropologist
1997/1, 53.

93

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

réaliste, soumis a I’instantané de la prise de vue, I’efficacité de ces images construites et
recomposées repose sur le cumul des symboles et le renouvellement sans fin des attributs.

Saddam Hussein, champion de l'islam

Sans qu’elles puissent étre disposées dans un succession chronologique précise, les images de
Saddam tirées de notre corpus’ et acquises entre I’6té 1990 et 1’été 1993, laissent percevoir
une progression du théme religieux dans leurs diverses variantes, qui va de pair avec un
développement du théme guerrier: évolution allant du complet-veston-cravate présidentiel au
treillis et béret du combattant des troupes d’élite. Les images avec avions et blindés, ainsi que
celle de Saddam chevauchant une monture blanche ou tenant dans ses mains la mosquée
d’Omar sont postérieures aux portraits au décor d’intérieur.

Le contexte est celui de la guerre du Golfe et le message de ces images, ainsi que leurs

destinataires, se situent au-dela du nationalisme irakien, comme ’exprime explicitement le
graphiste de Karachi auquel on doit une des images-portraits intitulée “Inshallah, Victory of
Islam”™.
On remarque donc le passage d’un portrait civil de chef de 1’Etat, que I’on peut imaginer
ornant les bureaux officiels ou les mairies, et dont le caractére officiel et conventionnel est
souligné par le sourire du président et la présence d’un bouquet de fleurs, a des images ou
dominent I’attitude de la priere et le décor guerrier.

La caracteére guerrier de certaines d’entre eiles n’est qu’esquissé par le port de I’uniforme
et le décor religieux: intérieur de mosquée, mihrdb, I’emporte. Pour d’autres, le décor est plus
martial et plus réaliste par adjonction, par collage et montage photographique, de blindés et
d’avions, les armes lourdes les plus chéres et les plus efficaces.

Un des éléments les plus intéressants est la présence, dans un certain nombre de variantes,
du Dome du Rocher a Jérusalem, présence qui établit un lien iconographique fort entre la
guerre du Golfe et le combat palestinien, visant a la libération du troisieéme lieu saint de
I’islam.

L’image montrant Saddam monté sur un cheval blanc (ill. 1), brandissant 1I’étendard vert
avec l'inscription: “Allah Akbar”, représente une rupture de registre extraordinaire. Avec
elle, on passe du réalisme guerrier au symbole, du conflit inscrit dans 1’actualité a la
représentation emblématique d’un héros hors du temps. Fabriquée probablement, et diffusée
certainement, apres la défaite de Saddam, I’image a été achetée par nous a Quetta en été
1993. La représentation et le message qu’elle comporte vont donc au-dela du contexte
politique immédiat.

Le mode¢le saute aux yeux! Il s’agit du tableau de Louis David peint en 1801. intitulé
“Bonaparte franchissant le Grand-Saint-Bemard”.® Bonaparte, du doigt, montre la cime des
Alpes. Un drapeau francais figure au second plan, a droite en bas, presque arraché par un vent
violent; on voit des soldats a 'arriére-plan. L’allure générale est grandiloquente et la posture
du héros témoigne de I’idéal héroique néo-classique. Sur une des versions, les noms des
précédents vainqueurs des Alpes figurent sur un rocher: Hannibal, Charlemagne. En réalité,
contrairement a la légende diffusée par 1’image, Bonaparte a franchi les Alpes a 1’arriére-
garde, sur un mulet que conduisait un guide valaisan.

Dans I’image achetée a Quetta, le personnage de Saddam chevauche dans un décor de
montagnes stériles, quelque peu aplaties, quoique parfaitement reconnaissables. Le cheval est
moins cabré que sur le tableau de David; les soldats ont disparu, Saddam est seul sur sa

7 Toutes les illustrations sont tirées de la collection de Pierre et Micheline Centlivres. Photos Micheline
Centlivres-Demont.

811 en existe, semble-t-il trois versions, a La Malmaison, a Versailles et a Vienne, présentant de légeres
variantes.

94

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

monture. Mais ce n’est pas la victoire sur ’obstacle physique des Alpes qui importe ici,
Saddam n’a pas d’autre arme que 1’étendard vert, mis en évidence au registre supérieur de
I’image, se détachant contre le ciel. Pour donner plus d’importance a 1’étendard de 1’islam, le
personnage et la monture ont été abaissés, si bien que la téte du cheval ne se détache pas,
comme dans la peinture de David, sur le manteau du héros. Le cavalier Saddam, lui, n’est
vétu que du treillis du combattant.

Le cheval cabré de David connait une fortune extraordinaire de nos jours, dans I’imagerie
populaire islamique, de 1’Iran a I’'Inde au moins. Mentionnons le portrait équestre de Haydar
Ali (1721-1782), le raja de Mysore, pére de Tippou Sahib (1749-1799), alli¢ des Francais
contre les Anglais, et considéré comme 1'un des héros musulmans de la lutte pour
I’indépendance de 1’Inde. L auteur de la composition, Sarwar Khan, de Lahore au Pakistan, a
conservé assez exactement 1’ailure du couple cavalier-cheval, mais la également, 1’étendard
vert prend une place particuliére.” Mentionnons encore les images iraniennes et pakistanaises
contemporaines montrant Abbas, le porte-étendard de Husayn a la bataille de Kerbela, monté
sur le cheval de Bonaparte. La monture, emblématique autant que transhistorique, fait appel
ici a une autre attente, s’appuie sur d’autres références que les mises en scéne du héros sur
fond d’avions et de blindés. Revenons au cavalier Saddam; pas plus que la posture héroique
de Bonaparte, celle du président irakien ne correspond a une quelconque réalité historique, a
un quelconque souci de réalisme. Dans et par la peinture monumentale de Bonaparte, David
fait apparaitre 1’histoire moderne dans une scéne classique et son héros dans une posture
antique qui ’exalte et le glorifie. De méme, Saddam Hussein, sur sa monture, apparait, dans
cette variante hagiographique, comme celui qui se substitue au conquérant de 1’Europe et
surtout comme le nouvel ‘alamdar, porte-drapeau, des armées de ’islam, treize siécles apres
la conquéte islamique. Sur le registre supérieur de ’image, a la gauche du drapeau, on peut
lire, en ourdou:

“Tu es I’ombre de Dieu

Et tu brandis le drapeau de 1'unité.

Oh! combattant de la foi [moudjahed]

Voici venir le temps de la profession de foi.”

Ce qui réunit, une fois de plus, sur la personne de Saddam Hussein, la relation 1égitime entre
pouvoir et sacré.

Massoud et les images composites de la résistance afghane (1980-1992)

Ahmad Shah Massoud est vraisemblablement le seul commandant de la résistance afghane
connu en Occident. Il est 1’objet d’une littérature et d’une iconographie ahondantes.'” Le
“lion du Pandjshir”, comme on 1’appelle parfois, est dans l'imagerie populaire un jeune et
beau héros coiffé du pdkul, sorte de béret familier des habitants de la North West Frontier
Province (NWFP) et des montagnards des vallées du Pandjshir et du Nouristan, a I’est de
I’ Afghanistan. On sait qu’il est né en 1956 et qu’il a entrepris des études d’ingénieur. Dans la
lutte contre le gouvernement communiste de Kaboul et ses alliés soviétiques, il fut le bras
armé du Jamiat-e islami de Burhanuddin Rabbani.

Les images de notre second exemple présentent une juxtaposition d’effigies de
personnages et de motifs religieux et guerriers. Elles datent des années quatre-vingt et du
début des années quatre-vingt-dix et sont presque toutes imprimées au Pakistan. Beaucoup
d’entre elles sont I'ceuvre de Sarwar Khan, un artiste de Lahore. Les motifs et personnages se

® Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, Imageries populaires en islam, op.cit., 56, fig. 49.

oy, par exemple le film et le livre récents de Christophe de Ponfilly: Christophe de Ponfilly, Massoud I'Afghan.
Paris: Editions du Félin, et Issy-les-Moulineaux: ARTE Editions, 1998. Massoud [I'Afghan. Film
documentaire. Coproduction La Sept ARTE, Interscoop (1998 - 90 min).

95

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

retrouvent dans toute une constellation d’images composées, qui présentent ainsi I’aspect de
citations d’ceuvres antérieures. Leur composition implique un gisement iconographique
considérable: portraits de dirigeants passés de 1’Afghanistan et d’autres pays musulmans,
motifs tirés des peintures de batailles du premier Empire, photographies de la Seconde Guerre
mondiale, scénes de films de série B, Rambo I/ par exemple, en passant par les figures
emblématiques de I’histoire de I’islam, des thémes et monuments islamiques. Le Coran, La
Mecque et Médine, la mosquée-tombeau de Mazar-i Sharif, sont des motifs récurrents dans le
nord de I’ Afghanistan.

Sarwar Khan utilise souvent des fragments d’ceuvres antérieures pour en recomposer de
nouvelles; il dispose dans une cit¢é comme Lahore de sources iconographiques importantes.
On peut faire ’hypothése que le département des Beaux-Arts de I’Université est I’un des
dépositaires de 1’héritage artistique du sous-continent indien a 1’époque coloniale, tout en
étant bien équipé d’ouvrages portant sur la peinture européenne du 19° siécle. Si certains
aspects de ces images composites sont directement inspirés par la guerre d’Afghanistan,
d’autres rappellent “I’orientalisme” indien,'' nourri d’une réinterprétation indigéne de
I’orientalisme occidental. Cette influence est visible dans 1’ornementation et le style des
portraits des souverains afghans de la premiére moitié du 20° siécle. En réalité, les “posters”
indo-pakistanais, qu’ils représentent Saddam, les leaders de la résistance afghane ou Benazir
Bhutto, portent la marque d’une origine complexe ou entrent, parmi d’autres ingrédients, les
legons de I’art nationaliste né dans le souscontinent au 19° siécle et le développement de la
lithographie sous influence allemande.

Revenons a Massoud (ill. 2). Ce personnage emblématique arbore un visage juvénile (il a
22 ans en 1978, lors du coup d’Etat marxiste a Kaboul), imberbe (c’est 1’exception!); il est
armé d’une kalachnikov. Il apparait souvent dédoublé, ou davantage, dans la méme image,
portant plusieurs tenues qui sont autant d’avatars du personnage, de figures possibles du
héros:: kamiz-o-shalwar blanc avec gilet a la pakistanaise, collant noir avec arme
automatique a la Rambo, uniforme d’officier de I’armée royale afghane, a vrai dire identique
a la tenue du roi Zaher Shah (mais sans cravate).

L’exemplarité du héros, de méme que 1’efficacité du message iconographique sont rendues
par la juxtaposition, sur la méme image, de personnages illustres et de souverains appartenant
a I’histoire passée de I’ Afghanistan et de 1’islam, accompagnés de leaders des divers partis de
la résistance (ill. 3). S’y ajoutent des motifs, attitudes et attributs, encore une fois récurrents,
que I’acheteur redécouvre d’image en image.

A coté des scénes héroiques tirées de la peinture de batailles du 19° siécle européen, on
découvre a plusieurs reprises, preuve d’une vogue extraordinaire, la photographie prise le 23
février 1945 par Joe Rosenthal, de I’Associated Press, montrant des Marines plantant le
drapeau américain sur I’ile d’Iwo-Jima. Mais la fameuse photo est transformée; les marines
sont revétus de I"uniforme pakistanais, et le drapeau est tantdt celui du Pakistan, tant6t celui
de I’ Afghanistan d’avant le coup d’Etat de 1978.

Pas de femmes sur ces images, conformément au registre guerrier qui est le leur et a leur
caractere héroico-islamique. Les personnages et les objets apparaissent sur fond uniforme; il
n’y a ni ombre ni perspective ou, plutét, le regard du spectateur est confronté a une
perspective éclatée: 1’arrangement des éléments selon leur Statut hiérarchique et les
impératifs graphiques seuls comptent et non le souci du réalisme ou de vraisemblance.
Remarquons que les souverains Amanullah et Zaher Shah, dont les portraits occupent une
place importante dans plusieurs de ces images, sont loin d’étre des sujets d’admiration pour
les moudjahidins afghans, partisans d’une république islamique. Qui plus est, entre 1978 et

" Parta Mitter, Art and Nationalism in Colonial India, 1850-1922, Occidental Orientations, Cambridge:
Cambridge University Press, 1994.

96

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1992, le souvenir d’Amanullah est vénéré et son ceuvre revendiquée par les communistes a
Kaboul pour son action moderniste et réformatrice. L’artiste, c’est évident, n’est pas un
moudjahid afghan et son message réside dans 1’exaltation des grands homines du passé de
I’ Afghanistan, représentés dans la majesté et la théatralité que permet le cadrage, et non selon
leur rectitude idéologique et politique.

De par son caractére composite, et quoiqu’elle soit étroitement liée au conflit afghan, cette
série d’images posseéde une temporalité interne ambigu€. A cause de la rencontre de scénes et
de personnages du présent et du passé, avec une tension vers la victoire future... il y a comme
un court-circuit chronologique. Le spectateur est ainsi placé hors des repéres spatio-temporels
précis, tout en baignant dans une hyper-histoire héroique et sacrée ou les blessés d’Eylau
voisinent avec Massoud en Rambo, les Marines d’Iwo-Jima avec le tombeau supposé de Ali a
Mazar-i Sharif.

L’interprétation, comme le rappelle Martine Joly “présuppose aussi le contexte
d’expérience antérieur dans lequel s’inscrit la perception esthétique”'>. Pour I’acheteur
“engage” ou proche de la scéne du drame comme pour 1’amateur plus lointain, I’ceuvre se
comprend a partir de nombreux signaux et références implicites et explicites. C’est “I’horizon
d’une expérience esthétique intersubjective préalable”; et pas seulement esthétique; les
allusions et les citations iconographiques de Sarwar Khan trouvent un public pour lequel elles
sont intelligibles, si ce n’est repérables et identifiables dans le détail. Cette expérience
antérieure est ancrée dans un univers ou les références religieuses, récits et versets
coraniques, histoire de I’islam, voisinent avec les images véhiculées par les médias
contemporains. Elle renvoie donc a des univers familiers a partir desquels nos images, si
composites, si redondantes, retrouvent leur unité, que I’amateur soit afghan ou pakistanais.

La question de ’interprétation ameéne pourtant a poser celle du repérage et du décryptage
par I’acheteur des allusions et des citations, dont certaines assurément lui échappent. La mise
en scéne d’éléments multiples, empruntés a des registres hétérogenes: résistance afghane,
monuments de I’islam, guerre mondiale, 19° siécle européen, laisse supposer qu’a coté des
figures proches nécessairement reconnues, d’autres formes et figures sont efficaces par elles-
mémes, méme sans identification formelle; les combinaisons et les redondances, décryptées
dans le détail ou non, “pointent”, comme on dit, dans la méme direction, celle de 1’Unité et
du combat légitime.

Cette unité n’existe pas dans les faits. Les chefs de la résistance afghane sont en
concurrence pour le pouvoir et bientét des adversaires déclarés; il y a, on I’a wvu,
incompatibilité¢ entre le principe monarchique qu’incarnent Amanullah et Zaher Shah et la
république islamique d’Afghanistan des moudjahidins. Les intéréts fondamentaux du
Pakistan et de 1’ Afghanistan sont divergents. Sur I’image en revanche, tout et tous convergent
vers un but unique: la victoire de l'islam. comme convergent les diverses incarnations de
Massoud vers le type idéal du leader. Alors que 1’ Afghanistan est socialement, ethniquement,
idéologiquement déchiré en de multiples factions, cette imagerie populaire offre une sorte de
mythologie politico-religieuse a valeur unificatrice et réconciliatrice en réunissant, dans un
méme cadre, Afghanistan et Pakistan, chiisme et sunnisme, nationalistes et islamistes, ainsi
que leaders politiques de diverses obédiences. Lorsque le djihad était encore en vigueur
contre le gouvernement impie de Kaboul, cet cecuménisme en images était prolongé dans
I’espace public des camps de réfugiés afghans au Pakistan, sur les murs des maisons de thé et
ceux des boutiques, par la juxtaposition de personnages aussi divers que Khomeyni, Zaher
Shah, Daoud, Zia-ul-Haq, Massoud et Gulbuddin Hekmatyar. A la fragmentation politique et
idéologique réelle correspondaient, jusqu’au milieu des années quatre-vingt-dix, une solution

2 Martine J oly, Introduction a l'analyse de l'image, Paris: Nathan, 1993, 52.

97

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des oppositions et une réconciliation dans I’imaginaire de la représentation picturale.

Benazir Bhutto ou [’orpheline en priere

Les images a 1’effigie de Benazir sont plus simples; elles ont un caractére électoral et sont
centrées sur la personne de la femme candidate ou chef de gouvernement. Dans ces “posters”
politiques sont a I’ceuvre deux procédés - au moins — d’accréditation et de 1égitimation. L un,
purement politique et en quelque sorte vertical, procede par juxtaposition partielle, comme en
diachronie, des chefs de la dynastie Bhutto: derriére Benazir, sa mére et son pére, feu le
président et premier ministre Zulfikar Ali Bhutto, condamné a mort et exécuté sous son
successeur, le général Zia. En revanche, derriére les portraits de Zia comme de ceux de
Nawaz Sharif, 1’adversaire de Benazir et actuel Premier ministre (1999), se profilent les
fondateurs et “patrons” du Pakistan, Igbal et Jinnah (ill. 4).

L’autre procédé, celui qui nous importe ici, est fondé sur le pouvoir de légitimation et de
sanctification que confére 1’islam. Sur une de ces images du troisiéme ensemble, on voit
Benazir en priere, la téte recouverte d’un voile blanc, les mains jointes tenant un fesbih. Au-
dessous d’elle, la fleche, embléme du PPP (Pakistan People Party), les villes saintes de
Meédine et de La Mecque flottent dans un ciel bleu, entourées de colombes (ill. 5).

Le texte de la priere de Benazir figure dans un cartouche a droite de I’héroine, en ourdou.
En voici la traduction approximative:

“O Dieu tout puissant

Ecoute la pri¢re de la pauvre que je suis
Je suis filie de la terre d’ Asie,
Servante de Kerbela

Entourée de I’armée de Yazid
Attendant le verdict,

Orpheline sans lieu ni appui
Sauve-moi de cette situation difficile.
A toi seul cette priére.

A travers Husayn

Abat I’orgueil de 1’oppression.

O Allah, 6 Prophete,

Moi, Benazir, I’innocente!”

La référence a Husayn et a Kerbela ainsi qu’a Yazid, le cruel adversaire de Husayn, nous
place dans la perspective du chiisme, courant minoritaire de 1’islam au Pakistan mais auquel
appartiennent les Bhutto.

Il y a donc dans cette image 1’exploitation du théme victimaire familier aux chiites.
Candidate alors au poste de Premier ministre, Benazir se place sous la protection du Trés
Haut et se situe symboliquement dans le parti des martyrs. Ce faisant, elle métamorphose ses
adversaires politiques en impies et en persécuteurs, partisans de Yazid “I’imposteur”.

Le contexte sacré que le “poster” exploite place également Benazir dans un autre
voisinage, ou sous un autre patronage: celui de Fatima, filie de Muhammad et de sa premiére
épouse Khadidja, épouse de Ali et mére de Husayn. Vénérée par les chiites et les sunnites
aussi bien, étroitement associ¢e au Prophéte, elle incarne tout ce qu’il y a de divin dans la
condition féminine. Un hadith la déclare “la reine des femmes du Paradis”, aux cotés de
Maryam, Marie.

Un autre registre encore est a considérer, celui de la vogue extraordinaire des images
montrant une femme en pricre, parfois accompagnée de deux enfants proprets, dodus et

98

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pieux. Ces “posters” sont produits et répandus de Bombay a Damas et de Calcutta ou de
Delhi a Alep."

Le “poster” de Benazir en priére se situe trés précisément dans ce registre. Freitag, dans
I’article mentionné, rappelle une des origines de telles images dans le sous-continent indo-
pakistanais. Elle serait a mettre en relation avec la diffusion de masse de chromos et de
calendriers illustrant la promotion des nouvelles classes moyennes et le réle nouveau, au sein
de la société, assigné aux femmes, qu’elles soient hindoues ou musulmanes. La femme, sur
certaines de ces images, a le visage découvert; elle sait lire. Accompagnée d’enfants, elle
apparait comme la gardienne des valeurs familiales et religieuses, une gardienne modérément
réformiste pour qui 1’accés a la connaissance est autorisé. Les roles hommes/femmes
semblent, implicitement du moins, bien marqués sur une des images indiennes ou on peut
lire: “le meilleur des biens de ce monde est la bonne épouse qui montre & son mari la voie du
salut et le seconde pour les affaires de ce monde”.

I1 apparait que si les registres religieux et politique sont dominants dans I’image de
Benazir en priere, le théme domestique avec enfants, apparent dans d’autres posters a effigie
féminine, n’y est guére présent. En revanche, un théme est fortement suggéré, celui de la
communauté, soit des croyants, soit du parti. L’image participe a la fois de la dévotion
personnelle, de I’activisme politique'* et d’un féminisme modéré, ce qui est caractéristique du
courant moderniste islamique. On peut se demander qui I’emporte, du registre politico-
féministe ou du registre religieux, de la fleche du PPP ou de la priere de I’héroine.

Je ferai, pour conclure, deux remarques:

— I’une est d’ordre esthétique et prend acte de I’extraordinaire métissage iconographique et
stylistique dont témoignent ces images populaires. Des éléments qui appartiennent aux
traditions des 19° et 20° siécles européens avec leurs expressions figurées diverses:
lithographiques, décoratives, photographiques..., pour nous souvent dépréciés comme art de
masse, kitsch, BD, publicité... sont réinterprétés et ressaisis avec force dans de nouvelles
synthéses expressives, en générant émotion et adhésion. Ces nouveaux moyens sont au
service d’enjeux majeurs, religieux et politiques.

— I’autre remarque est liée au contenu. dans la mesure ou le médium peut étre distingué du
message. Dans cette imagerie politico-religieuse, des moyens et sources iconographiques
considérables sont mobilisés visant a faire de Saddam Hussein, de Benazir Bhutto, de
Massoud et de bien d’autres, des individus exemplaires, des champions d’une cause. Leur
théatre est I’'univers ou se livre la bataille entre les croyants et les autres. Dans le message,
I’horizon de la nation est le plus souvent dépassé: Saddam est le ‘alamdadr de tous les
musulmans; Benazir fait vibrer la corde sensible de tous les chiites et de toutes les croyantes;
Massoud est un combattant de I’islam avant tout; les lieux de production et la diffusion de
l'image 1’indiquent par ailleurs clairement.

L’adversaire est omniprésent et menagant, mais rarement désigné. En réalité, 1’adversaire,
c’est la désunion des peuples de 1'islam ou leur tiédeur, et le public cible, c’est la umma tout
entiére, toujours divisée, et toujours en quéte d’un leader.

Bibliographie

Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, /mageries populaires en islam, Geneve,
Georg Editeur, 1997.

V. Sandria B. Freitag, op.cit.
 Freitag, op.cit., 31.

99

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pierre Centlivres et Micheline Centlivres-Demont, “Une présence absente: symboles et
images populaires du Prophéte Mahomet”, in Derriére les images. Neuchatel, Musée
d’ethnographie, 1998, 139-170.

Micheline Centlivres-Demont, “Images populaires islamiques au Moyen-Orient”,
Encyclopaedia Universalis, Paris, 1994, 385-387.

Sandria B. Freitag, “Indian Muslims, the Islamic World, and the Visual Language of the
Nation”, communication a la 2" Rockefeller Conference, Chapel Hill, 1996, 34 p.
[manuscrit].

Mazhar Sevket Ipsiroglu, Das Bild im Islam: ein Verbot und seine Folgen, Munich, 1971.
Martine Joly, Introduction a I’analyse de l'image, Paris, Nathan, 1993.

Parta Mitter, Art and Nationalism in Colonial India, 1850-1922. Occidental Orientations,
Cambridge, Cambridge University Press, 1994.

F. M. Pareja, Islamologie, Beyrouth, Imprimerie catholique, 1964.

Christophe de Ponfilly, Massoud I’Afghan, Paris, Editions du Félin, et Issy-les-Moulineaux,
ARTE Editions, 1998.

Massoud 1’Afghan, Film documentaire, Coproduction La Sept ARTE, Interscoop (1998 -90
min).

Gregory Starrett, “The Political Economy of Religious Commodities in Cairo”, American
Anthropologist, 1997/1, 51-68.

100



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. 1: (318) Saddam Hussein tenant l'étendard portant l'inscription “Allah Akbar Voir le
tableau de L. David “Bonaparte franchissant le Grand Saint-Bernard”, 1801. Imprimé a
Karachi. Achat Quetta aotit 1993.

111. 2: (36) Triple portrait de Massoud. Imprimé a Lahore. Achat Peshawar 1988.

101

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

111. 3: (45) Personnages de I'histoire de I'Afghanistan et de la résistance afghane. Signé
Sarwar Khan. Imprimé a Lahore. Achat Quetta novembre 1990.

111. 4: (212) Mohammad Zia ul-Hagq, sous les effigies de Mohammad Ali Jinnah et de
Mohammad Igbal. Imprimé a Lahore. Achat Pakistan 1988.

102


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. 5: (203) Benazir Bhutto en priére. Signé Mohsen Nagwi. Imprimé au Pakistan. Achat
Quetta novembre 1990.

103



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGES ET “MODERNITE”

104



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L’ IMAGE MODERNE DANS L’EMPIRE OTTOMAN QUELQUES
POINTS DE REPERE

Johann Strauss

Abstract: The modern picture in the Ottoman Empire: Some reference points

The Turkish poet Yahya Kemal (1884-1958) regarded the “lack of pictures” (resimsizlik)
as one of the great lacunae in Turkish culture. From various sources we know, however,
that pictures have always existed in Ottoman culture even if some of them, such as the
portraits of the sultans, were for a long time only accessible to a small circle of members
of the ruling élite. This heritage, neglected for a long time, has been rediscovered and
studied only recently.

The present paper focuses on modern, ie. Western-style pictorial and figural
representation, and tries to describe the different stages of its dissemination in the Ottoman
Empire. First examples (illustrations of books, oil paintings) date from the 18th Century.
In this context, non-Muslims (Armenians, Greeks) played a pioneering role. In the 19th
Century, in particular during the period of reforms (Tanzimat) pictures and images began
to reach a wider public. They were then almost omnipresent: They range from portraits in
books, illustrations and cartoons in journals, to images on medals or coats of arms. Even
obscene pictures are known to have existed. The Ottomans were receptive for new
inventions and techniques. Numerous photographers (mostly foreigners and members
from among the different minority communities) were active in Istanbul and in the
provinces after 1840. The Ottoman capital also attracted many painters from various
countries. An art college (Sanayi-i nefise mektebi) was inaugurated in 1883. With the
Levantine Adolphe Thalasso, Ottoman art found a capable chronicler who also described
the exhibitions, which were regularly held in Istanbul from the end of the 19™ Century
onwards. Following the Young Turk Revolution (1908), Turkish painters founded their
own association (Osmanli Ressamlar Cemiyeti), and the first cinema was opened in
Beyoglu. Postcards, posters and cartoons, often with a political message, gained new
popularity. The dissemination of modern pictures and images can be regarded, to some
extent, as a barometer of modernization. The Ottoman rulers had their share in this
process.

Dans un de ses écrits sur la littérature (Edebiyata dair), Yahya Kemal (Beyatli; 1884-1958),
le célebre poéte turc, parle de deux déficiences importantes qu’il a constatées dans la
civilisation turque: “L’absence d’images et [’absence d’une prose” (“resimsizlik ve
nesirsizlik”).

Ce sont ses observations au sujet de la premiére lacune qui doivent nous intéresser ici:
“C’est a cause de l'absence d’images, que nous ne pouvons voir les visages de nos ancétres.
Quelle terrible privation! Nous ne pouvons voir nos anciennes villes: tant d’édifices bralés ou
démolis. Nous ne pouvons voir nos anciens costumes, ni comprendre comment ils ont peu a
peu évolué durant les si¢cles; nous ne pouvons voir nos anciennes campagnes militaires, par
lesquelles nous avons fond¢ la patrie, les anciennes batailles, les nobles armées victorieuses.
0, que de choses existent encore que nous ne pouvons voir, toujours a cause de 1’absence
d’images (resimsizlik)”.!

! Voir “Resimsizlik ve nesirsizlik”, in Yahya Kemal, Edebiydta dair, 3-me édition, Istanbul, 1990, 69-72.

105

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ces lamentations d’un auteur moderne sont étonnantes dans la mesure ou elles nous
donnent I’impression que dans I’Empire ottoman. ‘I’irruption de I’image” n’a jamais eu lieu.
Mais peut-on vraiment parier de resimsizlik? Les Ottomans n’ont-ils pas connu de peintres,
de dessinateurs, ni de photographes? Pour un contemporain informé des demiéres recherches
dans ce domaine, les observations de Yahya Kemal semblent aussi éloignées de la réalité que
I’affirmation de Voltaire dans sa correspondance avec Catherine II, selon laquelle il fallait
mépriser et détester les Turcs parce qu’ils n’avaient jamais produit de poétes.

En effet, c’est grace a ces recherches récentes que ce patrimoine a été redécouvert, méme
si des lacunes existent encore.” Elles nous permettent en tout cas de démentir Yahya Kemal,
en dressant un apergu historique de I’image dans I’Empire ottoman et en fournissant les
points de repére qui nous paraissent essentiels. Il est vrai que jusqu’a une date récente, la
conscience de la mémoire visuelle a été relativement peu développée en Turquie, et encore
moins chez les orientalistes occidentaux, qui se refusent a reconnaitre 1’image comme
document au méme titre que les textes d’archives. Notons que dans un gros volume publié en
1940 par le Ministére de 1’Instruction publique turc, pour commémorer la proclamation des
Tanzimat’, aucun article ne fut consacré au développement de la peinture et des arts
figuratifs. Mais paradoxalement, le méine livre contenait de nombreuses illustrations qui
permettraient de dresser un véritable bilan de I’image et de sa fonction dans le cadre de la
modernisation du pays.

Les antécédents

L image moderne, c’est-a-dire l'image inspirée par des modeéles occidentaux, étant une
innovation, est a maints égards comparable a d’autres innovations, telles que I’introduction de
I’imprimerie ou la traduction d’ouvrages des langues occidentales en turc-ottoman. Cette
analogie offre ’avantage d’indiquer certaines directions pour notre approche: établir un cadre
chronologique d’abord, trouver les modéles et les sources, étudier les individus transmetteurs
de cette innovation. Les grandes lignes de cette évolution sont a présent bien connues. Les
modeles et les sources, par contre, le sont beaucoup moins, et, en ce qui concerne les
transmetteurs, ils sont souvent ignorés. Cela vaut en particulier pour tout ce qui précéde la
deuxiéme moiti¢ du XIXe siécle. Mais méme pour la période suivante, les lacunes sont
encore considérables.

Comme pour toutes les innovations, on trouve toujours des précurseurs. Ceci est d’autant
plus naturel dans le cas de I’Empire ottoman, que celui-ci n’a jamais été une entité isolée,
mais au contraire reliée a 1’Occident par des liens multiples. Les non-musulmans, en
particulier, entretenaient avec 1’Occident au travers de la religion (et peut-étre de la langue)
une qualité spécifique de relations. Leur iconographie porte souvent une forte empreinte
occidentale. Rappelons qu’une formation en Europe occidentale (notamment dans les
universités italiennes), si courante dans 1’aristocratie grecque et arménienne de 1’époque,
semble avoir inclus occasionnellement une initiation a la peinture.’

% Ces lacunes sont significatives notamment dans les dictionnaires d’art (Bénezit, Thieme-Becker, etc.), ou ’on
cherche souvent en vain des informations sur certains artistes bienconnus a I’époque. On trouvera cependant
un grand nombre d’entrées concemant la peinture et la photographie dans I’excellente “Encyclopédie
d’Istanbul”, publiée par le Ministére de la Culture et la Fondation d’Histoire, Diinden Bugiine Istanbul
Ansiklopedisi (cité désormais par 1’abréviation DBIA), 8 vol., Istanbul, 1993-1995.

® Tanzimat. Yiiziincii yildoniimii miinasebetile 1, Istanbul, 1940.

* Sur les débuts de la peinture moderne chez les Turcs musulmans, voir Giinsel Renda / Turan Erol,
Baslangicmdan bugiine ¢agdas Tiirk resim sanati tarihi, vol. 1, Istanbul, 1980; voir aussi Giinsel Renda et
al., Histoire de la peinture turque, Genéve, 1988.

® On sait que chez les Arméniens, notamment 1’art de peindre des miniatures était tres développé. Un traité en
arménien sur cet art parut a Venise en 1813 (lknadios Papazian, Manrankark’, or é miniat ‘urray arhest
manrakrkit nerkerang nkaragrul‘ean). Ce livre contient cinq illustrations. Signalons aussi I’existence de

106

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Méme si la peinture moderne dans I’Empire ottoman n’a pris son véritable essor que dans
la deuxieme moiti¢ du XIXe siécle, on sait que le sultan Mehmed II (1451-1481), engoué
d’art, avait appelé des artistes italiens a Istanbul dés le XVe siécle. Peu de sultans sont aussi
bien représentés, sous diverses formes (portraits, bustes, médailles), que le conquérant de
Constantinople.® Le célébre portrait qu’en avait fait Gentile Bellini’, résidant a Istanbul en
1479-1480, a encore été copié en 1907 sur ordre du sultan Abdiilhamid II, par son peintre de
cour, Fausto Zonaro (1854-1929).%

Méme le successeur de Mehmed II, le pieux sultan Bayezid II (Bayezid “Veli”, 1481-
1512) qui avait fait vendre, dit-on, les portraits de son prédécesseur au bazar, commanda lui-
méme des portraits du prince Cem et de I’ambassadeur mamelouk pour les envoyer a
Francesco II de Gonzague a Mantoue. En 1543, le célebre amiral Hayreddin Barberousse
offrit toute une série de portraits de sultans en miniature, probablement dus au miniaturiste
Nigari’, a Virginio Orsini, officier frangais pendant I’hivemage de la flotte ottomane &
Toulon. Yahya Kemal, lui-aussi, eut I’occasion de découvrir ce patrimoine. C’est ainsi qu’un
manuscrit du Hiiner-name de Seyyid Lokman Celebi, composé sous Murad III (1574-1595)
qui contient des portraits, notamment des sultans, dus au nakkas Osman, 1’avait beaucoup
impressionné lors de sa visite au Sérail.'

Le XVIII siécle

L’apparition de 1’image moderne dans I’Empire ottoman commence au XVIlle siécle, et elle
est étroitement liée a 1’ouverture vers 1’Occident. Dans une certaine mesure, ¢’est méme un
indicateur de cette ouverture. Cette évolution a d’ailleurs été suivie de prés, et trés
attentivement, par des observateurs contemporains comme Démétrios Cantémir (1673-1723),
I’abbé Toderini (1728-1799) et Mouradgea d’Ohsson (1740-1807). Ces auteurs nous ont
laiss¢ des témoignages de premiére importance sur les débuts de 1’image moderne dans
I’Empire ottoman, mais aussi sur les obstacles auxquels cette innovation s’est heurtée.
Lfinfluence des minoritaires ou des convertis a été considérable. Ce fut un converti
d’origine hongroise, Tbrahim Miiteferrika (1674-1745), qui. aprés avoir introduit I’imprimerie
en caractéres arabes, imprima aussi les premiers livres illustrés, dont le Tuhfetii 1-kibar fi
esfari [-bihar (1729), une histoire des gueires maritimes des Turcs par Katib Celebi (1609-
1657), qui contient des caites géographiques, exécutées au pays méme; ou le Tarih-i Hind-i
garbi, ’histoire du Nouveau Monde, imprimé 1’année suivante. Cet ouvrage est considéré, du
fait de ses représentations - du reste assez naives - comme le premier livre illustré turc.'
L’accueil fait a cette innovation semble avoir été mitigé. L’abbé Toderini put encore

miniaturistes au Patriarcat arménien. Sur quelques artistes actifs a Istanbul, voir Kevork Pamukciyan, “Unlii
Hassa Ressami Rapayel (?-1780) ve Eserleri”, Tarih ve Toptum, 40 (avril 1987), 28-33. Sur I’art arménien
moderne, voir Onnig Avédissian, Peintres et sculpteurs arméniens du 19e siécle a nos jours, Le Caire, 1959.
Sur les peintres grecs-orthodoxes d’Istanbul au X1Xe et au XXe si¢cle, voir le répertoire d’Athanasios Papas,
Polites zographoi kai hagiographoi tou dekatou henatou kai eikostou aiona, Athénes, 1989.

® Voir Jiirg Meyer zur Capellen, “Das Bild Mehmets des Eroberers”, Pantheon, IIT (1983), 208-220.

7 1l se trouve aujourd’hui dans la National Gallery de Londres. Sur le sé¢jour de Bellini a Istanbul, voir Jiirg
Meyer zur Kapellen, “Gentile Bellini im Orient”, in Ewropa und die Kunst des Islam, 15. bis 18.
Jahrhundert, Vienne, 1983, 137-145.

8 Adolphe Thalasso, L’Art ottoman. Les peintres de Turquie, Paris, s.d., 9. Sur Zonaro, voir aussi infra, 168.

° Voir Hans Georg Majer, “Zur Ikonographie der osmanischen Sultane”, in Martin Kraatz, et al. (éd.), Das
Bildnis in der Kunst des Orients, Stuttgart, 1990, 99-119.

10 «Resimsizlik ve nesirsizlik”, art. cit., 69-70. Sur ces manuscrits, voir Filiz Cagman et Zeren Tanindi, Topkapi
Saray Museum. Islamic Miniature Painting, Istanbul, 1979, 66-67.

" Voir Alpay Kabacali, Cumhuriyel Oncesi ve Sonrast Matbaa ve Basin Sanayii, Istanbul, 1999, 21. Dans les
livres arméniens imprimés a Istanbul a la méme époque, des images d’inspiration européenne étaient
courantes. Pour des spécimens, voir, par exemple, Théotig [Labdjindjian], Tip u Tarr, Istanbul, 1912, surtout
55-62; et Vrej Nersessian, Catalogue of Early Armenian Books 1512-1850, Londres, 1980 (appendice).

107

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

constater que, dans les exemplaires de ce livre qu’il avait eus sous les yeux, les images
avaient toujours été arrachées ou défigurées. '

Selon Mouradgea d’Ohsson, le seul tableau exposé en Turquie & cette époque’ était une
peinture historique, représentant la demicre expédition des Espagnols contre Alger, qui se
trouvait en possession du grand amiral Gazi Hasan Pacha."* Ce pacha éclairé en orna sa
maison au quartier de Levent Ciftligi et se faisait “un vrai plaisir d’engager, non pas les
nationaux, mais les Chrétiens et les Européens de sa connoissance, a aller voir sa compagne
et son tableau”."> Toujours est-il que 1"“Ere des Tulipes” (Ldle Devri; 1718-1730) déja, ainsi
que les décennies suivantes, voit I’arrivée a Istanbul d’une foule d’artistes européens, connus
comme les “Peintres du Bosphore”.'® En 1792, le secrétaire intime du Sultan Selim III
évoque dans son journal la visite incognito du souverain a Biiyiikdere, ou un artiste “franc”
originaire d’Italie avait exposé dans sa maison un ensemble de statues en cire, une dizaine de
femmes et d’enfants, la scéne représentant, selon le secrétaire, “une reine des temps anciens
qui s’était frappée et ruinée aprés la séparation de son mari”. Cette exposition avait
apparemment attiré beaucoup de monde, bien que la visite ne fit pas gratuite.'” Par ailleurs
plusieurs artistes non-musulmans jouissaient d’une grande réputation a cette époque, non
seulement au Palais, mais aussi parmi les résidents étrangers. Il faut évoquer la famille
Manas(se), dont I’histoire avait éveillé, entre autres, I’intérét d’ Arménag Bey Sakisian (1872-
1944), I’éminent historien de I’art arménien.'® Le plus célébre parmi ces artistes, Raphaél
Manas (mort en 1780), qui figure comme “Raphaél le chantre” (“Dirac ‘u Rap ‘ayel’”’) dans les
sources arméniennes, avait été formé en Italie selon Mouradgea d’Ohsson."” L’abbé Toderini
I’a connu aussi. Cet artiste passait dans son pays, a en croire son coreligionnaire Mouradgea
d’Ohsson, “pour le Raphaél de son siecle”.?® On lui doit, entre autres, des miniatures fort
intéressantes contenues dans un manuscrit du ‘Igd al-guman fi ta’rih ahli ‘z-zaman, célébre
chronique universelle de Bedreddin Ayni (m. 1451),%' un portrait du jeune prince Selim (plus
tard Selim IIT),** et probablement aussi la représentation du “Jugement Dernier” dans 1’église
arménienne du quartier de Balatr.”

“..per l'odio, in cui sono l'imagini presso i Turchi, trovai quasi tutti gli esemplari della Storia Americana

guasli nelle figure, e mancanti.” (Letteratura turchesca, t. 111, Venise, 1787, 48-49). Voir aussi sa “Critica
disquisizione se le figure d’uomini, e d’animali sieno proibite dall’Alcorano”, ibidem, 45-74, qu’il dédia au
prince Jean Potocki.

B Mouradgea d’Ohsson a réuni sa documentation entre 1764 et 1784.

* Gazi Hasan Pacha, avec le sobriquet de Cezayirli (“I’Algérien”, 1710-1790), était né a Gallipoli, comme
esclave d’un riche marchand. Deux fois kapudanpasa (1770 et 1774), et nommé grand-vizir sous Selim III
(1789), il doit sa gloire surtout a ses exploits en Algérie (ou il fut méme nommé dey) dans la guerre contre
les Espagnols.

» Mouradgea d’Ohsson, Tablean général de I’Empire Othoman, 7 vol., Paris, 1787-1820, t. IV, 442-443.

'8 Voir sur ces peintres Auguste Boppe, Les peintres du Bosphore au XVIlle siécle, nou- velle édition, Paris,
1989.

Y Voir “Selim 11I’iin sirkatibi tarafindan tutulan ruzname”, Tarih Vesikalari, no. 15. (mai 1949), 191-192.

'8 Voir “Les Manasse, une dynastie de peintres au XVIIle et X1Xe siecles”, in Pages d’art arménien, Paris,
1940, 97-101. Voir aussi les précisions fournies par Kevork Pamukciyan dans son “Unlii Hassa Ressami
Rapayel” (cité note 5).

'* Mouradgea d’Ohsson, op. cit., t. IV, 456. Sur le peintre Raphaél, voir aussi I’article “Refail” (G. Renda), in
DBIA, 1. 6,312.

2 Mouradgea d’Ohsson, op. cit., t. IV, 456.

! Giinsel Renda / Turan Erol, op. cit., 45.

> Des ouvrages plus anciens comme Nigar Anafarta, Topkapi Sarayi Padisah Portreleri, istanbul, 1966, pl.
XIII, parlent encore, d’une fagon erronée, d’un portrait du prince Mahmud. Sur les portraits des sultans, voir
maintenant I’ouvrage collectif Padisahin portresi-Tesavir-i Al-i Osman / The Sultan’s Portrait. Picturing the
House of Osman, Istanbul, 2000, publié a 1’occasion de 1’exposition du méme nom, qui eut lieu du 8 juin au
6 septembre 2000 au Palais de Topkapi a Istanbul.

» Kevork Pamukciyan, op. cit., 33.

108

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Le régne de Selim IIT (1789-1807), connu comme 1’ére du “Nouvel Ordre” (Nizam-1 cedid),
revét une importance particuliére pour 1’image moderne. L’imprimerie recoit alors une
nouvelle impulsion. Mouradgea d’Ohsson parle “du peu de difficulté que rencontrerait
aujourd’hui un homme d’Etat ou un particulier qui, animé des mémes vues et des mémes
sentiments qu’Ibrahim Efendy [i.e. Miiteferrika], voudrait marcher sur ses traces, et chercher
les moyens d’encourager les arts parmi les Othomans.” Les traductions de traités militaires de
Vauban et d’autres auteurs, que le sultan a ordonné de faire a Constantin Ypsilanti (1760-
1816), contiennent, comme les originaux, des illustrations. Celles-ci sont signées par deux
artistes non-musulmans. Kapriyel et Stefan Efendi.* Dans un des premiers ouvrages publiés
en frangais a Istanbul, le Tableau des nouveaux reglemens de I’Empire Ottoman de Mahmud
Raif (1798), on trouve de nombreuses planches, dont des vues de différents quartiers
d’Istanbul et des soldats de la nouvelle armée.”® Le premier atlas moderne (Cedid Atlas)
imprimé a la méme époque (1804), a été, naturellement, adapté d’un modéle occidental *®
Notons aussi que dans le programme de I’Ecole du Génie (Miihendishane-i berri-i hiimayun),
ouverte en 1795. figurent des legons de dessin (san at-1 ressamiyye).*’

Quant a la peinture, cette époque nous fournit le premier portrait moderne d’un sultan
ottoman. Il s’agit du portrait de Selim III par Constantin de Cyzique (Kostantin Kapidagli,
“Constantin Capoudaghlé”). Ce tableau, daté de 1218 (1803/1804), qui est exhibé aujourd’hui
au musée du Sérail de Topkap1,”® est révolutionnaire, dans sa conception aussi bien que dans
son exécution, par rapport a ses prédécesseurs. Le méme peintre, dont la biographie présente
encore des lacunes,” a laissé plusieurs ceuvres qui ornent toujours I’église grecque-orthodoxe
de Saint-Démétrius dans ’ancien quartier grec de Tataoula (aujourd’hui “Kurtulus™)
d’Istanbul, dont une représentation de la Sainte Céne, visiblement exécutée selon le modéle
de la célebre fresque de Léonard de Vinci dans le réfectoire des Dominicains a Milan.*
Constantin a aussi créé, par ordre de son souverain, une nouvelle série de portraits des sultans
ottomans.”’ Leur style est tout a fait européen, et artiste copie du reste sans géne des
portraits dus a des peintres occidentaux.

Ce Recueil des portraits des empereurs ottomans, imprimé dés 1815 a Londres, sur
commande du gouvernement ottoman, par le célébre graveur John Young (1755-1825)2, est,
a plusieurs égards, remarquable. L’image, dépassant la sphere de la cour, devient maintenant
partie du patrimoine national. On n’est pas loin de la vérité si I’on dit que, grace a cette forme
de diffusion, ces portraits représentent un des plus grand succés de ’image chez les Turcs
Ottomans. C’est ainsi qu’on les retrouvera dans toutes sortes d’ouvrages historiques, publiés

 <amel-i Kapriyel et amel-i Stefan”; Alpay Kabacali, op. cit., 64; voir aussi Turgut Kut et Fatma Tiire (éd.),

Yazmadan basmaya: Miiteferrika, Miihendishane, Uskiidar, Istanbul, 1996, 87.

 Voir la réimpression dans Mahmud Raif Efendi, Osmanli Imparatorlugu’nda Yeni Nizamlain Cedveli, traduit
et édité par Arslan Terzioglu et Hiisrev Hatemi, Istanbul, 1988.

*® Latlas du géographe anglais William Faden (1750?-1836) selon Joseph v. Hammer, Geschichte des
Osmanischen Reiches, t. V11, Pest, 1831, 588.

7 Nafi Atuf [Kansu], Tiirkiye Maarif Tarihi, Ankara, 1930, 50.

*® On trouvera une trés bonne réproduction de ce tableau dans Nigér Anafarta, op. cit., pl. IX. Voir aussi le
catalogue Padisahm portresi-Tesavir-i Al-i Osman, op. cit., 30.

? «“Kostantin (Kapidagl)” (G. Renda), DBIA. t. 5, 77-78.

% Athanasios Papas, “Der Maler Konstantinos Kyzikenos und einige seiner Werke”, Orthodoxes Forum, 1/1
(1987), 71-82, et id., Polites Zographoi (cité note 5), 63.

* On en trouve de trés belles reproductions dans le catalogue Padisahin portresi-Tesavir-i Al-i Osman, op. cit.

2 4 Series of Portraits of the Emperors of Turkey, from the Foundation of the Monarchy to the Year 1815,
Engraved from Pictures painted at Constantinople,...With a Biographical Account of Each of the Emperors,
Londres, 1815. Les notices biographiques sont rédigées en anglais et en frangais.

109

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dans la deuxiéme moitié du XIXe siécle: dans des classiques comme le Sibhatii I-ahbar,”
aussi bien que dans des dictionnaires historiques et géographiques modernes ** ou des livres
scolaires destinés aux musulmans ou aux non-musulmans.®® Salim Faris (1841-1908),
directeur du journal arabe A/-Djawa ‘ib, les édita dans un A/bum des Souverains Ottomans qui
fut publi¢ en 1886, et, aprés la Révolution jeuneturque (1908), cette série fut méme diffusée
sous forme de cartes postales, avec les portraits des sultans de la deuxiéme moitié du XIXe
siécle reproduits d’apres des photographies. La vogue continue jusqu’a nos jours: on retrouve
encore les mémes portraits dans le Meydan Larousse.

L’image sous le regne de Mahmud II (1808-1839)

Le régne de Mahmud II (1808-1839), sous lequel la série de portraits de sultans de Constantin
de Cyzique va étre imprimée a Londres, peut étre considéré comme un tournant décisif dans
I’histoire de I’image moderne et de sa diffusion chez les Turcs Ottomans.

Ce souverain, qui allait préparer la voie pour les réformes connues sous le nom de
Tanzimat, semble avoir été particulierement entiché de son portrait. Il va jusqu’a le faire
placer sur les murs des administrations et a fonder un ordre dont la décoration reproduit ses
traits. Il inaugure la coutume, visiblement d’inspiration occidentale, d’offrir le portrait du
monarque aux hauts dignitaires - et a leurs épouses!’’ Les sujets musulmans du sultan, que
certains appelaient “le sultan infidéle” (gavur Sultan), étaient pourtant encore loin d’accepter
la reproduction de la figure humaine. L’historien Lutfi (1815-1907) se sent contraint de
justifier celle-ci par les arguments suivants, qui nous rappellent les idées exprimées par
Yahya Kemal: “Pour pouvoir comprendre les événements d’une époque, il faut avant tout en
connaitre I’art. Les ceuvres de peintres tels que Mani’® ou Behzat™ nous renseignent bien
mieux que tout autre document sur la société et 1’époque ou ils ont vécu. Il nous faut
conserver les traits de Sa Majesté le Sultan Mahmud pour perpétuer le souvenir d’un
monarque si épris de réformes, et c’est 1a la raison pour laquelle 11 a fait reproduire Ses traits.

* Cette ceuvre généalogique remontant a I’époque de Soliman le Magnifique a été constamment mise 4 jour.
C’est ainsi que la deuxiéme édition imprimée (Istanbul, 1289/1872) contient méme un portrait du Sultan
Abdiilmecid.

* Par exemple, Ali Cevad, Memalik-i osmaniyyenin tarih ve cografya ligati, Istanbul, 4 vol., Istanbul
1311/1893-1317/1899, (t. IV, les planches se trouvent a la fin du volume).

* Par exemple Avraam G. Vaporides, Biographiké historia ton soultanon tés othomanikés autokratorias, 3e éd.,
2 vol., Istanbul, 1894; Krikor Margossian, Patkerazard ew k'artisaru Osmaneané patmut ‘iwn, Istanbul,
1912.

% Titre arabe: Abda‘ ma kanfi suwar salatin al ‘Utman.

%7 Sophie Aristarchi, épouse du Grand Drogman Stavraki Aristarchi (mort en 1822), fut la premiére dame

chrétienne a étre investie du portrait en diamants du Sultan (Voir E. R. R[hangab¢], Livre d’Or de la

noblesse phanariote et des families princieres de Valachie et de Moldavie, Athenes, 1904, 11. Marie, ¢pouse
de Nicolas Aristarchi-Bey (1799-1866), recut également en 1862 le portrait du sultan Abdiilaziz orné de
diamants (id., p. 12). En mars 1875, le Journal de Constantinople, Xlle livraison (28 Mars 1875), annonce,
en se référant au journal turc Basiret, qu’Abdiilaziz avait fait don de son portrait, enrichi de brillants, au
prince Yussuf Izzeddin Efendi, miisir de la Garde Impériale: “C’est pour récompenser le zéle et I’activité
déployés par le Prince dans 1’ accomplissement de ses devoirs de Muchir, .... que sa Majesté s’est plu a lui
donner cette marque de distinction spéciale”. Voir aussi Tuncer Baykara, “Il Mahmut ve Resim”, in

Bedrettin Comert’e Armagan, (numéro spécial du Hacettepe Universitesi Sosyal ve Idari Bilimler Fakiiltesi

Beseri Bilimler Dergisi), Ankara, 1980, 509-516.

11 s’agit du méme personnage qui fut le fondateur du manichéisme. Dans la tradition persane et dans la

littérature classique ottomane, il est aussi connu comme peintre (“Mani-i nakkas”). C’est ainsi que 1’¢loge de

la beauté de I’aimé(e) se fait souvent en faisant des allusions a ses célébres portraits. Ceci n’empéche
cependant nullement de le considérer, vu qu’il faisait des portraits d’étres humains, comme un “infidele”

(kdfir).

* Peintre iranien (mort en 1537 a Tabriz) de 1’époque timouride. Ses illustrations pour les ceuvres de Nizami et
de Saadi sont particulierement célébres.

38

110

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Loin de nous I'idée d’adorer une image! C’est également dans ce but que sa Majesté Mehmed
II le Conquérant a ordonné de garder intactes les images d’anges, qui ornaient les murs de
Sainte-Sophie”.*’

C’est a ce sultan réformateur que 1’on doit aussi d’autres innovations dans le domaine de
I’image: le blason (arma) ottoman, ébauché déja dans certains livres imprimés par Ibrahim
Miiteferrika et par l'imprimerie de I’Ecole du Génie, prend définitivement forme.*' Des
médailles (medalya), qui contiennent des images, sont créées sous son régne.*” dont un ordre
avec le portrait du sultan (Tasvir-i hiimayun nisam) peint par le miniaturiste arménien Sébouh
Manas (1816-1889). De méme, les livres destinés a I’instruction de sa nouvelle armée,
imprimés probablement par un Frangais, Henri Cayol,* sont illustrés avec des dessins
modernes.** A la méme époque, I'enseignement du dessin fut rendu obligatoire dans toutes les
écoles militaires (notamment la Mekteb-i Harbiyye, fondée en 1834). C’est pourquoi la
plupart des peintres pratiquant le nouveau procédé furent des militaires.*> Dans les années
1830, les premiers étudiants ottomans envoyés a Paris s’y familiarisent avec [D’art
occidental.*® En ce qui concerne la peinture, ¢’est a cette époque que la technique picturale va
abandonner I’enluminure et la miniature au profit des genres occidentaux. Les nombreux
portraits de Mahmud 11, qui le représentent avant et aprés les reformes,*” sont presque tous
modernes. Celui qu’on doit & Hippolyte Berteaux (1843-1926), datant d’une époque
ultérieure, présente d’ailleurs des similitudes remarquables avec le portrait de Selim III que
nous avons déja évoqué.*®

L’image sous Abdiilmecid (1839-1861)

Mahmud II mourut en 1839, I’année ou la découverte de Daguerre a été rendue publique. Il
est donc le dernier sultan ottoman pour lequel on ne dispose pas de portrait photographique.
La photographie a pourtant fait irruption trés tot dans I’Empire ottoman. Grace aux
recherches menées ces derniéres années, son histoire est assez bien connue.”’ La gazette
officiel le, le Takvim-i Vekayi, publie, dés octobre 1839, un article sur les nouvelles
inventions d’Europe, la machine a vapeur, I’appareil photographique (fotograf makinasi), et
la photographie, “un art curieux (san at-i garibe)” inventé par “Monsieur Daguerre de France
(Fransali Mésyé Dager)”.>® Cet article contient une description trés détaillée de la nouvelle

0 Cite par Nouroullah Berk, La Peinture turque, Ankara, 1950, 10.

* Kemal Ozdemir, Osmanli Armast, Istanbul, 1997.

2 Nuri Pere, Osmanlilarda Madeni Paralar, Istanbul, 1968, planche 74. Ces médailles sont devenues
extrémement rares parce qu’on les a ramassées en 1850 pour les fondre.

* Henri Cayol (1805-1865) a introduit la lithographie dans I’Empire ottoman: Grégoire Zellich, Notice
historique sur la litliograpliie et sur les origines de son introduction en Turquie, Constantinople, 1895, 45-
53.

* Asakir-i mansure-i muhammediyye iciin tertib olunan nefer talimi, Istanbul, 1248/1832, avec I’image d’un
soldat de la troupe moderne, dans Selim Niizhet Ger¢ek, Tiirk Tas Basmaciligi, Istanbul, 1939, pl. 5.
Rappelons que ce fut Mahmud II qui introduisit le fez et des uniformes occidentaux pour sa nouvelle armée.

* Voir la liste des diplomés de cette école (et d’autres institutions) dans Giinsel Renda / Turan Erol, op.cit., 78.

*® Filiz Yenisehirlioglu, “Les peintres turcs a Paris”, in Paul Dumont, Jean-Louis Bacqué-Grammont (édit.), La
Turquie et la France d I'époque d’Atatiirk, Paris, 1981, 191-197.

Y Méme des ouvrages traditionnels comme le Siibhatii I-alibar contiennent alors deux images: “Ciilus-i
hiimayunlarindan 1241 senesine degin - 1241 senesinden intikallerine degin”, (art. cit., 38).

*® Nigar Anafarta, op. cit., p. XIV.

* Voir surtout Engin Cizgen, Photography in the Ottoman Empire 1839-1919, Istanbul, 1987; voir aussi Nissan
N. Perez, Focus East. Early Photography in the Near East 1839-1885, New York, 1988.

0 Voir le texte dans Yeni Tiirk Edebiyati Antolojisi, 1, 1839-1865, éditée par Mehmet Kaplan et al., Istanbul,
1974, 281-283: “Avrupa’da yeni icadlar, buhann makinaya tatbiki ve fotograf makinasi”. Cet article y est
daté du 9 Sevval 1253 / 26 décembre 1837 (!). Le début de ce texte, en version anglaise (avec la date
correcte: 19 Saban 1255), se trouve dans Engin Cizgen, op. cit., 20-21.

111

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

technique et de son évolution. Le premier photographe établi a Istanbul, a été. selon le journal
Ceride-i Havadis, un disciple de Daguerre, du nom de “Kompa” (Compas?).”’ En novembre
1842, un autre article fort intéressant,” aprés avoir traité le probléme de la perspective,” qui
est la base de I’art des peintres, parle d’autres manifestations de 1’image, dont certaines
avaient méme précédé I’invention de la photographie: le panorama, dont les origines
remontent 2 la fin du XVIIle siécle,>* le diorama, inventé en 1822 par Daguerre et Bouton, la
fantasmagorie, sorte de lanteme magique, et le cosmorama, établi a Paris de 1808 a 1832 par
I’abbé Gazzera.” L’article nous apprend aussi qu’au mois de Ramadan dernier déja, les
Stambouliotes avaient eu I’occasion d’admirer un cosmorama au Divanyolu a Istanbul, tandis
que dans le Marché aux Poissons (Balikpazarr) de Péra (Beyoglu), on exposait, a la méme
époque, un diorama.

Le livre illustré

Le Ceride-i Havadis et son imprimerie, fondés par un négociant anglais, William Churchill,
en 1840, ont joué¢ un réle pionnier dans la diffusion de I’image. Le journal a non seulement
publié¢ la premiere gravure sur bois, représentant un crane dans une perspéctive
phrénologique, mais aussi la premiére carte géographique qui soit parue dans un périodique.*®
On doit a ’imprimerie du journal les premiers livres en turc avec des illustrations, qui
méritent tout particuliérement 1’épithéte de “modernes”.

On a vu qu'au tournant du siécle, certains ouvrages techniques ou scientifiques
contenaient déja des illustrations dans un style plutot occidental.”” Dans le Mir dtii I-ebddn fi
tesrihi a’zdi l-insan (1235/1820), un célébre traité d’anatomie de Sanizade (1771-1826), nous
trouvons 56 gravures sur cuivre (elvah-i1 nuhdsiyye-i musaykale iizerlerine eskal hakkiyle),
dont méme la figure d’un homme nu. Ces gravures ont été réalisées, a en croire le colophon,
par des artistes indigénes.”® Mais ce n’est qu’a partir des années quarante du XIXe siécle que
le livre illustré commence a devenir un phénoméne familier dans 1’édition ottomane. Il s’agit,
a quelques exceptions pres, d’ouvrages d’un caractére nouveau, d’ailleurs souvent dus a des
étrangers ou des minoritaires. On ne s’étonnera pas de ce que les Nouvelles Promenades
bosphoriques (1844) d’un érudit levantin, Alexandre Timoni (mort a Paris en 1856), — un des
rares livres imprimés en langue frangaise a Istanbul a cette époque —, soit orné d’un portrait
de l’auteur. Mais huit ans plus tard apparait aussi le livre d’un poéte musulman avec le
portrait de I’auteur, le divan de Izzet Molla (1785-1829), “le sultan des poétes” et pere du
grand vizir Fuad Pacha.” Cette publication a fait sensation a 1’époque. Le drogman de

*! Voir Orhan Kologlu, Basinumizda Resim ve Fotografin Baslamast, Istanbul, 1992, 7. On ignore les dates
biographiques de cet individu, qui a ouvert son atelier en été¢ 1842.

*2 Yeni Tiirk Edebiyan Antolojisi. op. cit., I, 118-119.

53 “....perspektiv yani ilm-i menazir ve fenn-i mukayese-i nezaret”.

> La premiére idée de ce genre de spectacles est due a 1’Allemand Johann Adam Breysig (1766-1831).
L’Ecossais R. Barker I’introduisit en Angleterre en 1794, et I’ Américain R. Fulton en France en 1804. A
Paris, on a établi pour la premicre fois des panoramas sur le boulevard prés du passage qui a pris le nom
Passage des Panoramas. Au début du XXe siécle encore, on a construit un assez grand nombre de panoramas
a Paris.

> Espéce de diorama, établi par son inventeur dans le but de former une collection de tableaux représentant les
sites et les monuments les plus remarquables de toutes les parties de I’Univers.

*®Nr. 75 (1842); voir Orhan Kologlu, op. cit., 16.

* Voir p. 145.

%8« Devlet-i aliyye-i ebediyyii d-devim erbdb-1 hirefinden ehl-i hiiner ba’z-1 kesan”.

*® Mihnet-kesan, Istanbul, 1269/1852.

112

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I’ambassade d’Autriche parle d’une “innovation sans pareil dans le domaine de I’islam
sunnite”.*

La pratique de faire précéder les ceuvres du portrait de leur auteur, trés répandue en
Occident, n’allait pourtant pas devenir courante chez les Ottomans. Le portrait lithographié
de Izzet Molla, qu’il avait fallu faire d’aprés une description de son fils, Fuad Pacha,”" allait
rester un cas exceptionnel. Il en est de méme d'un volume publié¢ quelques années plus tard,
contenant les “ceuvres complétes” de Mehmed Sadik Rifat Pacha (mort en 1857),62 et qui fut
méme orné d’une héliogravure signée “Olivier”,*> d’aprés une photographie faite par un
photographe francais. Ici encore, il s’agit d'une édition posthume des ceuvres d’un auteur
connu comme une figure-cié de 1’époque des réformes (7anzimat). Le méme Sadik Rifat
Pacha nous a laissé des observations fort intéressantes sur les portraits de sultans et d’autres
hauts dignitaires ottomans, qu’il avait eu 1’occasion de voir pendant son voyage en Italie du
Nord.** Son témoignage, malgré une identification apparemment fausse,”> démontre tout de
méme une certaine familiarité avec ce genre d’images. Un autre livre remarquable datant des
années 1850 est une collection de biographies des plus célébres hommes d’Etat d’Europe.®®
Cette publication, composée par un Arménien, Sahak Abro (1825-1900), s’appuyant sur des
ouvrages frangais, contient des portraits lithographiés de Talleyrand, Wellington, Nesselrode,
Metternich et Palmerston. La encore, il s’agit d’une innovation qui ne trouvera des imitateurs
que plusieurs décennies plus tard parmi les turcs ottomans.

Chez les minoritaires, I’édition était plus avancée a cet égard. La monumentale “Histoire
de Napoléon Bonaparte” (1854)°” par I’Arménien catholique Vartan Pacha (Hovsep
Vartanian; 1815-1879), peut nous servir d’exemple. La version arméno-turque de cet ouvrage

O “Der Vf., Vater des jetzigen Ministers der innern Angelegenheiten Fuad Efendi, hat dem Buche — eine bis jetzt
beispiellose Neuerung im Bereiche des sunnitischen Islam — sein lithographiertes Bildniss vorsetzen lassen!”
(Ottocar v. Schlechta-Wssehrd, “Verzeichnis der in Constantinopel letzterschienenen orientalischen Drucke
und Lithographien”, Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft, VII (1853), 250).

1 11 existait aussi un tableau, identique, qui fut en possession du petit-fils du grand-vizir, Resad Fuad Bey
(1870-1920).

® Asdr-1 Rif’at, Istanbul, 1275/1859. 11 s’agit d’un curieux mélange: a coté de son histoire de la guerre avec la
Russie, son traité sur I’Europe, sa relation du voyage en Italie du nord, on y trouve aussi des miingeat, et son
trés populaire traité de morale (Risdle-i ahldk).

% Sans doute s’agit-il de I’écrivain-lithographe Joseph Eugéne Olivier (Beifort 1819-Istanbul 1892), qui avait
installé un établisssement lithographique a Istanbul dans les années 1850. Quelques années avant sa mort, il
le liquida et fut attaché au service de la Lithographie a la Dette Publique Ottomane (Grégoire Zellich, Notice
historique sur la lithographic..., op. cit., 53).

% Lors d’une visite a Come, il apprit que, dans un palais, se trouvait un portrait de Soliman le Magnifique, et il
s’y rendit immédiatement: il y vit un portrait du sultan “au beau visage, encore aux cheveux bouclés, avec un
gros turban en forme “yusufi” sur sa téte impértale bénie, habillé d’un costume vert dans la fagon d’un
kerrdke [manteau d’une étoffe trés 1égére]”. Emu, Sadik Rifat Pacha dit une “fatiha”. Il s’agissait du museo
de Paul Jove (Paolo Giovio [1483-1559], “Cedicuri” dans le texte imprimé; sur cette collection, voir Guy le
Thiec, “L’entrée des Grands Turcs dans le Museo de Paolo Giovio, in Mélanges de I’Ecole Frangaise de
Rome 104 (1992), 781-830. D’aprés les renseignements fournis sur place au visiteur ottoman, on avait fait
envoyer comme récompense a I’historien italien les images de Soliman et de ses contemporains, pour en
avoir écrit la biographie et fait I’éloge. Au méme endroit, il vit encore d’autres portraits, comme celui du
grand-vizir Sinan Pacha, le conquérant du Yémen, de Hayreddin Barberousse, et des émirs égyptiens Faik,
Gavri et Tuman Bey” ({talya Seyahatndmesi, 27-28).

® En fait, le seul portrait d’un sultan qui se trouve actuellement au museo de Come, c’est celui de Mehmed 1
(1413-1420); voir Hans Georg Majer, “Giovio, Veronese und die Osmanen. Zum Sultansbild der
Renaissance”, in B. Guthmiiller et Wilhelm Kiihlmann, (éd.), Europa und die Tiirken in der Renaissance,
Tiibingen, 2000, 345-371. On ne saurait pourtant nier les fortes ressemblances de ce portrait avec certaines
représentations de Soliman, comme par exemple le tableau d’un peintre vénitien dans le Kunsthistorisches
Museum de Vienne.

66Avrupa "da meshur ministrolarin terceme-i hallerine dair risale, Istanbul, 1271/1855.

7 Tarixi Napoleon Bonaparte imparatoru ahalii Fransa, 2 vol., Istanbul, 1855-1856.

113

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

qui compte presque mille pages, est illustrée de portraits des principaux protagonistes
lithographiés a Vienne. La version abrégée du méme ouvrage en caracteres arabes (1861), par
contre, qui fut publiée d’abord en feuilleton dans le Ruzname-i Ceride-i Havadis, est dans sa
mise en page tout a fait traditionnelle et ne contient pas d’illustrations. Vartan Pacha,
drogman de la marine et membre de 1’ Enciimen-i Danis fut du reste un pionnier de 1’image.
en publiant la premiére feuille humoristique avec des caricatures.®

Toutefois, ce ne sont pas seulement des ouvrages inspirés de 1’Occident quiétaient illustrés a
cette époque. Méme des livres populaires contiennent alors des images, bien que provenant
d’une tradition différente.”” C’est le cas, par exemple, de “I’Histoire du poignard”, un roman
érotique du temps de Murad IV (1623-1640), dont la version imprimée, un livre lithographié
issu de I'imprimerie du Ceride-i havadis en 1851, contient onze gravures sur bois. Mais ce
genre d’illustrations n’était pas toujours aussi anodin. En 1845, Joseph von Hammer parle de
deux livres lithographiés parus a Istanbul, enrichis de figures lithographiées, qui étaient
apparemment destinés a un cercle plus spécifique de lecteurs. Le premier, le conte de
Chapour Tchélébi (Hikdye-i Scipur Celebi), avec vingt lithographies enluminées,’® était “un
conte ordinaire des conteurs de cafés d’Istanbul”, qui, d’aprés Hammer, n’avait “rien de
piquant et trouverait peu de lecteurs s’il était traduit”. Le second, intitulé Bdhndme, par
contre, était un livre contenant “les plus grossiéres obscénités”, et ses vingt-cing lithographies
avaient été apparemment exécutées “par une main franque”. Les contes étaient, a en croire
Hammer, “aussi impurs que les lithographies”, et il n’y avait pas lieu de s’étonner “que la
vente publique de ce livre licencieux soit défendue a Constantinople™.”!

Dans 1’édition turque, on peut constater encore longtemps des tatonnements. Souvent, on
ne trouve qu’une seule image dans un livre, qui, pour des raisons que nous ignorons, >
manque dans certains exemplaires. A la fin de la traduction du sixiéme chapitre des
“Prolégomeénes” (Mugaddima) d’Tbn Khaldoun par Ahmed Cevdet, publiée a Istanbul en
1859,7 figure un portrait en forme de médaillon de ce savant, dans un style européen. Au
cinquiéme volume de la chronique de Cevdet Pacha,” le lecteur tombe sur une illustration
représentant les négociations de la paix de Zistowa (1791), dont ’histoire est assez curieuse:
il s’agit d’une image, a 1’origine peinte sur une tabatiére en émail, que 1’on avait offerte aux
délégués ottomans a cette occasion.” Quant aux médailles, on en connait un nombre toujours
croissant sous le régne du sultan Abdiilmecid, qui inaugure 1’époque des Tanzimat. Cellesci
étaient destinées a perpétuer le souvenir des événements mémorables, nombreux sous son
régne: le hatt-1 serif de Giilhane (1839), la Guerre de Crimée, la restauration de Sainte-Sophie
par I’architecte suisse Fossati (1848),7 le Isldhat Fermani (1856), etc.”’ Ces médailles étaient
généralement fabriquées en Europe. Les légendes reflétent bien 1’esprit de 1’époque: la
médaille en bronze frappée en 1850 a Bruxelles pour commémorer la proclamation des

% Bosbogaz bir adem (1852; en arméno-turc). Voir Turgut Ceviker, Gelisim siirecinde Tiirk karikatiirii - I.
Tanzimat ve Istibdad Dénemi 1867-1878/1878-1908, Istanbul, 1986, 29.

# Giil Derman, Resimli Tas Baskis1 Hikdyeleri, Ankara, 1989, 14-18.

7 Ibidem, 46-58 et pl. 208-218.

& “Bibliographie. Liste des ouvrages imprimés a Constantinople dans le cours des années 1843 et 1844...”,
Journal Aslatique, 4me série, t. VIII (1846), 253-282. Sur ce genre d’ouvrages plus ou moins
pomographiques et leur diffusion, voir Iarticle “Bahnameler”, in Ekrem Resat Kogu (éd.), Istanbul
Ansiklopedisi, vol. 4, Istanbul, 1960, 1862.

72 Mais voir note 12.

7 Mukaddime-i Ibn-i Haldun 'un fasl-i sadisin tercemesi. Istanbul, 1277.

" Vekayi-i Devlet-i aliyye-i osmaniyye, 12 vol., Istanbul, 1271-1301/1854-1883.

7> Voir Mufassal Osmanl Térihi, t. V, Istanbul, 1962, 2729.

7® Cette restauration a donné lieu 4 la publication d’un somptueux album, publié en 1852 & Londres: Aya Sophia
Constantinople, as Recently Restored by Order of H.M. the Sultan Abdul Medjid.

7 Nuri Pere, op. cit., planches 75-78.

114

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tanzimat porte 1’inscription: Régénération de [’Empire d’Osman par Abdul-Medjid,
L’Empire subsistera Dieu le veut. Une autre, qui commémore I’incident de Sinop, porte un
portrait du sultan, entouré de 1’inscription: Abdul-Medjid-Khan Empereur des Ottomans. Au
verso, une allégorie avec les armes de I’Empire ottoman contient la 1égende: Europe, ils sont
morts pour toi. Une médaille particuliérement intéressante datant de 1853/1270 représente la
reine Victoria, Napoléon III et le sultan avec I’inscription (en frangais): “Angleterre, France,
Turquie — Dieu les protége” et, au-dessous, Civilisation. L’inscription d’une autre médaille,
avec une image semblable, dit: “En 1854 sous le régne de Napoléon III et celui de la reine
Victoria, la France et la Grande-Bretagne s "unirent pour assurer la Paix du Monde”.

L’image sous Abdiilaziz (1861-1876)

Abdiilaziz, le successeur d’Abdiilmecid, avait une vraie passion pour la peinture. D’apres
Lady Blunt, il a dépensé, dans une seule année, 120 000 livres sterling pour des tableaux'®
qui allaient orner le palais de Dolmabahge, construit sous son prédécesseur en 1853. I1
s’adonnait lui-méme a cet art, son passe-temps favori, et a laissé des croquis et des dessins
remarquables.”’ 11 en a offert une soixantaine a son peintre de cour, le Polonais Stanislas
Chlebowski (1835-1884), a qui I’on doit plusieurs compositions pour les palais de Beylerbeyi
et de Dolmabahge, dont I’“Entrée de Mehmed II & Constantinople”.*® C’est a la suite du
séjour que le sultan fit en 1867 a Paris et a Londres, qu’il commenga a orner les salons du
palais de Dolmabahge d’une collection de tableaux, rapportés d’Europe ou exécutés par des
artistes qu’il invita en Turquie. On compte dans cette collection, dispersée aujourd’hui dans
divers musées et palais, des ceuvres signées par Boulanger, Harpignies, Daubigny, Ziem,
Yvon, Gérame, Ayvazovski, Schrayer et d’autres. Au palais de Beylerbeyi on trouve méme —
phénoméne unique! — une statue équestre en bronze d’Abdiilaziz, exécutée en 1871 a
Florence par le sculpteur anglais Charles Francis Fuller (1830-1875) et fondue par Ferdinand
von Miller 2 Munich en 1872.%" Des statues érigées sur des licux publics n’allaient pouitant
jamais devenir populaires dans 1’Empire ottoman.*” L opposition des milieux conservateurs y
avait sans aucun doute sa part. Une lettre envoyée par deux étudiants en théologie au journal
Mecmua-i Maarif en juillet 1876, nous donne une idée de cet état d’esprit. Face a la
suggestion du journal stikbal (éditeur: Theddore Cassape) d’ériger des statues pour perpétuer
le souvenir des transformations, ils répondent avec les argument suivants:

On sait qu’une statue ne peut constituer, d’'une mani€re sommaire, un souvenir, que pour
les habitants du quartier ou elle a été érigée. Si I’on entend perpétuer un nom, a quoi bon
une statue? Les événements de la Destruction des Janissaires, et les biographies [des
représentants] de la nouvelle société, c’est I’histoire qui va les écrire, méme avec tous les
détails. Les chroniques, par contre, ne sont pas érigées dans un endroit, immobiles, comme
des statues (méme si I’on en érige des piles dans les ateliers de reliure). Elles vont partout
pour donner des informations détaillées tant que le monde existe.*

78 The people of Turkey, by a consul’s daughter and wife [i.e. Lady Blunt], t. I, Londres, 1878, 239 (cité par
Celik Giilersoy, Dolmabahge. Caglar Boyu Istanbul Géoriiniimleri 111, Istanbul, 1984, 61).

”® Voir M. Treter, “Rysunki sultana Abdul-Azisa”, Lamus, (Léopol, 1909), 555-563.

¥ Chlebowski, qui s’installa a Istanbul en 1865, était un disciple de Gérome. Il retourna a Paris en 1876. Sur ce
peintre, dont le nom est souvent défiguré dans les publications en turc, voir I’article “Chlebowski, Stanislaw”
(U. Leszczynska), in K.G. Saur, Allgemeines Kiinstlerlexikon, vol. 18, Munich-Leipzig, 1998, 585-586.

& Mustafa Cezar, Sanatta Bati’ya agilis ve Osman Hamdi, 2 vol., deuxieme édition, Istanbul, 1995, I, 150-151;
Padisahin portresi-Tesavir-i Al-i Osman, op. cit., 458.

8 Sur les monuments, d’une fagon générale, voir K. Kreiser, “Public Monuments in Turkey and Egypt 1840-
1916)”, Mugarnas, 14 (1997), 103-117.

8 “Malumdiirki (istatii) hangi mahalle rekz. ediliir ise kaim oldugu miiddet ancak o mahall ahalisine bir suret-i
miicmelede tezkari mucib olabiliir. Eger maksad ibka-yi nam ise ne hacet istatiiye. Vak’a-i hayriyyenin tafsili

115

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Les arguments suivants risquaient sans doute de paraitre encore plus convaincants:

Il est évident que c’est contraire a la noble shari‘a, et il n’en existe pas la nécessité selon
la raison. Ceci va susciter la haine du peuple musulman. Cela saute aux yeux, comme
1’obélisque sur la place du Sultan Ahmed.™
Ceci confirme en quelque sorte les observations de I’abbé Toderini, qui avait écrit au sujet
des Turcs que “...piu ancor dell’immagini abborran le statue”.*

C’est aussi de I’époque d’Abdiilaziz que datent les premiéres expositions publiques de
tableaux.* L “Exposition ottomane” (Sergi-i umumi), qui fut inaugurée par le Sultan, le 27
février 1863, bien que destinée en premier lieu a exhiber les produits naturels de I’empire et
ses ouvrages d’industrie, réservait une place de choix a I’image. Pour cette exposition, nous
possédons la description d’un résident frangais, le Vicomte Alfred de Caston (i.e. Antoine
Aurifeuille, 1821-1908), qui nous fournit des détails intéressants.?” Selon I’auteur, “...les
tableaux étaient assez nombreux, les aquarelles attiraient ’attention”. Les sujets de ces
ceuvres, dues a des artistes bien connus a 1’époque, étaient conventionnels, réservant une
place de choix au pittoresque: un “Café de Constantinople” et le “Dépari des présents
envoyés a la Mecque” par Preziosi,™ une “Scéne de ['expédition du Monténégro” et un
“Bachi-Bozoitk”, de M. de Launay;*® un “Barbier Tnrc rasant en plein air”, par Montani;”°
une “Vue générale cle Constantinople” par Brindisi;”' un “Projet de résidence Impériale sur
le Bosphore”, par I’architecte Henri Révoil (1820-1900). Faisant face a I’entrée principale du
palais d’exposition, qui avait été construit sur I’Atmeydan, on trouvait un kiosque, ou 1’on
pénétrait par des issues particuliéres. Celui-ci avait été réservé au Sultan, qui s’y rendait tous
les jours. A I’intérieur, Pierre Montani avait exposé six paysages, représentant les points de
vue les plus pittoresques des environs d’Istanbul.’”

ve hey’et-i cedidenin teracim-i ahvali elbette tarihlere yazilacak. Hem mufassal yazilacak. Tarihler ise (her
ne kadar miicellidler yaninda teclid olunmak iizere dikilecek ise de) oyle istatiiler gibi bir yerde dikilib
durmziyacak her bir diyara gidecek ve herkese diinya durdukga ita-yi malumat-1 mufassale edecekdir”.

¥ “Bunun Seriat-i garrdya mugayir aklen dahi liizumii olmadigi zahir ve iimmetin nazar-1 nefretini celb edecegi
bahir oldugu Sultan Ahmeddeki dikili tas gib meydandadir”. (Mecmua-i Maarif, nr. 3, 2 Cemaziyiissani
1293/1876 -12 Haziran-i rumi 1292/25 juillet 1876).

8 Toderini, Letteratura turchesca, op. cit., t. IV, 50.

¥ C’est en 1875 qu’eut lieu la premiére exposition a I’Université; en 1877 la deuxieme se tint dans le salon du
Théatre des Petits Champs. Voir Ipek Aksiigiir Duben, 1873-1908 Pera Ressamlari, Istanbul, s.d. [19907].

8 Musulmans et Chrétiens. La Turquie en 1873, Constantinople, 1874, 57-60.

¥ 11 avait envoyé & cette occasion un carton de dessins, représentant toutes les armes dont se servaient les
Janissaires. Amadeo Preziosi (1816-1887) a été¢ sans aucun doute I’artiste le plus populaire d’Istanbul a cette
époque, notamment chez les touristes étrangers. Un voyageur britannique de 1’époque recommande une
visite a I’atelier de Partiste avec les termes suivants: “With an admirable talent for water-colouring in
general, he has above all been gifted with the power of seizing to the life the particular Eastern hue which
pervades all things Eastern, and of preserving therefore to the traveller the true collection of what he most
admires”. (Hubert E.H. Jemingham, To and from Constantinople, Londres, 1873, 329-330). Voir sur Preziosi
Particle “Preziosi, Amadeo” (Halenur Katipoglu). in DBIA, t. 6, 284-285; Osman Ozdes, Istanbul dsig
ressam Kont Amadeo Preziosi, Istanbul, 1999.

¥ Sans doute s’agit-il de la méme personne, qui a contribué au somptueux livre L 'Architecture ottomane, publié
a Istanbul en 1873.

% Un artiste du méme nom figure parmi les contributeurs de L ’Architecture ottomane.

°! Giovanni (Jean) Brindesi, qui résidait a Istanbul entre 1850-1877, fut un éléve de Cayol (Grégoire Zellich,
Notice historique sur la lithographie..., op. cit., 54). 1l a laiss¢ deux albums en chromolithographies, Elbicei
Atika - Les Anciens costumes turcs de Constantinople (Paris, 1856) et Souvenirs de Constantinople (1860).
Voir sur Brindesi Caroline Juler, Les Orientalistes de [’école italienne, 2-me éd., Paris, 1992, 65-67;
“Brindesi (Giovanni)”, (Ahmet Ozel), in DBIA, t. 2, 322.

2 Vicomte Alfred de Caston, Musulmans et Chrétiens, op. cit., 59-60.

116

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Certains Organes de la presse francophone de 1’époque se permettront méme une
“Chronique des beaux arts”. C’est ainsi que dans la Revue de Constantinople, encore dirigée
par le “Vicomte de Caston”, nous lisons le spécimen suivant.”

Nous avons admiré ces jours-ci plus d’un tableau magistralement réussi dans ’atelier de
M. Guillemin. Nous avons vu a Péra des étoiles de M. Berteaux, ou sa magie de palette,
son ampleur de contours se révelent dans toute leur magnificence. — Hier nous avons visité
I’atelier de M. Philibert Rindelman. Tout d’abord, notre attention a été agréablement
accaparée par un tableau bien mouvementé, d’une exécution large, qu’il est en train
d’achever, une Vue des Eaux Douces d’Asie (Guceuk-Sou). Entre les courtines, les tours de
Rouméli-Hissar et les donjons a créneaux d’Anatolou-Hissar, les ondes diligentes du
Bosphore sont traversées par le caique d’apparat du Sultan, fastueuse et étincelante
apparition. La vie afflue et foisonne sur cette toile... Un harem €épanouit son feu d’artifice
de féradjés sur les marches du débarcadére, sur la berge, un araba avec son attelage de
beeufs, agace la lumiére dans les aigrettes de métal de ses paisibles ruminants. Nous
reviendrons avec I’attention analytique qu’elles méritent sur les compositions de ce jeune
peintre aux qualités pleines d’avenir.

D’autres images exhibées publiquement suscitaient par contre de vives réactions chez
certains spectateurs. Le grand écrivain turc Sinasi (1826-1871), dans un article intitulé “La
capitale” (Payitaht), publié dans le journal Tasvir-i Efkcdr (30 novembre 1862) met les
autorités en garde:

...Dans la capitale ottomane, on vend des images que 1’on affiche dans les boutiques et les
coins de rues. Elles représentent des événements douloureux du passé¢ dans le genre du
Chahnaine, c’est-a-dire ou plusieurs Musulmans sont vaincus par un seul insurgé non-
musulman. Apparemment, on considére que ce genre d’images est inoffensif. Mais
produites pour évoquer de tristes souvenirs chez les uns, encourager et exciter les autres
parmi la population, elles servent le désordre (fesad). A y regarder attentivement, le
dommage causé au menu peuple est certainement plus grand que celui d’un livre. Car tout
le monde ne lit pas les livres importés dans I’Empire ottoman. Mais ce genre d’images
affecte, a notre avis, tous ceux qui les voient. Car ce n’est qu’apres avoir fait nous-mémes
I’expérience que nous avons décrit ce que nous pensons.

Observateur vigilant, le Tasvir-i Efkar avertit de son c6té la police de I’existence d’images
“contraires 4 la bienséance” trouvées sur les lieux de plaisance.”® Comme a Paris, un tel
commerce existait aussi a Istanbul.”®

Certains ouvrages illustrés imprimés a Paris a la méme époque, par contre, jouissaient
d’une grande réputation. C’est le cas, par exemple, de 1’album Les anciens costumes de
I’Empire ottoman depuis 1’origine de la monarchie jusqu’d la réforme du Sultan Mahmud’®
de Mehmed Arif Pacha (1807-1863), imprimé conjointement par I’ Imprimerie Lemercier (la
méme qui avait publié ’album de Brindesi),”’ et I'imprimerie du Tasvir-i Efkir d Istanbul, et
qui fut aussi orné d’un portrait lithographi¢ de I’auteur.” Notons que celui-ci écrit dans la

EIT3

préface, un demi-siécle avant Yahya Kemal, qu’“il n’existe, en langue turque, aucun ouvrage

% “Chronique des Beaux-Arts”, Revue de Constantinople, XVI1lle livraison (9 mai 1875), 300-301.

* Voir Fevziye Abdullah Tansel (éd.), Sinasi. Kiilliyat IV: Makaleler, Ankara. 1960, 40-41. Orhan Kologlu, op.
cit., 9-10.

% Orhan Kologlu, op. cit., 9-10.

% Titre turc: T¢ arifat-1 eskal-i elbise-i atika ve tavzihdt-1 ahvdl-i menasib-i kadime-i Devlet-i aliyyeyi miibeyyin
mecmuadir.

7 Voir note 91.

% Arif Pacha avait déja présenté sa collection au sultan Abdiilmecid vers 1855. Celui-ci ordonna I’impression,
qui ne fut cependant réalisée que sous son successeur.

117

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

de quelque importance qui reproduise les costumes de nos ancétres: nous n’avons aucun
ouvrage illustré”. 11 avait rassemblé “de rares et curieux dessins [...] trouvés dans de vieux
manuscrits” dont le portrait du sultan Osman, placé en téte de la collection.”” Cette image
remonte pourtant sans aucun doute a un modeéle occidental. On peut voir dans la publication
de tels ouvrages le souci, d’une part, de preserver le patrimoine et, d’autre pan, de créer une
tradition. Comme les albums de Young et de Brindesi, ces représentations des différents
dignitaires ottomans avant I’époque des Tanzimat jouissaient (et jouissent encore) d’une
grande popularité. Plus tard, les méines images allaient étre diffusées comme cartes postales.

La photographie fait d’énormes progrés a 1’époque d’Abdiilaziz, qui nomme les fréres
Abdullah, d’origine arménienne, photographes de la Cour.'” De nombreux photographes
s’installent alors dans la Capitale de I’Empire, mais aussi dans les provinces, dont des
étrangers comme le Suédois Guillaume Berggrén (1835-1920), un des plus actifs. Arrivé en
1866, il s’établit a Péra, ou il continuera son activité jusqu’a sa mort.'’" Ces personnages sont
aujourd’hui pour la plupart assez bien connus, grace a une littérature toujours croissante sur
la photographie au Moyen-Orient et dans I’'Empire ottoman.'%* Par contre, on ne tient guére
compte dans ces publications des photographes originaires des Balkans, qui étaient pourtant
souvent des pionniers: citons ici les Marubbi de Scutari d’Albanie (Shkodra), originaires de
Piacenza en Italie, dont notamment les photos de costumes populaires d’Albanie sont
devenues célébres;'™ Paul (Boghos) Zepdji, dont Iatelier se trouvait a Salonique, qui nous a
laissé un grand nombre de vues des villes de la Macédoine que 1’on a encore diffusées
comme cartes postales pendant la Campagne d’Orient (1914-1918); et les Fréres Manaki,
d’origine valaque (aroumaine), qui ont tourné en 1905, avec une caméra “Bioscope 3007,
achetée a Londres, le premier film réalisé dans I’Empire ottoman.'® Les clichés de leurs
photographies se trouvent aujourd’hui a Skopje.

Un somptueux livre publié a Istanbul en 1873, a I’occasion de I’Exposition Universelle de
Vienne, Les Costumes populaires de la Turquie en 1873, montre le haut niveau atteint par
I’art photographique dans 1I’Empire ottoman a cette époque. Cet ouvrage aurait pu faire les
délices de Yahya Kemal, s’il I’avait connu. Source extraordinaire pour I’ethnographie de
I’Empire ottoman, il contient des photographies d’une rare qualité, prises par un photographe
ottoman d’origine levantine ou arménienne, Pascal Sébah, qui avait ouvert son premier atelier
a Istanbul en 1857.'% Son compagnon, A. Laroche, un Frangais, écrivit alors une lettre au

9 Les anciens costumes, op. cit., t. 1, 7.

% Voir sur ces photographes Engin Ozendes, Abdullah Fréres. Osmanli Saraymin fotografcilart, Istanbul,
1998.

1% Sur Berggren, voir le catalogue du Fotografiska Museet de Stockholm, Photographic views of the Bosphorus

and Constantinople, Stockholm, 1984.

Voir, par exemple, les listes de photographes dans Engin Cizgen, op. cit., 54 — 179. Nissan N. Perez, op. cit.,

124-233.

Albanie, visage des Balkans, Paris, 1995. Le texte de Ismail Kadaré n’a pourtant que trés peu de choses a dire

sur ces photographes. Pour plus de précisions, voir 1’article “Marubi”, in Fjalor Enciklopedik Shqiptar,

Tirana, 1985, 675.

1l s’agit d’un film ethnographique sur la vie des habitants au village d’Avdhela en Epire: Christos K.

Christodoulou, Ta phétogené Balkania ton adelphon Manaké, Salonique, 1989, 92; voir aussi note 174.

Cet atelier allait devenir le rendez-vous de nombreux touristes étrangers. Une voyageuse de Suisse, la

Comtesse Valérie de Gasparin (1813-1894), nous a laissé un témoignage particuliérement intéressant:

“Sebah, un Arménien, prépare son objectif et nous présente ses albums. Sauf trois ou quatre feredjehs

hermétiquement clos et les profonds yeux noirs ouverts entre les deux morceaux du yachmak, il ne se trouve

pas dans sa collection une seule figure de harem. En revanche, la photographie vous donnera des Grecques,

des Juives, des Arméniennes, tant que vous voudrez; et tous les métiers, Hammal, Sackahs, Sais, Surudjis,

Dilendjis [sic]; et toutes les nations, depuis le Tcherkesse jusqu’au Chinois, depuis le Tartare jusqu’au

Persan”. Observatrice vigilante, la comtesse s’est rendu compte aussi d’un fait que 1’on a souvent tendance a

négliger: “On dit que le costume fait I’homme, n’en croyez mot. A chaque instant, vous rencontrez parmi ces

102

103

104

105

118

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moniteur de la photographie sur la production du volume et le développement de 1’art
photographique dans 1’Empire ottoman.'® L’introduction aux Costumes populaires fut écrite
par Osman Hamdi Bey (1842-1910), connu surtout par la suite, comme peintre'”’ d’un style
tout a fait orientaliste.'” Grand amateur de la photographie, Hamdi Bey avait profité d’une
mutation a Bagdad dans les années 1870, pour prendre des photos ou dessiner les paysages et
les villageois.'” A Bagdad aussi, Hamdi Bey et ses compagnons passent leur temps & faire
des photos pour s’amuser.''” C’est en 1872 qu’avait paru le premier trait¢ de photographie en
turc-ottoman.'!

L’usage d’offrir des photos a des amis semble alors avoir été répandu dans certains
milieux ottomans. C’est ainsi que James Redhouse, dans un livre sur la poésie ottomane, cite
le vers suivant qui avait accompagné une photographie, offene a une dame:''?

Firdk-1 hak-i payin buldugum giin candan ayrddun

anngtin simdi tasvir-i ten-i bi-ridiumu génderdim

(Le jour ou je me suis ¢loigné de la poussiére de vos pieds, je me suis séparé de mon ame

/I C’est pour cela que je vous ai maintenant envoy¢ 1’image de mon corps - inanimée).

La presse ottomane, elle aussi, commence a introduire I’image. Elle s’inspire des revues
illustrées d’Europe, notamment L '[llustration,'"* nom qui sera utilisé chez les Turcs ottomans
par la suite comme une sorte de terme technique pour désigner une revue illustrée. Comme
pionnier, on cite d’habitude Mir’at (“Le Miroir”, 1863), de trés courte durée, mais ce sont
surtout les journaux publiés par le Crétois Mehmed Arif “Arifaki”, Ayine-i Vatan (“Le Miroir
de La Patrie”, 1867), Vatan (“La Patrie”), Ruzname-i Ayine-i Vatan, et Istanbul qui ont
contribué a la diffusion de I’image dans ce domaine. stanbul fut le premier journal turc a étre
frappé d’une interdiction pour avoir représenté I’image d’un homme d’Etat “d’une mani’re
ridicule”.'" Dans Musavver Medeniyet (“Civilisation illustrée™; 1874),'" on trouve les
premiers portraits photographiques d’hommes illustres, effort remarquable qui fut pourtant
bientdt interrompu. En ce qui concerne la presse francophone, il faut citer L Orient illustré,

reproductions une figure chargée de tout le harnais oriental. Caftan de Cachemyre, barbe pointue de Téhéran,

casque et cuirasse du Caucase, bonnet fourré de Mongolie, rien n’y manque, le visage méme a pris la

gravités des races primitives; mais au premier coup d’ceil, vous souriez: celui-ci est un Franc! Dites vous, et

vous ne vous trompez pas”. (A Constantinople, Paris, 1867, 366).

Engin Cizgen, op. cit., 80-84.

7 Sur ce personnage exceptionnel, disciple de Gérome, nous disposons de I’excellente monographie de Mustafa
Cezar, Sanatta Bati ‘ya ag¢ilis ve Osman Hamdi, op. cit.; voir aussi Mustafa Cezar et Ferit Edgli, Osman
Hamdi. Bilinmeyen resimleri, Istanbul, 1986, et les actes du symposium sur Osman Hamdi Bey et son
époque (Istanbul, 17-18 décembre 1992), Osman Hamdi Bey ve dénemi, Istanbul, 1993.

% Sur I’“orientalisme” de Osman Hamdi Bey et ses particularités, voir 1’essai de Ferit Edgii “Osman Hamid

Bey Olgusu”, in Mustafa Cezar et Ferit Edgi, op. cit., 13-15.

Menfa (nouvelle édition en caractéres latins par Ismail Ciineyt Kut [=supplément de Tarih ve Toplum, avril

1988]), 30.

Menfa, 44. Voir aussi Edhem Eldem, “Quelques lettres d’Osman Hamdi Bey a son pére lors de son séjour en

Irak, 1869-1870”, Anatolia Moderna (1990), 1-19.

Risale-i Fotografya d’un certain Hiisni. Sur les nombreux traités publiés par la suite, on peut consulter la

bibliographie de Seyit Ali Ak et Alberto Modiano, Tiirkge fotograf yayinlar: katalogu 1871 den 1993, 2me

éd. Istanbul, 1993; voir aussi Engin Cizgen, op. cit., 180-187. Certaines sources parlent aussi d’un livre

traduit dés 1841: Orhan Kologlu, op. cit., 7.

J.W. Redhouse, On the History, System, and Varieties of Turkish Poetry, Leipzig, 1878, 58-59.

L’Illustration, tondé en 1843 sur le modéle de I’//lustrated London News (fondé en 1842), fut le premier

journal a publier des gravures sur bois, des gravures et de la photographie. Le premier numéro contenait déja

32 gravures sur bois dont les sujets étaient des cérémonies, catastrophes, scénes de la nature, et des ceuvres

d’art.

Y mashara kihikl resim”; Ebuzziya Tevfik, Sdlname-i Hadika, Istanbul, 1290/1873, 77.

5 A Iorigine Medeniyet.

106

109

110

111

112
113

119

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

journal qui paraissait en frangais et en italien, entre 1872 et 1874, dirigé par le Comte Michel
de Roidi, un journaliste italien, qui, aux dires d’un contemporain, ne désespérait pas “de faire
un jour une concurrence sérieuse a 1’ /llustration”."'® Selon certaines sources, Iidée remonte a
Pascal Sébah.'”

A la méme époque, on constate aussi une autre innovation importante dans la presse
ottomane, dont les effets seront des plus durables: la caricature (karikatiir). On dit que la
premiére feuille satirique avec caricatures est due a Vartan Pacha,''® tandis que le premier
livre & caricatures aurait ét¢ imprimé par Djanik Aramian (1820-1879).'" En effet, dans la
presse satirique arménienne, dont la tradition est plus ancienne, la caricature garde une place
importante. Citons ici les revues Meghou (“L’Abeille”, 1856-1874) et Mamul (“La Presse”,
1869-1883). Les débuts de la presse satirique turque dans les années 1870 sont étroitement
liés au journal Terakki (“Le Progrés”) qui allait publier des suppléments, comme Terakki
Eglence (“Terakki divertissement”) avec des dessins, en général des simples vignettes, qui y
étaient encore assez rares. La premiére caricature parue dans le célébre Diyojen de Théodore
Cassape (23 novembre 1871), la premiere feuille satirique turque vraiment digne de ce nom,
représente Garabed Panossian de Kayseri, un compatriote de Théodore Cassape, qui dirigeait
le journal arméno-turc Manzoume-i efkiar (“L’Enfilade des idées”).'*

Les caricaturistes de 1’époque, étudiés par Turgut Ceviker, méritent encore a d’autres
égards notre attention. Leur activité ne se limita point a I’illustration de feuilles satiriques.
C’est ainsi que Constantin Orphanoudakis, le caricaturiste du Cingirakh Tatar (“Courrier a
clochettes™) de Cassape, était un artiste réputé, qui, en plus, fut professeur de dessin.'*' 11 fit
aussi le portrait d’Alexandre Dumas qui figure dans la version du Monte-Cristo publiée par
Cassape en 1871-1873. La contribution grecque est particuliérement significative dans les
premiéres revues illustrées: dans Medeniyet de Mehmed Arif, nous tombons sur les signatures
d’artistes comme Chavyaridis, Skiadopoulos (graveur d’un portrait de Dumas pére),'? et
Rembotis, ce dernier ayant fait la vignette de Musavver Medeniyet. Puis les Arméniens
prennent en quelque sorte la reléve: citons Nichan Berberian (1842-1907), caricaturiste de
Hayal, qui contribue aussi dans Musavver Medeniyet, homme aux talents multiples,
imprimeur, écrivain et caricaturiste,'” le peintre et professeur de dessin Télémaque
Ecserdijan (Meddah), Zakaria Beykozlian (Latife, Mamul, Tiyatro). I’artiste signant “Santz”
(Hayal), qui fit aussi les gravures sur bois pour I’histoire de la Guerre de Crimée de Hiiseyn
Hiisni.'"** Un autre Arménien du nom de Tinghir, caricaturiste de revues comme Latife
(“Plaisanterie), Mamoul et Tiyatro, fait également des illustrations pour des livres, par
exemple les biographies parues dans le cadre de la “Collection de Asir” (Asw Kiitiibhanesi),
ou les “Biographies des hommes célébres” de 1’“Imprimerie Akhter”.'* Noublions pas non
plus les premiers artistes turcs-musulmans comme Ali Fuad Bey (Hayal, Caylak, Letaif-i
Asdr, Kahkaha, etc.), qui continua sa carriére encore aprés la Révolution jeune-turque.'?® Les

16 Vicomte Alfred de Caston, op. cit., 509.

17 K amil Yazgi¢, Ahmet Midhat Efendi, Hayati ve Hatiralar, Istanbul, 1940, 29.

8 Voir note 68.

Turgut Ceviker, Gelisim siirecinde Tiirk karikatiirii, op. cit., 29.

2% Ibidem, 22-24.

211 a publié en grec plusieurs manuels de dessin, dont Grammiké iclmographia, 3me éd., 2 vol., Istanbul, 1885.
Voir aussi Athanasios Papas, Polites zégraphoi..., op. cit., 77.

22 Medeniyet, nr. 26 (1875), 2.

2 Théotig [Labdjindjian], Tip u Tarr, op. cit., 112-113. A propos de ses caricatures, voir le petit album publié
par Turgut Ceviker sous le titre Terakki edelim beyler, Istanbul, 1986.

2 Saika-i Zafer, Istanbul, 1292 / 1875.

% Musavver Teracim-i ahval-i mesahir-i rical, traduit par Hasan Celaleddin, Istanbul, 1311/1893. 11 s’agit de
biographies de voyageurs célebres comme James Cook, David Livingstone et Jean Frangois de la Pérouse.

% Turgut Ceviker, Ali Fuat Bey. Osmanli Tokad, istanbul, 1986.

119

120

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dessins d’un autre caricaturiste turc du nom de Riza, paraissent dans le journal Meddah, qui
publie aussi les premiéres caricatures en couleur.'?’

On constate des progres considérables dans le domaine du livre illustré de 1’époque, méme
si les illustrations sont encore pour la plupart gravées sur bois. La traduction ottomane des
Mille et un jours, (Elfii n-nehar ve nehdr) qui date des années 1290-1294/1863-1874, contient
méme, dans certaines éditions, des illustrations en couleurs (I’édition en plus petit format de
1284/1867 n’en a pas), inspirées en tout cas par une édition européenne.]28 Dans les livres
scolaires aussi, on fait visiblement des efforts: le premier tome de 1’“Histoire universelle”
traduite d’un volume de Chambers Educational Course par Ahmed Hilmi (1283/1866)
contient des illustrations, collées dans le texte. Le Hdce-i evvel d’Ahmed Midhat Efendi
(Istanbul 1287/1870), qu’il avait déja fait imprimer pendant son sé¢jour a Bagdad, est illustré
dans les parties consacrées a la géométrie, la cosmographie, 1’astronomie et la géographie. On
trouve, dans 1’“Histoire du Monde” (Tarih-i dlem) de Siilleyman Pacha (1293/1876), destinée
aux ¢léves de I’Ecole préparatoire (mekteb-i idddi), de fort curieuses gravures, représentant,
entre autres, “L’Homme de Menton”, squelette humain fossile qu’on avait découvert
quelques années auparavant.

Mais c’est suitout dans les ouvrages traduits de langues occidentales que 1’image moderne
se fait voir. La célebre version turque par Théodore Cassape du Monte Cristo d’Alexandre
Dumas (1871-1873) est ornée d’un portrait de 1’auteur par Constantin Orphanoudakis. La
deuxiéme édition de “L’histoire de Robinson” (Hikdye-i Robenson, Istanbul, 1877/1294;
premiére édition: 1280/1864), traduite par Ahmed Lutfi, contient toutes sortes de vignettes.
Notons aussi 1’édition abondamment illustrée de la traduction de Hernani de Victor Hugo par
Ahmed Vefik Pacha (Istanbul, 1291/1874).

Presque toutes les ceuvres consacrées aux guerres de 1’époque sont illustrées de cette
maniére: L’“Histoire de la guerre franco-prussienne”,'*’ traduite par un Grec, chef du bureau
de 1’administration des contributions indirectes, Yanco Efendi Vazzidés, contient une
cinquantaine d’illustrations, des portraits, des vues, des panoramas, etc.; de méme que
I’histoire de la Guerre de Crimée de Hiiseyn Hiisni. A/-Kdfi, une histoire en arabe de la guerre
russo-turque, publiée par I’imprimerie de A-Djawa’ib en 1293/1876 est accompagnée de six
cartes et de dix portraits d’actualité, gravés et imprimés a Paris. Méme des ouvrages
imprimés par un journal aussi conservateur que Basiret contiennent désormais des
illustrations. Plusieurs livres issus de cette derniére imprimerie méritent tout particuliérement
notre attention. C’est le cas de trois ouvrages traduits de 1’anglais — chose rare a 1’époque —
par le kolagas: Ahmed Efendi, professeur d’anglais a I’Ecole de Marine (Mekteb-i bahri-i
sahane), dont des extraits avaient été d’abord publiés dans Basiret: le récit d’un voyage en
Afrique Centrale™” de I’explorateur allemand Georg Schweinfurth (1836-1925),"*! et deux
ouvrages, également tout récents, dus a des auteurs américains sur la situation dans 1’Asie
Centrale sous la domination russe.'** L’éditeur du journal, “Basiret¢i” Ali Bey avait fait venir
lui-méme les clichés d’ Angleterre.'*

7 Turgut Ceviker, Gelisim siirecinde Tiirk karikatiirii, op. cit. 1, 115-116.

8« suret-i mustahsenede tesavir-i ldazimeyi dahi havi olarak bir cild iizerine tertib ve tab ’ina sarf-1 mahasal

ikdam olunmusdur”.

Fransa ve Prusya muharebesi tarihi, Istanbul, 1289/1872.

3% Version anglaise: Heart of Africa (1874).

B Afrika Seyahatnamesi, Istanbul, 1291-2/1875.

2 Hive seyahatnamesi ve tarihi, Istanbul, 1292/1875. [Campaigning on the Oxus and the Fall of Chiva (1874)
de J. A. MacGahan (1844-1878)] et Musavver Tiirkistan tarih ve seyahatnamesi, Istanbul, 1294/1877
[Turkistan: Notes of a journey in Russian Turkistan, Khokand, Bukhara and Kuldja (2 vols., 1876) de
Eugene Schuyler (1840-1890), consulgénéral a Istanbul, auteur de The Turkish Atrocities in Bulgaria,
Londres, 1876].

33 “kaliblarinin Ingiltereden getiirdilmesine miitevakkif olmasiyle bu kiilfet dahi ihtivar...”

129

121

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L’image sous Abdiilhamid Il (1876-1908)

Ce sultan, qui n'aimait point qu’on prenne sa photo (il fallait une autorisation spéciale pour le
photographier et méme le peindre),** fut pourtant un des plus grands amateurs de la
photographie. Dans les collections du Palais de Yildiz, on a trouvé prés de 35 000 photos,'*
faites par les photographes ottomans célébres de 1’époque. Les albums connus comme
“Abdiilhamid albiimlerz"’,136 n’ont, certes, été accessibles qu’a un nombre restreint de
spectateurs, ou ont été offerts comme cadeaux a certains Etats amis. Mais leurs images ont
connu une large diffusion.

Notamment les revues illustrées de 1’¢ére hamidiennc, comme Server-i Fiinun (fondé en
1891) et Mdlumat (I’’lllustration ottomane”, 1896), re-produisent en grande partie les mémes
images (de préférence sur la page de titre)."”” Minimisant I’exotisme, elles présentent un
empire ou régne ’ordre et la discipline. Du reste, I’imagerie de ces revues ne se distingue
gueére de celle de leurs homologues en Europe, auxquels elles empruntent d’ailleurs beaucoup
de clichés: on reproduit, souvent par la gravure, les photographies des chefs et des hommes
d’Etat, des gouverneurs, des résidents, commandants des forces et terre et de mer, sénateurs,
députés, hauts fonctionnaires, agents diplomatiques et consulaires, notabilités, célébrités de
tous les pays, sans négliger les types indigénes, les beaux paysages, les curiosités naturelles,
les monuments, les villes, etc. Les planches sur papier glacé représentent, comme en
Occident, des sujets chers aux peintres du salon (rarement des ceeuvres d’artistes indigenes),
femmes réveuses, nies, moines trinquant, etc.

Dans le cadre du développement des revues illustrées, les publications des missionnaires
protestants, notamment celles destinées a la jeunesse, semblent avoir jou¢ un role
extrémement important.'*® Leurs homologues musulmanes les ont souvent enviées pour cela,
et n’ont pas hésité a leur emprunter des clichés. C’est ainsi que la revue Mir’at-1 dlem (“Le
miroir du monde”), publiée entre novembre 1881 et 1883, a emprunté les clichés de ses
illustrations aux revues publiées par la mission américaine."*’ Pendant un moment, la presse
turcophone semble avoir ét¢ méme plus avancée a cet égard que celle des minorités.'**'*
Néanmoins, les premiers six numéros de Servet-i fiinun contenaient des illustrations faites par

3% Orhan Kologlu, op. cit., 28 et suiv.

* Ibidem, 14.
B3 Voir sur ces collections, “Imperial Self-Portrait: The Ottoman Empire as revealed in the Sultan Abdul Hamid
II’s Photographic Albums presented as gifts to the Library of Congress (1893) and the British Museum...”,
¢édité par Carney E.S. Gavin et le Harvard Semitic Museum (Journal of Turkish Studies, vol. 12 [1988]). Une
sélection de photos concernant la Palestine se trouve dans Jacob M. Landau, Abdul-Hamid's Palestine,
Londres, 1979. Voir aussi les observations pertinentes de Selim Deringil a propos de ces albums dans son
livrte The Well-Protected Domains. ldeology and the Legitimation of Power in the Ottoman Empire 1876-
1909, Londres-New York, 1998, 151-152.
Méme dans certains annuaires statistiques (sd/ndme) pour des provinces plus importantes (comme Izmir), on
trouve alors des photographies, surtout d’édifices publiques construits sous le régne d’Abdiilhamid II.
'3 Johannes Heinrich Mordtmann, “Uebersicht iiber die tiirkischen Druckwerke von Constantinopel wahrend
des Jahres 1883”, Literaturblatt fiir Orientalische Philologie, Ire année (1883), 449-473: “Die Anregung zur
Griindung illustrirter Bldtter ist urspriinglich vom hiesigen American Bible House ausgegangen, welches
schon lange verschiedene solcher Blitter in anderen Landessprachen veroffentlichte. Diese Zeitungen hatten
grofen Erfolg und fanden weite Verbreitung”. 11 s’agit de la Zornitsa (“Etoile d’Orient™) bulgare, I’ 4vedaper
(“Messager”) paru en arménien et en arméno-turc, et de son édition karamanlie, Angelaphoros.
Au sujet de cette revue, Mordtmann observe: “...der Inhalt entspricht dem unserer europdischen illustrirten
Presse: Reisebeschreibungen und Biographien wechseln mit allgemein belehrenden Aufsdtzen; die
zahlreichen Illustrationen sind grosstentheils europdischen Bldttern entnommen, ihre Nachbildung
manchmal recht mangelhaft”.
o “...merkwiirdigerweise hat die sonst so regsame griechische Presse nichts Aehnliches aufzuweisen”.
Mordtmann mentionne cependant le Felek, un bi-hebdomadaire arménoturc publié avec des illustrations.

137

139

122

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

les graveurs de la Rue de la Sublime Porte (Bab-1 dli Caddest), avec les gravures galvaniques
empruntées au Bible House a Mercantas, et des portraits d’hommes célébres étrangers, que
I’éditeur, Ahmed ihsan [Tokg6z] (1868-1944), avait fait venir d’une agence de Paris.

Le nombre de revues se faisant remarquer par 1’attrait de leurs gravures s’était accru sans
cesse. Dans les années 1880 parurent une revue grecque, Graphikos Kosmos (“Monde
pittoresque”), avec des gravures européennes, et, en turc, les Musavver Mesahir-i dlem (“Les
célébrités du monde illustrées™), dirigées par Vassilaki Yoannideés et Hippocrate Margarites.
Mais la censure hamidienne, si stricte pour toutes sortes de publications, intervient méme
dans le choix des images a paraitre dans les revues illustrées. Celles-ci exigent parfois,
comme nous I’explique Ahmed Thsan dans ses mémoires, une lecture au second degré: une
scéne montrant des “Apaches” attaquant un tramway a Paris, par exemple, devait servir de
riposte aux Occidentaux blamant les Ottomans pour 1’affaire du “Capitaine Athanase”, un
brigand grec qui avait attaqué 1’Orient Express et pris des otages.'*!

Le roman populaire de provenance frangaise, si en vogue aupres les lecteurs ottomans (y
compris le sultan lui-méme) & cette époque,'*” tire une partie de son attractivité de ses
illustrations, que certains éditeurs turcs ne tardent pas a faire venir de Paris. C’est par
exemple le cas de la version turque des Dessous de Paris (1877) de Xavier de Montépin, pour
laquelle le traducteur, Mehmed Hilmi, soucieux de rester fidéle a 1’original frangais, a fait
venir, “par des télégrammes envoyés a I’imprimerie de Paris qui a imprimé 1’original, les
illustrations originales, a des frais extraordinaires”, comme il en avertit non sans fierté ses
lecteurs.'* A une époque ultérieure, les illustrations semblent avoir été confiées a des artistes
indigénes. C’est ainsi que dans le roman Drames d’amour de Xavier de Montépin,'** paru
d’abord en feuilleton dans le Terciiman-1 Hakikat, nous trouvons des gravures sur bois d’un
artiste arménien du nom de Haik Colandjian, qui signe en caractéres arabes ou latins, tant6t
avec ses initiales ou avec son prénom, tantot avec son nom complet.

Le pieux musulman Abdiilhamid II fait preuve du méme engouement pour la peinture que
pour la photographie. Dans les années 80, on trouve déja un nombre impressionnant d’artistes
résidant dans la capitale ottomane. L’Indicateur ottoman illustré, un annuaire du commerce,
de 1882, contient une rubrique “peintres (artistes)”, avec les noms suivants:'* Louis
Acquarone, R. Consoli, P.E. Delise, Télémaque Ecserdjian, Pierre Gros, Baptiste Limondji,
miniaturiste et conservateur du Musée Impérial ottoman (Miize-i Hiimayun, fondée en 1869),
C. Nichanian, Allessandro Passega, et, bien-slir, Preziosi. Abdiilhamid lui-méme a son
peintre de la cour (“ressam-1 hazret-i sehriyciri”) italien, Fausto Zonaro (“izzetlii Zonaro
Efendi”), qui touche un salaire mensuel de 40 mecidiye.'*® Dans son domicile aux
“Immeubles Impériaux” (Akarat-1 seniyye) a Besiktas, ce demier établit une exposition
permanente de ses tableaux. Il en a peint cing pour la galerie du palais de Yidiz, représentant
les fastes de I’Empire, dont le “Siége de Constantinople”, et “La flotte descendue dans la
Corne d’Or”. Zonaro allait aussi copier en 1907 le célébre portrait de Mehmed II par Bellini.
Les peintres turcs de 1’époque, comme leurs homologues en Europe, se laissent souvent

*! Ahmed ihsan [Tokgéz], Malbuat Hatiralarim 1888-1923, 2 vol., Istanbul, 1930-1931, t. 1, 79-80.

Y2 Johann Strauss, “Romanlar ah! O romanlar! Les débuts de la lecture moderne dans I’Empire ottoman”.
Turcica XXVI (1994), 125-163.

Y3 Musavver Paris Batakhaneleri, Istanbul, 1297/1880 (préface): “...fransizcasina mutabik olmak igiin Paris’de
fransizcasi tab’ olunan matbaa-i mahsusasina keside olunan telgraf vasitasiyla celb editen ayn-i resimleri ve
masarifat-i fevkaladesiyle tab ina kiyam eyledik”.

4 Sevda facialart, Istanbul, 1316/1898.

5 Indicateur ottoman ilustré. Annuaire-Almanach du commerce, de I’administration et de la magistrature, 3-
me année, Istanbul, 1882, 427 et suiv.

14 Zonaro s’était établi & Istanbul en 1892, ville qu’il dut quitter en 1911, a la suite de la Guerre italo-turque:
Caroline Juler, op. cit., 278-281; “Zonaro, Fausto” (Aykut Giigaglar), DBIA, t. 7, 565. Voir aussi I’entretien
de Pertek Kurtboke avec la filie du peintre, in Istanbul, nr. 6 (juillet 1993), 107-109.

123

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

inspirer par des photographies. Notamment ceux que certains ont qualifié de “Primitifs”,
n’hésitent pas a les copier. '’

A Tinstar de ce qui se passe dans certains pays d’Occident a cette époque, ou
I’historicisme bat son plein, les dirigeants ottomans, eux aussi, s’efforcent de créer une
tradition de I’image. C’est ainsi que toutes les grandes batailles de I’histoire ottomane,
comme celles de Kossovo (1389), et de Varna (1444), la prise de Constantinople (1453) et la
bataille de Caldwan (1514), le siége de Rhodes, la bataille de Mohacs (1526), celle de
Mezokeresztes (Hagova; 1596) et de Mardj Dabiq (1516), ont toutes trouvé leur peintre
(presque toujours d’origine occidentale), de méme que des scénes dramatiques comme la
mort de Turgut Reis pendant le si¢ge de Malte. A Osman Nuri Pacha (1839-1906), un peintre
de marine turc qui s’était spécialisé dans les batailles navales,'*® nous devons un tableau
représentant la bataille de Preveza. Ces ceuvres, qui se trouvent aujourd’hui au Musée
militaire (Askeri Miizesi) et au Musée de la Marine (Denizcilik Miizesi), n’ont guere été
étudiées jusqu’a présent. Ceci est d’autant plus étonnant que I'impact de ces images a été
indubitable: elles continuent d’ailleurs de fournir des illustrations pour les manuels d’histoire
turcs jusqu’a nos jours.

C’est aussi sous Abdiilhamid IT qu’a été créée en 1883, I’Ecole des Beaux Arts (Sanayi-i
nefise mektebi) o seront formés plusieurs parmi les peintres turcs les plus connus.'® Les
professeurs, dont Osman Hamdi, avaient été pour la plupart formés en Occident. On y a
enseigné le dessin, la peinture, le dessin architectural, le dessin géométrique, I’histoire de
I’art et I’anatomie.’”® C’est un Arménien, Yervant Osgan (1855-1914), qui fut nommé
professeur de sculpture dans cet établissement, tandis qu’un compatriote, professeur a I’
Ecole Civile Impériale (Mekteb-i Miilkiyye), Sakizli Ohannes (Ohannes Sakezian; 1830-
1912), composa alors en turc une introduction aux beaux-arts.">' Cet ouvrage explique, d*une
maniére assez théorique, non seulement les principaux courants (idéalisme, réalisme) de 1’art
(fenn), mais aussi les différentes techniques: architecture (mimarlik), sculpture (oymacilik ve
heykeltrcislik) et peinture (ressamlik yahud nakus).

Un article sur la peinture paru dans une revue de 1’époque permet de saisir Iattractivité de
ce nouvel art dans le milieu ottoman, et 1’émerveillement qu’il pouvait susciter chez un
spectateur:

“La peinture est un art si prisé que le plaisir qui en dérive est sans pareil. Un peintre doué
expose au public un tableau qui soit capable de répandre son talent parfait. Méme si ce
tableau est 1a pour orner les murs d’une exposition, il embellit encore plus le golt du
spectateur. Il existe des endroits au monde que 1’on ne se rassasie pas de regarder. Ces
endroits enchanteurs, qu’un artisan parfait serait incapable de créer, sont pourtant si
modestes que les peintres arrivent a les fixer dans leurs tout petits tableaux.

Ils représentent, d’une maniére trés colorée et gracieuse, le cri déchirant d’un malheureux,
le lit ou dort un étre innocent en simplicité, la demeure d’une meére qui serre ses enfants
dans ses bras, ou le clair de la lune reflété dans 1’aspect délicat des flots sombres d’une
petite riviére. Parfois, le tableau est orné de telles images, qu’il évoque dans I’imagination
les choses les plus délicieuses des sentiments humains. Au fur et a mesure qu’on le

W Coest, par exemple, le cas du tableau représentant la mosquée de Yiudiz, qui se trouve aujourd’hui au Resim

ve Heykel Miizesi d’Istanbul (voir la reproduction dans Giinsel Renda / Turan Erol, op.cit., 91) qui copie
exactement une photographie bien connue de Sébah & Joaillier.

Nouroullah Berk, op. cit., 15.

Giinsel Renda / Turan Erol, op. cit.,, 78. Une premiere Académie de peinture avait été fondée a Péra
(Beyoglu) par ’artiste frangais Pierre D. Guillemet (1827-1878) en 1874.

Sur les professeurs, voir Adolphe Thalasso, L 'Art ottoman..., op. cit., 16.

Y Fiinun-i nefise tarihi medhali, Istanbul, 1308 / 1891.

148
149

150

124

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

regarde, on commence a éprouver de 1’allégresse au coeur et de la saveur a I’esprit. S’il est
compos¢ d’une maniére tragique, I’intérieur du spectateur, a partir d’un triste charme,
commence a se remplir de chagrin, comme s’il avait assisté lui-méme a cette tragédie. La
peinture, qui suscite chez I’homme tant d’émotions différentes, comment voulezvous
qu’elle ne soit pas appréciée?”' >

Avec Iérudit levantin Adolphe Thalasso (1859-2),'> directeur de La Revue Orientale
“journal littéraire et artistique” (1885-1886), publiée sous les auspices d’Abdiilhamid II, I’art
ottoman, notamment la peinture, aura son premier chroniqueur. Thalasso passa cependant la
moitié¢ de sa vie a Paris. On lui doit des articles fort intéressants sur les premiers salons de
peinture d’Istanbul, les chefs-d’ceuvre du Musée Impérial (Miize-i hiimayun), réorganisé par
Hamdi Bey, et sur Fausto Zonaro, qui illustra aussi son livre Déri Sé adet, ou Stamboul, porte
de bonheur (Paris, 1908). Les ceuvres de Thalasso furent diffusées en Europe, et méme en
plusieurs langues, comme son livre principal, L 'Art ottoman, les peintres de Turquie, dont il
existe une version allemande.'™® Les salons de peinture, devenus un phénoméne tout a fait
familier a Istanbul au début du XXe siécle, incitent méme des périodi-ques turcs a publier des
suppléments illustrés a cette occasion. C’est aussi a cette époque que le plus grand historien
de Iart turc, Celal Esad [Arseven] (1876-1972),'> fait ses premiéres expériences dans ce
domaine. Celal Es’ad, diplomé de I’Ecole des Beaux Arts et disciple de Zonaro, fonde alors
une collection sous le nom de “Bibliothéque de 1'image” (Resim Kiitiibhdnesi).'>®

Sous Abdiilhamid II, qui fut également un grand amateur de livres, 1’édition se distingue
par une trés haute qualité. Ceci concerne notamment les ouvrages issus d’imprimeries
jouissant des faveurs du souverain ottoman. La Zoologie illustrée, d’un chambellan
(mabeynci) de ce sultan, imprimée en 1892 par I’ Imprimerie Osmanié,”’ et dont les clichés
avaient été importés d’Allemagne, compte parmi les meilleurs livres illustrés de 1’époque.
Mais d’autres éditeurs font aussi des efforts considérables. Ahmed ihsan fait venir les clichés
des illustrations pour ses traductions des Voyages extraordinaires de Jules Verne de Paris, de
I'éditeur Hetzel. Les nombreuses illustrations, extrémement composites dans leur technique,
qui figurent dans le récit de son voyage en Europe,'*® sont d’ailleurs typiques de son zéle
infatigable dans la recherche d’images. D’autres exemples: la collection des “Auteurs turcs
du XIVe siécle”" de Ismail Hakki [Eldem], éditée par I’imprimeur arménien Ohannes Ferid,

52 “Ressamlik, oyle bir san’at-i mergubedirki andan alinan lezzet hi¢ birisinden alinmaz. Bir mahir ressam
meharet-i kamilesinin intisarina badi olan bir levhasim enzar-1 ammeye arz eder. Levha, vaz’ olundugu bir
serginin divarini tezyin etmege miistaidd ise de bakan bir adamin tabiatini daha giizel tezyin eder. Diinyada
oyle bir mahallere tesadiif olunurki temasasina doyulmaz.? Sani-i mutlakin yaratmaga kiyamadig: tabiatara
bu mevaki ressamlarin ufacik levhalarina sigabilecek kadar miitevazidir.

Bir felaketzedenin dilsizane ahini, bir mdsumun safdilane yatub uyudugu habgahimi, sefkatli validenin
evladim deragus etdigi aramgdahini, magmumane bir tarzla akan nehircegizin manzara-i nazikdnesine aks
eden mehtabin mahini gayet rengin ve latif olarak gosterir.

Ba ‘zan oyte tasvirlerle donamirki 6bir sey ummadigm levha, hissiyat-i insaniyyenin en lezizi olan sey’i
tahayyiil etdirir. Bakdikca adamin kalbine bir ingirah, fikrine bir lezzet gelmege bagslar. Fecidane bir tarzda
yapilmissa gitya o faciamin kendini gérmiis gibi mahzunane bir letafetle derunii kederle dolmaga//baslar.
Iste insana boyle miitenevvi hissler bahs eden ressamlik nasil mergub olmasin?!" (Suad, “Ressamlik”,
Armagan Dagarcigi. 1303/1885-6, 9-10).

Semavi Eyice, “Yiizyil 6ncesi Istanbul’da ¢ikan Fransizca bir dergi La Revue Orientale ve kurucusu Adolphe
Thalasso”, Tarih ve Toplum, X / 59 (1988), 18-22 et Taha Toros “Adolphe Thalasso’ya dair”, ibidem, 23-25.
Die orientalischen Maler der Tiirkei, Berlin, 1910.

Le nom de famille adopté par Celal Es’ad en 1934 est significatif: Arseven (<fr. “art”) “Celui qui aime I’art”.
Les premiéres publications de cette collection, poursuivant des buts pratiques, datent des années 90 du XIXe
siecle.

Y7 Mehmed Emin, Musavver tdrif-i havvanat, Istanbul. 1310/1892.

158 Avrupa’da ne gérdiim, Istanbul, 1307/1891.

% On dordiincii asrin Tiirk muharrirleri, Istanbul, 1308-11/1891-93.

153
154

155
156

125

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

est ornée de portraits photographiques de Ahmed Midhat Efendi. Recaizade Ekrem, Cevdet
Pacha et Semseddin Sami, bien qu’elle soit imprimée par quatre imprimeries différentes. La
quatriéme édition des “Spécimens de la littérature ottomane”, une céleébre anthologie
d'Ebuzziya Tevfik (1849-1913),"" imprimeur imbu d’Art Nouveau, est particuliérement
intéressante. Elle contient des portraits de presque tous les auteurs qui y sont représentés (y
compris des images fantaisistes).'®’ L’éditeur les avait empruntés a une collection de
“célébrités ottomanes” du prince égyptien Mustafa Fazil Pacha (1829-1875).

La carte postale

La carte postale photographique représente une des dernicres, mais peut-&tre des plus
importantes étapes, dans le processus de I’irruption de l'image moderne dans 1I’Empire
ottoman. Celle-ci avait fait son apparition en Europe vers 1880. Son ascension a été tout a fait
spectaculaire: en 1902, la France en produisait 60 millions. Avant les médias électroniques
modernes, la carte postale fut le premier vecteur populaire de diffusion de I’information par
l'image, y compris la propagande politique. Ce n’est certainement pas a tort si certains disent
que la civilisation de 1'image commence au début du ving tiéme siécle avec comme support
privilégié¢ la carte postale. L’impact de celle-ci se fait également sentir dans les livres
illustrés: c¢’est ainsi qu'il n’y a guére d’ouvrage publié¢ en Europe ou aux Etats-Unis a cette
époque, dont les photos ne reproduisent en grande partie des cartes postales.'®*

A Istanbul, étape privilégi¢e du “Grand Tour”, les premiéres cartes paraissent vers 1895,
portant le nom de “a¢ik muhabere varakasi” (“carte de correspondance ouverte”), mais le
terme “kartpostal” 1’emporte dans 1’usage courant. Une bonne partiec de ces cartes était
fabriquée en France, en Allemagne, en Angleterre, ou en Italie. Parmi les éditeurs les plus
connus figurent Georges Papantoine, les “Editeurs Au Bon Marché de Péra”, “Les éditions
d’Art de I’Orient” de E. F. Rochat (qui indique méme la plaque avec laquelle la photo a été
obtenue), Jacques Ludwigsohn, plus tard les fréres Ipekdji, au “Bon Marché de Salonique”.
Mais il y a aussi des libraires et des imprimeurs de la capitale ottomane, comme Otto Keil ou
A. Zellich Fils, qui sont activement engagés dans ce commerce. La “Librairie Islam et
militaire” (Kiitiibhane-i Islam ve askeri) de Tiiccarzade Ibrahim Hilmi [Cigiragan] (1876-
1963) imprime une carte a ’occasion du vingt-cinquiéme anniversaire de ’avénement
d’Abdiilhamid IT (1901). Pour Salonique et la Macédoine, c’est I’¢diteur G. Bader qui nous a
laissé une collection particuliérement intéressante datant des derniéres décennies de la
domination ottomane.

Mais c’est un immigré de la Galicie autrichienne, Max Fruchtermann (1852-1918), qui
allait jouer le role principal dans ce contexte. Les avatars de son existence sont bien
connus.'® Fruchtermann avait commencé sa carriére d’éditeur avec des vues du Mont Athos.
Par la suite, il publie des cartes postales avec des vues prises par les plus célébres
photographes de I’époque, les freéres Abdullah. Sébah & Joaillier, Guillaume Berggren,

1% Niimune-i edebiyat-1 osmaniyye, Istanbul, 1308/1890.

'*! Une image du grand savant et lexicographe “Miitercim” Asim (mort en 1819; voir Niimune-i edebiyat-i
osmaniyye, 94), aurait été faite, selon la légende, par ordre de Sélim III. Mais a en croire 1’historien Mehmed
Fuad Kopriilii, elle a été composée en imitation du portrait de izzet Molla (voir Ibniilemin Mahmut Kemal
inal, Son asir Tiirk sairleri, 3eme édition, Istanbul, 1988, t. II, 739).

En ce qui conceme la Turquie, voir, par exemple, Franz Carl Endres, Die Tiirkei, Munich, 1916. Les 215
illustrations réproduisent presque exclusivement des cartes postales. De la méme maniere, un grand nombre
des photos figurant dans le livre d’Engin (Cizgen sur la photographie dans I’Empire ottoman (note 49)
existent aussi sous la forme de cartes postales.

'8 “Fruchtermann. Max” (Mert Sandalc), DBIA. t. 3, 341.

162

126

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andriomenés, Apollon, etc.'® Les cartes postales vont bientdt constituer I’objet d’un
commerce important. De nombreux commercants a Istanbul et ailleurs offrent des cartes qui
représentent des monuments, des mosquées, des vues généra les, des types et scénes locales,
avec certains thémes favoris, comme les derviches toumeurs ou les pompiers irréguliers
(tulumbact). Mais on vend aussi des grands panoramas d’Istanbul, du Bosphore, de la Corne
d’Or. Les cartes ne se limitent nullement aux vues photographiques. C’est ainsi que les
lithographies du célebre album de Brindesi, les Anciens costumes turcs de Constantinople
(Paris, 1856) sont également diffusées sous forme de cartes postales.

Ce patrimoine, longtemps dédaigné, jouit maintenant en Turquie d'une vogue
extraordinaire. Les cartes abondent dans les revues historiques, littéraires et culturelles, les
encyclopédies. On les réimprime méme systématiquement. Plusieuis bibliotheques d’Istanbul
en possédent des collections importantes.'®®

L’image apres la révolution jeune-turque

C’est apres la révolution jeune-turque que la diffusion de I’image par la carte postale atteint
son apogée. On produit alors d’innombrables cartes commémoratives, les portraits des
“Héros de la Libert¢” (Niyazi Bey, Enver Bey) sont diffusés de cette maniére, méme dans les
provinces les plus ¢loignées. Toutes les communautés de I’Empire participent a cet effort. Un
éditeur arménien, R. D. Arakélian, fait imprimer une série de cartes, “La Turquie Libre” avec
le slogan “Amour national et salut de la liberté” (Meveddet-i milliyye ve selam-i hiirriyet).
Les événements de I’“Incident du 31 Mars” (Otuzbir Mart Vak’ast; 1909), avec les actions de
I’“Armée d’action” (Hareket Ordusu), sont particuliérement bien documentés. Fruchtermann
publie alors une série de portraits peints des sultans ottomans reproduisant ceux de
Constantin Kapidagli, mais aussi des portraits photographiques allant d’Abdiilaziz 8 Mehmed
Resad (1909-1918). Les photos des députés ottomans de 1908 sont publiées dans de
nouvellel:z7revues illustrées comme Resimli Kitab (fondé en 1908),'®® ou mame dans des
albums.

La revue mensuelle Resimli Kitab (“Le livre illustré”) mérite 1’attention. Elle fut congue sur
le modele de revues frangaises comme Je sais tout et Lectures pour tous. Son supplément,
Musavver Muhit (“Milieu illustré”), devrait offrir, & en croire I’annonce, “une importante et
précieuse Hlustration”.'® On trouve dans cette revue, a co6té d’un grand nombre de photos
d’actualité d’une qualité d'impression et de reproduction remarquable, les images qui font
partie du patrimoine, comme des portraits des sultans ottomans de la série de Kostantin
Kapidagli. Au premier numéro, elle annonce aussi un concours de photographie (fotograf
musabakast) pour les amateurs de cet art. La revue reproduit aussi des tableaux de date toute
récente. Il s’agit pour la plupart d’ceuvres dues a des peintres faisant partie de la “Société des
peintres ottomans” (Osmanli Ressamlar Cemiyeti) fondée apres 1908,'"” qui allaient aussi

% Un collectionneur turc en a compté¢ 3000 motifs différents. Voir Herman Boyacioglu, “Kartpostallar

tizerine”, dans la brochure pour I’exposition Kartpostallaria Eski Tiirk Hayati 1895-1910 (Herman
Boyacioglu koleksiyonundan), organisée par la Yap1 ve Kredi Bankasi, 12 décembre 1970— 9 janvier 1971, 3.
Voir, par exemple, Kemal Kaplan. “The Postcard Collection in the Istanbul Metropolitan Municipal Library”,
Antika, 21 (décembre 1986), 18-19.

Cette revue publie aussi les portraits des députés ottomans de la Premiére Constitution de 1876.

Voir Osmanli Mebuslari, Istanbul, s.d. Notons que certaines personnes n’ont pas fourni de photos, peut-étre
pour des raisons religicuses, dont des députés musulmans d’Erzincan, Cebel-i Bereket, Kayseri, Aydm,
Mentese, Amare, Kiitdhya. Tokat, Uskiib (Skopje), Prizren, Antalya, Burdur, Konya, Mamuretiilaziz,
Elbasan, Preveza, et Hodeida.

'8 <miihimm ve nefis bir “Illustration"olacakdur”.

Voir sur cette société et ses activités le livre de Seyfi Baskan, Osmanli Ressamlar Cemiyeti, Ankara, 1994
(avec une bonne bibliographie sur I’évolution de la peinture moderne en Turquie).

165

166
167

169

127

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

publier leur propre revue a cette époque. Signalons dans le premier numéro un trés intéressant
tableau de Ali Sami [Boyar 1880-1967] illustrant un aspect typique de I’époque du sultan
renversé,170 et un autre, qu’avait offert le lieutenant d’infanterie Cemal Efendi au “Comité
d’Union et de Progrés” de Scutari d’Albanie.

D’une fagon générale, les images ne sont que trés rarement intégrées dans le texte dans
cette revue de langue turque,'’’ tandis que les légendes, comme dans ses prédécesseurs
Servet-i Fiinun et Malumat, sont pour la plupart en frangais. Ceci confirme I’importance de
I’image dans ce genre de périodiques. Apparemment ils avaient des lecteurs qui ne les
achetaient que pour leurs images.

Le cinéma, qui avait fait son apparition trés tot dans I’Empire ottoman, mais qui, sous

Abdiilhamid II, s’était heurté aux suspicions des autorités, fait un grand pas en avant. C’est
un photographe juif de nationalité roumaine, Sigmund Weinberg, qui ouvrit la premiére salle
de cinéma baptisée Pathé a Péra/Beyoglu aprés la Deuxiéme Constitution. Weinberg est du
reste une figure-cié du cinéma turc jusqu’en 1916.'"
Le célebre voyage officiel du nouveau sultan Mehmed Resad (1909-1918) en Roumélie en
1911 est remarquablement bien documenté,'” entre autres grice 4 un film réalisé par les
fréres Manaki.'* Le sultan ottoman continue a poser pour des peintres plus ou moins
officiels. Un des portraits les plus connus de Mehmed Resad, diffusé aussi en cartes postales,
fut exécuté par un peintre de la Cour de Vienne, Wilhelm Victor Krausz (1870-1916), en
1915."” Un autre est da a C. Pietzner, également un artiste autrichien. C’est & Vienne aussi
qu'on organisera alors une exposition de peintres turcs, peutétre la premiére manifestation de
ce genre qui ait eu lieu en dehors de la Turquie. Le Kriegsfiirsorgeamt du Ministére de la
Guerre autrichien publie, pour subvenir au “Croissant rouge” ottoman, des cartes postales
avec les ceuvres de peintres turcs contemporains, dont le futur calife Abdiilmecid (1868-
1944), auquel Thalasso avait dédi¢ ses Peintres de Turquie.

L’art populaire, en particulier celui des minorités (grecque, arménienne), trouve apres la
Révolution jeune-turque un vaste champ d’expression, dans la caricature, les affiches
multilingues, etc.'’® Nous avons un bel exemple d’une image allégorique diffusée par la
Librairie centrale D. Papadimitriou d’Athénes, intitulée “La Régénération de la Turquie”
(Devlet-i aliyye-i osmaniyyenin ihydsi). Parmi les personnages, nous voyons au centre les
héros des Tanzimat, Midhat Pacha, le Prince Sabaheddin, Fuad Pacha, et Namik Kemal,
tandis qu’a droite, Niyazi et Enver Bey sont en train de couper a coups de marteau les fers de
la Turquie, représentée par une sorte de “Turcia”, a I’instar d’une “Marianne”, ou plutot
d’une “Germania”. Un ange, qui plane au-dessus, porte une banderole avec les paroles, en
turc, en grec et en frangais, “Liberté, Egalité, Fraternité”, devise de la Révolution frangaise

7% “Deux misérables mouchards sur un caique en train de guetter un konak” (“Bir sandal i¢inde terassud eden
iki denf hafiye”; Resimli Kitab, n. 1, Eyl 1 1324 [1908], 117.

11 s’agit ici d’une innovation assez récente méme dans la presse d’Occident. Dans I’//lustrated London News,
cecin’a été fait pour la premiére fois qu’en 1912.

72 “Burgak Evren, “Les premier pas (1895-1923)”, in Mehmet Basutcu (éd.), Le Cinéma turc, Paris, Centre
Georges Pompidou, 1996, 65.

Voir par exemple les nombreuses photos contenues dans le numéro 30 de Resimli Kitab (mai 1327/1911).

Ce documentaire, qui se trouve actuellement dans les Archives du film de Macédoine, a été projeté en
Turquie en 1990 et en 1995 (Burgak Evren, art. cit., 66).

Padisahin portresi-Tesavir-i Al-i Osman, op. cit., 534 (no. 178). Cette mode a apparemment aussi affecté
certains gouvemeurs de province. C’est ainsi que Cemal Pacha, gouverneur de Syrie. a en croire certains
observateurs contemporains, s’était fait peindre, luiaussi, par un peintre de la Cour de Vienne.

Quelques spécimens conservés a St.-Pétersbourg ont été étudiés par A. D. Jeltyakov. Voir son article “K

171

173
174

175

176

istori polititcheskogo plakata v Turtsti”, in Turcologica k semidesyatiletiyu akademika A. N. Kononova,
Leningrad, 1976, 247-257.

128

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aussi bien que jeune-turque. De ce symbolisme et de ces allégories, on trouvera encore des
reflets pendant la Guerre d’Indépendance. Quant aux feuilles satiriques, elles connurent —
pour des raisons évidentes - une vraie explosion a cette époque.'’” 11 s’agit la d’une tradition
qui continue en Turquie jusqu’a nos jours, ou ces feuilles sont — de loin! — les mieux vendues.

La nouvelle civilisation de I’image allait vite créer, chez les Ottomans aussi, des habitudes
qui pouvaient paraitre tout a fait “modernes”. Un article parlant d'une émeute a Izmir, que
nous avons trouvé dans les rubriques du Lloyd Ottoman, illustre bien 1’impact des nouveaux
médias dans le milieu ottoman.'”® Les “cinématographes” d’Izmir avaient inondé la ville
d’affiches et de prospectus annongant une “séance noire pour messieurs seuls”. Pour assister
a cette “séance noire”, douze cents Smyrniotes males, turcs aussi bien que juifs et chrétiens,
se trouverent réunis a ’heure dite, dans la grande salle de I’hotel Kremer, sur le quai. Mais le
public, qui s’était apparemment attendu a voir “des nues”, dut réaliser, a son plus grand
chagrin, que les femmes qu'on leur faisait voir (baigneuses, nymphes, naiades), étaient toutes
plus ou moins habillées. Alors les douze cents Smyrniotes males, “sans distinction de race ni
de religion”, comme observe le journal, “se fachérent comme un seul homme”. La foule se
rua sur le matériel, le brisa, brisa aussi beaucoup de choses dans la Brasserie Kremer toute
proche, et voulut méme saccager 1’hotel. Ce n’est qu’apres 1’arrivée de deux cents zaptiés,
baionnette au canon, que 1’ordre a pu étre rétabli.

7 Voir Turgut Ceviker, Gelisim Siirecinde Tiirk Karikatiirii-II. Megrutiyet Dénemi (1908-1918), op. cit.
8 Lloyd Ottoman, n. 4 (6 janvier 1909).

129

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

22.01.2028, 06:18:20. Op:



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE PLACE OF THE IMAGE IN THE LEVANTINE INTERIOR
THE LEBANESE CASE

Saleh M. Barakat

The preponderance of the figurative image in Middle Eastern societies during the second half
of the twentieth century has prompted questions about its origins through the region. The
following study aims at examining the place occupied by the image in Levantine interiors
(the Lebanese case) since the nineteenth century, and the adoption by the local populations of
this imported icon in their daily and intimate life. Publications on this topic are very rare and
it is hoped that this article will open the door to more extensive research in this field.

The first part of the study will sketch a historical background, attempting to portray a
typical Levantine interior with its sparse elements of figuration. In the following parts, the
progressive presence of the image from around the turn of the century will be scrutinized in
all aspects and major change in attitudes towards it examined.

Historical background

Arabs throughout history have always been known for their explicit preference for
abstraction. Although the commonly held view is that the Islamic religion maintains an
unclear position on the subject of figurative imagery, recent studies have shown that
figuration existed during the Ummayyad period." It is more likely that the conflict between
the post-Ummayyads and the Byzantine Empire pushed the Muslim camp to ban the image
because of its associations with Christian iconography. The book Madhahib al-husn’ is quite
revealing on this issue, and discovers a high affinity among Arabs for the realms of beauty
and aesthetics. However, it is widely believed that from the ninth century to the late
eighteenth century the concept of beauty was mainly non-figurative, and one good reason for
such a view is the scarcity of evidence proving the contrary. Nonetheless, we should mention
the presence of figuration (mainly of Persian and Mongol influence) in the following items:
ceramics, used heavily in the interior decoration, miniatures, illustrating books and
manuscripts, rugs, carpets and tapestries, undeniably overwhelmingly present in all interiors
and painted wood panels covering walls and ceilings.

It is very clear from this that the absence of the figurative image in the oriental interiors is
more of a false common belief than a reality, and a serious study of the topic might one day
explain the reasons behind those false convictions. In all cases, the nineteenth century
witnessed an increasing use of images in Levantine interiors compared to the years before. A
series of paintings by the French artist Jean-Baptiste Vanmour®, now at the Rijksmuseum in
Amsterdam, provides a real pictorial encyclopedia of the Sultan’s palaces in the eighteenth
century and shows the imperial rooms practically void of any figuration; the same applies in
the case of the Celsing collection in Biba, Sweden.* In comparison, one century later, and

! Nasir al-Rabbat, “Nahwa i‘adat taqyim al-thaqafa al-fanniyya al-umawiyya”, Abwab 19, Winter 1999, 88-107.

? Sharbil Daghir, Madhahib al-husn, Beirut, 1998.

3 Jean-Baptiste Vanmour (1699-1737) lived and worked in Istanbul, commissioned by the Dutch Ambassador
Cornelius Calkoen.

* €102 Paintings executed for the Swedish Celsing family, representing Constantinople in the eighteenth
century”, an illustrated lecture presented by Philip Mansel, Beirut, American University of Beirut Museum,

February 1998.

131

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

with the growing European influence, images will start to fill the spaces,’ as this article will
attempt to show.

The era of eclecticism

Photography

By the mid-nineteenth century “occidentitis” in the Ottoman Empire had already its apogee.
Furnishings became essentially European, but adapted to the local taste, marking the
beginning of a new age. It is at this point in time that European photographers travelling to
the region and taking photographs of archaeological and biblical sites introduced
photography to the Arab world. Towards the end of the 1860s, the young locals who had
worked as assistants to the European pioneers began producing their own images. Local
photographic production intensified after Yessai Garabedian, the Armenian Patriarch of
Jerusalem, held the first photographic workshop in the 1860s.° Photographic production
subsequently expanded, especially after the massive exodus of Armenians (many of whom
worked as photographers) from Turkey to the Arab lands. This exodus provided the labour
force necessary to accommodate an expanding market for photographs, especially after the
invention and export of the Kodak box camera in the 1880s-90s to the Arab world. The
earliest studios were founded by resident Europeans, such as the Bonfils family and Jules
Lind in Lebanon, V. Giuntini, Heyman and Stromeyer, G. Lekegian, and A. D. Reiser in
Egypt, Madson in Palestine and Clément Thevenet in Syria.” People from different social
groups filled their halls with family pictures in multiple formats. Rarely could one find a
household lacking the patriarch’s photos, nicely framed and proudly hung. However, in
contrast with Europe, displays consisted mostly of photographs and seldom anything else.
Pictures represented portraits of men in dignified poses, wearing traditional costumes under a
European jacket and a tarbouche. Studio business flourished in big cities, while rural areas
witnessed the phenomenon of the street photographers.® The relatively low-cost process’
allowed for this media to spread fast and all over. Everybody wanted to get photographed,
although it was not easily accessible to the poor, though still much sought after.'” The fact
that pictures were donc mechanically and not by a human being helped photography to be
easily and widely accepted, even amongst the devout religious groups. Nonetheless it is
interesting to mention a story told by Sa’ib Salam (a famous Lebanese politician and prime
minister, and amateur of photography since 1911), about a picture of Sheikh Ahmad Tabbara,
a renowned Sunni dignitary who was an advocate of Arab independence. The Ottoman
authorities edited a picture of the Sheikh during a trip to Paris in 1913 to make it look as
though he were sitting with a non-veiled woman. This caused turmoil in the conservative
Beiruti milieu."

The popularity of this art as the most collected form of artistic expression persisted till the
fifties when paintings started to replace photos as a more fashionable object of decoration.
Nowadays, hanging photographic portraits is almost extinct.'> Even the simple souvenir

® Mansel, Philip, Constantinople. City of the World's Desire, 1453-1924. Harmondsworth, 1997, 273.

® Akram Za‘tari. "Bahth quddima ila mu'assasat Ford", Manshirat li-I-mu’assasa al- ‘arabivva li-I-siira, Beirut,
September 1997, 7.

7 Ibid.

8 Marilyn Stafford, Silent Stories, London: Saqi Books, 1998, 139.

% «|“lan li-l-musawwir Kifa: nisf dazzinat suwar bi-25 qirshan”, 41-Ma'rad, 168, 24 Dec. 1922, advertisements
page.

' Mohsen Yammine, Histoires intimes: Liban, 1900-1960, Arles: Actes Sud, 1998, 4.

11 .

Ibid.
2 “Gaby ‘Amsha, akhar al-dinastrat”, Al-Nahar, 5 March 1999, 10.

132

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

photo is being abandoned for the more fascinating videocams and digital photography. In the
summer of 1998, at the initiative of the “Mois de la Photo” in Paris, photography in Lebanon
began to be rediscovered as an art. Yet there is a long way to go before it regains the position
it used to have in the “good old days”.

Painted walls and ceilings

When the governor of Mount Lebanon, emir Fakhr al-Din II (died 1635), came back home
from his exile in Tuscany, he brought with him a multitude of Italian artists. This marked the
first encounter of Levantine society with European forms of decorative arts. However, only
from 1840 onwards did figurative painted ceilings really develop. This period was dominated
economically by the golden age of the silk industry, a source of new fortunes which
translated into a proliferation of beautiful mansions corresponding to the tastes and dreams of
opulence of a wealthy and influential bourgeoisie. Before that the tradition had been to cover
walls and ceilings with the famous arabesque damascene-design wood panels. But by 1914
painted ceilings had established themselves as the fashion and adorned most of the larger
houses in Lebanon. Wealthy families continued to commission Italians,”> while the less
fortunate ones contented themselves with the less talented local artisans. Lebanese artists of
the late mid- to late nineteenth century like ‘Abduh Musssawir (Beiteddine palace, 1831).
Ni'matullah Ma‘adi, Nadjib Qigant (1867-1927), Iskandar Salibi, Nakizi, Ilyas Fa‘tr and
others were highly sought after, especially in villages. Scenery of skies, birds and flowers
were the most frequently recurrent, in addition to such extravaganzas as the depiction of the
first train or the visit of Kaiser William II (see figurel).'"* However, this form of ceiling
decoration went into decline with the evolution of European-style multistory walk-up
apartment buildings at the turn of the century. The lower ceilings of the latter structures
shifted the interest of dwellers towards wall frescoes.

Frescoes became very fashionable in the 1920s and 30s. Local artists were commissioned
to paint entire walls with the most eclectic of topics. Sections of the huge gazelles painted on
the dining room wall of the artist ‘Umar Unst’s house in Tallet Khayat in Beirut still exist in
private collections.'> Although fantasies from “One Thousand and One Nights” were the
most popular, landscapes in addition to naked women were also requested for special places.
However, the rise of the plastic arts during the French mandate period meant that fresco art
did not have adequate time to blossom.

It is worth mentioning here the popularity during the first decades of the twentieth century
of a form of lace curtains that used to incorporate figurative elements, animals, trees and even
female figurines. This was mainly an artisan work and of no great importance.

The fashion for paintings

By the beginning of the nineteenth century, religious paintings were practically the only kind
of figurative paintings available. However, the accelerating interest of Europeans (and
Americans) in what the land of the Bible actually looked like resulted in a mass of
topographical artists visiting in Middle East to identify, quantify and pictorialize those sites
most likely to interest a captive audience back home. Local artists noticed this activity, along
with what was happening in the commercial world of photography: a photographic way of
looking at the world began to impinge on their own work. It is not too difficult to trace the
impact of photography on the portraits of pioneers like Da’dd Qorm [Corm] (1852-1930) and

 Interview with Baha® Rifa’i, grandson of Pasha Mkhayish, revealing that Italians painted the ceiling of his
ancestors’ mansion in 1894.

' Claire Paget, Murs et plafonds peints, Beirut, 1998, 25.

> Omar Onsi: 1901-1969, Exhibition Catalogue, Beirut, Sursock Museum, 1997, 20-21.

133

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Khalil Salibt [Saleeby] (1870-1928). “Topographically, an extraordinary view of Beirut from
the sea [...] can also be traced in origin to the inspiration of a monochrome Bonfils
photograph™.'® The painting (anonymous, ¢.1870), now destroyed by the war, used to hang in
the salon of Grand Hotel Bassoul in Beirut.

By the turn of the century, European artists who had chosen to settle in the Levant began
to outnumber the traveller artists. These came with the clear intent of making money and
fame in this virgin market, having failed to make successful careers in Europe. Most of them
(French, Italians and White Russians) opened ateliers to teach the art of painting to the local
aristocracy and to sell them their works which functioned as the signs of wealth and avant-
garde taste. The examples of the French Georges Cyr (1881-1964), the Italian Franco Manetti
(1899-1964) and the Russian Boris Novicoff (1888-1966) are typical.I7

Nevertheless, those artists played an important role in the development of the plastic arts
in the region by accepting disciples among the local artists, especially the less fortunate ones
who couldn't afford the luxury of travelling to Rome or Paris. This opened the way for a
number of locals to study arts. Previously the cost of travel had meant that only very few
artists in the late ottoman period could come by such training.'®

The good days of painting had started. For a society to create and nurture an artistic
tradition, there are two requisites: there must be artists, and there must be a public to support
them. Since Da’td Qorm in the 1870s artists have been present and active. An 1890 self-
portrait by Corm presents him holding the badge of the Turkish Order of the Medjidiye and
the badge of the Order of Saint Gregory of the Vatican.," The curriculum vitae of artists like
Habib Surir [Srour] (1860-1938), Khalil Salibi (1870-1928), Philippe Miarant (1875-1970)
and their productions clearly reveal that they were very established and known. They
executed portraits for the most powerful dignitaries of the day, and the studio of Habib Suriir
used to be located in the grounds of the Beirut home of the aristocratic iandlord-tycoon
Alfred Sursock.”® On the other hand, the quantity of portraits surviving today reveals that it
was portraits that were very much in demand, for portraits were the major ornamentation of
houses and a definite sign of prosperity and success.

In addition to the society artists, there was a class of popular artists who catered to the
masses. Most of the time these artists were self-taught, and produced paintings of the Swiss
chocolate box variety. Imported items of this kind used to have on their covers and lids
images showing the Alps and the surrounding lakes. In most middle class houses kitsch
themes like mills, swans, ponds and romantic views, adapted to the vernacular taste and
preferences in a grotesque manner became highly popular (see figure 2). It was customary
that a worker painting a house be asked to execute one or two barawiz, literally “frames™ as
paintings were commonly known among the population.?' Needless to say this category of art
was never known for its quality or refinement. The most famous artists in this category are
Hasan Tannir (his paintings are known from 1890 to 1898) and Abi Sharif Mrayati (lived
from around 1890 to the 1960s).

However, one category of popular artists did produce some interesting artworks using a
fixe sous verre technique. Traditionally this technique, which consists of fixing the paint from
inside the glass, has existed from at least the eighteenth century. Rarely has it been written

'® John Carswell, “The Lebanese Vision, A History of Painting”, in Lebanon, The Artist’s View, Exhibition
catalogue, London, Concourse Gallery, Barbican Centre, 1989, 17.

e Lebanon, The Artist’s View, op.cit.

'8 Mustafa Farrakh, Tarigi ila al-fann, Beirut, 1986.

13 Lebanon, The Artist’s View, op.cit., 170. Cf. also plate no. 6, 26.

2 Lebanon, The Artist’s View, op.cit., 160.

*! Interview with Hadjdj Ahmad Fleifel, November 1998, Beirut.

134

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

about, but it was a category of its own, with its own artists. Knowledge of the technique was
transmitted from master to disciple; locally prepared materials (natural pigments, gomma
arabica, Bleu d’Orient) were used. The work was targeted at the masses and mainly
illustrated local mythologies and folkloric tales (‘Antar and ‘Abla. Imam ‘Al1, Noah’s Ark,
al-Buraq, and so on). Such artworks were mainly found in oriental cafes and barbershops,
along with pictures of the Holy places and calligraphic verses from the Koran. That the work
was seldom signed was probably due to the illiteracy of the artists, though there are some
known names like Sabir RadjhT (late nineteenth century) and Abt Subhi al-Tinawi. The case
of the latter deserves mention. Since his death in 1971, this kind of authentic original
colourful decorative artwork can be considered extinct. Only cheap imitations still persist for
tourists’ consumption.

Parallel with the European-inspired school of art, it is interesting to mention the presence
at the turn of the century of a local school of painting inspired by Ottoman pictorial art (see
figure 3). These paintings were mainly derived from Persian miniatures, which are
technically characterized by twodimensional representation, the absence of contrast between
light and shadow, pure colours and defined contours. Basically faithful to the aesthetics of the
miniature, the major addition was the integration of two Western innovations: chiaroscuro
and perspective. This school was influenced by the fact that during the Ottoman period only
military schools used to offer art courses, thought necessary for versing army officers in
topography. This undoubtedly explains the sense of detail and precision of execution evident
in the work of artists like Ibrahim Sarbiyya (1865-?), Dimashqiyyeh (his most famous
painting dates from 1893), ‘Alt Djammal (worked in the last quarter of the nineteenth
century), Tawfiq Tariq (1875-1941), Ibrahim Nadjdjar (late nineteenth century), Salah
Lababidi (1898-1985), Muhammad Sa‘id Mar‘ (late XIX c.) and others.? They were the last
generation of artists to attempt to steer a course between drawing and photography. After the
First World War, the world had changed, and painting as a discipline aimed for more than
mere manual dexterity. In addition, the collapse of the Ottoman Empire led to the decline of
all Ottoman-related tastes and preferences.

A third type of popular artists was also very present in the region: commercial artists who
reproduced any figurative image that for some reason could not be printed. For instance,
before the arrival of coloured offset printing cinemas used to find it cheaper to paint a poster
than to print one. Some artists worked mainly in this way and not for private customers. But
some of their production can sometimes be found in homes. Needless to say, however, that it
is of mediocre quality. Nowadays this category of artists still produces movie posters and
politicians’ street portraits. Names like Sha‘ban Lawand and Hawwarian are found at
virtually every corner, especially during election time.

In order to examine more closely the presence of images in Levantine interiors, the study
covered items that logically go hand-in-hand with them. For example, the availability of huge
quantities of turn-of-the-century frames in the flea market is a further proof of the adoption of
images by households. Most of the frames show a sophisticated woodwork and finish,
indicating the concern and attention that people used to give to decorative details.

In addition to frames, interiors were filled with figurative bas-reliefs. These wooden
elements mainly carved as parts of furniture, portrayed animals and flowers in a very delicate
way. The influence of the Art Nouveau is widespread, but it is its adaptation to vernacular use
and taste that is more striking. The whole picture wouldn't be complete without mentioning
the always present folding screens with their painted panels: Khalil (he signed himself Halil
in the Latin alphabet) was the most fashionable specialized artist of the era, although his work
has never been published (see figure 4).

2 Michel Fani, Dictionnaire de la peinture au Liban, Paris, 1997.

135

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

The other items that adorned interiors were the ones executed by the female dwellers.
Women were expected to excel in sewing and knitting, and other works with needle and
thread. They competed in producing the most sophisticated canvases that were ultimately
hanged proudly in the salons. Other activities involved painting on silk and velvet.
Surprisingly, most of the images represent European interiors or royal hunting trips. Although
this kind of work is not in fashion anymore, one seldom finds an interior without a knitted
canvas somewhere. It was definitely the most widespread female artistic activity in the first
half of the century.

To conclude this discussion on the era of eclecticism, it is clear that the image won a
respectable place in the Levantine interiors in the first fifty years of the twentieth century.
Walls were filled with photos of ancestors, coupled with painted portraits of parents.
Religious pictures still had their own place, for their baraka, but more space was now
allocated too to different artistic works produced by the female members of the household.

Conclusion

With the weakening of the Ottoman Empire and the expanding interest of Western powers in
the Levant, the place of the image in Levantine interiors started to assume growing
importance. The European model was considered as the most advanced and to copy it was
thought to be the shortest way to advancement and modernity. Traditions were abandoned as
enemies of progress and forgotten by force of neglect. Popular vernacular forms of local art
were considered vulgar and of inferior taste. With the French mandate over Lebanon, the
presence of the European-inspired image was becoming more and more preponderant at the
expense of the Ottoman-inspired school. The first public exhibition of paintings took place at
the American University of Beirut in 1929.%% On this occasion, Karam Malham Karam, one
of the most influential press personalities, wrote: “When will the Orientals know the value of
the artist? When will they know that art has no equivalent value in the universe? Kings and
Emirs die, but the artist remains. Thrones fall down, and countries vanish, yet art stays alive,
doesn't shake and doesn’t die”*. The attitude towards fine arts started changing among
people who became more receptive to the new iconography. The creation of the Académie
Libanaise des Beaux-Arts in 1937 increased the numbers of artists dramatically. Plastic art
became a part of the Lebanese social scene. The launching by the Lebanese government of
the Salon du Printemps in 1953 acknowledged the importance of contemporary art in the
advancement of the society as a matter of national interest. Soon after, the first commercial
gallery, Galerie One, opened its doors in 1963. Nowadays, the country counts twenty-four
professional galleries with an average of two openings per week, and sixteen cultural centres.
The Lebanese Association of Painters and Sculptors has around six hundred members, but
unfortunately there are no official figures regarding the volume of the market. All forms of
traditional art have become virtually extinct and the heritage mentioned in official discourse
goes back only to the pioneer Da’tid Qorm and the Western-inspired art disciplines.

Bibliography
Daghir, Sharbil, Madhahib al-husn, Beirut, Al-Markaz al-thaqaft al-‘arabi, 1998.

Fani, Michel, Dictionnaire de la peinture au Liban, Paris, Edition de I’Escalier, 1997.

= Mustafa Farrtikh, op.cit., 154.
2 Karam Malham Karam, “Rishat al-djabbar fannan sa‘luk”. 4/ Ahwal, 3 Dec. 1929, 3.

136

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Farrukh, Mustafa, Tarigt ild al-fann, Beirut, Naufal Publishers, 1986.
Fakhtir1, ‘Abd al-Latif and ‘ItanT Mukhtar, Bayritund, Beirut, 1997.

Ghannam, Riyad, Mugata ‘at Djabal Lubnan fi al-qarn al-tasi‘ ‘ashar, Bissane Publishers,
2000.

Kanso, Akram, La peinture populaire arabe, Ph.D Thesis, Paris VIII University, June 1991.

Lebanon: The Artist’s View, Exhibition catalogue, London, Concourse Gallery, Barbican
Centre, 1989.

Lubnan: Mabahith ‘ilmiyya wa-idjtima ‘iyya, Beirut, Lebanese University Publications, 1969.

Mansel, Philip, Constantinople. City of the World's Desire, 1453-1924, Harmonds-worth,
1997.

Mouhasseb, Nadine, Daoud Corm, Beirut, 1998.
Naef, Silvia, 4 la recherche d’une modernité arabe, Geneva, Editions Slatkine, 1996.
Paget, Claire, Murs et plafonds peints du Liban, Beirut, Editions Terre du Liban, 1998.

Saliba, Robert, Beirut 1920-1940: Domestic Architecture between tradition and Modernity,
Beirut, Order of Engineers and Architects, 1998.

Stafford, Marilyn, Silent Stories, London, Saqi Books, 1998.

Yammine, Mohsen, Histoires Intimes. Liban, 1900-1960, Arles, Actes Sud - Fondation Arabe
pour I’image, 1998.

Al-Zahi, Farid, Al-djasad wa-1-siira wa-l-mukaddas fi-I-islam, Beirut, Dar Ifrigiyia al-Sharq,
1999.

137



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fig. 2: Example of vernacular artworks from turn-of-the-century Lebanese interior.

138

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fig. 4: Decorated furniture by Halil

139

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PEINDRE POUR ETRE MODERNE? REMARQUES SUR
L’ADOPTION DE L’ART OCCIDENTAL DANS L’ORIENT
ARABE

Silvia Naef

Abstract: Painting to be modern? Remarks on the adoption of Western art in the Arab
East

This article will show how the adoption of Western style art at the end of the 19™ and the
beginning of the 20" century in the Arab world is to be considered within the general
modernization process, which coincided with it. Painting and sculpture became activities
that aimed to prove that the Arabs were capable to become “civilized” people. Racist
theories and reflections about the “essence” of "civilizations" were used in the debate
about the necessity of introducing art in the Western way. The paper will essentially focus
on Egypt, the first Arab country to introduce an institutionalized art teaching and
exhibition system.

“Comment étre moderne” (le pourquoi semblant aller de soi) est une des principales
questions qui se posent a la culture arabe depuis le 19°™ si¢cle. Les réponses qui lui ont été
données ont évolué¢ au fil des décennies: a un ¢blouissement parfois un peu naif et a une
émulation de ce qui provient d’Occident succéde, a partir de la deuxiéme moitié du 20"
siecle, la recherche d’un mode d’affirmation identitaire, la volonté de construire une
modernité spécifique, “enracinée” dans I’humus local. C’est la premiére période, celle de I’
“émulation”, qui sera traitée ici.

sk ok sk

Parmi les moyens adoptés par les élites modernistes dés le 19°™ siécle pour signifier leur
adhésion au projet de modernisation, il y eut, sur le plan visuel, le réaménagement de 1’espace
urbain a la maniére occidentale, 1’adoption de nouvelles techniques de construction et de
styles ainsi que l'érection de monuments dans 1’espace public.' C’est ainsi que Mustafa
Kemal, le fondateur de la Turquie moderne, déclara que toute nation civilisée se devait
d’élever des statues a ses grands hommes.” Dans I'espace intérieur, I’ameublement occidental
fit son apparition et I’image (portrait peint ou photographique, tableau, fresque) conquit une
place d’honneur.’ Le portrait, rapidement adopté, montre le changement des modes
vestimentaires: dés la fin du 19°™ siécle, les couches supérieures aiment se faire portraiturer
en chapeau e4t redingote, les gallons habillés en petits marins et les filies en robes a froufrou
(ills la et Ib).

! Cf. notamment Figures de [’orientalisme en architecture, Revue du Monde Musulman et de la Méditerranée,
73/74 (1996).

? Klaus Kreiser, “Public Monuments in Turkey and Egypt, 1840-1916”, Mugarnas, 14 (1997), 113-14. Voir a ce
propos la critique de Rashid Rida, Le califat ou I'imamat supréme, trad. de H. Laoust, Paris, 1986 (1°° éd.
1935), 82 et 139-141.

® Saleh Barakat, “The place of the image in the Levantine interiors - The Lebanese case” dans ce méme recueil,
ainsi que Claire Paget, Murs et plafonds peints, Liban XIXe sié¢cle, Beyrouth, 1998.

¢ Philip Mansel, Splendeurs des sultans, Les dynasties musulmanes 1869-1952, Paris, 1990. Engin Ozendes,
Abdullah Freéres, Ottoman Court Photographers, Istanbul, 1998.

140

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dans ce contexte, le concept d” “art” devait a son tour subir une révision totale, révision
qui se produisit dans le cadre de ce projet beaucoup plus vaste, adopté par les élites arabes,
qui était celui de la modernisation. Ainsi, la question posée dans le titre se révéle moins
incongrue qu’elle n’en parait a premiére vue, car I’art dans sa conception académique
occidentale est I'un des nombreux signes extérieurs d’une modernité occidentale adoptée.
L’objet de cet article est de donner un apergu des biais par lesquels ce type d’art devint un des
¢léments marquant la volonté de s’approprier la modernité. Si le phénomeéne s’observe dans
I’ensemble de I’Orient arabe, c’est en Egypte, ou le projet de modernisation remonte au début
du 19°™ siécle, que ce processus peut étre suivi le plus aisément, d’ou la place prépondérante
donnée ici a ce pays.

L ’adoption de [ "art occidental

Dans les pays de 1’Orient ottoman, les techniques et les conceptions multiples de ce que 1’on
nomme communément “I’art islamique™ furent délais sées pour céder la place a I “art
moderne” (en arabe al-fann al-hadith / ai-mu dasir). Si avant 1850 les modes de production
traditionnels étaient encore bien vivants (comme en témoignent les récits de voyageurs
européens tels Nerval),” en 1930 le terme de fann ne s’appliquait déja plus qu’a I’art pratiqué
selon les critéres européens, un art académique qui empruntait son langage stylistique a la
tradition des écoles d’art et ses sujets a la peinture orientaliste ou de paysages. L’art
islamique, désormais désigné par le terme al-fann al-islamf, avait da lui céder la place.”

LY

La notion d’ “absence d’art “dans le monde musulman

L’abandon de I’art traditionnel peut étre attribué a la supériorité prétée a 1’art occidental
comme a I’ensemble de sa production culturelle. Pour comprendre ce type de processus, il est
utile de se référer a une anecdote rapportée par Ernest Gellner. Dans un article consacré a la
domination coloniale, celuici affirmait que certains traits de la culture dominante peuvent,
dans des conditions déterminées, venir a étre considérés comme supérieurs, sans qu’il y ait a
cela des raisons concrétes. Ainsi, les pantalons étroits portés par les soldats européens
devinrent un symbole de la modernisation pour les élites du monde musulman, qui les
adoptérent 4 la place du pantalon bouffant traditionnel.® On pourrait dire la méme chose dans
le domaine qui nous intéresse: objectivement parlant, il n’y a pas de raison de considérer un
type d’art intrinséquement supérieur a un autre; cependant, la culture européenne, dominante,
parvint & imposer ses valeurs et ses concepts.

® Nous employons ce terme ici non pas comme pendant d’“art chrétien”, mais plutdt d’“art occidental” (comme
opposé aux arts des autres civilisations), donc pour désigner les arts, certes trés variés, pratiqués dans les
territoires influencés par les civilisations appartenant a la sphére d’influence de la religion musulmane. Le
terme d’ “art musulman” est aujourd’hui critiqué par un certain nombre d’auteurs. Cf. a ce sujet Oleg Grabar,
La forma tion de [’art islamique, trad. Y. Thoraval, Paris, 1987, 11-32, ou, dans 1’original anglais, 7he
Formation of Islamic Art, New Haven/Londres, 1973, 1-18.

® Gérard de Nerval, “Des arts chez les Orientaux” in Euvres completes, Paris, 1984, vol. 11, 825-829; “Peinture
des Turcs”, ibidem, 869-874.

7 Ce processus a lieu tout d’abord dans la capitale de I’Empire, Istanbul, puis dans les provinces. Sur la
naissance et I’évolution de 1’art en Turquie, voir notamment Histoire de la peinture turque. Geneéve, 1988.

® Ernest Gellner, “The Mightier Pen: The Double Standards of Inside-out Colonialism”, 159-69, dans: E.
Gellner, Encounters with Nationalism, Oxford, 1995 (1° éd. 1994). “In the course of their domination,
social traits of the dominators which may have been totally irrelevant to the situation benefited from a free
ride: for instance, European soldiers wore fairly narrow rather than baggy trousers, and modernizing-
Westernizing Muslim rulers imitated this sartorial feature, much to the irritation of their own soldiers, who
were less smitten by an uncritical general yearning for the West. So they rolled up their trousers in defiance
of the West and of their own officers. However, this does not mean that tight trousers are an absolutely
essential constituent of human progress; nor does it mean that baggy trousers advance cultural fulfilment.”
(p- 160).

141

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Si quelques ulémas conservateurs combattirent les innovations, les intellectuels et les
politiciens modernisateurs concordérent a considérer que seule 1’adoption des pratiques
européennes et une modernisation plus ou moins radicale pouvaient faire sortir les pays
d’Orient de 1'état de 1éthargie dans lequel ils étaient tombés, et qui avait permis a I’Europe
d’affirmer sa suprématie. C’est ce mouvement, qui saisit tous les domaines de la vie sans
exception, qui conduisit en art a 1’adoption des formes occidentales, figuratives, et, par leur
aspiration a I’imitation de la nature, opposées au concept qui avait prévalu dans Dart
islamique. Avec 1’opéra et le théatre, I’ “amour de I’art”, pratique courante de la bourgeoisie
occidentale comme 1’a montré Bourdieu, fit son apparition aupreés des nouvelles élites
modernistes d’Orient et commenga 4 faire partie de leurs pratiques sociales.’

Pourquoi ’art islamique parut-il démodé au point d’étre remplacé par un art d’un type
nouveau?

“C’est dans cette optique que le Département de la Culture et de I’Information entend
réaliser son objectif. Il apporte son soutien permanent au monde des arts afin d’étre en
mesure d’offrir au regard étranger une image moderne et créative de 1’Etat des Emirats
Arabes unis, au travers des auvres présentées par ses artistes."’

Cette phrase, extraite d’un catalogue d’une exposition qui eut lieu a Paris en 1998 (!), illustre
bien 1’état d’esprit qui conduisit a 1’abandon des traditions de la région et a I’adoption de I’art
occidental au début du siécle: il fallait montrer, au “regard étranger” qu’on pouvait étre
moderne et créatif, bref, qu’on pouvait étre “civilisé”.

Les prémisses théoriques sont a chercher dans la pensée du 1 siécle occidental. Deux
sont les thémes qui, quoique extérieurs au domaine de I’art, influencérent le débat:
premi¢rement, la foi dans le progrés et I’évolution de I’humanité vers le mieux;
deuxiémement, 1’idéologie de la différence des races et des caractéres “innés” qui seraient
propres a chacune d’entre elles.

Le dix-neuviéme siécle fut celui des salons et de I’art officiel, art qui célébrait les
nouvelles nations d’Europe et leurs mythes constitutifs, qu’ils fussent laiques ou religieux,
grecs ou chrétiens. C’est ainsi que se développa la peinture d’histoire dont le but était
d’exalter les grandes étapes de la nation; les thémes bibliques soulignaient l’origine
chrétienne des nations européen nes. Cette peinture €tait, comme toute la tradition occidentale
depuis la Renaissance, figurative et naturaliste. La hiérarchisation des civilisations sur une
échelle dans laquelle 1'Occident représentait le sommet, amenait a considérer que 1’art
occidental était 1‘aune a laquelle toute production artistique devait étre mesurée. En art, I’idée
d’un progrés constant qui se serait manifesté par un mimétisme toujours accru entre objet
représenté et objet réel, était extrémement répandue dans la pensée occidentale comme 1’a
montré récemment Olga Hazan.'' Ernst Gombrich avait déja illustré il y a quelques années
comment cette idée prit toute son ampleur au 19°™ siécle, lorsqu’un paralléle fut tiré entre
I"art et les sciences, et le concept d’évolution transposé dans le domaine artistique.'” L’art de
I’époque en vint a constituer I’aboutissement d’une longue évolution ayant conduit des
madones du Moyen age, encore caractérisées par une forte schématisation, a un “réalisme”
techniquement toujours plus accompli. Dans cette optique, qui faisait de la ressemblance

9éme

° Pierre Bourdieu et Alain Darbel, L’amour de I’art, Les musées et leur public, 1% ¢d. Paris, 1966, plusieurs
rééditions.

0 4rtistes Contemporains des Emirats Arabes Unis, Paris, Institut du Monde Arabe, 14 septembre — 14 octobre
1998, catalogue, pages non numérotées. Nous soulignons.

n Olga Hazan, Le mythe du progreés artistique, Etude critique d’un concept fondateur du discours sur 'art
depuis la Renaissance, Montréal / Paris, 1999.

2 Emst Gombrich, Kunst und Fortschritt, Wirkung und Wandlung einer Idee, Cologne, 2°™ &d. 1987 (1% éd.
1978).

142

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

supposée d’une ceuvre avec le “réel” le critére supréme d’excellence artistique, les formes
d’art pratiquées dans le monde musulman, régies par des considérations autres, ne pouvaient
représenter qu’un stade inférieur de 1’évolution. Ces arts étaient le plus souvent abstraits,
voire schématiques; méme lorsqu’ils étaient figuratifs, ils avaient développé une esthétique
propre régie par des critéres différents de ceux qui caractérisaient I’art européen." Par
consequent, I’art islamique ne pouvait étre considéré que comme relevant du domaine des
arts appliqués ou décoratifs, donc comme n’étant pas un “art” au sens propre.

S’y ajoute que les orientalistes, qui commencérent a étudier les textes des juristes
musulmans, y trouverent formulée ’interdiction de représenter tout étre vivant, toute forme
de vie autre que végétale, ce qui, logiquement, devait limiter les possibilités de ’art figuratif.
L’époque tendant a expliquer toute la civilisation musulmane par les textes normatifs, on en
déduisit que puisque ces textes condamnaient la figuration, celle-ci ne pouvait pas exister.
Cette idée s’enracina au point que lorsque des Européens découvrirent, a la fin du 19°™°
siécle, les chateaux omeyyades dans le désert de Syrie, chateaux richement décorés de
fresques figuratives et de statues, ils les attribuérent d’abord a 1’époque hellénistique tardive
et essayerent, par la suite, d’expliquer ces formes d’art qui “n’auraient pas di exister”, par
des subtilités juridiques peu convaincantes.'* Le préjugé était si fort qu’en 1920 encore Louis
Massignon était obligé d’affirmer devant le public d’une conférence parisienne qu’il y avait
bel et bien des arts en pays d’Islam et qu’“on dit qu’il n’y a pas d’art musulman, et on le dit
pour une raison trés simple, c’est qu’on répéte que le Coran nie la représentation des
formes™."

On conclut donc a une “absence d’art” dans le monde musulman, absence qui trouvait
encore une autre explication: 1’attitude de rejet total que 1I’on croyait avoir détectée chez les
“Sémites” pour l’art figuratif. Parlant une langue sémitique et pratiquant une religion
monothéiste se réclamant de I’héritage abrahamique, les Arabes de religion musulmane
devinrent, dans ce contexte, les “Sémites” par excellence. Dans la pensée du 19°™ siécle,
I’esprit sémitique, jugé borné et incapable de créer, constituait 1’antithése de la civilisation
grecque d’abord, européenne par la suite. Ainsi, pour Ernest Renan qui peut étre considéré
comme un des propagateurs les plus éminents de cette idée, I’Islam incarnait 1’“esprit
sémitique” a la perfection:

“L’islam est la plus compléete négation de I’Europe; I’islam est le fanatisme [...], I’islam

est le dédain de la science, la suppression de la société civile; c’est 1’épouvantable

simplicité de [’esprit sémitique, rétrécissant le cerveau humain, le fermant a toute idée
délicate, a tout sentiment fin, a toute recherche rationnelle, pour le mettre en face d’une
éternelle tautologie: Dieu est Dieu”.'®

L’“absence d’art” chez les Arabes était ainsi une conséquence naturelle de leur mentalité:

“Tout le luxe européen, depuis I’ Antiquité jusqu’au dix-septiéme siccle, est venu d’Orient.
Je dis le luxe et non point I’art; il y a I’infini de 1’un a I’autre; la Gréce, qui, sous le rapport
du gott, a une immense supériorité sur le reste de I’humanité, n’était pas un pays de luxe;

¥ Voir notamment Alexandre Papadopoulo, L islam et [’art musulman, Paris, 1976; trad. En allemand sous le
titre Islamische Kunst, Freiburg i. Br., 1977.

 Voir notamment Joseph Karabacek, “Uber die Auffindung eines Chalifenschlosses in der Nordarabischen
Wiiste, Vortrag”, Almanach der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, 52 (1902), 341 ss.; Ernst
Herzfeld, Die Malereien von Samarra, Berlin (1927), VU.

' Legon au Collége de France le 25 février 1920. Louis Massignon, “Les méthodes de réalisation artistique des
peuples de I'slam”, Syria, U (1921), 47-53 et 149-160, republié¢ dans Opera minora, Beyrouth (1963), vol.
111, 9-24.

'® Ernest Renan, “De la part des peuples sémitiques dans I’histoire de la civilisation”, Discours d'ouverture du
cours de langues hébraique, chaldaique et syriaque au Collége de France, prononcé le 21 février 1862, dans:
Ernest Renan, Mélanges d'histoire et de voyages, Paris, s.d., 22.

143

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[...] il y aurait a examiner si ce luxe asiatique, celui de Babylone par exemple, est bien le
fait des Sémites; j’en doute pour ma part”."’

L’Orient pouvait ainsi parvenir a produire du luxe, appréci¢é mais néanmoins signe de
barbarie. Cependant, malgré cette connotation négative, méme le luxe restait un produit trop
raffiné pour des peuples capables tout au plus de produire de 1’abstraction.

L’ “absence d’art” que 1’on croyait constater principalement dans le monde arabe n’était
pas vue comme une conséquence de la marginalisation politique et économique de cette
région, mais tout simplement comme le résultat d’une supposée répugnance sémitique a créer
des images, répugnance dont I’origine étaient attribuée au caractére des paysages du désert,
plats et monotones, qui ne pouvaient conduire qu’a 1’abstraction, aussi bien sur le plan
religieux que culturel. Citons encore une fois Renan:

“La conscience sémitique est claire mais peu étendue. Elle comprend merveilleusement

Iunité, elle ne sait pas atteindre la multiplicité.”'®

Cette these fut reprise par un nombre important d’historiens de I’art musulman au 19™ et
dans la premiére moitié de 20°™ siécle. Ainsi, pour ne citer qu’un exemple parmi d’autres,
Georges Margais, tout en admettant qu’il fallait étre prudent lorsqu’on introduisait le facteur
ethnique, y voyait en 1932 la cause de I’aversion pour toute représentation figurative:

“Chez les Juifs aussi, [...], et bien plus chez les musulmans, I’interdiction religieuse n’a fait
. . . N . 19
que confirmer une inaptitude ancienne et peut-étre ‘raciale’”.

En 1962, dans son ouvrage dédi¢ a la peinture arabe, Richard Ettinghausen faisait figurer
(quoique prudemment) une tradition sémitique d’aversion a 1I’égard du figuratif parmi les
raisons ayant limité I’expression figurative.” Cette thése permettait en outre d’expliquer
pourquoi I’art de la miniature avait fleuri surtout en Perse, pays indo-européen.’' De ce fait,
on en vint a considérer qu’il y avait chez les Arabes une incapacité, voire une répugnance
presque physique a pratiquer un art figuratif comparable a celui de 1’Occident.

Pour ou contre 'introduction des arts plastiques occidentaux?

Le débat en Egypte

Ces idées furent reprises, sans trop de questionnements, par les intellectuels de la
Renaissance arabe qui admirent la thése de 1’absence d’art. Certes, 1’analyse que 1’on fit
I’attribuait généralement a d’autres facteurs, notamment a une lecture trop sévere des textes
religieux. Nombreux furent ainsi les auteurs qui, suivant I’exemple de Muhammad ‘Abduh,
s’évertuérent 2 montrer que si dans la premiére période de ’islam une interdiction de la
figuration avait été nécessaire, rien ne justifiait désormais une attitude aussi rigoriste.”? Par

Y Ibidem, 19-20.

® Cité¢ dans: Laudyee Rétat, “Introduction générale”, dans: Ernest Renan, Histoire des origines du
christianisme, 2 vol., Paris, 1995, vol. 2, XIX.

2 Georges Margais, “La question des images dans I’art musulman”, Mélanges d’histoire et d’archéologie de
I’Occident musulman, t. 1, Alger, 1957, 72-73. 1° publication dans Byzantion, VU (1932), 161-83.

? Richard Ettinghausen, La peinture arabe, Genéve, 1977, 13 (1 éd. 1962).

e Georges Margais, op. cit., 79: “La Perse musulmane n’a pas sculpté les étres mais elle les a peints. Les
artistes doués d’imagination créatrice et capables d’observation n’ont pas seulement vu dans 1’étre humain et
dans I’ammal un motif de décor, ils en ont dégagé le caractére pittoresque. [...]. Par la aussi ils se rapprochent
de nous. On sait le golt que manifestent nos peintres modernes pour les miniatures persanes. Parents de
race, a ce qu’on assure, de eeux qui les créerent, nous nous sentons plus pres d’eux malgré la distance, nous
croyons pénétrer plus complétement leur pensée; tandis que des provinces de I’art musulman plus voisines de
nous, dans I’espace, nous restent malgré tout des terres étrangeres”. (Nous soulignons).

2 Muhammad ‘Abduh, “Al-suwar wa-1-thamathil wa-fawa’iduha, wa-hukmuha”, dans: Al- a ‘mal al-kamila Ii-
l-imam Muhammad ‘Abduh, 6 vols., Beyrouth, 1962, vol. 2, 171-214. L’article fut publié¢ dans 4/-Manar en
1903.

144

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

conséquent, il fallait emprunter a ’Occident ses arts, en méme temps que ses sciences et ses
techniques.

L’adoption de 1’art occidental et ’abandon de I’art musulman ne s’étaient pourtant pas
faits sans débat, comme le montre un certain nombre d’articles parus dans la revue L 'Egypte
contemporaine entre 1910 et 1913, suite a la création, en 1908, de I’Ecole des Beaux-Arts du
Caire (madrasat al-funiin al-djamila). Les opinions exprimées étaient certes trés différentes,
mais il en ressort qu’indépendamment de leur origine, les intervenants partaient tous du
présupposé qu’il n’y avait pas d’art dans le monde musulman en général et arabe en
particulier. Au début d’un article trés symptomatiquement intitulé “Des aptitudes artistiques
des Egyptiens d’aprés les résultats obtenus a I’Ecole des Beaux-Arts”,? le sculpteur frangais
Guillaume Laplagne, qui dirigeait I’Ecole des Beaux-Arts depuis sa fondation,” disait a
propos de I’attitude du public lors de son inauguration:

“L’unanimité fut touchante, chez les indigénes comme chez les Européens, pour affirmer

Uinaptitude absolue des Egyptiens a ces arts. C’était, pour résumer le sentiment général,
Lo 25

essayer d’apprendre a parier a des sourds-muets”.

Laplagne, qui défendait le projet dont il était I’'un des initiateurs, partageait 1’idée de
I’absence d’art en Egypte, tout en ne I’attribuant pas & une incapacité innée des Egyptiens,
mais plutoét au manque d’opportunités d’apprentissage. En dépit des nombreuses invasions, il
était inconcevable pour I’auteur que les Egyptiens eussent pu entiérement perdre le sens de la
création artistique propre a leurs ancétres pharaoniques.”® Si “I’art” était absent du pays, ceci
était di a des raisons matérielles et a “une interprétation fausse de certains passages du
Coran” ainsi qu’ “a I’interdiction [faite] par le Prophéte de représenter la figure humaine”.*’
Contrairement a de nombreux contemporains, Laplagne incluait I’art islamique dans la
catégorie de I’art, et allait jusqu’a reconnaitre que celui-ci avait connu une période de gloire,
tout en considérant que la limitation imposée par la religion a ’expression artistique en avait
réduit la durée et les possibilités créatrices”™; selon lui, peinture, sculpture et architecture
étaient indissociables et 1'une ne pouvait prospérer sans 1’autre.”” En outre, les conditions
matérielles, c’est-a-dire 1’absence aussi bien d’un marché pour la peinture et la sculpture que
d’un systéme d’enseignement dans le pays, faisaient que la carriére artistique n’était guere
envisageable pour un Egyptien:

N3

“Les talents étaient étouffés avant que d’éclore, leur naissance était impossible. Nous
n’avons donc pas le droit de dire qu’il n’y a en Egypte ni peintres ni sculpteurs, pas plus
que nous ne serions autorisés a affirmer qu’il n’y a pas de poétes dans un pays ou les
enfants ne pourraient pas apprendre a parier”.*

Deux ans d’activité de I’Ecole des Beaux-Arts du Caire venaient confirmer I’utilité d’une

telle institution. En effet. “I’Egyptien se montrait éléve docile et intelligent”,”’ mais aussi

2L 'Egypte contemporaine, 1 (1910), 432-440.

* Les ouvrages de référence courants donnent trés peu de renseignements sur cet artiste. Ainsi, Bénézit se limite
a dire de lui: “sculpteur, né a Ervy (Aube) au XIX° siécle (Ec. Fr.). Eléve de Barrias. Sociétaire des Artistes
Francais depuis 1894, il figura au Salon de ce groupement et y obtint une mention honorable en 1898”.

2L "Egypte contemporaine, art. cit., 432. Nous soulignons.

*® Ibidem, 432-33.

7 Ibid., 433.

% Ibidem.

* Ibidem, 433-34.

** Ibidem, 434.

*! Ibidem, 435.

145

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

constant et travailleur.’? 11 ne faisait donc pas de doute que, dans le cadre général de la
renaissance que le pays connaissait, I’art allait revivre:

“il y a deux ans a peine [...] que les jeunes Egyptiens ont pu trouver les moyens de savoir

eux-mémes et de prouver aux autres qu’ils pouvaient devenir des artistes”.”

Ainsi, tout en défendant une conception essentialiste de la capacité créatrice et artistique (les
Egyptiens pouvaient devenir des artistes parce que leurs ancétres I’avaient été) et en ayant
une vision eurocentrique de ce que I’art devait étre (peinture et sculpture figuratives,
architecture), Laplagne ne croyait pas, contrairement aux partisans de [’incapacité
“sémitique”, a une inhabilité innée des Egyptiens a créer selon les régles de I’art académique
occidental. En effet, grace a son encouragement et a son soutien, de nombreux éleves de
I’école du Caire, dont le sculpteur Mahmud Mukhtar (1891-1934), purent étudier en Europe
et jeter les bases d’un art égyptien.”*

Le plaidoyer de Laplagne était loin de faire I’unanimité, aussi bien parmi les Egyptiens
que parmi les Européens résidant au Caire. En 1913 paraissait, également dans L 'Egypte
contemporaine, un article de Ahmad Zaki Pacha (1867-1934), un des protagonistes de la
Renaissance arabe, alors secrétaire du Conseil des ministres, intitulé “Le passé et I’avenir de
I’art musulman en Egypte - Mémoire sur la genése et la floraison de I’art musulman et sur les
moyens propres a le faire revivre en Egypte”.*> Cet article s’ouvrait sur la nécessaire
régénération du pays et sur le “relévement intellectuel™® de sa population. Pour atteindre ce
but, les lettres et les arts devaient renaitre a leur tour. Si la renaissance des lettres était déja
bien avancée, beaucoup restait a faire quant a celle de I’art, terme par lequel 1’auteur
entendait, comme le titre I’indique, exclusivement 1’art musulman. En effet, pour Ahmad
Zakq, fils de son époque, “I’art est I’expression du génie d'un peuple: comme la littéra-ture, il
en refléte la civilisation”.’” Les arts n’auraient pu revivre en Egypte qu’en revenant a
I’héritage local, mot désignant ici les arts de I’Islam et non pas ceux de I’Egypte ancienne
auxquels pensait Laplagne. Sur plusieurs pages, 1’auteur revenait sur le caractére de 1’art
musulman ainsi que sur les influences qu’il eut ou qu’il était censé avoir exercées sur les arts
des autres civilisations. Sa réflexion s’achevait par I’énumération des causes de la décadence
de cet art musulman d’Egypte, qui d’aprés Zaki, avait connu son apogée a 1’époque
mamelouke.*® Si les Croisés avaient apporté “le premier coup a I’art musulman” en Egypte,*
les Ottomans en avaient provoqué la ruine: Ies “hordes de Sélim U”*’ emportérent avec elles
non seulement tout les beaux objets qu’ils trouvérent, mais emmenérent également a Istanbul
1800 artistes, vidant ainsi le pays de tous ses créateurs: “Du jour au lendemain, l’art a
disparu™.*' Ces allégations, qui correspondent bien a un certain esprit anti-ottoman et anti-
turc de 1’époque, se basent néanmoins sur les écrits de 1’historien Muhammad Ibn lyas (1448-

* Ibidem, 439.

3 Ibidem, 435. Nous soulignons.

* Mahmiid Mukhtar fut I’auteur du monument Le réveil de | "Egypte, érigé en 1928, qui évoquait les luttes pour
I’indépendance. 1l se trouve actuellement devant I’Université égyptienne au Caire. Un musée est dédié¢ a
I’artiste a Zamalek (Mathaf al-maththal Mahmtd Mukhtar/Museum of Sculptor Mahmoud Moukhtar, Le
Caire, 1984 (?)). Nom-breuses sont les publications qui lui sont consacrées, notamment Badr al-Din Abu
Ghazi, Al-maththal Mukhtar, Le Caire, 1994 ou, plus ancien mais en frangais, Badr Abou Ghazi / Gabriel
Boctor, Mouktar ou le réveil de I’Egypte, Le Caire, 1949.

3L "Egypte contemporaine, 4 (1913), 1-32.

* Ibidem, 1.

* Ibidem, 2.

*® Ibidem, 11 et 17.

* Ibidem, 13.

“ Ibidem, 13.

“ Ibidem, 19.

146

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1524), que I'auteur cite. Apres les Ottomans, un autre envahisseur porta a terme I’ceuvre de
destruction: les Frangais, qui prirent le pays en 1798 et qui s’emparérent du peu qui restait.

Ce vide n’aurait pu étre comblé qu’en réinstaurant la tradition de 1’art islamique en
Egypte, mais la vraie, non pas cette forme abatardie, mise au gotit du jour, que I’on voyait
désormais partout dans les rues du Caire et qui se prétendait une forme “rajeunie” d’art
musulman.”? La rééducation et la régénérescence des arts musulmans passaient par deux
moyens: la rue et I’école.”® Par “rué¢” I’auteur entendait I’espace urbain qui était en train de
s’occidentaliser et de perdre sa physionomie originale au grand dam des touristes.** Afin
d’éviter cela, il fallait instituer une “commission d’embellissement” composée d’ingénieurs
mais aussi d’artistes et qui devait permettre aux Egyptiens de retrouver le golt des belles
choses.*’ Quant a 1’école, il s’agissait bien pour Zaki Pacha de 1’Ecole des Beaux-Arts fondée
en 1908. Si les meilleurs ¢€léves de cette école devaient devenir des “artistes complets,
peintres, sculpteurs ou architectes”® et devaient bénéficier de bourses leurs permettant de se
rendre “dans les pays oul se trouvent encore les plus beaux spécimens de I’art musulman™,"” la
majorité devait en revanche étre orientée vers les arts industriels. Cependant, tout en restant
ouvriers, ils devaient devenir “des artistes capables de créer selon leur tempérament
national”.*® 11 fallait ainsi exclure tout style occidental® et ne garder, a I’Ecole des Beaux-
Arts, des maitres européens que pour “la direction générale et les régles de la composition”.*
Pour Ahmad Zak1 il n’était pas question d’introduire I’art occidental dans le pays; ce dont
I’Egypte avait besoin, était une revitalisation des arts autochtones, qui étaient issus du pays et
par conséquent, adaptés a ses conditions climatiques, politiques et sociales.

Max Herz Pacha, architecte en chef du comité de conservation des monuments de 1’art
arabe et conservateur du Musée arabe au Caire de 1890 a 1914, répondait, la méme année
encore, aux remarques de Ahmad Zaki.”' Pour Herz, ce qu’il fallait soutenir en Egypte n’était
pas un art musulman, mais 1’artisanat qui selon lui, était toujours bien vivant. Ce n’était que
par le travail manuel et par la pratique que les ouvriers-artisans parviendraient a créer des
ceuvres d’art, comme cela avait été le cas de Brunelleschi, Lorenzo Ghiberti, Benvenuto
Cellini et bien d’autres protagonistes de la Renaissance italienne.’® Il pronait d’ailleurs la
création, & la place de I’Ecole des Beaux-Arts, d’une Ecole d’Arts appliqués a I’Industrie.>
Dans cette école, les éleves auraient appris a copier des ceuvres de ’art musulman,
notamment celles qui étaient chronologiquement et géographiquement plus proches d’eux.
Cela aurait da leur permettre de s’épanouir; c’est alors qu’ils auraient éventuellement pu, de
leur propre initiative ou a l’instigation de leurs enseignants, s’essayer a 1’art figuratif
occidental, mais, disait-il,

* Ibidem, 20.

* Ibidem, 21.

* Ibidem.

* Ibidem, 22-25. Un comité consultatif des Beaux-Arts allait étre créé par décret gouvememental le 20 janvier
1928. Ce comité avait entre autre la charge de développer “I’esprit artistique”, d’éduquer le “gott public” et
de contribuer au progres des beaux-arts: L 'Egypte contemporaine, 108-109 (1928), 531.

* Ibidem, 28.

*” Ibidem. Nous soulignons.

*® Ibidem, 29.

* Ibidem, 30.

** Ibidem.

*! Max Herz, “Quelques observations sur la communication de S.E. Ahmed Z¢ki Pacha ‘Le passé et I’avenir de
I’art musulman en Egypte’”, L'Egypte contemporaine, 4 (1913), 387-98. Sur Max Herz Pacha, cf. les travaux
de Istvan Ormos (Université de Budapest).

*2 Ibidem, 395.

* Ibidem.

147

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

“jamais avant! La mentalité actuelle de I’Egyptien, telle qu’elle a été formée par les
innombrables coefficients qui échappent a I’analyse, n’est pas apte a la représentation de
la figure humaine, ni en relief, ni en peinture; du moins, pas de la maniére que nous avons
appris a la connaitre.””*

La tradition occidentale ne pouvait pas fleurir en Egypte, car il n’y avait pas “de terrain
préparé, pas de traditions, pas d’atavisme”.”> Au lieu d’inculquer des concepts et des
techniques étranggres, il fallait permettre aux habitants du pays de renouer avec leur propre
tradition.

Ce qui ressort de ces prises de position, c¢’est que I’art musulman constituait alors encore
une option. Ce ne devait plus étre le cas aprés la Premiére Guerre mondiale, lorsque se mit en
place, en Egypte, un systéme d’encouragement a la production artistique de type occidental
qui s’imposa dans un pays aspirant a rattraper le retard qu’il croyait avoir par rapport a
I’Europe. L’idée que I’art musulman était un non-art finit par s’imposer et la production
locale dut ainsi céder la place a I’art académique de facture occidentale, paradoxalement
considéré comme plus avancé et “moderne”.*®

Il est d’ailleurs symptomatique que le terme utilisé couramment pour désigner la premiére
génération de peintres a la mode occidentale fiit celui de ruwwad, pionniers. Dans leurs
mémoires ou leurs écrits, artistes et amateurs d’art témoignent de cet état d’esprit. Ainsi
Muhammad Nagi (1888-1956), un des premiers peintres égyptiens, connu pour ses toiles
impressionnistes, écrivait:

“L’inaptitude en art du fellah est désespérante! Le négre du Congo ou 1’aborigéne des iles
de la Sonde ont plus de confidences a nous faire. Il n’y a pas d’art spontané du fellah...”.”’

En 1932, le secrétaire de 1’ Association des Amis de la Culture frangaise au Caire, Morik Brin,
considérait avec stupeur les “progres” accomplis dans un pays “ou tout était a créer”.>®

Les “pionniers” étaient fortement marqués par 1’idée qu’ils devaient rattraper le retard
accumulé par rapport a I’Europe, ce rattrapage étant une sorte de devoir patriotique qu’il
fallait accomplir pour aider leurs pays sur le chemin de la modernisation. C’est ce
qu’exprimait notamment un article paru dans la revue égyptienne A/- ‘Usir en 1929:

“La premicre exposition égyptienne de beaux-arts coincida avec le début du mouvement
pour I’indépendance, et son organisation en 1919 fut un signe t¢ moignant de I’aptitude de
I’Egypte a renaitre. En effet, les beaux-arts sont toujours un signe de la renaissance et de
la civilisation.”

Un peu plus loin, I'auteur considérait qu’ayant déja connu une renaissance artistique,
I’Egypte devait servir de phare aux autres pays d’Orient.”’

Remarques finales

Ce qui a été dit ici de ’Egypte est vrai également dans les principaux centres de la vie
intellectuelle de I’Orient arabe.’ A Beyrouth, des ateliers d’artistes portraitistes s’ouvrirent

> Ibidem.

* Ibidem, 396.

%% Sur 1’évolution de I’art en Egypte, Silvia Naef, 4 la recherche d’une modernité arabe, L évolution des arts
plastiques en Egypte, au Liban et en Irak, Genéve, 1996 (traduction arabe sous presse).

*” Mohamed Naghi, Un impressionniste égyptien (frangais /arabe), Le Caire, 1988, 47.

*® Morik Brin, Peintres et sculpteurs de I’Egypte contemporaine, Le Caire, 1935, 53.

*° Sha‘aban Zaki, “Haqiqat al-nahda al-fanniyya al-misriyya fI al-naht wa-1-taswir”, 4/~ ‘Usir, 21 (1929), 528.
Nous soulignons.

* Ibidem, 531.

1 Au Maghreb, seule la Tunisie vit s’éclore, avant 1’indépendance, une peinture a ’occidentale pratiquée par
des autochtones: Anthologie de la peinture en Tunisie, 1894-1970, Tunis, 1998.

148

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dans les années 1880; a Bagdad, des jeunes éléves-officiers ottomans apprirent a peindre des
paysages et des portraits pendant qu’ils accomplissaient leur formation militaire a Istanbul
(ill. 2a)**; 4 Damas, une peinture orientaliste, inspirée par le travail de quelques artistes
européens installés dans la ville, commenga a étre pratiquée dans les premicres années du
siecle.”

Dés les années vingt, les nouvelles entités étatiques semi-indépendantes créées au Proche-
Orient apres la chute de I’Empire ottoman envoyerent des boursiers en Europe suivre des
cours dans les académies d’art, a Rome et a Paris, ou dans les écoles d’art privées, comme
I’ Académie Julian & Paris. Des expositions furent également organisées: au Caire dés 1919,
a Beyrouth dés la fin des années vingt, dans un cadre plus informel et improvisé; a Bagdad, la
premiére exposition de tableaux eut lieu a la Foire agricole et industrielle de 1931.%° Si en
Irak ’envoi des premiers boursiers a I’étrangeren 1931 pouvait encore faire sourire,’® dés
1939 I’enseignement de I’art y fut institutionnalisé, d’abord au sein de 1’Institut de Musique,
puis dans un institut indépendant (Ma ‘had al-funiin al-djamila), fondé en 1941.

Quel type d’art pratiquaient ces artistes d’un genre nouveau? Lorsqu’on regarde leurs ceuvres,
on constate rapidement que, si I’on excepte 1’éphémére groupe des surréalistes égyptiens,®’
les “pionniers” étaient en décalage complet par rapport aux avant-gardes occidentales, ce qui
allait leur étre reproché par des auteurs plus tardifs.®® L’académisme, figuratif et naturaliste,
remis en question en Occident depuis le début du siccle, représentait la forme d’art a acquérir
et a maitriser. Lorsqu’ils étaient confrontés a la production d’artistes comme Matisse qui
essayaient de sortir des canons esthétiques et stylistiques hérités de la Renaissance par
I’application entre autres des principes de I’art islamique, la plupart d’entre eux la rejetaient
avec vigueur, comme l’illustrent ces lignes dues a un des peintres les plus productifs de cette
époque, le Libanais Mustafa Farrtikh (1901-1957):

“Comme cela s’était déja produit dans les domaines littéraire, social et politique, un esprit
vicieux et sournois s’est infiltré dans 1’art, le détournant de la bonne voie [pour 1’orienter]
vers des objectifs peu louables crachant ce venin mortel qui s’est manifesté a nous a
travers Picasso, Dufy et Matisse. Antéchrists de 1’art qui ont transformé I’art et les mceurs
et ont entaché la pureté des beaux-arts par leurs styles sauvages avec lesquels ils
commercent et détériorent le golt des gens. Ce sont 1a des escroqueries diaboliques que
des plumes 6egxécrables soumises a une certaine idéologie répandent... Que Dieu nous libére
de ce mal!”

L’académisme orientalisant marqua la peinture de chevalet dans 1I’Orient arabe durant toute la
premiére moitié du siécle, aussi bien en ce qui conceme les sujets que dans la maniére de les
choisir: ainsi, alors que les peintres appartenaient généralement a des milieux urbanisés et
occidentalisés, il se plaisaient a peindre des sujets “exotiques” (femmes voilées, cafés) et
populaires (ill. 2b). Le regard que 1’on portait sur soi était celui de 1’Autre: c’était le
pittoresque, 1’étrange qui était recherché. Il est vrai qu’en formant des jeunes étudiants, les

2 pour plus de détails, Silvia Naef, op. cit.

® Sur la Syrie, cf. Al-fann al-tashkili al-mu ‘asir fi Suriyah / Contemporary Art in Syria, 1898-1998,
(arabe/anglais), Damas (1998).

& Et, a partir de 1922, le Salon du Caire, annuel.

% Nizar Salim, Al-fann al- ‘iragt al-mu ‘asir, Lausanne (1977), 49 (page 49 également de la traduction francaise,
L’art contemporain en Iraq).

“n s’agissait du jeune peintre Akram Shukri, envoyé en Angleterre aux frais du gouvemement irakien. NarT al-
Rawi, Ta’ammulat fi al-fann al- ‘iraqi al-hadith, Bagdad (1962), 9.

¢7 Cf. Samir Gharib, Al-siryaliyya fi Misr, Le Caire (1986). Version anglaise abrégée: Samir Gharieb, Surrealism
in Egypt and Plastic Arts, Le Caire (1986).

% Pour un résumé de la question, Silvia Naef, op.cit., 73-79.

 Mustafa Farriikh, Tarigr il al-fann, Beyrouth, 1986, 129.

149

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pouvoirs publics n’aspiraient pas a révolutionner le monde de I’art, mais a constituer un
réservoir d’artistes locaux.”

On reprit un langage plastique étranger, sans que cela posat de probleme. On voulait étre
moderne, et cela signifiait essentiellement: montrer au “regard étranger” qu’on pouvait faire
tout aussi bien que les Occidentaux, qu’aprés une phase d’apprentissage, on serait capable
d’atteindre le meme niveau. Etre moderne vouiait dire emprunter a I’Occident, voire méme
défendre la tradition (académique) occidentale contre les attaques qu’elle subissait de
I’intérieur. Cet état d’esprit correspondait a ce que Taha Husayn exprima sans ambages en
1938 dans L’avenir de la culture en Egypte. Son pays, disait-il, était un pays d’Occident,
I’Occident s’étendant jusqu’a la Mésopotamie. N’ayant rien en commun ni avec I’Extréme-
Orient ni avec I'Iran,”" marqué des I’Antiquité par des influences venant du Nord de la
Méditerranée (la civilisation gréco-romaine), rien ne I’empéchait d’adopter, afin d’accomplir
sa modernisation, la culture européenne.”” Modernisation d’ailleurs plutét que modemité: ceci
est valable également dans le domaine artistique. En effet, la question de la modernité, de son
sens, de ses styles et de ses contenus, ne se posait pas vraiment. Elle ne devait devenir
actuelle qu’aprés les indépendances.” Dans I’art arabe de la premiére moitié du 20°™ siécle,
la modernité était implicite, elle s’exprimait par I’exercice d’une activité inconnue jusque-la
et en rupture avec une tradition locale désormais per¢gue comme démodée.

7 Subhi al-Sharini, 77 sana ma ‘a al-funiin al-djamila fi Misr, Le Caire (1985), 4.

. Taha Husayn, “Mustaqbal al-thaqafa bi-Misr murtabit bi-madiha al-ba‘id”, dans: Al- madjmii’a al-kainila li-
mu allifat al-duktir Taha Husayn, Beyrouth, 16 vol., (1982-85). Vol. 9, 20.

7 Ibidem, 21.

7 Silvia Naef, op. cit., notamment ch. IV.

150

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

111.1a) Khalil Salibi, Portrait de Khalil K. Sarkis (1925) - Beyrouth, Orient-Institut der
Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft (1997).

Khalil Salib1 (ou Saleeby), Liban (1870-1928). Etudes d'art a Edimbourg (1890), puis aux
Etats-Unis. Séjours a Paris et a Londres. Donna des cours de dessin a I'Université
américaine de Beyrouth a partir de 1900. Ouvrit un atelier en 1922, ou des jeunes peintres
apprirent le métier. Cf. Samir Saleeby, Khalil Saleeby, A Painter From Lebanon / Un
peintre du Liban / Musawwir min Lubnan (anglais/frangais/arabe), Beyrouth, 1986.

151



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11. 1b) Khalil Salibi, Portrait de Louise Bustani Sarkis (1925) - Beyrouth, Orient-Institut
der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft (1997).

152



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. 2a) ‘Abd al-Qadir al-Rassam. Vaches au bord du Tigre (daté 1321h = 1903/4) -

Bagdad, Musée des Pionniers.

‘Abd al-Qadir al-Rassam, Irak (1882-1952). Apprit la peinture a I'Académie militaire
d'Istanbul.

111. 2b) Yisuf Kamil. Scéne champétre, s.d. - Le Caire, Musée d'art égyptien moderne.

Yasuf Kamil, Egypte (1891-1971). Inscrit a 1'Ecole des Beaux-Arts du Caire dés sa
fondation en 1908, il poursuivit ses €¢tudes comme boursier a 1'Académie des Beaux-Arts
de Rome aupres d'Umberto Coromaldi et Antonio Calcagnadoro (1925-29). Cf. Badr al-
Din  Abt  Ghaz, Yasuf  Kamil  (en  arabe), Le Caire, 1982.

153



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE ROLE OF ART IN EARLY REPUBLICAN
MODERNIZATION IN TURKEY"

Duygu Koksal

Scholarship on nineteenth century European nationalism has shown us how the development
of a national language, national literature and national art went hand in hand with processes
of economic and bureaucratic modernization." In this classic model the realm of culture could
not easily be separated from developments in the economic and political realms and it was
hard to say which preceded the others chronologically. In cases of late nation formation such
as in the Middle East, on the other hand, art and literature are usually perceived as a direct
extension of the modernizing project of the state. This is true for perceptions of the Turkish
case as well. Scholars of Turkish modernization as well as conservative or liberal critiques of
the nation-state in Turkey focus on the realm of culture as the ultimate target of republican
modernization. There are two broad assumptions of most scholarship on Turkish
modernization. First, it is stated that cultural reforms were imposed in an authoritarian and
monopolizing manner by the state. Second, it is asserted that the cultural reforms were
imitative of the Western model and therefore artificial.

This paper claims that this is a simplistic way of perceiving cultural modernization in
Turkey. It is argued here that cultural modernization was taking place not only through statist
measures, but also through the works of groups of intellectuals, artists, thinkers and writers
who could be critical of the new state’s cultural and social policies. Although it is true that
the new republican state was the most influential actor in the cultural arena, this paper claims
that a relatively independent sphere also existed for cultural production. This paper studies
the cultural arena of the 1930s and 1940s in Turkey by analysing an important weekly journal
Yeni Adam (the New Man) which appeared between 1934 and 1979. In this journal, creativity
in art and literature was seen as closely connected with the ability to relate oneself to ‘the
local’, in ways that differed from the official nationalist outlook. Three different approaches
to art co-existed in the journal, namely a Westernist cosmopolitan stance, a social realist
stance and an “unofficial” position defending nationalist art.

The first stance viewed art in terms of a strictly Westernist and imitative project of
modernization. Among these three stances it is usually this one which is simplistically seen as
the general model for early republican art and literature. Following this line of thought, it is
generally assumed that in late modernizing societies artistic and literary work can only be
produced under the direction of the state and reflect official concerns. In other words, the
realm of artistic creation is perceived in an instrumentalist manner; it serves to support,
maintain and spread the ideology of the nation-state. A parallel assumption is the one which
perceives the early republican art scene as a monolithic body of works and ideas under the
authoritarian single-party regime.

It is argued here that the latter two stances, namely the social realist and the “unofficial”
nationalist, provided alternatives in the sphere of artistic creation, allowing for a number of
approaches and not necessarily dominated by the official one. The paper claims that such
pluralism of ideas actually point to the relative autonomy created in the field of artistic

* This research was funded by the Bogazigi University Research Fund with the project number 00HZ10.
*Ernest Gellner, Nations and Nationalism, Ithaca: Cornell University Press, 1983; Benedict Anderson, Imagined
Communities, London: Verso, 1991.

154

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

creation vis-a-vis an official republican art propagated and commissioned by the state.
Secondly, it is argued that these plural approaches did not necessarily contradict each other. It
is asserted that the resolution of the tension among them is hidden within the internal
theoretical tensions of nationalism.

The politics of culture in Turkey

The 1930s and 1940s represent a critical period in the republican experience of Turkey.
These are the two decades when it seems that the republic (established in 1923) was
gradually reflecting on its own mission and reviewing its modernization strategies. The realm
of culture carried great importance for both the political (official) nationalists of the period
and for the intelligentsia who were not direct extensions of the state.

In the scholarship on nationalism, it is customary to divide political nationalism and
cultural nationalism without, of course, exclusively differentiating the two categories from
each other.” The cultural nationalist tends to see the nation as the expression of natural
solidarity, “united not by reason or law, but through passionate sentiments rooted in nature
and history”,® while political nationalists work to establish the nation-state as an institution.
In the early stages of nation formation it is in fact especially difficult to differentiate the
cultural nationalists from the political nationalists, since state building is an encompassing
project involving all sectors of the population. Besides, in this transition period, social actors
outside the state scarcely exist.

In these early stages, while being preoccupied with the nation’s culture as a sign of its
worth among world nations, cultural nationalists were also well aware that culture could
become an instrument for political mobilization, socialization and education. Political
nationalists in turn were also aware of the potential of cultural symbols for the defining of
national identity. That is why, especially in this early period, they came up with a cultural
nationalism of their own (the official cultural nationalism).

It is true that official nationalism took a particularly monopolizing attitude to culture in the
1940s: attempts at a re-writing of Turkish history and a re-interpretation of the philological
sources of Turkish language are two cases in point.* While realizing the difficulty of
differentiating between two types of nationalists in this early period of state formation, we
still find the distinction useful. The political (official) nationalists perceived and used cultural
nationalism as a means to realize the dual missions of legitimation of the republican regime
and modernization of the people, while the cultural nationalists accepted the notion of a
national culture as a natural way of life for the whole community. In this paper, by cultural
nationalists we are referring to circles of intellectuals grouped around literary or art currents
and journals who could question the cultural strategies and specific policies of the single-
party regime.

The contribution of cultural nationalists to defining national identity is interesting to study
since they are the ones developing the various nuances, shades and even criticisms of Turkish
nationalism. It has been observed that cultural nationalism which does not directly work for
the establishment and empowering of a nation-state carries within it the seeds of criticism of

2 Eugene Kamenka, ed., Nationalism: The Nature of the Evolution of an Idea, Canberra: Austrialian University
Press, 1973; John Plamenatz, “Two Types of Nationalism” in: Eugene Kamenka (ed.), Nationalism, 23-36;
John Hutchinson, “Moral Innovators and the Politics of Regeneration: the Distinctive Role of Cultural
Nationalists in Nation-Building”, in A. D. Smith, ed., Ethnicity and Nationalism, Leiden: E. J. Brill, 1992,
101-17.

® Isiah Berlin, Vico and Herder, London: Hogarth Press, 1976, 158-63, quoted in Hutchinson, “Moral
Innovators”, 103.

* Biiisra Ersanli Behar, fktidar ve Tarih, Istanbul: Afa, 1992.

155

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

the official nationalism.” Of course cultural nationalists are nationalists ultimately and they,
too, are constrained by their assumptions about the superiority and unity of the nation’s
identity. Nevertheless, the vocabulary of cultural nationalism has to emphasize an additional
assumption. This is the assumption of national difference or the cultural difference of the
nation from other nations. The contents of this cultural difference are never clearly definable
and never strictly formulated. Their preoccupation with the ambiguous nature of cultural
difference lets cultural nationalists exist in and tolerate a pluralist environment. Cultural
nationalism provides an arena of negotiation for the differing definitions of culture.

Social realists and collectivists with leftist tendencies constitute another group within the
unofficial intelligentsia of the 1930s and early 1940s. The cultural nationalists consisted of
those who built their intellectual or literary careers on the idea of the differentiation between
culture and civilization underlined by Ziya Gokalp. These were preoccupied with the
resolution of this question through a sort of synthesis (between the Western and the local),
and can broadly be named the ‘synthesists’. Such figures as Yahya Kemal, Ahmed Hamdi
Tanpnar, Peyami Safa, Ismail Hakki Baltacioglu, Miimtaz Turhan are some important names
from this group. For them cultural difference of the nation stemmed from its local traditions,
namely traditions inherited from the Turco-Islamic experience of living. Their cultural
nationalism, though conservative in its dealings with the local culture, was politically more
liberal and self-critical than the official nationalism, due to its emphasis on the human
element and on the concrete experience of everyday life.

The social realist/collectivist group consisted of intellectuals such as Suat Dervis,
Hiisamettin Bozok, Kerim Sadi, Rasih Nuri ileri and Suphi Nuri ileri. The common
perspective connecting these names to each other was a preoccupation with representations of
the working and living conditions of the lower classes. These representations had to be
realist; in other words, they had to reflect social conflicts, inequalities and class struggle. In
their vocabulary, the nation did not necessarily exist as a cultural collectivity. Rather, for
them, there was a need for a new definition of culture and a new art which would represent
the nation in its reality, namely by concerning itself with the labouring industrial and rural
masses. This group cannot be called cultural nationalists since they concentrated on the
material conditions of working sectors of the population. On the other hand, however, they
employ a nationalist vocabulary to the extent that their writings are preoccupied with
theoretical questions about an aesthetics for the new nation rather than with crude everyday
politics. They were influenced by Soviet art, literature and criticism but did not necessarily
favour the Soviet political model. Their concern was with the notion of true representation of
the nation's realities through art and literature.

Although they sounded similar to the proponents of the Kadro group®, who voiced their
demands for a Turkish revolutionary art in terms of historical materialism and constituted one
of the important ideological formulations of official nationalism, the social realists did not
have access to positions in the state or were not able to climb the higher echelons of the
bureaucracy as members of Kadro were. Besides, unlike the Kadro intellectuals, they were
perceived by the single-party regime as part of the opposition. Their writings were frequently
persecuted, their papers and journals closed down.

This article focuses on the journal Yeni Adam as a site where the unofficial cultural
nationalism of both the more conservative synthesists and the social realists is elaborated.
There are two basic aims in the rest of the article: one, to show the differences between the
nationalist art of the “synthesists” and the realist art of the “social realists”, second, to explain

® Hutchinson, “Moral Innovators”.

® Kadro was a group of prominent intellectuals (Sevket Siireyya Aydemir, Burhan Asaf Belge; Vedat Nedim
Tor, Ismail Hiisrev Tokin and Yakup Kadri Karaosmanoglu) associated with the journal Kadro (1932-34)
who had announced as their aim the formulation of the new regime’s nationalist ideology.

156

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

why these two positions, emphasizing two different modes of representation, could smoothly
coexist in the journal Yeni Adam during 1930s and 40s.

Yeni Adam and the cultural life of the new nation

The republican intelligentsia inherited two questions about art from late Ottoman society.
One concerned the relationship between artistic representation and reality, and the other the
question of the utility of art to society. The debate about the nature of artistic representation
had already started in 1910s when a group of painters established the Ottoman Painters
Society and discussed whether art (painting) meant an imitation of nature or its
reinterpretation through the artistic imagination. Along this axis attitudes could then be
classified as realist or idealist. Both the realists and idealists were concerned with the utility
of art, though in their own ways. For the realists its pedagogic and documentary qualities
mattered, whereas for the idealists its ethical and morally refining qualities carried
importance.”

Early republican thinking on art was, not surprisingly, preoccupied with the question of
the “nationality” of art. The question was important to both proponents of a national,
reformist art (as in Kadro), and also more cosmopolitan artists favouring the notion of a
universal art (such as the artists within and critics of the D Group, 1933). For groups
following them, such as Yeniler (the New Group, 1940), or the Onlar (the Group of 10,
1947), the question of art’s nationality became a driving preoccupation with “the local
sources of modern art”.® The awareness of becoming a nation (or building a nation) actually
brought the two questions together. In other words, the relationship of art to society could not
be conceived without addressing the methodological problem (of realism versus idealism)
and the problem of utility. Such were the questions central to the intelligentsia of the 1930s
and 1940s and reflected in the pages of Yeni Adam.

Yeni Adam presented itself as a weekly journal of ideas when it first appeared in 1934. Its
owner and director was Ismail Hakki Baltacioglu (1888-1978). One of the longest surviving
journals of republican Turkey, though twice shut down for political reasons, Yeni Adam was
very much influenced by the person and charisma of Baltacioglu who was also a calligrapher
and playwright in addition to his career in the field of education. Baltacioglu had served as
the rector of Istanbul University (Dariilfunun) between 1923-27, and was a professor of
pedagogy there until the university reform of 1933. With the encouragement of such literary
figures as Ahmed Hamdi Tanpinar and Nurullah Atag, Baltacioglu started the newspaper Yeni
Adam after he lost his job at the university, and was to run it until his death.

From the beginning the journal was preoccupied with the art and culture of the new
republic. The paper voiced oppositional viewpoints by explicitly criticizing several
government policies, including the university reform and the village institutes project. It
opened its pages to several figures of the Turkish left like Suphi Nuri fleri, Hiisamettin Bozok
and Kerim Sadi as well as to more conservative figures like Peyami Safa. The paper was first
shut down in 1938 for one year because of its anti-German articles and later in 1946 for about
15 months. The reason for the second closure is not very clear but seems to be related with
the journal’s critical attitude toward certain RPP policies concerning the passage to multi-
party politics.

The case of Yeni Adam shows that in 1930s and 1940s Turkey neither the question of
national identity nor the problem of political legitimation and mobilization were resolved. As
political opposition was suppressed, cultural opposition (opposition formulated through the

7 Kemal Iskender, “Cumhuriyet Tiirkiye’sinde Sanat ve Estetik”, Cumhurivet Dénemi Tiirkive Ansiklopedisi,
Istanbul: fletisim, Vol. 7, 1746.

® Nurullah Berk, Kaya Ozsezgin, Cumhuriyet Dénemi Tiirk Resmi, Ankara: s Bankasi Kiiltiir Yayinlari, 1983,
106-108.

157

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

realm of culture) could survive only if it was expressed in terms of nationalist concerns. The
realm of culture allowed some opposition since what was meant by “the nation’s culture” was
somewhat open to interpretation. It is through this gap created in the sphere of culture that a
plurality of voices could creep in.

The director of Yeni Adam, Baltacioglu himself, had been pushed into the ranks of the
opposition (or, at least, found himself distanced from the singleparty regime) with his
expulsion from Istanbul University during the 1933 university reform. This act aimed to
reform the Turkish university system and to revolutionize the mentality of higher education
in Turkey. It was performed under the guidance of a group of foreign professors (mostly
German) and it seems that Baltacioglu was removed from his office upon the
recommendation of one of these professors. The existing cadres of the university at that time
were considered as not serving the interests of the new regime and Baltacioglu himself was
viewed as a figure of the Mesrutiyet (the Second Constitutional Period, 1908-09) rather than
of the Republic.

The marginalization of Baltacioglu within the higher education cadres (at least until 1939
when he was offered another position at Ankara University) must have contributed to the
overall non-conformist attitude in Yeni Adam in the 1930s and early 1940s. Baltacioglu
explicitly voiced his criticisms of the policies of the Ministry of Education and the Ministry
of Culture, for example. He could never forget his removal from office and in several
writings drew attention to the fact that he was the original father of some of the ideas that
were now being applied in the system without reference to him. In 1934, the prominent
Kadro member Sevket Siireyya criticized Yeni Adam for being an eclectic publication and
later Baltacioglu himself for the idealism he demonstrated.’ Baltacioglu responded by stating
that he was neither an individualist nor a collectivist, but was drawing a synthesis between
Durkheim and Bergson. To the accusations about eclecticism, Baltacioglu responded by
saying that for his journal eclecticism was not a disadvantage since Yeni Adam, unlike Kadro,
did not aim at formulating the ideology of the new regime.'® The relatively independent
intellectual stance of Yeni Adam thus makes it a good source for research into perceptions of
art in the 1930s and early 1940s.

Representing the nation: social realism versus national art

A Westernist attitude is the one that is normally expected from a journal of art and culture
and it has an important place in Yeni Adam’s agenda as well. The numerous works of art the
journal displays and the topics its articles cover reflect this. The journal’s cover pages are full
of reliefs and statues from ancient Greece, examples of Renaissance art, or of modern works
of art from impressionists and even cubists. Articles on the philosophy of art, aesthetics and
criticism are mostly translated from European thinkers. The journal also announces and
welcomes any art exhibitions, regardless of the currents of art involved. A critical yet always
encouraging tone is noticeable in the comments on these exhibitions. In fact, this attitude
reflects the general mood of the Turkish republican intelligentsia with regard to Western
cultural production, where the belief is that it is great art that built Western civilization. The
underlying assumption is that only those societies with important works of art (acknowledged
so internationally) deserve to exist as societies (nations) in the present-day world. I am not
interested in this Westernist outlook per se since it is an attitude normally to be expected
from the intellectuals of a country undertaking a belated project of modernization. What
interests me is the two other positions that follow.

° Kadro, No. 27 and 29. 1939.
10 “Kadro’ya Gore Yeni Adam, Yeni Adam’a Gore Yeni Adam”, Yeni Adam, 23, April 1934, 11; “Kadro’ya
Cevap”, Yeni Adam, 9 July 1934, 5.

158

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Another position reflected in the journal is the social realist one which claims that art
should reflect society: its material, moral and social state and needs. This collectivist attitude
carries a humanist tone and focuses on the socio-economic inequalities both within the new
nation and around the world. In doing this, it seems that the journal writers have been
influenced by the writings of Soviet social realist thinkers on art and literature. The cover
pages of the journal during the Second World War years, are full of drawings and caricatures
which take a critical view of the war and the losses brought by it. These figures mostly
employ sarcasm, irony and even cynicism about the human condition and the experience of
war (see figure 1 and 2). The social realist is best observed in a series of articles in the journal
about the daily lives of the working classes of Istanbul. In this series, different authors visit
the locations where the lower classes live, work and enter tain themselves. They get into
warm conversations, write about their interactions and offer observations. Interestingly, the
scenes from the lives of the working classes are illustrated not through photographs, but
through drawings. These drawings and the drawings on the cover pages belong to such
important figures as Fikret Mualla, Zeki Faik izer and Mahmud Cuda. They employ both
impressionist and realist techniques.

The social realist stance emphasizes social needs and material life.'' The emphasis is on
the objective representation of social life and realities. In an article called “New Art for the
New Man”, Vahdet Giiltekin views art as born from the society and as serving the society in
return.'” The inner world of the artist is secondary to social life and is to be expressed only in
its relation to the outer world. Social life is the only rule which art should follow. The artist’s
work is a work of documentation of life in its lived and daily sense. Here, the body of the
nation is represented in the body of the peasant, worker or the revolutionary youth, all
working, struggling with nature or utilizing tools and machinery (see fig.3/4).

The emphasis on life is actually an emphasis on people’s notion of beauty rather than that
of the artist himself. The values of the artist always follow those of his audience. 13 Therefore,
the new art propagated by social realists with its explicit stress on the figurative
representations of a social collectivity differs from modern art both in technique and
philosophy.

The other position on art in the journal is the strongly delineated nationalist stance with its
emphasis on national art. This concern is voiced especially in the writings of Baltacioglu
under such titles as: “Tiirk Ressami Uyan™"* (Wake up, Turkish Painter) “Milliyetciligim™"
(My Nationalism); “Fatih'in Heykeli 'ni Tiirk Yapabilir™'® (Only a Turk Can Make the Statue
of Fatih); “Resimde Tiirk’e Dogru™'” (Toward the Turk in Painting); “Bir Sanat Ihtilali”"® (A
Revolution in Art).

The emphasis on utility and service to the collectivity demanded by social realists is
observable too in Baltacioglu’s writings; though he founds his ideas on a different
philosophy, the American pragmatism of William James and John Dewey. When describing
the secondary school of his dreams, Baltacioglu portrays students in their art classes creating
not for the sake of pure training and education but producing “works” with real social
function, theatre posters, newspaper advertisements, and so on."” For Baltacioglu, like the

" “yeni Adama Yeni Sanat”, Yeni Adam, 72, 1935, 12 and “Collectif Sanat”, Yeni Adam, 75, 1935, 12.
2 «Yeni Adama Yeni Sanat”, Yeni Adam, 72, 1935, 12.

3 Vahdet Giiltekin, “Sanatin Seyri”, Yeni Adam, 71, 1935, 12.

Y Yeni Adam, 4, 1934, 6.

Y Yeni Adam, 384, 1942, 2.

' Yeni Adam, 361, 1941, 2.

Y Yeni Adam, 368,1942, 2.

'8 Yeni Adam, 616, 1949, 2.

' «“Riiyamdaki Mektep”, Yeni Adam, 142, 1936, 4.

159

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

social realists, any art that does not respond to the necessities of its social context is ill and
degenerate.”’ For him, too, the artist is the “social man per se.”'

The artist should work for the low socio-economic sectors of the population, for the streets
and the city rather than for the privileged few.?? The poor should be represented as a whole,
as a collectivity. Baltacioglu equates the importance of the arts for the new nation with the
importance of pedagogy or the economy. In fact he calls the new republic “the republic of
fine arts”.> Artistic works are indispensable to the new nation-state for spreading its values.
Possible themes that could connect the artist to his people are: the Anatolian railways, the
new Turkish woman, the Turkish aeroplane industry, Turkish shipping, Turkish folk
pedagogy, Turkish youth and children, Turkish population growth and so on.

In a little editorial essay most probably written by Baltacioglu, the figure of the labourer
from Karabiik, one of the centres of Turkey’s iron, steel and coal industry is designated as the
model for the “new man” of the republic. The essay is accompanied by a drawing, showing
the miner with his pickaxe in his hand, smoking and relaxing in front of the huge iron, steel
and coal factories (see fig. 5).

Up to this point, what we have drawn from Baltacioglu permits us to equate his ideas with
those of social realists. But a more comprehensive reading of Baltacioglu will reveal his call
for a national art, which is quite distinct from a social realist approach. Although both views
share the perception of art as being ultimately for and about a collectivity, Baltacioglu took
art as a representation of the inner, spiritual, moral world of a people whereas the social
realists saw it as a way of describing an outer, material reality.* According to Baltacioglu,
the new painting will be more nationalized as it is popularized and vernacularized while
admittedly losing some of its earlier grace, perspective and sensitivity.*

The relation of national art to the society is different. Art from this perspective should
reflect the inner, spiritual and moral collectivity and reflect the society in this sense. The
national artist feels the values, emotions and pains and joys that trickle down from the mass
of the population and reflects them back to the society through his artwork.?® The particular
cultural nationalism of Baltacioglu, formulated with attention to a national “tradition” that
remains unchanged while other social institutions are changing, gives clues about his
conception of national art. The religion, language, morals, law, art and cuisine of the Turkish
nation are indeed changing, according to him. But things like the logic of language, musical
melodies or philosophy of life remain unchanged in these instances and make up
“tradition”.*’

Form, according to Baltacioglu, is a national value, and there is an ideal human form for
Turks. Also there are colours that Turks use often and together. Every nation has a way of
composing the world and the universe. Technique is international but it is necessary to search
for national painting techniques. For reaching the national painting old and new folk painting
should be studied in search of commonalities in form, colour, composition and technique.*®

For Baltacioglu, the basic principles of the philosophy of Turkish plastic arts are as
follows: In Turkish plastic arts the work is both a copy of nature and different from it; it is a
new creation produced according to the rules of nature. Nature is a whole, it does not consist

2 «Tiirk Ressami Uyan”, Yeni Adam, 4, 1934, 6.

! “Sanatin Cemiyet Hayatina Hizmeti”, Yeni Adam, 226, 1939, 13.

*2 «Tiirk Ressanu Uyan”, Yeni Adam, 4, 1934, 6.

2 “Giizel Sanatlar Cumhuriyeti”, Yeni Adam, 3, 1934, 6.

**«Yeni Adama Yeni Sanat”, Yeni Adam, 72, 1935, 12.

* “Tiirk Ressamu Uyan, Yeni Adam, 4, 1934, 6.

%% “Sanatin Cemiyet Hayatina Hizmeti”, Yeni Adam, 226, 1939, 12-13.
7 “Millet Nedir Ne Degildir?”, Yeni Adam, 416, 1942, 2.

?® “Resimde Tiirk’e Dogru”, Yeni Adam, 368, 1942, 2.

160

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

of fragments and parts. Baltacioglu’s organicist notion of the Turkish plastic arts is more
developed in his later writings where he argues that no organ in natural plant or animal life is
useless, and that every organ has its particular use.”’

Baltacioglu illustrates his point by telling this story. While writing a play for the
traditional shadow theatre Karagdz in 1940, he asked painter Mahmud Cuda to draw
representations of such additional characters as Greta Garbo, Tarzan, Mickey Mouse, Charlie
Chaplin and Nurullah Ata¢™ to be included in the play. Cuda tried but finally confessed that
these new faces and bodies had a completely different anatomy than that of the traditional
characters of Karagdz. Baltacioglu later admitted that this problem led him to think about an
aesthetics which defied naturalist anatomy and naturalist perspective in painting.”' Still at the
time Baltacioglu insisted on the creation of such characters and with the help of painter
Abidin Dino his play, called “Karagéz Ankara’da”, was performed in Ankara in 1940 (see
fig. 6).*

Starting from the 1920s Baltacioglu had obviously started thinking about the Turkish
plastic arts as anthropomorphic and as inspired by the proportions of the human body, human
postures and human communities.” The letters of the Arabic alphabet and the ways in which
these letters are reinterpreted by Turkish calligraphers demonstrate, for him, that the Turco-
Islamic plastic arts are founded on a conception of form following human proportions. Turco-
Islamic architecture is similarly based on these proportions and human postures (see figures
7, 8 and 9).

It is now clear that the call for national art diverges from the realism of the social realists
with their emphasis on the objective (outer, material) realities of the people. Evidently, these
material realities interest Baltacioglu as well, but the emphasis on the outer reality of the
society exists along with the call for a national art that reflects the spirit of the nation.

From a theoretical standpoint. Baltacioglu’s demand for national art is caught in the
tension between the call for a search for national sentiments in art and the urge for the
description of such sentiments as already existing realities. In other words, is the nation to be
reflected as a reality through artistic work, or is it going to be searched for in the folk
traditions and reimagined? The tension becomes clearer in his argument on humanism.
According to him, in the same way that Greek humanism is embodied in Greek sculpture or
the Renaissance conception of the human being is reflected in Renaissance art, Turkish
culture and art should be founded on a particular conception of “the Turk as a human being”.
This conception should dwell on the distinct status and position of the Turk in this world, his
moral and human mission.*® In this idea, there are simultaneously references both to the Turk
as having a particular mission and to the Turk as a universal human being.

Representing the nation is a problematic endeavour because of the simultaneous reference
of the nationalist ideology to the nation as a past entity waiting to be discovered, and as an
existing collectivity in the present. This particular tension is rooted in the existential tension
in the ideology of nationalism where the nation is an entity simultaneously belonging to the

*?“Tiirk Plastik Sanat Felsefesinin Ana Cizgileri Nelerdir?”, Yeni Adam. 903, 1976, 5.

*® The famous literary critic and essayist (1898-1957) who is well known for his efforts at the simplification and
reformation of the Turkish language. Atag¢ himself wrote in Yeni Adam several times, yet appearently his and
Baltacioglu’s views diverged on many issues.

*! “Karagoz Suretleri Naturalist Olmayan Bir Resim Anlayiginin Giizel Orekleridir”, Yeni Adam, 906, 1977, 5.

32 Baltacioglu, “Karag6z Davas1”, Yeni Adam, 332, 1941, 8-9.

3 Baltacioglu, “Islam Sanatlarinin Tetkikine Methak”, [lahiyat Fakiiltesi Mecmuast, 2, March 1926, reproduced
in Baltacioglu, Sanat, istanbul, 1934. These earlier ideas were developed in a later book called Tiirklerde
Yazi Sanati (istanbul, 1958), which was reprinted by the Ministry of Culture in 1993. Also see
“Milliyetgiligim”, Yeni Adam, 384, 1942, 2

** “(Umanizma Davast”, Yeni Adam, 241, 1939, 5.

161

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

present and the past.*® A call for national art is divided between representing the nation as an
existing reality in the present and representing it as a “tradition” to be searched for in the
bosom of cultural folk heritage. For this reason both the journal Yeni Adam and the particular
writings of Baltacioglu himself are divided between a realism emphasizing work, function
and utility, and a concern with surrealist, primitivist tendencies in traditional folk art as
provoding a model for national art.

Conclusion

This study focused on the journal Yeni Adam, a journal capable of criticism of and opposition
to certain policies of the single-party regime, in order to demonstrate the inherent pluralism
of the early republican perceptions of art in Turkey. The concept of an officially directed,
modernizationist and propagandist art does not rightly capture the realities of this era. Despite
being a major actor in the promotion of Western art and in the motivation for representing the
new life of the nation, the republican state does not seem to have been able to monopolize the
field of artistic production. Instead, we can portray the cultural and intellectual scene of the
1930s and 1940s as a platform where social realist viewpoints coexist with demands for a
national art. This is perhaps evidence of the autonomy that art produces around itself, through
its quality of representation. The sphere of art, with its quality of representing things,
overlaps perfectly with the political sphere of the nation, as a represented entity itself. The
Republic, which is the site for the political representation of the majority, also becomes the
site for pluralist artistic representations of the nation.

* Homi Bhabha, “DissemiNation: Time, Narrative, and the Margins of the Modern Nation, in H. Bhabha, ed.,
Nation and Narration, London and New York: Routledge, 1991, 291-322.

162

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fig. 1: “Adam and Eve"” Yeni Adam, 57/cover page, 1935.

Fig. 2: “The Three Beauties, Coal, Bread, Meat” Yeni Adam, 444/cover page, 1943.

163



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fig. 4: “Soil”, Yeni Adam 321/ cover page, 1941.

164



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

e all)

Karabuk tisont

Fig. 5: “The Karabiik Man or the ‘New Man’”, Yeni Adam, 179/3, 1937.

Fig. 6: New Characters for Karagoz Shadow Theater, I. H. Baltacioglu, Karagoz Ankara'da,
Istanbul: Sebat Basimevi, 1940.

165



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

i0a0n

Fig. 7: Turkish Architecture and the Proportions of the Human Body, Ismail Hakki
Baltacioglu, Tiirk Plastik Sanatlari, Ankara, Milli Egitim Basimevi, 1971.

166



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

<
4 Oh
O% I8
i L s
Tl ®h

Fig. 8: The Relationship of Turkish Calligraphy with Surrealist Art, I. H. Baltacioglu, Sanat,
Istanbul, 1934.

Fig. 9: The Relationship of Turkish Calligraphy with Surrealist Art, I. H. Baltacioglu
Istanbul, 1934.

167



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

“CE CIEL POSTICHE NOUS APPARTIENT A TOUS”" LE
SURREALISME EN TURQUIE

Timour Muhidine

Abstract: Surrealism in Turkey: lack of imagery or emerging images?

Through the reception of (mainly) French Surrealism in Turkey, this paper aims at
following the re-emergence, in literature and painting, of some local popular forms. This,
what André Breton once sought in “Art négre” and Caribbean art, was first perceived as
marginal but would eventually produce modernity: naive poetry, nonsensical fiction,
eroticism, collage and fantasy. Witnessing a shift of interest towards the bizarre and non-
academic, Turkish Art integrates the conceptions of a world-wide movement and enables
the collective subconscious to show in a country which is not always as provincial as is
commonly thought.

J’ai pensé que la notion “d’irruption de 1’image”, qui avait été retenue dans le titre de ce
colloque, s’appliquait particulierement bien a la révolution poétique qui eut lieu dans la
littérature turque au milieu des années 1950. D’ailleurs Cemal Siireya (1931-1990), dans un
trés célebre essai de 1956, “Le folklore est ’ennemi de la poésie” (Folklor Siire Diisman)
annonce la couleur: “La poésie contemporaine est apparue, elle s’est appuyée sur le mot”
(Cagdas siir geldi, kelimeye dayandi), avant de consacrer 1’ensemble de sa démonstration au
besoin de réexaminer et de fonder un nouveau langage poétique, en particulier contre les
expressions alors en vogue du langage populaire, ces formes fixes (il les qualifie de
“pétrifiées”) d’un systéme d’images devenu inapplicable.

Pourtant, cette révolution qui pourrait s’apparenter a I’arrivée du surréalisme, dans la
mesure ou elle avance un projet comportant de nombreuses similitudes, mais pas 1’intention
politique du surréalisme frangais, se cherche un nom et finit, a ’aube des années 1960, par se
baptiser du nom de Second Nouveau (Zkinci Yeni). Plus proche des courants hermétiques de
I’aprés-guerre, cette école non officielle explore néanmoins des territoires qui la mettent en
accord, parfois, avec le Surréalisme de Breton, parfois avec le Dadaisme. Mais le grand écart
temporel entre les deux révolutions poétiques ainsi que les profondes différences de substrat
culturel expliquent I’impossibilit¢é d’une définition commune, voire d’une certitude de
glissement (laissons “I’influence” de coté) d’un courant sur I’autre — si ce n’est de maniére
strictement individuelle, chez les auteurs.

Il se trouve que le début des années 1950 révele un questionnement, une floraison de
recherches dans le domaine des arts plastiques en Turquie. Les peintres concernés se
montrent trés proches des écrivains et des essayistes de la méme période et, en ce sens,
paraissent rejoindre les théories d’André Breton exprimées des 1928 dans Le Surréalisme et
la peinture: “L’ceil existe a 1’état sauvage”. Dans le cadre d’arts plastiques dont le
développement est récent (sous sa forme occidentale tout au moins) et tout a fait
contemporain et parallele a I’implantation de la photographie, la naiveté et le primitivisme
joueront un role-clé.

Nous chercherons donc ici a nous interroger sur les lieux et les formes ou est venu se
nicher un certain “surréalisme turc”. On peut considérer qu’il s’agit a la fois d’un état des
lieux et de quelques propositions d’investigation, permettant de décider si cette idée s’incarne
dans des oeuvres ou si, comme le proclamait avec une ironie amére en 1987 le poé¢te Cemal

* Vers d’Oktay Rifat.

168

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Siireya: “Bien plus que notre littérature, c’est notre vie méme en Turquie qui a quelque chose
de surréalisle.”"

Un modele frangais?

Le c6té radical du Premier manifeste du Surréalisme (1924), les différents tracts et
déclaration péremptoires (“Changer la vie”) qui jalonnent I’histoire du mouvement, sont
assez étrangers aux diverses manifestations de modernité que connait la littérature turque.
Une teile fiévre révolutionnaire, le golt profond du scandale pratiqué dans le Paris des années
1920, étaient impensables dans la Turquie d’alors; ou plutot I’attitude qui consiste a “choquer
le bourgeois” suppose aussi des structures socio-historiques particuliéres — mais cela nous
entrainerait trop loin...

D’autre part, le troisieme terme dominant (aprés poésie et liberté) est celui d’amour, libre
ou “fou”; c’est également le plus controversé. La ou les auteurs parisiens pouvaient varier la
gamme entre les traditions allant de 1’amour courtois au Marquis de Sade, la marge de
manceuvre autorisée par la Turquie républicaine semblait plus faible; car il n’était pas encore
a I’ordre du jour de revendiquer 1’héritage mystique et érotique de la poésie ottomane.

Sur le plan de la technique littéraire puis plastique, I’automatisme tel qu’il se pratiquait
avec les auto-hypnoses. les récits de réves, les jeux divers (cadavres exquis entre autres) ainsi
que la recherche de hasard objectif n’ont jamais pénétré la littérature turque. On remarque
bien plutdt des jeux phoniques et une légéreté enfantine, dominants chez les auteurs du
courant Garip a leurs débuts, mais qui en réalité ne font que signaler une poursuite des
traditions locales tout juste appliquées a la “grande littérature”.

Cela ne suffit néanmoins pas a justifier I’existence de tendances surréalistes. Ainsi
I’écrivain Ferit Edgii (1935-), collectionneur et critique d’art averti, a-t-il toujours réfuté cette
interprétation de ’histoire culturelle en Turquie. Dans la préface de la traduction de Nadja
d’André Breton,” il le formule clairement:

La Turquie est 1’un des rares pays ou I’on ne constate pas d’influence du Surréalisme sur
la littérature et le domaine artistique. Ceux qui considérent le Surréalisme sur le plan
artistique comme 1’addition d’un peu de révolte, d’un peu de paradoxe et d’un soupcon de
différence (sans compter ceux qui n’ont jamais entendu parler de sa philosophie), ont
qualifié de “surréaliste” aussi bien la poésie de Garip, les derniéres nouvelles de Sait Faik,
les premiers textes des auteurs de ma génération que les nouvelles mi-fantastiques, mi-
fantaisistes de notre époque. Mais le Surréalisme n’est pas seulement une école artistique,
c’est également une vision du monde. Dans I’univers artistique du XXe siécle saturé
d’écoles et de courants, il se présente comme le seul mouvement qui ait pour but de
changer I’homme et le monde.

Ce qui vient s’inscrire en faux contre I’opinion du poéte Cemal Siireya ou de la critique
Fiisun Akatli (1942-), qui percoit dans 1’héritage poétique un mode de pensée et des images
proches du Surréalisme. En ce qui concerne les contemporains par contre, celle-ci se montre
plus résersvée, considérant méme que I’implantation du mouvement fut en quelque sorte
manquée.

La question dufonds local

Existe-t-il donc un substrat populaire local susceptible de créer une proximité avec I’esprit
surréaliste et, éventuellement, de déboucher sur un Surréalisme alla turca? La question est

! “Gergekiistiiciiliik ve Tiirk Edebiyati”, Gergedan n°® 6 (1987), 134-135.
2 “Breton ve Nadja Uzerine Birkag S6z”, Nadja, Istanbul: Mitos Yay., 1993, 5-8.

® Fiisun Akatli, “Sorusturma”, Varlik, n° 1048, 1995, 17.

169

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

centrale. On sait qu’en Europe le gout des premiers surréalistes s’est greffé, rattaché, a un
type d’art et a des formes littéraires clairement identifiées, bien qu’elles n’appartiennent
nullement aux tendances dominantes. Correspondant a deux périodes différentes du
movement, 1’intérét d’André Breton pour le merveilleux et 1’absurde puis sa fascination pour
I’art naif ou brut auraient pu trouver une riche matiére dans la littérature turque la plus
traditionnelie.

Le conte populaire, hikdye ou masal, débute souvent par un prologue connu sous le nom
de tekerleme; nous en avons choisi deux afin de faire accéder au ton de ces histoires “sans
queue, ni téte” qui forment le préambule a un récit le plus souvent merveilleux:

En ces temps-la

Le pou était ma monture

La puce était mon cheval de rechange

Le millet était ma massue

Le seigle était mon bouclier

J’avais un fusil

Je le chargeais avec du yaourt délayé

Je I’amorgais avec du sirop de fruit

Je grimpais au sommet des montagnes

Je me promenais en disant “gare, gare!”

Ou encore:

Dans les temps trés anciens, quand le crible était dans la paille... Quand 1’ane était crieur et
le chameau barbier... Il était une fois et il n’est plus... Les créatures de Dieu sont
nombreuses... Parler trop est un péché... Coure qui courra, laboure qui labourera... Qui
entre dans la vigne d’autrui sans permission aura une bonne bastonnade...

Dans ces temps-1a, alors que j’étais dans ma trois cent uniéme année, j’avais deux copains:
I’'un aveugle, I’autre nu... Armés de fusil sans briquet, sans canon et sans crosse, nous
allames a la chasse du liévre qui n’est pas encore né, sous le buisson qui n’a pas encore
poussé...”

On pourrait aussi citer les étonnantes bilmece (devinettes) ou encore les mani (poémes a
forme fixe), qui recourent a deux aspects de prédilection de la poésie moderne: 1’association
insolite qui provoque un choc, une conflagration a ’origine de ’image neuve, et I’humour
parfois involontaire, toujours décalé.

Dans le domaine plastique, c’est a un merveilleux tout a fait particulier que nous convient les
spectacles de Karagoz, le théatre d’ombre: plus encore que les personnages — figurines
grotesques ou le trait est grossi — les décors ou “fonds” en peau de chameau ressortissent
d’une grande maitrise de I’onirique et du naif. Villes imaginaires, proportions inversées ou
réinventées, nature parfois luxuriante, concourent a déplacer le niveau de réalité, sacrifiant
aussi parfois a une robuste pornographie (si présente dans 1’art brut occidental) que la culture
populaire a contribué a maintenir dans le cadre d’une société par ailleurs tres pudibonde.

La peinture quant a elle — il n’est pas utile de revenir ici sur le retard de la peinture a
I’occidentale dans la civilisation ottomane — présente quelques exemples intéressants de
représentations naives: ainsi les Duvar Resimleri (fresques murales) des cafés populaires
mais aussi de certains konak (maisons de maitre) datant des XVIlle, XIXe et début XXe
siécles et dont I’inventaire reste encore a faire. Les plus fascinants sont les panneaux (levha)
sur le mode: “4h, Min’ El Ask” (Ah, ’amour est tyrannique). Toujours sur le méme modele,
ils présentent sur fond de paysage en a-plat, une composition inspirée par le dessin des lettres

* “Humour turc”, Anka, n® 11-12, 1991.
® Contes turcs, Boratav, Pertev Naili, Paris: Editions Erasme 1955.

170

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

elifet mim (dans leurs formes initiales correspondant au Ah, Min...); autour d’elles s’organise
une construction graphique ou plastique (le coeur souffrant, répandant un lac de larmes, et les
yeux éplorés qui pourraient appartenir a une femme voilée), semblant correspondre
parfaitement a la définition de 1’image donnée par André Breton dans Le Dictionnaire abrégé
du surréalisme (1938):

L’image surréaliste la plus forte est celle qui présente le degré d’arbitraire le plus élevé,
celle que I’on met le plus longtemps a traduire en langage pratique, soit qu’elle recéle une
dose énorme de contradiction apparente, soit que I’un de ses termes en soit curieusement
dérobé, soit que, s’annorcant sensationnelle, elle ait I’air de se dénouer faiblement (qu’elle
ferme brusquement I’angle de son compas), soit qu’elle tire d’elle-méme une justification
formelle dérisoire, soit qu’elle soit d’ordre hallucinatoire, soit qu’elle préte trés
naturellement a 1’abstrait le masque du concret, ou inversement, soit qu’elle implique la
négation de quelque propriété physique élémentaire, soit qu’elle déchaine le rire.

Ces panneaux, bien connus du public des grands cafés traditionnels ou de boutiques
d’artisans n’avaient jamais, semble-t-il, attiré I’attention des critiques d’art; en dehors de
’exemplaire conservé par le publiciste et écrivain Ismail Hakki Baltacioglu (1889-1978) et
dont ce dernier vante les qualités “primitives”,’ il faudra attendre I’ouvrage fondateur de
Malik Aksel (1901-1987) en 1960 (Anadolu Hailk Resimleri / La peinture populaire
d’Anatolie), dont les pages 52 a 56 s’attachent a ce motif, pour que ’on fixe avec une
précision socio-historique ces formes d’art marginales. On peut par ailleurs remarquer que les
compositions calligraphiques sont nombreuses a 1’époque ottomane, chez les Bektachis ou
chez les tenants du Houroufisme. Par exemple, les “doubles vav”, longs ectoplasmes
rehaussés d’un oeil attristé qui se font face et dont I’extrémité se chevauche, séparés par la
silhouette stylisée d’une lampe de mosquée, agissent avec force sur 1’esprit... Elaborés dans
un contexte bien différent de I’agitation artistique du début du XXe siécle, mais faisant
preuve du méme golt qu’un Salvador Dali ou d’un Magritte pour le symbolisme du regard,
ces yeux stylisés permettent de relier 1’inconscient a la vie réelle, de transposer une
expérience qui est a la fois mystique et esthétique (Illustration 1: panneau “Ah, Min’ El Ask”,
daté des environs de 1850).

Cette richesse, apparentée aux trésors cachés des arts populaires (ruraux ou urbains)
européens, reste inexplorée; les recherches a venir devraient porter sur cet énorme corpus
constitué par les images d’éditions lithographiques, les étoffes, les tapis, la céramique surtout
(dont les développements locaux ont été importants depuis les années 1950 en Turquie) ou
encore les peintres du dimanche. On pourrait aussi, en attirant I’attention sur une rubrique de
I’Encyclopédie d’Istanbul de Resat Ekrem Kocu (1905-1975), se pencher sur les graffitis
ornant différents murs de la ville et les dessins de fous...” Ce qui nous rapproche de I’Art brut:
ouvrant a des territoires mentaux situés en marge des voies balisées par la conscience et la
rationalité et portant la marque d’une inventivité¢ étrangere aux habitudes culturelles, il
autorise un regard neuf sur la magie, le mystére et le sacré.

La réception du Surréalisme en Turquie

Bien que le mouvement soit mentionné trés tot a I’intention des lecteurs turcs par des
critiques comme Mehmet Behget Yazar (en 1936, dans son essai Geng Sairlerimiz ve Eserleri
/ Nos jeunes poétes et leurs oeuvres), ¢’est surtout au cours des années 1980 et 1990 — trés
tardivement donc — que 1’on pourra se faire, en turc, une idée de son histoire. Outre I’essai de
Simone Duplessis (Le Surréalisme) traduit aux éditions Iletisim, de grandes revues (Tiirk Dili
en 1980, Gergedan en 1987) proposent un choix de traductions assez large, tandis que le

® Tuna Baltacioglu, Yeni Adam Giinleri. istanbul: Yap1 Kredi Yay., 1998, 124.
7 Resat Ekrem Kogu, Istanbul Ansiklopedisi, istanbul, 1958-1969, 4795-4797.

171

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

volume Kara Mizah Antolojisi dirigé par Enis Batur en 1987 dévoile un intéressant projet en
hommage a 1I’Anthologie de [’humour noir de Breton: réintégrer dans la tradition surréaliste
des auteurs ottomans et turcs (vingt-cing en tout, complétant une liste de trentetrois
Européens) comme le pocte Esref ou Oguz Atay, afin d’en accentuer la modernité, et de
rattacher — enfin! — la littérature turque au concert des nations.

Pourtant il serait injuste de passer sous silence les deux volumes Ger¢ekiistiiciiliik I/II°
(Surréalisme I et IT) qui présentent en 1962 une série de textes théoriques et d’exemples tirés
du panthéon surréaliste, tous traduits du frangais par un groupe de jeunes auteurs — Selahattin
Hilav, Engin Ertem, Onat Kutlar, Sait Maden — appelés a compter parmi les noms importants
de la période 1960-1980. Ces jeunes compilateurs peuvent d’ailleurs s’enorgueillir d’une
lettre d’encouragement d’André Breton (reproduite en fac-similé sur la page de garde du
premier volume), probablement soucieux en ces années 60 d’¢élargir le cercle des
surréalismes, au moment ou le mouvement connaissait un sérieux recul en Europe et aux
Etats-Unis. Il me semble en fait que ces deux ouvrages de présentation composent a eux seuls
le manifeste du Surréalisme pour la Turquie: @ la fois adaptation et traduction, ils donnent
forme a des aspirations artistiques qui mettront encore plusieurs années a se développer...

En réalité, il existe aussi une réception universitaire plus compléte que celle dont
témoignent ces ouvrages a destination du public cultivé. La encore, la plupart des critiques
s’accordent pour refuser I’idée d’une influence, d’'une marque surréaliste; autant par défi
envers cette notion toute puissante dans le cadre des relations culturelles que parce qu’a
aucun moment on ne peut vraiment reconnaitre de surréalisme turc, en tant que mouvement
organis¢ en tout cas. Aucun texte poétique par exemple ne sacrifie totalement aux préceptes
du premier ou du second manifeste du Surréalisme. La réception du Surréalisme se joue donc
a la jonction de deux grands courants poétiques turcs: le Garip (Etrange) et fkinci Yeni
(Second Nouveau). Certes, on trouve chez des auteurs de ces deux tendances des traits
surréalisants, un humour absurde (chez Orhan Veli), une fantaisie a la Desnos ou a la Prévert,
une refonte de I’Histoire ou des normes folkloriques: Oktay Rifat, Ece Ayhan ou Cemal
Siireya apparaissent souvent placés a la limite de ces catégories mais cela suffit-il a en faire
des Surréalistes?

Le célebre recueil d’Oktay Rifat (1914-1988), Percemli Sokak / Rue effrangée (1956), par
exemple, comporte de nombreux textes dignes d’une anthologie surréaliste, tels le XIV et le
XVIII:

X1V

Le sang des verts perroquets
Aux cheveux d’herbe aux yeux de raisin
Ruisselle du baquet des vignes

IIs se débattent dans ma poche
La rue le quartier dont les soirs bien tracés
Sont plus grands que des billes a jouer

11 a les dents éclatantes

Le minaret dont j’ai sucé tous les poils

Dans la nuit louve.

[...]

XVII

La forét du carreau auquel tu t’adosses grandit avec la joie du bout de mes doigts, tes
villes coulent dans mes veines. Barbouille ton visage avec I’enere de notre lampe allumée,
voila I’aurore qui parait parmi mes meubles, au-dela des portes, la téte en bas, sans crainte.

8 Selahattin Hilav, Engin Ertem, Onat Kutlar et Sait Maden, Gergekiistiiciiliik, Istanbul: de Yay., 1962, (2 vol.).

172

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Le soleil creuse des fossés sur ton visage. Ferme tes yeux a demi, juste pour sentir la pluie

tomber sur tes mains. Ce ciel postiche nous appartient tous.

[...]

(Traduction de Samih Rifat)’

Dans le cadre d’une production culturelle qui ne compte ni peintre comparable a Max Ernst,
ni cinéaste aussi audacieux que Luis Bunuel, c’est la littérature qui sera chargée d’incarner
cet esprit radical, subversif. Si la poésie domine, quelques prosateurs — des nouvellistes
essentiellement — méritent également mention: le Sait Faik (1906-1954) de la derniére
période (trés onirique dans le recueil Alemdagda Var Bir Yilan / 1l est un serpent a Alemdag
(1954), le joycien Feyyaz Kayacan (1919-1993) dans les nouvelles de Siginak / L’Abri
(1957), flirte avec 1’absurde et le courant de conscience, ou encore, Orhan Duru (1933-), qui
décrypte les strates de la culture populaire contemporaine dans ses premiers recueils de textes
courts, par exemple Birakilmig Biri / Un Désherité (1959).

Et puis, une autre “suite” pourrait s’amuser a retracer les lectures de Rimbaud ou de
Lautréamont dans la littérature turque contemporaine... Le débat autour des poémes de
Rimbaud et leur traduction est facile a imaginer. Comme 1’a longuement analysé Etiemble
dans Le Mythe de Rimbaud, c’est d’ailleurs un phénomeéne d’amplitude mondiale. On
mentionnera seulement que le plus hermétique, le plus audacieux des poétes turcs actuels,
Ece Ayhan, accepte sans s’en offusquer I’influence, le jeu d’inspiration, proposé par le pocte
frangais. Par ailleurs, une furie des Chants de Maldoror s’empare au cours des années 1940
des auteurs modernistes, en premier lieu Sait Faik qui traduit lui-méme un extrait des Chants
(“Hiinsa”/ “I’Hermaphrodite”, dans “Chant deuxiéme”) et ne manque pas une occasion
d’affirmer son goiit pour la noirceur de Lautréamont. Puis, en vrac, un poéme de Ozdemir
Ince, une partie du Journal de Paris d’Tlhan Berk, un récit de Demir Ozlii et diverses
traductions de Sait Maden et Can Yiicel, jusqu’a ce que paraisse la traduction intégrale des
Chants de Maldoror en 1985. La réception d’'une oeuvre c’est aussi cela, ce lacis de
références et de relectures. '

Sur le plan pictural, les choses offrent un caractére bien plus désastreux: le critique et
historien de 1’art Suut Kemal Yetkin (1903-1980), dans sa présentation du Surréalisme en
1967,"" inclut deux reproductions en noir et blanc de Joan Miro et d’Yves Tanguy, qui
donnent a peine une idée de ce que représentent les tableaux, encore moins du jeu des
couleurs ou de la matiére de la surface... Il faut quand méme dire que la réception se déroule
dans une remarquable “indigence d’images™: I’absence quasi-totale de livres d’art, la rareté
de la quadrichromie, la trés mauvaise qualité des reproductions dans les revues entrainent un
manque cruel dans le domaine de la représentation ainsi qu’un message pour le moins
déformé. Comment dans ces conditions les lecteurs pouvaient-ils imaginer les liens
cryptiques entre les arts? Si I’on y ajoute 1’absence de grande exposition et le fonds
exclusivement local des deux grands musées de peinture, on comprend mieux cette difficile
acclimatation dont nous faisions état plus haut.

Peintres

Si la peinture turque compte d’excellents (et nombreux) naifs comme Nedim Giinsiir, ce sont
le plus souvent des réalistes, et méme des optimistes, qui offrent une vision riante de la vie,
affectionnent les paysages de bord de mer, les communautés populaires... Il semble leur
manquer I’inquiétude fondamentale d’une peinture a tonalité métaphysique.

% “Rue effrangée”, Dédalei, n° 11 et 12, 2000, 33 - 37.

10 Selahattin Hilav, “Lautréamont ve Otekiler”, Edebiyat Yazilar Istanbul: Yapi Kredi Yay., 1993, 15 —22.

' Suut Kemal Yetkin. Edebiyat Akimlart, Tstanbul: Remzi Kitabevi, 1967, 83-90. On remarquera, au chapitre
des termes, qu’il est le seul a utiliser Siirrealizm. Les autres critiques jouent des Gergekiistiiciiliik ou
Ustgercekgilik.

173

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

En réalité, le peintre qui incarnera pour longtemps un authentique rapport avec le
surréalisme, c’est Yiiksel Arslan (1933-). Commengant ses recherches en Turquie au milieu
des années 1950, intéressé dés ses débuts par le folklore tout comme par I’abstraction, il se
rend en France en 1959 a I’invitation d’André Breton lui-méme. La, il va élaborer technique
et inspiration nouvelles, réalisant plusieurs séries de dessins, gravures et tableaux intitulés
“Artures”. Au cours des années 1960, sous I’influence d’Henri Michaux, il se rapproche du
“Psych’ Art” proné par le psychologue belge Jean Bobon et devient — parmi les critiques
turcs — I’enjeu d’un débat sur les rapports entre art traditionnel (populaire ou mystique) et
contemporain. Il réside depuis lors a Paris et incarne une forte originalité de 1’art, mais placé
a I’extérieur de la Turquie."” 1l est frappant de remarquer parmi ses influences majeures (et
avouées), une relecture de Marx - une constante de ces années de vibrante conscience
politique -, mais surtout celle de Sade, ce qui le méne a un érotisme débridé et également
porteur de révolution. Respecté en Turquie, son travail mettra néanmoins de longues années a
étre diffusé. Il reste que la plupart des “Artures” parviennent avec succeés a combiner le
politique, I’érotique et le fantastique (Illustration 2: Arture 100, de Yiiksel Arslan, 1966).

Le peintre Cihat Burak présente un autre cas: il s’agit de 1'un des artistes turcs les plus
fonciérement originaux, car il a su réintégrer dans sa peinture (et aussi dans ses céramiques)
les formes négligées du folklore, des bribes de la culture orale mais aussi le kitsch populaire
de la rue. Il pourrait presque étre considéré comme I’inventeur d’un Pop Art turc, par
exemple dans les toiles assez nombreuses qui représentent Notre-Dame placée au cceur d’un
paysage de ville archaique et fantasmagorique, ou a travers les personnages grotesques
empruntés au Karagdz ou a I’histoire ottomane, comme dans le tableau “Le Réve”: en lui
semble s’animer 1’imaginaire turc, un condensé des craintes et des désirs de toute une
civilisation. Grace a lui, la mise en place d’un nouveau réseau d’images a lieu ou la question
de la modernité artistique et des “influences” se pose avec clarté (Illustration 3: Riiyd / Le
Réve, de Cihat Burak, 1963).

Au cours des années 1970 et 1980, les peintres de “I’école turque de Paris”, Omei Ulug ou
Komet, mais aussi quelques laborieux surréalistes en réalité assez superficiels - plutot
proches du fantastique viennois d’un Ernst Fuchs- tels Cihat Ozegemen, se laissent attirer
dans les rets d’une tardive imitation. Il faudrait encore mentionner, dans le cadre de la
peinture turque, des fantaisistes comme Bedri Baykam qui ont retenu le gout d’ailleurs plutot
dadaiste du scandale et du collage et qui semblent perpétuer — avec décalage — la tradition
d’une figuration désireuse de se mesurer au modéle occidental.

Conclusion

La seconde moitié du XXe siécle aura vu D’acclimatation en Turquie de nouvelles
conceptions artistiques ou la littérature et les arts plastiques cherchaient un langage commun,
mais sans que naisse un mouvement collectif, structuré comme une école qui pourrait
s’intituler “Surréalisme turc”, comme ce fut le cas en Roumanie ou en Egypte pour prendre
des zones géographiques contigués. Il semble que plusieurs conditions permettant cette
importation aient fait défaut: tout d’abord, un certain type de société (comme celle qui connut
une crise majeure en Europe apres la Premi¢re Guerre Mondiale); ensuite, le cadre donné par
la langue francaise et sa tradition poétique (dans lequel les “révolutionnaires” des années
1920 pouvaient s’appuyer sur Lautréamont ou Corbicre); pour finir, ’action rénovatrice
commune entreprise avec des minoritaires non-musulmans comme en Egypte (les cas de
Georges Henein ou de Joyce Mansour sont dans toutes les mémoires). Ces derniers ont
permis le fondamental travail de sape anti-religieux et anti-social qui fait partie intégrante du
fond surréaliste.

2 Sezer Tansug, Tiirk Resminde Yeni Donem, Istanbul: Remzi Kitabevi, 1990, (2¢ éd.), 31-34, 46-48.

174

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Si une recherche reste a entreprendre, elle concerne les modalités de 1’art brut et naif en
Turquie: une source trés vive de création dont I’inventaire est loin d’avoir été fait. Par
ailleurs, un peintre comme Tiilay Tura Bortecene est en phase avec les plus grands noms de
la peinture d’inspiration surréaliste: entre Max Ernst et Georgia O’Keefe, ses compositions
ouvrent la voie a une traversée de I’inconscient.

Ce qui nous ameéne a considérer le rapport entre “haute culture” et culture populaire (on
pourrait méme aller jusqu’au kitsch). Alors qu’a la suite de Rimbaud, les surréalistes et
diverses générations de créateurs avaient fait preuve d’un intérét profond, d’une curiosité
avide pour les représentations naives, enfantines ou démentes, et s’en sont parfois nourris, cet
intérét, une fois éveillé en Turquie, fut presque toujours orienté dans le sens du populisme,
d’un art parfois caricaturalement populaire, et en tous cas soumis aux flux de 1’idéologie,
étatique ou révolutionnaire. Autrement dit, ce folklore que dénongait Cemal Siireya dans
I’essai cité plus haut. Et si I’on est prét a admettre qu’un tant soit peu de surréalisme (francais
ou “local”) a pu filtrer dans les arts turcs, il faut préciser que ce fut uniquement dans les
milieux progressistes d’Istanbul et plus particuliérement par le canal du quartier de Beyoglu
et de ses liens secrets avec Paris. Car il n’est pas faux d’affirmer que ce quartier “artiste”
incarne, a partir de la fin des années 1940, le lieu le plus dramatique du combat de la
modernité contre le réalisme primaire et le kitsch folklorique.

Bibliographie

Akatl, Fiisun, “Sorusturma”, Varlik, n° 1048, 1995, 17.

Aksel, Malik, Anadolu Halk Resimleri, (Istanbul Universitesi Edebiyat Fakiiltesi Yay., n°
868), Istanbul, 1960.

Anka, n°11-12 (1991), “Humour turc”.

Baltacioglu, Tuna, Yeni Adam Giinleri, Istanbul: Yap305 Kredi Yay., 1998.

Batur, Enis, Kara Mizah Antolojisi, Istanbul: Hil Yay., 1989.

Bortecene, Tiilay Tura, Siirecler (catalogue), Istanbul, Yap1 Kredi Yay., 1991.

Cihat Burak, istanbul: Ada Yay., 1991.

Boratav, Pertev Naili, Contes turcs, Paris: Editions Erasme, 1955.

Dogan, Mehmet H., “Gergekiistiiciiliikk ve Tiirk Siiri”, Varlik n® 1048 (Ocak 1995), 13-16.

Edgii, Ferit, Arslan, Istanbul: Ada Yay., 1982.

Edgii, Ferit, “Breton ve Nadja Uzerine Birkag S6z” (préface de Nadja), Istanbul: Mitos Yay.,
1993, 5-8.

Gergedan, n° 6 (Agustos 1987), “Gergekiistiiciiliilk Ozel Say1s1”.

Hilav, Selahattin, Engin Ertem, Onat Kutlar et Sait Maden, Ger¢ekiistiiciiliik, Istanbul: de
Yay. 1962 (2 vol.).

Hilav, Selahattin, Edebiyat Yazilar, Istanbul: Yap1 Kredi Yay., 1993.

Kogu, Resat Ekrem, Istanbul Ansiklopedisi, Istanbul, 1958-1969.

Rifat, Oktay, “Rué effrangée”, Dédale, n° 11 et 12 (2000), 33 - 37.

Tansug, Sezer, Tiirk Resminde Yeni Donem, Istanbul: Remzi Kitabevi, 1990 (2¢ éd.)

Yetkin, Suut Kemal, Edebiyat Akimlari, Istanbul: Remzi Kitabevi, 1967.

Varlik, n°1047 (Aralik 1994), “70 Yilinda Gergekiistiictiliik”.

175



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11. 1: Panneau "Ah, Min'El Ask " (autour de 1850).

176

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

111. 2: Arture 100 du peintre Yiiksel Arslan (1966).

177



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11. 3: Riiya (Réve) du peintre Cihat Burak (1963).

178



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L'IMAGE DANS LES MEDIAS PRESSE, CINEMA,
TELEVISION

179



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DESSINS SATIRIQUES ET REPRESENTATIONS DU “JUIF”
DANS L’ENTRE-DEUX GUERRES EN TURQUIE: D’UN
PREJUGE A L’AUTRE?

Laurent Mallet

Abstract: Satirical cartoons and representations of the “Jew” between the two wars in
Turkey: From one prejudice to the other?

Satirical cartoons are approached here as a graphical representation of social phenomena
rather than as a means of artistic expression. Humour can only work if there is complicity
between the drawer and his public. Here, satirical sketches of Jews, published in Turkey
between 1930 and 1940, will be analyzed to point out how they were represented. Turkish
Jews, a small community, are considered to be the symbol of Turkish tolerance towards
minorities. In the cartoons, Istanbul’s Jews often represents the minorities as a whole
(Jews, Greeks, and Armenians). In the period under discussion, the influence of European
anti-Semitism on the press and government measures increased. After 1945, these images
completely disappear, and are replaced by images dealing with the Palestine question, the
creation of Israel and the Cold War.

La caricature étant aussi lieu d’expression artistique, on peut bien sir faire le choix d’une
analyse relevant de I’histoire de 1’art en s’interrogeant sur les sources d’inspiration de
I’auteur, les caractéristiques de son talent ou encore les techniques utilisées. On peut
également, et ce sera notre démarche, considérer le dessin satirique comme une
représentation graphique de phénomeénes sociaux et donc une source permettant d’approcher
les represéntations communes qu’une société se fait de “I’autre” et, par jeu de miroir, d’elle-
méme.

Faire I’analyse de dessins satiriques oblige sur bien des points a s’interroger sur 1’humour,
ses procédés et ses fonctions. La simple blague, le mot d’esprit ou encore la caricature acérée
utilisent des ressorts similaires, comme la difficile relation a autrui ou la distorsion entre le
contexte imaginé et le contexte connu. C’est avant tout en utilisant la technique du
presuppose et surtout celle du sous-entendu', que les différentes formes prises par 1’humour
parviennent a atteindre leur objeetif premier, faire rire. La complicité entre auteur et public
est fondamentale, et ne peut s’établir que dans le cadre d’un “espace de circulation™
délimitant les fronticres (culturelles, sociales, linguistiques, etc.) au-dela desquelles I’humour
ne peut fonctionner. Dés lors, I’humour fait également preuve d’une relative inertie dans le
temps, 1’évolution du genre dépendant en grande partie de celle des clichés les mieux ancrés
dans le lectorat; a ce titre, il peut étre un précieux outil pour I’analyse des caractéristiques
culturelles relevant du temps long.

! Oswald Ducrot distingue de la maniére suivante le présupposé du sous-entendu: bien que n’appartenant pas
explicitement a 1’énoncé, le présupposé est induit clairement dans celuici (ainsi Jacques continue a fumer
pour Jacques fumait auparavant) alors que, en revanche, I’énoncé a sous-entendus garde un sens “littéral”
permettant a son auteur de trouver un refuge en cas de contestation (Jacques ne déteste pas le vin pour
Jacques aime le vin). Oswald Ducrot, “Présupposés et sous-entendus”, Langue frangaise, No. 4 (décembre
1969), 30-40; numéro intitulé La sémantique, para sous la direction d’Alain Rey.

? L’expression est de Iréne Fenoglio et Frangois Georgeon, présentation du dossier “L’humour en Orient”,
Revue du Monde musulman et de la Méditerranée, No. 77-78 (1996), 23.

180

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

En cherchant a suggérer le réel, le caricaturiste utilise certains détails ou éléments d’une
réalité (un personnage, une ville, etc.), les “charge”,’ les caricature, et cela de teile maniére
que I’on puisse y reconnaitre I’ensemble. Le choix des détails (ou des symboles) est
primordial: c’est en effet au travers des moyens utilisés pour accéder a cet équivalent du réel
que le caricaturiste exerce son art et obtient un espace d’expression original tout en orientant
la perception de ses lecteurs. En attachant des valeurs morales a des particularités physiques,
le caricaturiste véhicule un discours, ce dernier ne pouvant étre compris que dans la mesure
ou les lecteurs acceptent (le plus souvent de maniére inconsciente) le couple traits physiques /
valeurs morales qui leur est proposé.* L effet comique habite 1’espace compris entre 1’image
stéréotypee de l'autre et celle de la normalité, c'est-a-dire de la representation que 1'on a de
Soi.

En s’appuyant sur la suggestion et 1’utilisation des stéréotypes les mieux partagés, le genre
caricatural s’avere également relativement souple face a une éventuelle censure. A cela
s’ajoute qu’il est toujours plus difficile de juger de la valeur politique d’un dessin (voire d’un
simple trait) que de celle d’un texte. Tel est le paradoxe de la caricature qui ne peut fustiger
qu’en utilisant des procédés conformistes; tel est également son intérét comme source en
donnant a voir les représentations qu’une société donnée se fait des autres et d’elle-méme.

La revue Karikatiir

Dans cette monographic nous avons voulu étudier les caricatures de Juifs publiées en Turquie
dans les années 1930 et 1940 et voir quels enseigne- ments nous pouvions en tirer dans le
cadre d’une recherche plus globale sur les représentations croisées entre Tures et Juifs.

Le gouvernement ture de I’entre-deux guerres avait su maintenir la Turquie a 1’écart des
tensions européennes et du conflit qui s’annoncait grace a une subtile politique extérieure
d’équilibre. Prenant en compte les influences respectives des futurs belligérants et. le conflit
une fois déclaré, leurs situations militaires du moment, les autorités turques poursuivirent
avec constance I’objectif unique de ne pas étre entrainées dans une guerre.’ Durant cette
période la communauté juive de Turquie n’a évidemment pas eu a connaitre le sort des Juifs
européens. Toutefois, dés les années 1930, on put déceler un durcissement des positions tant
de I’Etat que de la presse envers les Juifs du pays, sur le modéle de I’état d’esprit qui se
développait alors en Europe. Du fait de ’action de groupes organisés proches des idéaux
nazis® ou encore d’une politique d’Etat aux accents anti-minoritaires, ot les Juifs cotoyaient
les Arméniens et les Grecs, cette période fut la plus noire du judaisme ture contemporain.’

® “Caricature” vient de I’italien caricare, charger.

* Le couple traits physiques / valeurs morales fit, au XIXe si¢cle, I’objet de plusieurs tentatives de théorisation
notamment dans le cadre de la physiognomonie ou psycho-morphologie, alors en plein essor. On doit a
Johann Caspar Lavater la premiére grande réflexion sur le sujet (Essai sur la Physiognomonie destinée a
faire connaitre ’homme ei a le faire aimer, 4 vol., La Haye, 1781-1803. Voir également Von der
Physiognomik, Leipzig, 1772), texte consultable via Internet a
http://gutenberg.aol.de/lavater/physiogn/physiogn.htm. Mais c’est a un autre Suisse, Rodolphe Topffer, que
I’on doit la relative fixité depuis le milieu du XIXe siécle des couples traits physiques / valeurs morales a
travers ses “histoires en images” et surtout son Essai de physiognomonie, Genéve, 1845. Cf. Thierry
Groensteen et Benoit Peeters, Topffer — L invention de la bande dessinée, Paris: Hermann, 1994. Le

® Pour un éclairage général sur la politique turque durant cette période, Selim Deringil, Turkish Foreign Policy
during the Second War: an Active Neutrality, Cambridge: Cambridge University Press, 1989. Edward
Weisband, Turkish Foreign Policy 1943-1945, Princeton: Princeton University Press, 1972.

® Dont I’exemple le plus frappant reste I’expulsion des Juifs de Thrace en juillet 1934: Rifat N. Bali, Cumhuriyet
Yillarinda Tiirkiye Yahudileri - Bir TiirkleStirme Seriiveni, 1923-1945, Istanbul: Iletisim. 1999, 243-264.

181

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I reste a s’interroger sur les sentiments entretenus par la société turque dans son ensemble
envers la minorité juive de Turquie. Celle-ci, numériquement trés faible, faisait et fait encore
a plus d’un titre figure de Symbole: de la continuité de la tolérance turque a travers les
siecles, de 1’accueil des Expulsés d’Espagne en 1492, et, a 1’ére républicaine; du caractere
national et laique du nouveau régime; symbole, enfin, de la survivance des “minorités”,® avec
leurs accointances étrangéres, leur pouvoir financier et commercial ainsi que leurs propres
langues. Au-dela des discours, positions et déclarations d’intention officiels ou semi-officiels.
I’analyse des stéréotypes alors en cours dans la société turque est susceptible de nous donner
un apercu, tant de la traduction dans les faits et les mentalités des préceptes du régime
républicain, que du degré d’influence dans le pays des théses antisémites alors a la mode en
Europe.

Utiliser la caricature comme source significative pour révéler les stéréotypes en cours dans
une société ne va pas sans son lot d’interrogations méthodologiques: considérer la totalité de
I’ceeuvre d’un artiste particulier, faire des sondages dans les publications autour de dates clés
ou bien encore dépouiller systématiquement une ou plusieurs publications ne relévent évi
demment pas d’un choix équivalent. Se concentrer sur un auteur, c’est finalement rendre
compte de 1’évolution de 1’état d’esprit de 1’artiste qui peut étre en adéquation avec celui de
son temps, mais peut ne pas I’étre également. De la méme maniére, si le recueil de matériel
autour de dates définies par I’actualité du sujet qui nous intéresse est relativement aisé, cette
méthode ne permet que difficilement de cerner 1’évolution du théme dans le temps et risque
méme de donner, sous la pression de la conjoncture, une image “caricatirale” des stéréotypes
communs. On peut, a ce stade, formuler I’hypothése qu’une caricature publiée hors contexte
est a priori plus significative qu’une autre commandée par 1’actualité. La encore, le choix de
prendre une publication et d’en extraire toutes les caricatures ayant trait au théme choisi
oblige naturellement a s’interroger sur le type de publication qui sera étudié. Dans la presse
quotidienne la caricature est marginale et a pour mission de souligner 1’ actualité (c’est le
principe méine du dessin de presse) alors que dans les revues spécialisées les caricatures sont
au cceur de la publication. Le nombre a également son importance: alors qu’un quotidien
publie rarement plus d’une ou deux caricatures par numéro, qui peuvent d’ailleurs trés bien se
consacrer au méme théme d’un jour a 1’autre, la revue spécialisée aborde nécessairement des
thémes multiples - et done des thémes n’ayant pas di- rectement trait a 1’actualité - par le
biais de la caricature.

Durant la période qui nous intéresse, seules deux revues ont marqué 1’édition du dessin
satirique, Akbaba et Karikatiir. Dans Akbaba (1933-1977, avec une interruption en 1950-
1951), la caricature de Juifs fut surtout le fait de Cemal Nadir Giiler (1902-1947), avec son
célébre personnage de Salomon, qu’il présenta également - de manicre plus espacée - dans
Karikatiir. Probablement du fait de la personnalité de son rédacteur en chef, Yusuf Ziya
Ortag, Akbaba est une revue qui prit plutdt position en faveur de I’Allemagne dans les
conflits européens. Cette orientation pro-allemande était complétée par un anti-communisme
trés clairement exprimé, ainsi que par [’évocation renouvelée de théses antisémites
européennes classiques, comme le complot judéo-magonnique, la démocratie aux ordres de la

Avner Levi, “1934 Trakya Yahudileri Olayi: Ahnamayan Ders” Tarih ve Toplum, No. 151 (juillet 1996), 10-
17. Halik Karabatak, “1934 Trakya Olaylari ve Yahudiler”, Tarih ve Toplum, No. 146 (février 1996), 4-16.

7 1l serait trop long ici d’évoquer les différents aspects de cette politique anti-minoritaire et de son
développement particulier envers la question juive. Nous renvoyons a deux ouvrages majeurs qui
développent ses différents aspects, Alexis Alexandris, The Greek Minority of Istanbul and Greek-Turkish
Relations, 1918-1974, Athénes: Center for Asia Minor Studies 1983., et Rifat N. Bali. Bir Tiirklestirme
Seriiven..., op. cit.

& Sous le terme de “minorit¢” nous entendons les minorités bénéfieiant d’une reconnaissance légale du fait du

traité de Lausanne, c’est-a-dire les seuls minorités non-musulmanes.

182

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

finance juive, ou encore la collusion entre Juifs et communistes (illustration 1). A 1’ét¢ 1944,
la défaite désormais certaine de I’ Allemagne était encore présen- tée dans cette revue comme
une victoire des Juifs obtenant la mainmise sur le monde (illustration 2). Akbaba se piéte par
conséquent de maniére moins aisée a 1’analyse des préjugés communs de la société turque
que la revue Karikatiir, dans la mesure ou son ton est significatif d’une orientation
idéologique trés marquée et qui n’était pas celle de la grande majorité de 1’édition.

L’hebdomadaire Karikatiir parut la premiére fois le 1% janvier 1936 et s’éteignit au
numéro 638. le 18 mars 1948. Son propriétaire, Sedat Simavi, est surtout connu du grand
public pour avoir été le fondateur du quotidien Hiirriyet. La revue sera également pilotée de
1941 a 1945 par Server Iskit, personnage important dans le milieu de la presse et proche des
dirigeants d’alors. La principale rupture éditoriale dans la revue intervint en 1946 avec la
disparition des dessins de Ramiz Gokge, le dessinateur phare de Karikatiir partant fonder sa
propre revue, Mizah (1946-1951). Ramiz Gokge assurait en effet une importante partie de la
production graphique paraissant dans la revue. Elle ne se remettra pas de son départ. Variant
de 24 a 16 pages de format 34 x 25 cm, la revue était composée d’une a deux caricatures par
page en moyenne, de courtes blagues et de petites historiettes.

Ramiz Gokge (1900-1953), tout en assurant la majeure partie des dessins de Karikatiir,
publiait également des dessins de presse dans le quotidien Yeni Sabah. Talentueux a 1’exces,
il est connu pour son personnage “félinien” de 1’énorme Tombul Teyze, qui trona pendant des
années sur les quatriémes de couverture de Karikatiir. Capable d’égaler les meilleurs
représentants desécoles belge et américaine, voire d’établir des innovations le mettant
largement en avance sur son temps, il était sans doute le plus brillant dessinateur de sa
génération. En matiére de caricatures de Juifs dans la revue Karikatiir, Ramiz détient un
quasi-monopole: 80% de celles que nous avons recensées sont de lui. Sur ce méme théme, on
retrouve au fil des années les signatures d’une bonne partie des meilleurs caricaturistes de
cette époque, comme Orhan Ural (en 1936 et 1937), Necmi Riya Ayga (1937), Sadi Cindag
(1938), Ratip Tahir Burak (de 1939 a 1942), Mustafa Uykusuz (1941) ou encore Sevki
(Cankaya (1946-1947). Citons encore, parmi d’autres, Salih Erimez, qui consacra I’un de ses
fameux “Tarihten Czgiler” au Juif ottoman.’

En 12 ans et 637 numéros, le personnage du “Juif’ apparait 265 fois. II est caractérisé
autant par le biais de stéréotypes physiques que par des éléments de comportement. Dans les
deux cas, on retrouve des traits issus de la tradition européenne de la caricature juive, et
d’autres plus spécifiqucment propres a la Turquie. Enfin, ces 265 caricatures ne se
répartissent évidemment pas de manicre uniforme de 1936 a 1948, I’évolution quantitative
prétant également a analyse.

Du Juif d’Istanbul au “Juif étemel”

L’influence de la tradition anti-juive chrétienne est sensible dans les choix graphiques utilisés
pour désigner le “Juif’. Le nez sémite, les doigts crochus, les sourcils fournis, la barbe, ou
encore le chapeau rond sont autant d’éléments que nous retrouvons dans la presse européenne
a vieille tradition antisémite. Plus étrange, car cela fait appel a des perceptions chrétiennes
datant du Moyen-Age, les cheveux du personnage juif dans les chromos de couverture sont
systématiquement de couleur rousse, couleur habituellement utilisée pour désigner la
présence du Malin.

Le Juif de Turquie est également stéréotypé selon des caractéristiques qui lui sont
particuliéres: d’apparence assez débonnaire, il est ventru (c’est le cas dans 157 caricatures),

° En ce qui concerne la carriére de la plupart de ces caricaturistes, cf. Turgut Ceviker, Gelisim Siirecinde Tiirk
Karikatiirii: 1II - Kiirtulug Savsi Donemi (1918 - 1923), Istanbul: Adam Yayinlari, 1991, ainsi que Semih
Balcioglu & Ferit Ongoren, 50 Yilin Tiirk Mizah ve Karikatiirii, Istanbul: I3 Bankasi Kiiltiir Yayinlar1, 1976.

183

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avec le front dégarni. Trés peu de caricatures le repiésentent comme un révolutionnaire
fiévreux ou un religieux fanatique, comme c’est couramment le cas en Europe. Il n’est de
méme que trés rarement repiésenté comme richissime, mais plutét comme un petit
commergant dont les affaires marchent bien. Sans étre dans le besoin, son avarice le pousse a
un usage immodéré des picces recousues sur des vétements €limés et I’ ameéne a un manque
d’ hygiéne. Toutefois, quelques caricatures font allusion aux quartiers d’Istanbul connus pour
étre des quartiers juifs de niveau social peu élevé, comme Balat, Haskdy ou Kuzguncuk.
Dans la plupart des cas, le personnage s’appelle Salomon. Lorsqu’il s’agit d’une femme, ce
qui est rare, elle se nomme généralement Rebeka. Enfin, les dialogues retranscrivent un
accent caractérisant le personnage autant que ses traits. Différent de celui qui est attribué aux
Arméniens. 1’accent juif ture a ses régles de transcription qui se retrouvent chez tous les
auteurs et dans chaque revue.'’ D’une maniére générale. le Juif représenté habite a Istanbul,
ot il exerce le métier de commercant'' (plus rarement eskici). Quand il est en famille, celle-ci
est nombreuse et passe 1°été a Biiyiikada.'?

Les stéréotypes ainsi fixés, on s’apercoit qu’ils mélent a la fois des classiques de
I’antisémitisme européen s’exercant a I’encontre des Juifs ashkénazes. voire de la
démonologie chrétienne, avec des éléments caricaturant le Juif sépharade d’Istanbul. Le
lecteur est donc conduit & assimiler a 1’abstraction qu’est le “Juif international”, le Juif
stambouliote qui lui est plus familier. De temps a autre, une caricature détonne et déroge aux
stéréotypes habitueis de la caricature du Juif faite en Turquie, généralement en se rapprochant
de la production européenne (illustration 3). Toutefois, le modéle proposé pai Ramiz Gokge
et Cemal Nadir Giiler domine trés largement, tirant ’essentiel de sa force du fait qu’il
correspond a une représentation bien établie pour le lecteur ture.

Les caricatures qui nous intéressent se situent surtout dans des contextes privés, commerciaux
ou familiaux (respectivement 95 et 59 fois). Les affaires de Palestine sont un théme assez peu
présent jusqu’en 1938 (10 cas). Quasiment absent durant la guerre, il revient en force apres
1944, ou il devient le principal sujet (60% des caricatures juives de 1944-1948). Le théme de
I’antisémitisme en Europe n’est pas porteur et se concentre en 1938 et 1939 (9 sur 12 au
total). C’est done le “Juif éternel”, intemporel, qui est avant tout visé, plus que son
implication volontaire ou non dans des situations de conflits (Palestine, nazisme), tout au
moins jusqu’a la fin de la seconde guerre mondiale.

Les caractéristiques psychologiques attribuées au personnage du Juif sont exprimées au
travers des relations qu’il entretient avec le non-Juif. Ce dernier est avant tout un faire-valoir
qui, habituellement a travers une question ou une remarque, amene le personnage juif a
montrer son “vrai” visage: celui. le plus souvent, d’un commergant accapareur et avare. Le
personnage juif se montre insensible a toute autre cause que celle de I’argent. Ces traits de
caractére se retrouvent également dans les dessins mettant les Juifs en relation entre eux,
notamment dans le cadre familial ou amoureux.'> Adorant dessiner de belles femmes, Ramiz

1% Le Juif caricaturé parle de la maniére suivante: il ne sait prononcer ni les “g”, ni les “§”, ceux-ci étant
translormés en “y” (“yeliyor”). De méme, les “1” deviennent “1”. Enfin, de manic¢re moins réguliére, les “4”
et les “0” se transforment respectivement en “u” et en “o”. En revanche. I’Arménien prononce des “0” trés
longs (geliyooor...).

" Le caractére boutiquier du Juif d’Istanbul est habituellement souligné par la présence d’un crayon sur I’oreille
du personnage ou dépassant d’une poche.

' Biiyiikada est la plus grande des cinq “fles aux Princes”, situées dans la mer de Marmara au large d Istanbul.
Lieux de villégiature, les iles étaient - et sont toujours - réputées pour étre fréquentées en été par les
minoritaires et singuliérement les Juifs d’Istanbul.

3 Sur ’avarice en “contexte” familial (Karikatiir, No. 134, 21 juillet 1938) “Salamon - Ester, senin i¢in canimi
feda ederim... Ester - Mersi Salamon... O halde bafia bir lira ver... Salamon - Yok canimi veririm fakat ondan
biiyiik fadakarlik edemem!...”. (Salamon - Esther, je donnerais ma vie pour toi...Esther - Merci Salamon,

”»

7Rl
(o)

184

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

utilise le procédé qui consiste a souligner la beauté de son personnage féminin en y
adjoignant un personnage masculin, en général d’un certain age, au physique insipide voire
laid. IT en est de méme dans les dessins mettant en scéne des personnages juifs dans lesquels,
a quelques exceptions pres. la femme juive n’a pas de traits distinctifs si ce n’est qu’ils sont
beaux, renforgant, par contraste, I’aspect caricatural et peu avenant du personnage masculin.
Réguliérement I’accent est mis sur I’aspect sale du personnage.'* ou encore sur son goit pour
le vol."” 1I ne posséde pas non plus la moindre trace de sentiment national, et cette carence
permet de mettre en scéne son hypocrisie (illustration 4). Les quelques caricatures évoquant
la Palestine ou la situation des Juifs en Allemagne, insistent également sur 1’absence de
sentiment d’appartenance au judaisme (illustration 5). La compassion du Juif de Turquie
envers ses coreligionnaires malheureux s’arréte 1a ou commence son intérét financier. Sa
seule patrie et sa seule religion, au final, sont 1’ argent. Le Juif de Turquie est obsédé par le
gain, faisant de l’argent un véritable cuite et allant jusqu’a I’enseigner a ses enfants
(illustration 6). Enfin. la peur (tant pour lui que pour ses biens), ainsi que 1’ incapacité a la
lutte physique sont des thémes que 1’on retrouve également, notamment dans le contexte
palestinien de la fin des années 1930.

L’ensemble des traits comportementaux décrits ci-dessus - en tous points négatifs - se
retrouve dans des dessins symboliques représentant la nation ou 1’Etat ture. Le Juif ture y est
présenté comme ne possédant aucun sentiment patriotique et, pire encore, habile a utiliser
pour son profit celui de ses compatriotes (illustration 4). De méme, 1’importance de la
question de la langue en Turquie fait que les moqueries sur I’accent et plus encore les
références au judéo-espagnol sont autant de signes du manque de turcité des Juifs de Turquie,
et donc de sincérité quant a leur intégration dans la société turque républicaine des années
1930 (illustration 7).'°

Enfin, si le ton des caricatures est, dans une premiére période - celui de la moquerie grace
a I'utilisation des stéréotypes habituels de la “nature” du Juif (avarice, appat du gain, etc.), il
vire bientdt a la colére dans le contexte de la pénurie qui sévit en Turquie durant la seconde
guerre mondiale (illustration 8). Il ne s’agit plus de rire, mais bien de dénoncer. Avec la
guerre, le Juif de Karikatiii, comme celui des caricatures européennes, jouera pleinement son
réle de bouc émissaire. Notons cependant que I’influence négative du Juif sur les nations est
un théme présent dans les caricatures avant méme la guerre. Ce théme se justifiait toujours
par des arguments ou des allusions se référant a la “nature” du Juif. Toutefois, la Turquie
n’étant pas directement concernée par I’atmosphére spécifique de I’Europe des années 1930.
les caricatures n’avaient pas encore la dimension dénonciatrice qu’elles auront a partir de mi-
1941. Avec la venue des difficultés économiques, la thématique du “Juif responsable” trouve
cette fois une illustration dans le contexte ture (illustration 9).

Le vocabulaire utilisé pour désigner le Juif ainsi que les valeurs - ou plutot les contre-valeurs
- qu’il incarne dans les caricatures, relévent d’un registre unique: on y trouve surtout le Juif
accapareur (vurguncu), spéculateur (ihtikar), menteur (yalanct), hypocrite (ikiyiizlii) ou

alors donne-moi une Livre... Salamon - Non, je donnerais ma vie, mais je ne peux pas faire plus de
sacrifices!)

Y Sur la salet¢ (Karikatiir, No. 76, 12 juin 1937): “-Rebeka, kocan banyoya yirdi, anahtar deliyinden
yozetleyorsun, sanki onu hi¢ soyunmus yermedin mi? -Soyunmus yordum ama. yilcandigini yormemistim!...”.
(Rebeka, tu épies ton mari lorsqu’il prend son bain, ne I’astu done jamais vu nu?- Si, mais jamais en train de
se laver!)

" Sur le vol (Karikatiir, No. 32, 8 aolt 1936): “Ne bicim seyvah burilar Salamon, hepsi ¢ur¢iplak...-Aferim
bizimkilere be, herifleri ugradiklar: yerde adamakilli benzetmisler...”. (- Quelle sorte de gens sont ces
voyageurs, Salamon, ils sont nus... - Bravo aux nétres, 1a oil ces types sont passés ils ont été “plumés”)

® Ramiz souligna ce trait dans sa caricature ornant la Couverture du numéro 208 du 21 décembre 1939, en
appelant le nom du journal que son personnage juif tient a la main “E/ Dalavera”, variante judéo-hispanisée
pour la circonstance du mot ture datavere, I’intrigue, la manipulation.

185

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

faisant du marché noir (kara borsaci). 11 incarne également des valeurs comme
I’opportunisme (firsat), la vie chere (pahalilik), la manipulation ou I’intrigue (dalavere) ou
encore la fraude (hile). Dans un registre proche, le Juif est réguliérement utilis€é comme
symbole de I’apatride (Vatansiz Millet). L’utilisation des stéréotypes ne se fait toutefois pas
sans mesure. Si parfois le Juif est explicitement annoncé, par le prénom, 1’accent. la présence
de 1’étoile de David, ou encore une expression suggestive, comme par exemple ’allusion au
Cifit Carsist (illustration 8),'7 il n’est la plupart du temps que “reconnaissable” par son type
physique. Ce type étant particuliérement bien fixé, notamment par Ramiz, c’est a un degré
supplémentaire de complicité que sont conviés les lecteurs, amenés a reconnaitre “le Juif” tant
par ces traits que par les valeurs (vurguncu, ihtikar, etc.) qu’il symbolise (illustration 9).

L’assimilation de ces termes a I’image du Juif a évolué au fil du temps: bien que présente
dés 1936, c’est surtout durant I’année 1942 qu’elle est devenue systématique. Plus encore,
I’amalgame qui est fait & partir de 1941-1942 entre la dénonciation du profiteur de guerre et
le personnage du Juif fait écho a certaines mesures prises a 1’époque, comme celle du 16
novembre 1942 instituant le Varlik Vergisi (impo6t sur le patrimoine), mesure fiscale
officiellement commandée par la nécessité de lutter contre les “accapareurs”, et ouvertement
dirigée contre les minoritaires.'®

Les caricatures antisémites comme reflet d 'une politique étrangére

D’une maniére générale, 1’évolution quantitative des caricatures dans la revue apparait liée a
des considérations d’ordre politique (voir graphique, illustration 10). L’année 1942 est a la
fois celle ou I’on voit le plus de caricatures juives et celle ou la politique de 1’Etat ture suit
des chemins plus franchement anti-minoritaires. De méme, le début de I’année 1943 voit
quasiment la fin du genre et correspond chronologiquement a la défaite des armées
allemandes a Stalingrad, défaite qui marqua le tournant de la guerre en rendant la victoire de
I’ Allemagne définitivement impossible, et au début du rapprochement entre la Turquie et les
Alliés. Les rapports entre la presse et le pouvoir en Turquie a cette époque, ainsi que la
présence a la téte de la revue de personnages comme Sedat Simavi et Server Iskit, peuvent
laisser supposer que des pressions venues des cercles officiels d’Ankara ont pu avoir une
influence sur la brutale raréfaction des dessins satiriques mettant en scéne des personnages
juifslg. Le théme ne disparaissant pas totalement, il est toutefois difficile de parier de censure
ou méme d’autocensura. En toute hypothése, il semble que le processus de décision. quel
qu’il fht, ait pris en compte la défaite désormais inéluctable de I’ Allemagne. Par conséquent,
il est difficile d’ affirmer que les caricatures des années précédentes ne relevaient que d’un
simple humour juif qui n’aurait eu aucun lien avec les victoires allemandes en Europe.

Une autre rupture, moins nette, se traduit par une diminution du théme au cours de I’
année qui va de la défaite de la France a la signature du pacte de non-agression turco-
allemand et a I’attaque de 1’Union soviétique par I’Allemagne. Le ton général de la revue au
début du conflit se situe dans le cadre d’une orientation plutét pro-Alliés, manifestant une
inquiétude nette face aux victoires de 1’Allemagne en Europe occidentale, 1’Union Soviétique
étant considérée comme la principale bénéficiaire de I’affrontement. Mais, dés lors que
I’ Allemagne s’attaque a I’'Union Soviétique et. dans un premier temps, avec succes. le ton de

Y Littéralement, le “marché juif”, qui a aussi le sens de marché de pacotilles. Toutefois, le terme de ¢ifit, ancien
terme signifiant “Juif” et presque oublié aujourd’hui, possédait clairement dans le parier ture d’avant-guerre
un fort sens péjoratif.

® Le Varlik Vergisi et ses implications font 1’objet depuis quelques années d’une “redécou- verte” en Turquie,
initiée par les travaux de Ridvan Akar, Varlik Vergisi - Tek Parti Déneminde Azinlik Karsiti Politika Ornegi,
Istanbul: Beige, 1992. Pour un point récent sur cette question, Rifat Bali, op. cit., 424-495.

' Sur les relations complexes entre le pouvoir et la presse, cf. Edward Weisband, Turkish Foreign Policy..., op.
cit., 72-877.

186

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

la revue change, devient plus agressif: on retrouve cette évolution dans les caricatures de
Juifs, tant sur les plans quantitatif que qualitatif, sans atteindre pour autant la virulence de
Akbaba.

Conclusion

Dés la fin des années trente, le “Juif” caricaturé apparait comme le symbole de 1’ensemble
des non-musulmans. Lorsqu’il s’agit d’évoquer le Varlik Vergisi et le fait que cet irnpot
toucha, au premier chef, les Grecs, les Arméniens et les Juifs, c’est toujours via le personnage
du Juif. Celui-ci joue le méme role de symbole lors de la dénonciation des minoritaires qui se
développe en 1941 et 1942. Dans Karikatiir, le type “Rum” n’existe pas et I’Arménien n’y
apparait que trés rarement: une dizaine de fois au total et essentiellement aprés 1945. La
caricature de I’Arménien est a deux reprises présentée avec celle du Juif, soulignant ainsi la
collusion des minoritaires (illustration 11). La plupart des dessins font allusion au role
supposé de la diaspora arménienne en matiere d’agissements contre la Turquie (illustration
12). Si I’écrasante majorité des caricatures s’attaquant aux minoritaires le font par le biais
d’un personnage juif, il n’en reste pas moins que ce dernier est aussi souvent mis en scene - et
done dénoncé - simplement en tant que Juif. Ce role de représentant des minoritaires est
d’autant plus étonnant que, si I’histoire turque est jalonnée de conflits avec les Grecs et les
Arméniens, ce n’est en aucune fagon le cas avec la communauté juive de Turquie.

De folklorique, le personnage du Juif, avec les privations liées a la guerre, est devenu peu
a peu nuisible. Les discriminations dont les Juifs furent victimes ne semblent a aucun
moment “anormales”. Il est évident que le climat anti-juif qui régnait en Turquie dans les
années 1933—-1945 n’est absolument pas comparable avec ce qui se passait alors en Europe.
Mais 1 ’utilisation de cet argument a I’époque, comme aujourd’hui du reste, avait ceci de
pernicieux qu’il justifiait des excés qui apparaissaient comme bénins en regard de la situation
européenne.

La guerre s’étant arrétée aux frontieres de la Turquie, les Tures n’eurent pas a connaitre le
poids de la culpabilité occidentale face au génocide. Toutefois, le sentiment d’“étre allé trop
loin” est perceptible: ainsi, la défaite des nazis et de leur idéologie, comme I’ouverture des
camps d’extermination tue définitivement un certain genre de caricature juive. Le personnage
de Salamon, I’accent, les allusions concretes aux Juifs de Turquie disparaissent. Les dernicres
caricatures y faisant allusion montrent - souvent de maniére indirecte et sans grande
compassion - une certaine conscience de “I’anormalité”, voire de I’injustice faite aux Juifs de
Turquie au cours des années de guerre (illustration 13). D’autres caricatures, trés rares, font
encore appel aux clichés désormais bien connus par les lecteurs, mais sur un mode mineur,
avec des personnages aux traits “juifs” moins marqués. Ces derniéres attaques ne sont plus
aussi directes, relevant de la caricature juive par 1’'usage de I’un ou I’autre des symboles
désignant le “Juif’, et non de toute la gamme.

Si le seul théme qui survivra a la guerre est celui de la Palestine, il n’est absolument plus
traité de la méme maniere qu’auparavant. Dans les années 1936-1939, I’actualité de Palestine
était Ioccasion pour les caricaturistes d’évoquer le korkak Yahudi’’ et son manque de
conviction envers une cause nationale qui est fatalement étrangere a un individu ignorant tout
patriotisme La création de I’ Etat d’ Israél et sa capacité a survivre a totalement reuversé cette
image: non seulement le “Juif” peut étre patriote, mais il a démontré également sa capacité a
se battre. A travers les caricatures, cela apparait comme un véritable choc. L’image du “Juif’
qui était véhiculée jusqu’alors était si loin de ce nouvel état de fait que, de simplement
nuisible, le Juif devint, pour la premiere fois dans I’univers mental des caricaturistes, dange

? Le “Juif peureux” - expression couramment utilisée afin de désigner les Juifs (en partieulier les Juifs locaux)
dans I’Istanbul d’avant-guerre.

187

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reux. Simultanément, selon 1’idée qu’une telle transformation n’a pu se faire spontanément,
on voit apparaitre dans les dessins satiriques des thémes relevant de la tradition antisémite
occidentale faisant du Juif un comploteur et un révolutionnaire sournois. La thése de
I’alliance entre sionistes et communistes pour créer un Etat aux ordres de Moscou au sud de
la Turquie est trés présente dans la caricature juive, qui entre ainsi de plain-pied dans la
guerre froide.”’ Sans que cela apparaisse contradictoire, on retrouve parfois les capitalistes
(symbolisés le plus souvent par I’Amérique) aux coOtés des communistes et des sionistes,
mélant ainsi les thémes nouveaux de ’aprés-guerre a des représentations rappelant trés
fortement ’idéologie nazie. Plus étonnant, les questions de Palestine donnérent également
lieu a I’affirmation de la nécessaire unité du monde musulman.

Ces différentes expressions antijuives peuvent paraitre insignifiantes au regard de
I’histoire du judaisme. tant par la faible importance de la communauté juive turque dans le
judaisme européen que par I’absence de crimes de sang dans ce pays au moment ou 1I’Europe,
sous I’égide nazie, extermina méthodiquement six millions de Juifs européens. De plus,
I’¢tude de 1 évolution de I'image du “Juif' dans la revue Karikatiir, dans toutes ses
composantes - le Juif turc et plus particulierement stambouliote, le “Juif international” puis
Israél - ne peut suffire a saisir tous les tenants et aboutissants des rapports entre Juifs et Tures,
ne serait-ce que par la limitation du lectorat de la revue. En revanche, elle semble
significative des tendances lourdes de la perception des Juifs - et des non-musuhnans en
général - par la société turque de 1I’époque. A 1’évidence, la citoyenneté turque du Juif de
Turquie n’allait pas de soi (illustration 14) et ameéne a s’interroger, au-deld des déclarations
de principe, sur la définition méme de I’identité turque durant les premicres décennies de la
République.

! Le mouvement sioniste puis 1’Etat d’Israél furent jusqu’en 1953 souvent percus comme représentant un
danger communiste susceptible de déstabiliser un Proche-Orient arabe traditionaliste: Amikan Nachmani,
Israel, Turkey and Greece: uneasy relations in the East Mediterranean, Londres: Ed. Franck Cass. 1987.

188

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11l. 1: Akbaba, No. 400, 16 octobre 1941.
Salamon - Aaaah... Ou vas-tu en me laissant comme cela?

B e S

1. 2: Akbaba, No. 21 (nouvelle série), 17 aoiit 1944.

En haut: Si les Allemands perdent la guerre: le monde = un tonneau a aiguille [L'expression
tonneau a aiguille désigne en ture un lieu étroit, inconfortable |. En bas: (“Giile giile otur”
est une expression couramment utilisée en ture et signifiant “bienvenue, installez-vous
bien”).

11l. 3: Karikatiir, No. 39, 5 septembre 1936.

189

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Notre belle-fille a fait une fausse couche!... (littéralement: son enfant est tombé)
Heureusement, qu'aurais-tu fait si c'était l'argent qui était tombé?.

11l. 4: Karikatiir, No. 148, 27 octobre 1938.

(Quatrieme de couverture en quadrichromie du numéro consacré au 15e anniversaire de la
République) Titre: La Reconnaissance.

Salamon - C'est grdce a toi que je vis, en deux jours j'ai vendu exactement mille
drapeaux!...

1. 5: Karikatiir, No. 88, 4 septembre 1937.

Titre: Au Congres Juif International L'orateur - Notre Patrie, notre vie, notre honneur,
tout ce qui nous est sacre est la... Moiise - llparle de la Palestine? Salamon - Je ne crois pas,
il doit parier du coffre!

1l 6: Karikatiir, No. 120, 14 avril 1938.

190

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Titre: La vie de débauche. Salamon - Mon fils Yasef (Yusuf), si tu es sage je te le
montrerai tous les samedis!...

. 7: Karikatiir, No. 250, 10 octobre 1940. Titre: Les Juifs vont parier en turc Israél -
Mon fils Salomon; (en judéo-espagnol) Prends la plus basse qualité: demande plus eher. Le
client - Alors, je croyais que vous alliez parier en turc?... Israél - Nous ne parlons pas, nous
discutons affaires!...La traduction par Ramiz de la phrase en judéo-espagnol (astérisque): en
turc (en résumé): Ils [vous] dupent. [Remarquons que la phrase en judéo-espagnol, qui n'est
pas traduite par le caricaturiste, est rigoureusement exacte.]

- e =

[ —

111. 8: Karikatiir, No. 347, 20 aotit 1942.

Dans la téte d'un opportuniste: le “marché juif '...[Deux étoiles de David sortant de la téte
du personnage sont visibles en haut a gauche].

A et

1l 9: Karikatiir, No. 308, 20 novembre 1941. Titre: Le combat contre la spéculation Le

spéeculateur - Ils m'ont frappé alors que j'allais frapper le client!... (Sur le personnage: le
spéculateur, sur la jambe: I'Etat).

191

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. 10:Karikatiir, No. 257, 28 novembre 1940. Nissim - Nous n'avons toujours pas compris
quelles sont les marchandises qui doivent étre augmentées de 20, 30 ou 50% ... Kaziklyyan* -
Monsieur Nissim, pour éviter les erreurs, faites comme moi et mettez les toutes au plus
hautprix!...

* le nom du marchand arménien a pour origine le verbe ture kaziklamak (duper, faire
payer trop eher, “faire gober”) et est “arménisé ’par le caricaturistepar l'ajout du suffixe -
yan.

AMERIKADAK! INSANLAR ARAMNDA INSANLIX KOMEDISL
= Kalay gole Bares Palavracyss, Sile yasoerses?
~— Mayw, Tirkler aleyhinde mehali shrive abeorum
— Yamaswmder, ssiiden Samatysds then de kiyak yalanc dolne yupar Minl

I11. 11 Karikatiir, No. 501, 2 aoiit 1945.

Titre: Comedie humaine entre les gens qui sont aux Etats-Unis Bon courage, Baron
Palavractyan®, tu écris unpoeme?

Non, j'écris des articles contre les Tures...

Tu as toujours été brave, auparavant quand tu étais a Samatya** tufaisais déja de
“fausses dolma” (littéralement: des “dolma menteur”, recette arménienne).* Méme procédé
pour la formation du nom du personnage arménien que pour l'illustration 10: palavra
signifie en turc bavardage, verbiage, et palavraci, celui qui parle inutilement. **Ancien
quartier arménien d'Istanbul.

192

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

do roy mi vercooktik,.

11I. 12:Akbaba, No. 392, 7 aoit 1941.

Papa, pourquoi n'avons-nous pas voté [litt. Donné notre voix] pour le Parti du Peuple? -
Nous lui avons donné le Varlik Vergisi*, et il faudrait en plus voter pour lui [litt. lui donner
notre voixJ.

*Le Varlik Vergisi (impot sur le patrimoine) fut l'une des mesures qui toucherent
directement les minoritaires durant les années 1942-1944.

— Tark mi?.
— Yok canim, sana: Magkada apartunani, Bogazda yalisi, Adada kigki var
diyorum! —5

111. 13:Karikatiir, No. 559, 12 septembre 1946.

- Est-il Turc? - Pas du tout, je te dis qu'il a un appartement a Macka [quartier chic
d'Istanbul], un yali [maison de bord de mer] sur le Bosphore et un kosk [résidence estivale]
sur l'tle.

193

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Périodes

Répartition trimestrielle des caricatures de Juifs dans la revue Karikatir (1936-1948)

5 10 15 20 25

Nombre de caricatures

194

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROPOSITIONS SUR UNE IDENTITE DE NATURE ENTRE LE
CINEMA ET LE PHENOMENE NATIONAL: HYPOTHESES
QUANT AUX CONSEQUENCES SUR LE CINEMA ARABE

Jean-Michel Frodon

Abstract

There is a structural relation between national phenomena and cinema production. The
modern nation and the cinema as an “art for the masses” developed simultaneously.
Nation is representation, but not fiction: it is the articulation between reality and fiction.
Like cinema, the nation is a fiction constituted by real elements. By recording the present
time and giving it different representations, cinema participates to the actualization of
memory, a fundamental process in the construction and perpetuation of nations. Egyptian
cinema is a good example of the synchrony between national construction and movie
production. The end of the golden age of the Egyptian cinema coincides with the failure of
Nasserism in conceiving an “Arab Nation”.

Comme critique et comme historien, j’ai toujours voulu essayer de prendre en compte
I’ensemble de la production mondiale de films, sans me laisser enfermer dans une zone
particuliere, qu’elle soit dictée par le commerce ou par I’esthétique. Naturellement, une telle
approche oblige a des classifications, et j’ai trés tot ét¢ frappé par I’importance accordée a
I’origine nationale des films. Bien que passée dans les usages, cette pertinence du
discriminant national ne va pas de soi, et ne s’appliquerait certainement pas de manicre aussi
puissante dans d’autres domaines de la production artistique ou communicationnelle, méme si
I’université et le musée ont pris 1’habitude de classer ceux-ci d’aprés leurs origines
géographiques. Cette interrogation s’est trouvée stimulée par la réflexion menée depuis une
quinzaine d’années par Jean-Luc Godard (qui n'est pas seulement un grand cinéaste, mais
surtout un historien et un théoricien utilisant les moyens du cinéma pour mener des
recherches que d’autres poursuivent avec les outils traditionnels) sur les relations entre les
phénomenes nationaux et les cinématographies. Dans ce cadre, Godard suggére que le
mécanisme de la projection joue un rdle capi tal. J’ai réuni mes réflexions sur ce théme dans
un livre intitulé La Projection nationale.’

J’y défends I’idée, ou plutot j’y propose 1I’hypothése, d’une communauté de nature entre le
phénomeéne national et le cinéma. Historiquement, la nation moderne et le cinéma comme
“art de masse” dominant sont deux produits d’une méme évolution: I’avénement du
capitalisme industriel, qui suscite les formes d’organisation et de représentation sociales qui
lui correspondent. Ce développement, qui est fondamentalement celui d’un rapport social, est
impossible sans la découverte et la mise en ceuvre massive de techniques, au service d’un
dispositif commun au cinéma et a la nation, qui est le dispositif de la projection.

Une nation, comme 1’écrit Pierre Nora dans Les Lieux de mémoire,2 est “toute entiére une
représentation”. Une nation est une image, et une image, c’est toujours da vantage que ce qui
y est représenté. Pour qu’il y ait nation - certaines étant révées, fantasmées, avant de pouvoir
exister, par exemple dans le cas des luttes de libération nationale - il faut que se mette en

! Jean-Michel Frodon, La Projection nationale, Paris: Odile Jacob, 1998.
% Pierre Nora (Dir.), Les lieux de mémoire, 2. La Nation, 3 T., Paris: Gallimard, 1986.

195

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

place ce processus de reconnaissance collective dans ce que Benedict Anderson’, rejoignant
Renan® a un siécle de distance, nomme “une communauté politique imaginaire”. Cette
communauté n’est évidemment pas uniquement de fiction, elle est I’articulation entre une
réalité (territoriale, démographique, historique, l1égislative) et une fiction. Le cinéma aussi.
Comme la nation, le cinéma est un récit fictionnel constitué d’éléments réels, matériels,
enregistrés, et projetés a des collectivités qui a la fois s’y reconnaissent et s’y subliment. En
cela, les cinématographies sont “nationales” d'une maniére bien plus fondamentale que ne le
sont les autres arts.

Le cinéma va, naturellement, sans qu’il soit besoin d’aucune stratégie concertée par
quiconque, contribuer puissamment a inseriré les collectivités, qui prennent alors la forme
moderne de la nation, dans I’espace physique et économique, mais aussi dans le temps, selon
la forme de Iégitimation historique qui se met alors en place et qui est 1'une des
caractéristiques de cette période: 1’utilisation politique de la mémoire [est] un phénoméne
d’époque, dont tous les pays d’Europe font alors 1’expérience, ce qu’Eric Hobsbawm appelle
joliment “I’invention de la tradition”.’ “L’avénement de 1’ére des masses a mis a la
disposition des nationalismes montants des moyens jusque-la inconnus”,® dont, au premier
chef, le cinéma, qui. par nature, exerce une emprise particuliére sur le constant travail des
nations sur ellesmémes, par lequel elles ne cessent de se (re)constituer. Ce travail de
représentation fonctionne sur I’articulation de deux mécanismes, 1’histoire et la mémoire: “La
mémoire est un phénoméne toujours actuel, un lien vécu au présent éternel; 1’histoire une
représentation du passé”.” Le cinéma, de par le double mécanisme du rapport au temps qui le
caractérise - enregistrement au présent d’une part (non seulement des “choses”, comme le fait
la photographie, mais de la durée elle-méme), - représentation différée d’autre part, fait
naturellement le lien entre les dispositifs qui déterminent de manicére plus générale le
processus d’existence et de pérennisation des nations, que Renan avait défini comme étant a
la fois “riche legs de souvenirs” et “plébiscite de tous les jours”.

Le phénoméne national, tout comme le phénoméne cinématographique, ne s’accomplit pas
partout au méme moment, encore moins avec la méme intensité. Le phénomene historique de
I’essor du capitalisme industriel et du développement des nations, tendanciellement mondial,
connait comme on sait un développement inégal, localisé, et suivant des modalités différentes
selon les lieux ou il se produit. De méme pour le cinéma, au sens ou j’emploie ici ce terme.
Pour qu’il y ait un cinéma il ne suffit pas, en effet, qu’on tourne des films - et parfois de bons
films - ni qu’on en projette, ce qui s est produit a peu pres partout sur la planéte dans les dix
ans qui ont suivi I’invention des fréres Lumicre. Il faut que se mette en place un systeme
esthétique, industriel et commercial suffisamment massif et pérenne, reconnu comme
singulier aussi bien au sein de la nation a laquelle ce systéme appartient qu’a 1’extérieur, pour
signaler I’existence d’une cinématographie nationale. Trés logiquement, le cinéma en tant
que tel ne se met en place que dans les grandes puissances dynamiques qui, a 1’échelle
planétaire, dominent la premiére moitié du siécle: la France, les Etats-Unis, I’Allemagne,
I’Union soviétique, dans une moindre mesure I’Italie et le Japon (la GrandeBretagne

® Benedict Anderson, L’imaginaire national: réflexions sur [’origine et [’essor du nationalisme, édit. frang.,
Paris: La Découverte, 1996.

* Ernest Renan, Qu est-ce qu'iine nation: conférence faite en Sorbonne le 11 mars 1882, Paris: Calmann-Lévy,
1882. Rééd.: Qu’est-ce qu 'une nation et autres écrits politiques, Paris: Imprimerie Nationale, 1995.

® Eric J. Hobsbawm, Nation el nationalisme depuis 1780, édit. frang., Paris: Gallimard 1992.

® Pierre Nora (Dir.), op. cit.

7 Pierre Nora (Dir.). op. cit.

196

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

occupant une place a part). Le cinéma. durant la premiére moiti€é du siécle, s’impose
essentiellement le long d’un axe Moscou-Berlin-ParisLos Angeles.®

Les raisons de ce développement inégal selon les nations sont multiples. Elles tiennent
notamment a 1’état de I’intersection entre une technique (nouvelle dans tous les cas) et une
culture (ancienne en France, en Allemagne, au Japon et en Italie, jeune mais recyclant de
maniére novatrice d’anciens apports aux USA et en URSS). Elles tiennent aussi au rapport
conquérant de ces nations avec elles-mémes et avec le reste du monde, qu’elles se sentent peu
ou prou vocation a dominer ou du moins a “éclairer”. Elles tiennent enfin, dans chaqué cas
selon des modalités différentes, a une intervention de I’Etat. Le fait est particuliérement
manifeste au moment ou quatre d’entre elles (I’'URSS, I’ltalie, I’Allemagne, le Japon)
deviennent des dictatures qui, toutes, utilisent ce moyen de projeter leur puissance. Mais dans
les deux grandes démocraties, la France et les Etats-Unis, la puissance publique se préoccupe
également tres tot de la valeur stratégique du cinéma. C’est done en recourant a ce qui est par
excellence une technique cinématographique, le montage, ici le montage du plan de la nation
et de celui du cinéma lui-méme, que la Projection nationale propose une série d’hypothéeses
concernant aussi bien les grands événements du siécle que les grandes cinématographies qui,
dans la lumiére de John Ford ou de Jean Renoir, d’Eisenstein ou de Fritz Lang, de Fellini ou
de Truffaut, jalonnent I’histoire des films, jusqu’a I’actuel essor des “nouveaux cinémas”,
asiatiques notamment. Une telle approche permet ¢galement d’interroger a la fois le présent
et ’avenir des relations collectives a 1’heure de la mondialisation, et celui des récits et des
images a ’heure de la mise en réseau généralisée représentée par le satellite et Internet.

Pour me rapprocher davantage du théeme de ce colloque, je voudrais pour finir dire un mot
de ce qu’on a appelé “le cinéma arabe”. En précisant d’emblée que je ne suis pas un
spécialiste des films réalisés dans les pays arabes ou par des Arabes, et que je ne prétends
aujourd’hui a aucune approche de ce type. Simplement, la mise en relation de la nation arabe
et du cinéma arabe me parait un cas d’espéce significatif dans le cadre du “montage” cinéma /
nation que je propose. Une réponse s’impose: il n’existe pas de cinéma arabe, surtout si on
donne a “cinéma” le sens de systéme large et stable défini auparavant. Il a pourtant bien
existé un cinéma issu du monde arabe: le cinéma égyptien. L histoire de celui-ci est d’ailleurs
exemplaire de la synchronie du phénoméne cinématographique et du phénoméne national. Le
cinéma égyptien, en effet, se développe en méme temps que croit la classe moyenne qui
aspire a I’indépendance, et s’épanouit au moment méme de la révolution nationale de 1952,
qui chasse le roi Farouk. Il posséde trés vite ses auteurs, ses stars, ses genres, son systéme
culturel de référence, une assise économique que soutient puissamment 1’Etat, un public
intérieur qui s’y reconnait et un public extérieur qui I’identifie. Mais le cinéma égyptien
d’alors ne se veut pas seulement cinéma égyptien, il se veut 1’accomplissement du cinéma
arabe, exactement dans le méme tempo et dans la méme rhétorique que Gamal Abdel Nasser,
qui ne se veut pas seulement le dirigeant de I’Egypte mais le leader de la nation arabe.
Nasser, qui détient la société de production Al Nil dés 1953, crée un secteur public du
Cinéma en 1963, et commandite de grandes fresques filmées, historiques comme Saladin ou
d’actualité comme Les Gens du Nil. 1l envisage le cinéma comme un outil au service du vaste
mouvement dont il se veut le démiurge. A partir de la fin des années 60, en méme temps que

® Cette liste est délibérément restrictive. Il y eut bien, par exemple, un age d’or du cinéma scandinave, avec la
mise en place d’une industrie florissante et de grands metteurs en scene comme Mauritz Stiller, Victor
Sjostrom, Carl-Theodor Dreyer. Mais le phénomene ne dura qu’a peine plus de dix ans, du milieu des années
10 au milieu des années 20 (en 1925, Stiller et Christensen ont rejoint Sjostrom a Hollywood, 1’année
suivante Dreyer est a Paris). Le contre-exemple scandinave tendrait ainsi a confirmer les possibilités limitées
d’existence du cinéma s’il ne se développe dans une grande nation, ce que n’est, par sa stature et son
ambition internationales (et sans mépris aucun pour ces pays et leurs ressortissants) aucun des pays
concernés, pas plus que la région nordique dans son ensemble.

197

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

se ternit I’étoile du Rais apres la défaite de la Guerre des six jours, le cinéma égyptien entre
dans un déclin dont il ne s’est toujours pas remis. Mon hypothése est qu’il n’y a pas de hasard
dans le fait que, malgré la présence indéniable des talents, des moyens matériels, de la
réceptivité du public, le message nassérien n’a pas réussi a s’incarner dans des fictions
mobilisatrices. En méme temps que la fin de I’age d’or du cinéma égyptien, cet échec
signifierait done 1’échec, ou sans doute I’ impossibilité de concevoir une “nation arabe” - du
moins en donnant a ce terme son sens moderne et précis. Depuis, malgré quelques belles
réalisations, nulle part dans le monde arabe on ne peut découvrir la présence d’un cinéma
comme ensemble systémique. A fortiori il n’existe rien qu’on puisse désigner du terme de
“cinéma arabe”.

A cet égard, I'une des questions intéressantes des années a venir sera la possibilité pour les
Palestiniens, s’ils sont un jour dotés d’un Etat, de donner naissance a une cinématographie:
cela constituerait un “marqueur” significatif de la capacité de la Palestine a s’ériger en nation
au sens moderne.

198

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LE MYTHE DES ORIGINES - QUELQUES ELEMENTS DE
REFLEXION SUR LA NAISSANCE DU CINEMA NATIONAL EN
TURQUIE

Nicolas Monceau

Abstract: The myth of origins. Some reflections about the birth of a national cinema in
Turkey

This paper deals with the origins of Turkish cinema and outlines the current discussion
about which movie could be considered as the very “first Turkish movie”. It shows how
national implications enter the discussion about cinema and its creation.

L’histoire des origines de la cinématographie en Turquie demeure relativement mal connue.
En I’absence de documents d’archives conservés avec soin, plusieurs zones d’ombres
subsistent sur ce qu’il est convenu d’appeler “I’archéologie du cinéma turc”, en particulier sur
I’origine du premier film national.

En dépit de nombreuses incertitudes et approximations, les principales étapes de
I’introduction et du développement du cinématographe en Turquie sont généralement
présentées dans les publications consacrées a I’histoire du cinéma turc de la maniére que nous
allons exposer dans les lignes qui suivent.'

L’activité cinématographique au sein de ’Empire ottoman, dans les premiers temps, est
surtout le fait d’étrangers ou de minoritaires. Le cinématographe est introduit en Turquie
quelques mois seulement aprés sa premiére projection publique et payante a Paris, organisée
le 28 décembre 1895 au Grand Café du boulevard des Capucines par Louis et Auguste
Lumiére. Dés 1896, les opérateurs des fréres Lumiére, Alexandre Promio et Félix Mesguich
en téte, se rendent a Istanbul afin d’y tourner des bandes d’actualité. Le Panorama des rives
du Bosphore, le Panorama de la Come d’or, le Défilé de ['infanterie turque ou encore
1’Artillerie turque constituent les premieéres images animées de I’Empire ottoman, dont les
traces sont toujours conservées de nos jours.

A la méme époque, vers la fin de 1896 ou le début de 1897, le cinématographe est
introduit & la cour du sultan ottoman Abdiilhamit II. au palais de Yildiz, par un certain
Bertrand, prestidigitateur et imitateur francais au service de la Sublime Porte. Chargé par le
padischah de lui présenter des “nouveautés”, ce dernier se rend chaqué année en France dont
il rapporte ’attraction alors la plus en vogue a Paris.

Aux cotés des projections privées organisées au sein du palais de Yildiz, la premiére
projection publique a lieu, en 1897, a la brasserie Sponeck prés de Galatasaray sur I’initiative
de Sigmund Weinberg, juif polonais d’origine roumaine. Le programme de la premiére
séance, rédigé en turc-ottoman et en francais, annonce un spectacle plutot alléchant:
“Photographie vivante. Projections animées de grandeur naturelle. Spectacle merveilleux et
saisissant, qui a fait courir tout Paris. Visible pour la premiére fois a Constantinople”.

! Pour une présentation générale de Pintroduction du cinématographe en Turquie par I'un des meilleurs
historiens du cinéma turc, voir: Giovanni Scognamillo, Tiirk sinema tarihi. 1896-1997, istanbul: Kabalct
Yaymnevi, 1998.

* Cf. Bulletin du Congrés Lumiére, Université Lumiére Lyon-2, 1, 1994, 15 p. Sur I’“expérience” des Opérateurs
Lumiére en Turquie, voir également les mémoires de Félix Mesguich, Tours de manivelle. Souvenirs d’un
chasseur d’images, Paris, Bernard Grasset, 1993.

199

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Considéré comme 'un des pionniers du cinématographe en Turquie, Sigmund Weinberg
devient le représentant de la société Charles Pathé a Istanbul. Les projections se poursuivent
dans la capitale ottomane, mais le développement du cinématographe est cependant freiné par
le sultan. Il faut attendre 1908, et la révolution jeune-turque, pour que la premiére salle de
cinéma permanente soit ouverte en Turquie - le cinéma Pathé, dans le quartier de Tepebasi a
Istanbul - toujours sous 1’égide de Sigmund Weinberg.’

En 1914, enfin, la réalisation du film La destruction du monument russe de Saint-Stéphane
(Ayastefanos taki Rus abidesinin yikilist) par un militaire ottoman, Fuat Uzkinay, marque la
naissance du cinéma national. Tourné au début de la Premiére Guerre mondiale, ce
documentaire était considéré, jusqu’a une date récente, comme le premier film de I’histoire
du cinéma ture. Suivent ensuite les premicres tentatives de fiction, au cours des années 1910,
parallelement a la réalisation de bandes d’actualités par 1’armée ottomane sur le conflit
mondial et sur la guerre de libération.* Mais la production nationale ne débute réelleraent
qu’a partir de 1923, avec la fondation de la République turque et I’avénement de Muhsin
Ertugrul qui va marquer le cinéma turc pendant tout I’entre-deux guerres.

Dans les derniéres années, des recherches approfondies d’historiens, de critiques de
cinéma ou de collectionneurs ont permis de mettre a jour des ¢léments nouveaux sur 1’histoire
du cinéma turc. Une série d’articles publiés a partir des années 1980, en particulier, ont
entrainé une remise en question des origines du cinéma national en interrogeant la validité du
film de Fuat Uzkinay ainsi que son caractére pionnier.

La destruction du monument russe de Saint-Stéphane de Fuat Uzkinay

Réalis¢ le 14 novembre 1914 par un officier ottoman, Fuat Uzkinay, La destruction du
monument russe de Saint-Stéphane était considéré, jusqu’a une date récente, comme le
premier film de I’histoire du cinéma turc. D’une longueur de cent cinquante metres environ,
ce documentaire de court métrage présentait la destruction par 1’armée ottomane d’un
monument érigé dans la périphérie d’Istanbul par les forces russes au lendemain de leur
victoire dans la guerre russo-turque de 1876-78. Mise en ceuvre le jour méme de ’entrée en
guerre de I’Empire ottoman contre les Alliés, cette destruction revétait un caractere fortement
symbolique, attestant de la revanche des Tures sur leurs ennemis d’hier. La réalisation du
premier film turc, dans un climat d’effervescence nationale, apparaissait de ce point de vue
comme un acte politique, ou plutdt comme la mise en images filmiques d’un acte politique.’

® Sur le role pionnier de Sigmund Weinberg, voir Bungak Evren, Sigmund Weinberg. Tiirkiye'’ye sinemayi
getiren adam, Istanbul: Milliyet Yayinlari, 1995.

Aprés le toumage du “premier film turc” en 1914, Fuat Uzkmay prend la direction du service
cinématographique de I’armée (Merkez Ordu Sinema Dairesi), fondé en 1915 par le ministre de la guerre,
Enver Pacha, et destiné a réaliser des bandes d’actualité et des documentaires a des fins de propagande.
Parmi les films tournés par Fuat Uzkinay au sein de ce service, figure notamment L ‘entrée de 'armée turque
a Izmir le 9 septembre 1922. Sur Fuat Uzkiay, voir Nijat Ozon, Ilk Tiirk sinemacist Fuat Uzkinay, Istanbul:
Tiirk Sinematek Yaymlari, 1970; sur les activités du service cinématographique de ’armée, voir Sener
Erman, Kurtulus savasi ve sinemamiz, istanbul: Dizi Yayinlan, 1970.

® Le monument russe de Saint-Stéphane, qui comprenait une église, fut érigée par les forces russes au point le

4

plus éloigné atteint par ces derniéres au cours de la guerre contre la Sublime Porte. “Monument de la
victoire” (zafer amitr), il fut également édifié¢ sur le lieu méme ou étaient menées les négociations de paix
entre Ottomans et Russes, conclues par le trait¢é de San Stefano, dont les clauses furent jugées tres
défavorables pour I’Empire ottoman. Le batiment fut détruit par une explosion. Aujourd’hui, Saint-Stéphane
est situé dans I’arrondissement de Yesilkdy, a proximité de la mer de Marmara et de 1’aéroport international
Atatiirk. Sur la destruction du monument russe de Saint-Stéphane, voir Roni Margulies, “Ayastefanos’taki
Rus kilise abidesi’nin yikilis1”, Toplumsal Tarih, 1, janvier 1994, pp. 40-42.

200

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L’existence du film toumé par Fuat Uzkmay est mentionnée pour la premiere fois dans un
article sur I’histoire du cinéma ture publié en juillet 1953.° Jusqu’a cette date, le film de
fiction intitulé Le mariage d’Himmet Aga (Himmet Aga nun izdivact), débuté en 1914 et
achevé en 1918 sous la direction de Fuat Uzkmay et de Sigmund Weinberg, était considéré
comme le premier film de I’histoire du cinéma ture.” En tournant La destruction du
monument russe de Saint-Stéphane, Fuat Uzkinay devient le premier cinéaste ture et le 14
novembre 1914 est proclamée comme la date de naissance du cinéma ture.

Dés lors, une histoire du cinéma ture, sinon “officielle” du moins un peu figée, se met
progressivement en place en Turquie, avec sa date fondatrice, ses étapes charnieres (la
période de Muhsin Ertugrul durant I’entre-deux guerres, I’avénement de la génération des
“vrais cinéastes” dans les années 1950-60, le tournant marqué par Yilmaz Giiney, etc), ses
genres bien définis (le cinéma populaire dit de Yesilgam, le réalisme social inspiré par le néo-
réalisme italien, les ceuvres politiques ou militantes) ainsi que son starsystem. Toutes les
publications relatives au cinéma ture incluent désormais la date fondatrice de 1914. La
célébration de I’anniversaire de cet événement fondateur donne également lieu a toute une
série de manifestations organisées chaque année autour du 14 novembre sous 1I’impulsion des
municipalités ou de ’Etat. La municipalité de Beyoglu. arrondissement d’Istanbul, organise a
cette occasion des défilés dans les rues, des tablesrondes avec des historiens du cinéma. ou
encore des projections de films. Le ministére ture de la Culture, de son coté, publie des
ouvrages sur le cinéma ture célébrant I’anniversaire de ce dernier.”

L’historiographie du cinéma ture, qui se développe aprés la Seconde Guerre mondiale, est
cependant battue en bréche a partir du milieu des années 1980 par la publication d’une série
d’articles, sous I’impulsion de I’historien et critique de cinéma Burg¢ak Evren, qui remettent
en cause les fondements méme de celle-ci en révélant I’existence de films réalisés dans
I’Empire ottoman avant I’année 1914.

Ces “révélations” n’étaient certes pas totalement inédites. Elles étaient méme déja
connues. en partie, dés les années 1950 par la plupart des historiens et critiques de cinéma.’
Metin Erksan, premier cinéaste turc honoré d’une prestigieuse récompense internationale
(I’Ours d’or remporté au Festival international du film de Berlin en 1964 pour le film L’ézé
aride [Susuz yaz]), avait lui-méme abordé la question & plusieurs reprises.'® Mais I’historien
Burcak Evren parvient cependant a renouveler 1’historiographie sur les origines du cinéma
national en menant une enquéte approfondie et en retrouvant certains témoins de I’époque (en
particulier les propres filies du réalisateur Fuat Uzkmay). L’apport de ce dernier porte sur
deux points essentiels: les zones d’ombre autour de I’existence du film tourné par Fuat
Uzkmay en 1914; le nombre et la nature des films antérieurs toumés au sein de I’Empire
ottoman.

® Voir Nurullah Tilgen. “Tiirk filmciligi, diinden bugiine. 1914-1953”. Yildiz Dergisi, 30, 18 juillet 1953. Par la
suite, Nijat Ozon reprend les informations contenues dans cet article, en les approfondissant, dans deux
ouvrages: Tiirk sinemasi tarihi, diinden bugiine. 1896-1960, Istanbul: Artist Reklam Ortakligi Yayinlari,
publié en 1962 et [lk Tiirk sinemacist Fuat Uzkmay, op.cit., publié en 1970.

7 Cf. Rakim Calapala, Filmlerimiz, Yerli Film Yapanlar Cemiyeti, 1946.

& Voir en particulier 1’ouvrage bilinglie (turc-anglais), abondamment illustré, paru en 1994 a I’occasion du
“80¢éme anniversaire” du cinéma ture: Agah Ozgiig, 80. ythnda Tiirk sinemasi. Turkish cinema at the 80th
anniversary. 1914-1994, Ankara: T.C. Kiiltiir Bakanligi, 1994.

° L’existence d’un film tourné & Istanbul en 1913 est mentionnée dans un article du journal Cumhuriyet en 1959
relatant une conversation entre Cemalettin Saragoglu et Sakir Tunggapa. Selon ces derniers, le film aurait été
présenté a I’époque dans les salles de cinéma d’Izmir. Cf. Burgak Evren, “ilk Tiirk filmini ceken Yanaki ve
Milton Manaki kardesler”, Pazar Postast, 8 juillet 1995.

% voir notamment Metin Erksan, “Ilk Tiirk filmi 1905°te”, Tempo, 16, 14-20 juin 1991; “Sinemanin 100. y1l1”,
Cumhuriyet, 11 juin 1994, p. 2.

201

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Incertitudes sur les origines du cinéma turc

De nombreuses incertitudes demeurent quant au documentaire tourné par Fuat Uzkmay,
souligne Burgak Evren, en I’absence de documents écrits ou fiimiques attestant de I’existence
de ce dernier. Les bobines de pellicule du film n’ont, en effet, jamais été retrouvées. On
ignore d’ailleurs si elles ont été conservées, aucune trace de ces derniéres n’étant accessible
aux archives militaires.'" L’organisation d’une projection publique ou privée du film
n’apparait par ailleurs dans aucun document écrit (articles de presse, programmes de
projections, discours ou écrits de responsables politiques ou militaires). Enfin, aucun témoin
de I’époque n’affirme avoir visionné le film.

De nombreux critiques et historiens de cinéma. des collégues ainsi que les proches du
réalisateur sont également interrogés par Burcak Evren. Faruk Keng, qui a débuté sa carriére
de réalisateur en 1940, Enver Burckin, I’un des plus anciens cameramans de la profession, ou
encore Cemil Filmer, I'un des premiers cinéastes tures, de méme que Rakim Calapala,
historien du cinéma, n’ont jamais assisté a une projection du film. Bien qu’entretenant
d’étroites relations avec ces demiers, Fuat Uzkinay ne leur a jamais montré le moindre
document de tournage (photographies, notes) relatif au documentaire de 1914. Enfin, les
propres filies du réalisateur, Mutena Uzkinay et Mualla Uzkinay (Tiizel), n’ont jamais vu le
film non plus, méme si leur pére en parlait de temps en temps. De fait, aujourd’hui, seules
sont disponibles des cartes postales représentant le monument de Saint-Stéphane, avant et
aprés sa destruction par les forces turco-ottomanes le 14 novembre 1914."

Concemant la question de 1’antériorité du documentaire de Fuat Uzkinay, trois films au
moins, selon Burgak Evren, auraient été réalisés au sein de ’Empire ottoman avant 1914.
Tous sont des documentaires.

Le 28 juillet 1905, le tournage d’un film aurait eu lieu dans la seconde cour de la mosquée
de Yildiz, a Istanbul, par un ou des réalisateur(s) inconnu(s). Entre le 5 et le 26 juin 1911, les
fréres Manaki enregistrent sur pellicule la visite du sultan ottoman Mehmet Resat V a
Manastir, alors province ottomane, et a Salonique. Enfin, en 1913, un film aurait été réalisé
sur le croiseur Hamidiye, au large de Moda a Istanbul, par un ou plusieurs réalisateur(s)
inconnu(s)."

Un certain nombre de questions restent cependant en suspens concernant ces trois films
susceptibles d’étre considérés comme les pionniers du cinéma national. Deux d’entre eux -
ceux de 1905 et de 1913 - s’averent en effet de réalisateurs inconnus. On ne peut done établir
avec certitude si ces demiers étaient des sujets ottomans - de confession musulmane ou autre
- ou s’ils étaient des étrangers, a I’image des opérateurs Lumicre venus a la fin du siécle
dernier tourner des bandes d’actualité dans le pays. Par ailleurs, 1’existence méme de ces
deux films - auxquels il faut ajouter celui de Fuat Uzkmay - se révéle incertaine. On ne sait
guere davantage si ces derniers ont €té réellement tournés ou si les bobines ne furent pas
perdues aprés le tournage. En définitive, conclut Burgcak Evren. le doute s’est installé

™ Onat Kutlar, I’un des membres fondateurs de la Cinématheque d’Istanbul (T7irk Sinematek Dernegi) en 1965,
rappela I’anecdote suivante a ce sujet: “Nous avons cherché pendant longtemps, en 1966, une copie du film
au Centre cinématographique de I’armée (Ordu Film Merkezi), mais sans résultats. Quelques années plus
tard, le centre nous informait que le film était disponible. En fait, une boite, sur laquelle était inscrit ‘Saint-
Stéphane’, avait été retrouvée. Mais le film qui se trouvait dedans était un film différent”. Cf. Agah Ozgiic,
80. yilinda Tiirk sinemasi. Turkish cinema at the 80th anniversary. 1914-1994, op.cit., p. 9

2cr Burgak Evren, “ilk Tiirk filmi @istiindeki kuskular”, Gelisim Sinema, 2, novembre 1984; “Ilk Tiirk filmine
iliskin gorisler ve belgeler”, Gelisim Sinema, 3, décembre 1994.

Bcf. Burgak Evren, “Tlk Tiirk filmini ¢eken Yanaki ve Milton Manaki kardesler”, op.cit.; “Sinema tarihimizin
bilinmeyen ilk filmleri (1905-1914)”, dans: Burcak Evren, Sigmund Weinberg. Tiirkiye've sinemayi getiren
adam, op.cit., pp. 119-124.

202

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durablement sur I’origine et sur la nature du premier film turc. A-t-il été tourné en 1905, en
1911, en 1913 ou en 1914? Mais surtout. comment définir les eritéres susceptibles de
départager les quatre documentaires comme étant le premier film de I’histoire du cinéma
turc?'

Une seule certitude émerge dans ce faisceau d’interrogations. Le documentare tourné par
les fréres Manaki, intitulé “Les visites du sultan Mehmet Regsat V a Manastir et a Salonique”
(V. Sultan Mehmet Resat'in Manastir ve Selanik ziyaretleri) et daté¢ de 1911, s’avere étre le
seul parmi les quatre films cités précédemment a étre conservé. Déposé aux archives du film
de Macédoine, il a été présenté au moins deux fois a Istanbul, en 1990 et en 1995, a I’
occasion de semaines du film de Macédoine."” Cependant, cette (re)découverte des films des
fréres Manaki en Turquie ainsi que les “révélations” de Burcak Evren n’en ont pas moins
ouvert la voie a de nouvelles spéculations, en raison de 1’origine des réalisateurs, sur la
naissance du cinéma national en Turquie.

Les fréres Manaki

Nés respectivement en 1878 et 1882 dans la province de Macédoine, alors sous domination
ottomane, Yanaki et Milton Manaki sont, en ce tournant du siécle dans les Balkans, des sujets
ottomans. Leur origine, cependant, souléve de multiples interrogations et fait parfois 1’objet
de débats passionnés. Si la plupart des observateurs leur reconnaissent une origine
“macédonienne”, voire “valaque”, d’autres les considérent avant tout comme “grecs”."°

Les fréres Manaki se font d’abord connaitre dans la région en tant que photographes.
L’atelier de photographie familiale, ouvert en 1905 dans la ville de Manastir, s’impose
rapidement comme le plus important de Macédoine. La renommée des deux fréres s’étend
bient6t dans les provinces avoisinantes aprés leur participation a 1’exposition mondiale de
photographie organisée dans le royaume de Roumanie en 1906. Ils y remportent le premier
prix, celui de “photographes du palais”, tout en attirant I’attention du roi de Roumanie, Carol
I. Lors d’un de ses nombreux voyages en Europe afin de suivre les derniers progres
techniques dans le secteur photographique, Yanaki Manaki rapporte de Londres une caméra
Bioscope n° 300 de marque Charles Urban. Dans un premier temps, les deux fréres pratiquent
le cinématographe en amateur, mais ils ne tardent pas a se lancer bientot dans 1’exploitation
cinématographique en organisant la premiére projection en plein air réalisée en Macédoine.
Pionniers du nouvel art cinématographique dans la région, Yanaki et Milton Manaki sont
surnommés les “fréres Lumiére des Balkans”."”

Au cours de ces années, ces derniers privilégient deux thématiques principales tant sur le
plan photographique que cinématographique. Ils suivent de pres, dans un premier temps, les
événements politiques de 1’époque. L’essor des groupes de résistance, organisés dans les
montagnes avoisinantes de Manastir, face a I’occupation ottomane ou encore le mouvement
jeune ture, font ’objet de reportages parmi d’autres thémes. Mais ils enregistrent également
des aspects de la vie quotidienne dans les Balkans du début du siécle, tels que les mariages,
les cérémonies religieuses (messes), les fétes folkloriques, ou encore les cafés tures ol se
réunissent les fumeurs de narguilé. Les villes d’Istanbul et de Bucarest sont également
photographiées a I’occasion de voyages.

" Voir en particulier: Agéh Ozgii§, “Ilk Tiirk filmi hangisi?”, Pazar Postasi, 24 septembre 1994; “Dogum giinii
14 Kasim mi?”, Antrakt, 2, novembre 1991.

> Certains films tournés par les fréres Manaki ont également été présentés a Istanbul lors de la tenue des
premiéres “Rencontres internationales de cinéma et d’histoire” organisées du 4 au 10 décembre 1998 par la
Fondation pour le cinéma et la culture audiovisuelle de Turquie (TURSAK).

St Burgak Evren, “Ilk Tiirk filmini ceken Yanaki ve Milton Manaki kardesler”, op.cit.

Y Cf. Boris Nonevski, The Manaki Brothers, Skopje: Film Institute of the Socialist Republic of Macedonia,
1986.

203

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

En 1911, les fréres Manaki tournent deux films documentales. Le premier est consacré a la
visite d’une délégation roumaine en Macédoine. Le second s’attache a la visite du sultan
ottoman Mehmet Resat V a Manastir et a Salonique. Dans ce dernier, plusieurs scénes
présentent ’arrivée du padischah a Manastir, la visite accordée par ce dernier a la mairie, ou
encore sa descente de bateau. Lors du tournage du film, relate Burgak Evren. un incident se
produit devant le batiment municipal de Manastir. En voyant sortir le padischah, Milton
Manaki fait tourner sa caméra lorsque I’entourage du sultan intervient, intrigué par
I’étrangeté de I’appareil. Mehmet Resat V lance alors, d’un ton protecteur: “Laissez-le! Qu’il
s’amuse, cet enfant” (Bwrakin ¢ocuk oynasin...). Ni le modeste opérateur de Manastir, ni I’'un
des derniers représentants de I’illustre Empire ottoman n’avaient sans doute conscience du
caractére historique du film alors en cours de tournage.'®

Le retour d’Ulysse de Theo Angelopoulos

Ces documentaires cinématographiques, tournés au début du siécle, seraient sans doute restés
confinés dans le champ des festivals spécialisés ou des cinémathéques si la sortie d’un film,
auréolé du Grand Prix au Festival international du film de Cannes de 1995, n’allait bientot
assurer une reconnaissance mondiale a 1’ceuvre pionniére des fréres Manaki. Dans Le regard
d’Ulysse, du réalisateur grec Theo Angelopoulos, un cinéaste américain d’origine grecque
(interpreté par I’acteur américain Harvey Keitel) revient dans son pays d’origine afin de
retrouver les films tournés par les fréres Manaki. Sa quéte a travers les Balkans en pleine
décomposition le conduira finalement, au plus fort de la guerre en Bosnie, au cceur de
Sarajevo assiégé. Plusieurs scénes tournées par les fréres Manaki sont présentées au cours du
film afin d’illustrer I’itinéraire du personnage principal.

La réalisation du Regard d’Ulysse relance avec une vigueur nouvelle le débat sur I’identité
des fréres Manaki. Leur évocation dans le film de Theo Angelopoulos déclenche en effet les
foudres des cinéastes macédoniens, qui lancent une Campagne de signatures contre le
réalisateur en accusant ce dernier de les présenter comme étant d’origine “grecque”. De leur
coté, les historiens et critiques de cinéma tures revendiquent a leur tour 1’héritage des fréres
Manaki, per¢us avant tout comme des “sujets ottomans”, en s’appuyant sur les recherches de
Burcak Evren. Dans le milieu des années 1990, les épithétes les plus divers sont ainsi
associés a l’origine ou a la “nationalit¢" des fréres Manaki: “grecs” (rum), “tures”,

ELIN3

“ottomans”, “macédoniens”, ou encore “valaques”.

Conclusion

Les articles de Burgak Evren ainsi que la sortie du film de Theo Angelopoulos ont contribué a
entreprendre en Turquie une redéfinition du cinéma national et de sa fondation dans le
contexte ottoman.

Face a 1’unique certitude établie a ce jour - le seul film conservé est celui des fréres
Manaki - des modifications ont été apportées dans les derniéres années a 1’historiographie du
cinéma turc. Le documentaire tourné en 1911 par les fréres Manaki est désormais présenté
comme le “premier film turc” (ilk Tiirk filmi) dans la plupart des ouvrages historiques et des

Bcf Burgak Evren, “Ilk Tiirk filmini ¢eken Yanaki ve Milton Manaki kardesler”, op.cit. Sur les fréres Manaki
et sur les films toumés par ces demiers en 1911, voir également: ilindenka Petrugeva, “ilk Tiirk filmini ¢eken
sinemacilar”, Tombak, novembre-décembre 1994; ilindenka Petruseva “Yanaki ve Milton Manaki
kardeslerin 1911 ’de ¢ektigi filmier”, Tombak, mars-avril 1995. Par la suite, jusqu’a leur déceés dans les
années 1960, les fréres Manaki poursuivent leurs activités de photographes et de cinéastes, fixant sur
pellicule les visites de chefs d’Etats dans les Balkans, les soubresauts de la Seconde Guerre mondiale ou
encore les catastrophes naturelles. Parmi leurs travaux, figurent notamment les visites des rois de Serbie et de
Grece dans la région, I’entrée de 1’Organisation de libération de la Macédoine a Bitola en 1944, la venue du
chef de I’Etat yougoslave Tito dans cette méme ville en 1957 ainsi que le tremblement de terre de Skopje en
1963.

204

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

publications officielles. Fuat Uzkinay, de son coté, conserve le titre de “premier réalisateur
turc” (ilk Tiirk yonetmeni) au sein de I’histoire de la cinématographie nationale.

Les modifications ainsi apportées a la présentation des origines du cinéma turc posent
toutefois deux types de questions. Quels sont les critéres retenus afin de distinguer premier
film et premier réalisateur? La distinction établie ici s’appuie avant tout sur une base
religieuse. qui renvoie a la notion ottomane du millet (nation), le systéme jurique
communautaire alors en vigueur sous I’Empire et fondé sur 1’appartenance religieuse. Les
fréres Manaki sont des “sujets ottomans” et leur film a été tourné sur une terre faisant alors
partie de ’Empire ottoman. C’est a ce titre que Les visites du sultan Mehmet Resat V a
Manastir et a Salonique peut étre considéré, selon les tenants de la nouvelle historiographie,
comme le premier film de I’histoire du cinéma turc. Etant toutefois des “minoritaires”, en
d’autres termes des non-musulmans au sein de I’Empire (miisliiman olmasalar da tebaalar
Osmanlidir), ces derniers ne peuvent prétendre a la qualité de premiers cinéastes de 1’histoire
du cinéma turc. A I’inverse, Fuat Uzkinay, lui aussi “sujet ottoman”, est considéré comme le
“premier cin€aste turc” en raison de sa confession musulmane (Osmanli tebaalr ilk miisliiman
sinemacidir)."’

Face a cette distinction entre premier film et premier réalisateur au sein de 1’histoire de la
cinématographie nationale, quelle est désormais la date de fondation du cinéma turc a retenir?
Celle du 14 novembre 1914 ou la période du 5 au 26 juin 1911? La date anniversaire du 14
novembre semble toujours I’emporter, méme si on célébre ce jour-la davantage le “premier
cinéaste ture” que le “premier film ture”.

Cette interprétation de la place des fréres Manaki et de Fuat Uzkinay au sein de la
cinématographie turque souléve, en conclusion, un certain nombre de réflexions sur la notion
du cinéma national. Elle met en relief, dans un premier temps, la difficulté a établir une
définition de ce concept au sein d’ un Empire qui, méme s’il était a 1’époque en pleine
déliquescence, se caractérisait toujours par le caractére pluri-ethnique et multi-culturel des
“nations” qui le composaient. Est-il possible de concevoir, dans cette perspective, 1’existence
d’un “cinéma ottoman”, comme on a défini plus tard un “cinéma soviétique”? Quelles
seraient alors les attributs d’un teile cinématographie? Burgak Evren esquisse - ou élude - la
question de la maniére suivante:

“Les réalisateurs du film étant de ‘nationalité’ ottomane et le padischah ottoman étant le
sujet du film, qu’on le veuille ou non, Les visites du sultan Mehmet Resat V a Manastir et
a Salonique est bien un film ture”. *°

La nature des films des fréres Manaki et la revendication de 1’héritage de ces derniers par les
historiens du cinéma ture entralnent aussi un certain nombre de questions concernant
I’origine-ou I’identité - d’une ceuvre filmique. Doit-on associer celle-ci a I’origine ou a la
nationalité du réalisateur? Est-elle assujettie a 1’autorité étatique dont dépend ce dernier?
Estelle liée au contenu méme de 1’ceuvre? Ce sont 1a autant d’interrogations qui rencontrent

¥ Voir en particulier cet extrait dans 1’ouvrage publié par le ministere turc de la Culture a ’occasion du 80¢me
anniversaire du cinéma turc (op. cit.): “C’est une réalité que Les visites du sultan Mehmet Resat V a Manastir
et a Salonique est le premier film turc tourné dans les derniéres périodes de I’Empire ottoman. Le fait que les
noms des réalisateurs soient Yanaki et Milton ne change en rien ce processus historique. Parce que, méme si
les fréres Manaki n’étaient pas musulmans, ils étaient des sujets ottomans”. De son coté, Burcak Evren
emploie le terme “originaire de Turquie” (Tirkiyeli) pour qualifier les fréres Manaki: “ils ont tourné, en
1911, le premier film a I’intérieur des terres ou des frontiéres de I’Empire en tant que sujet ottoman. (...) La
Macédoine étant une partie de I’Empire ottoman a cette période, on peut considérer ce film comme ’un des
premiers films tures”. Cf. Burgak Evren, Sigmund Weinberg. Tiirkiye ye sinemay: getiren adam, op. cit., pp.
94, 124.

0 “Ceken kisilerin Osmanli uyruklu, filme konu oian kisinin ise Osmanli padisahi olmasi ister istemez V. Sultan
Mehmet’in Manastir ve Selanik Ziyareti belgeselini bir Tiirk filmi yapmaktadir”. Ibid, p. 94.

205

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

toujours aujourd’hui un écho - mais sous une autre forme (relative a la langue employée dans
le film ou a lorigine des sources de financement de ce dernier) - dans un secteur
cinématographique menacé par des tendances a la mondialisation et a I'uniformisation des
cultures.

En définitive, si les derniers développements au sein de 1’historiographie turque n’ont pas
permis d’établir avec certitude les origines du cinéma national en Turquie, ils n’en auront pas
moins contribué a éclairer d’un jour nouveau la complexité des relations entre cinéma et idée
nationale.

206

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

“L’IMAGE MORALE” DANS LE CINEMA IRANIEN

Agnes Devictor

Abstract: “The moral image” in Iranian cinema

What are the links between cinema, politics and policy in the Islamic Republic of Iran?
Just after the 1979 Revolution, Islamic leaders worked to create an “Islamic society”. But
what was the meaning of this? A society where Islamic rules such as a strong moral order
will be respected? Cinema, as a political instrument was considered a useful mirror of this
new Islamic order. For the cultural rulers, films would depict a pure society in a very
puritanical way of life. A purified cinema had to be created from which “immorality”
would be wiped out, both in the making of the films and in the films themselves. Islamic
morality had to be respected in front as well as behind the camera, as it had to be respected
in society as a whole. In order to fulfill these aims, the State had to intervene in two
different yet connected fields: economic support and moral control.

This text will not present an extended view of the entire public policy dealing with
cinematography. It will rather summarize State interventions in the first part and
underline, in the second part, how moral control changed cinema and is highly politic
under that regime.

Comment s’articulent. dans le cas de la République islamique d’Iran, cinéma et politique? Le
pouvoir politique instrumentaliste-t-il le cinéma et, quelle image politique serait alors
projetée dans le cinéma iranien post-révolutionnaire?

Différentes analyses pourraient tester ce questionnement, comme:

- La projection a I’écran de la nation dans le cinéma de guerre: fortement encouragé par
I’Etat. ce cinéma recouvre une fonction politique dés le début de la guerre Iran-Irak
(1980 -1987).

- La représentation emblématique du “défavorisé”, au nom duquel la révolution a été
accomplie, entretient une relation entre politique et cinéma.

- L’articulation entre mouvement révolutionnaire et cinéma s’illustre dans les films
tournés par différents groupes activistes entre 1979 et 1982. Cette période
d’effervescence révolutionnaire conjuguée a une censure qui s’atténue, voire pendant
un courte période disparait, aboutit a la création de documentaires politiques.
Parallélement des documentaires, interdits sous le chah pour la contestation de 1’ordre
politique et social qu’ils expriment, sont achevés et projetés au cours de cette période;

- Les fictions tournées entre 1980 et 1982 et réalisées en deux versions: 1’une pro-
islamique, 1’autre pro-nationaliste, pour choisir, en fonction du jeu politique, le
montage en faveur de 1'équipe dirigeante.

Suivant ces différentes perspectives d’étude, ’articulation entre cinéma et politique pourrait
s’avérer féconde.

Cependant, la perspective qui apparait la plus pertinente, la plus singuliére et la plus
importante est celle qui met en relation la “morale islamique” et le cinéma.

En 1982, trois ans apres la révolution de 1979 et suite a 1’étouffement des différentes
tendances politiques au profit de la faction islamiste, 1’islamisation de 1’ensemble de 1’ordre
social est entreprise. Cette islamisation, dont la définition reste floue, revient a mettre des
comportements sociaux en conformité avec une morale islamique qui se concentre sur une

207

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

éthique puritaine des relations entre les sexes (port de la tenue islamique obligatoire pour les
femmes, instauration de systémes limitant la mixité dans I'espace public...)

Pour les dirigeants iraniens, le cinéma, considéré comme le miroir d’un systéme de
croyances et de pratiques sociales, acquiert pour fonction de présenter les normes de la
société islamique iranienne. Il doit renvoyer de facon spectaculaire I’image d’une société a
laquelle I’Etat est supposé donner forme. Cette représentation est réalisée dans un genre, sorte
de “réalisme social”, présentant souvent une image sombre de la société iranienne, et non pas
dans un cadre idéal détaché de toute réalité sociale. Le lien spécifique entre politique et
cinéma est identifiable dans la valeur centrale accordée a la norme islamique, pivot de tout le
contrdle cinématographique mais aussi de tout le systéme d’aide public. L’application de
cette norme au cinéma aboutira a la création d’un nouveau “langage” cinématographique, et a
un nouveau mode d’élaboration et de consommation du produit cinématographique.

L objectif d’un cinéma islamique et la nécessaire intervention de I'Etat

Durant les troubles révolutionnaires de 1978-1979. la moitié du pare des salles de cinéma est
incendiée ou mise hors d’usage. Le cinéma représente 1’ordre occidentalisé aux mceurs
corrompues qu’il s’agit de renverser. L’avenir du cinéma est incertain, d’autant plus que les
interdictions religieuses relatives a la représentation des étres animés pourraient bien
également s’ajouter a la menace planant sur le Septiéme Art. Les producteurs et acteurs du
régime impérial. proches du chah ou réprouvés pour leur mceurs, sont soit arrétés soit
parviennent a s’enfuir a I’étranger, laissant une profession désorganisée et désorientée face a
un pouvoir politique qui n’énonce pas de mesure cohérente ni de programmes clairs pendant
les trois premicres années du nouveau régime.

Cependant, dés le mois de février 1979, alors qu’il revient juste de son long exil.
I’ayatollah Khomeyni déclare qu’il n’est pas contre le cinéma, mais contre la “corruption
morale”. Un cinéma “épuré”, selon ses propres termes, a done tout a fait droit de cité en Iran.
L’obstacle relevant d’une pseudo-interdiction religieuse est done levé par ce discours, reste a
extraire le cinéma de ses origines occidentales et des images considérées comme vulgaires
qu’il a jusqu’a présent véhiculées.

Les professionnels du cinéma qui craignent de travailler dans ce contexte demandent des
réglementations au gouvernement pour connaitre les interdits. Tous pergoivent 1’image de la
femme et celle des relations hommefemme comme le sujet le plus sensible a traiter a I’écran.
Les normes ne sont pas énoncées clairement jusqu’en 1982, tout d’abord parce que
I’échiquier politique est éclaté, et que la question culturelle est sensible aux différentes
options politiques, ensuite puisque personne n’a de projet cohérent a proposer. Par ailleurs, il
n’existe pas de cinématographie de référence ayant appliqué de facon systématique un
contrdle de 1’image de la femme et des rapports entre les sexes de fagon aussi rigoureuse que
ne laisse le présager I’énvolution politique et sociale de I'Iran. Certes, le Code Hays' a
imposé au cinéma américain un puritanisme étroit, mais les femmes n’y ont jamais été
obligées de porter le voile, et les meres et fils n’ont jamais eu I’interdiction de se toucher a
I’écran. Appliquer au cinéma les mémes réglementations que celles qui s’imposent dans la
sphére sociale a partir de 1982 entraine la création d’un nouveau savoir-faire
cinématographique. Mais cette évolution voulue par les dirigeants ne peut se réaliser dans ce
contexte sans | intervention de I’Etat.

Pour rendre conforme le cinéma a 1’ordre public qui prend forme, il faut tout d’abord le
détacher du genre national, le “film-e farsi. Aux tonalités trés populaires, ce genre rappelle en

! Bidaud. A-M., Hollywood et le réve américain, Paris: Masson. 1997 et Randall. R-S., Censorship of the
Movies, the Social and Political Control of Mass Medium, Madison: The University of Wisconsin Press,
1970.

208

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bien des points les films indiens (film-e hindi), mélodrames dans lesquels sont savamment
dosées les séquences de bagarre, les scénes d’amour, de chansons, de danses et ou une fin “a
I’eau de rose” atténue le caractére mélodramatique de 1’intrigue. A coté des importations de
films occidentaux et asiatiques, le film-e farsi a été 1’autre source importante du financement
de I’industrie cinématographique nationale. Toutes deux sont cependant supprimées en raison
de leur incompatibilité avec la nouvelle morale de référence, laissant 1’industrie nationale
sans financement. Si 1’Etat désire conserver une production nationale, en conformité avec le
nouvel ordre moral, la conversion vers ce “nouveau cinéma” (sinemd-ye novin), ne peut
s’accomplir sans son aide financiére ni institutionnelle. La désorganisation de la filiere
cinématographique (producteur, distributeurs, exploitants) ne peut en effet trouver d’issues
sans la consolidation, voire méme la recréation de structures de production. En 1983,
I’institutionnalisation du secteur cinématographique constitue la mesure fondamentale prise
par le Ministere de la Culture et de 1’Orientation islamique (MCOI). dirigé pendant dix ans
par Mohammad Khatami. Deux nouvelles structures sont mises en places par le Ministére: la
Fondation Farabi qui assure la fonction d’une structure de production, de vente a 1’étranger,
d’allocation de préts ou de vente de matériels (caméra, pellicules, devises en dollar...) & prix
subventionné. Sans elle, I’industrie nationale n’aurait sans doute pas pu reprendre son souffle;
le Centre du Cinéma Expérimental. de moindre envergure que la Fondation Farabi, qui doit
former et offrir les moyens financiers et artistiques a de jeunes réalisateurs (conforme a
I’idéologie en place) pour réaliser leur premier film. La génération issue de la révolution est
done incitée a participer a la reconstruction de 1’industrie nationale. Deux autres institutions
participent également au secteur cinématographique public: le Centre Artistique de
I’Organisation de la Propagande Islamique encourage les films a teneur “politiquement
correcte”, les films de guerre et les quelques films de propagande politique (anti-gauchiste.
anti-impérial, anti-occidental); et la Fondation des Déshérités qui gére le matériel technique,
les salles, et le stock de films confisqués pendant la période révolutionnaire. Puissante
institution, cette derniére produit également des longs-métrages.

D’autres institutions, dynamiques sous l’ancien régime sont progressivement rouvertes,
comme le Kanur’, la Cinémathéque iranienne.

Parallélement au développement institutionnel public, ’Etat laisse le secteur privé se
reconstituer. Si la majorité de la profession a quitté le pays, un tissu relativement dense de
producteurs privés se reconstruit a partir de la fin des années 1980. Environ soixante
producteurs privés constituent, en 1990, le réseau de la production privée du cinéma iranien.
Une série de subventions. de préts a taux préférentiels, une politique de subvention du
matériel... est mise en place par le MCOI pour leur permettre de produire des films. La
majorité d’entre eux travaillent en coproduction avec des institutions publiques. Méme si ce
secteur privé est maintenu artificiellement en activité par toute une série de subventions et
d’aides institutionnelles (comme dans d’autres pays qui possedent une production
cinématographique nationale), il permet & I’Etat de présenter une production “privée”
relativement dynamique, témoin d’une possibilité d’expression autre qu’étatique.

Les réalisateurs et les producteurs qui présentent des garanties idéologiques (anciens
volontaires de guerre, comportement islamique...) sont les principaux bénéficiaires de ces
mesures de soutien, et les principaux artisans de 1’édification d’un “cinéma nouveau”.

Pour réaliser 1’objectif de 1’islamisation d’une production cinématographique nationale,
1’Etat met done en ceuvre d’importants moyens institutionnels et financiers, illustrant ainsi le
colt de I’islamisation.

? Centre pour le développement intellectuel des enfants et des jeunes adultes.

209

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

La création de I'image morale

Les mesures les plus spécifiques de cette politique publique du cinéma concement
indéniablement le contrile cinématographique.

Une réglementation se met progressivement en place, elle sera publiée presque chaqué
année a partir de 1984. Relative a la production, a la distribution et a 1’exploitation, cette
réglementation instaure un contrdle a plusieurs niveaux, de la censure préalable au visa de
projection, en passant par les contrdles sur le tournage et méme dans la salle de projection.
Jusqu’en 1997, elle évoluera relativement peu, gagnant en précision en 1996. La singularité
de ces textes réside dans la place prépondérante accordée a la morale islamique dans sa
dimension de controle des meeurs. La lourdeur de la censure politique - notamment entre
1979 et 1984 - s’estompe apres 1’exclusion de toute expression politique (autre qu’islamiste)
de la scéne publique, pour se concentrer sur la représentation féminine et celle du rapport
entre les sexes. Certes,

“le film sera interdit s’il nie 1’unicité de Dieu, les religions du Livre, les prophétes, les
imams et les saints personnages de I’islam ou s’il est irrespectueux ou injurieux envers

593

eux’,

mais la censure relative au contrdle des meceurs est beaucoup plus développée, aboutissant a
des contraintes parfois insurmontables pour le réalisateur. Ce contrdle a non seulement une
influence décisive sur le choix des thémes mais il détermine encore une image
cinématographique différente - I’image morale - ainsi que la structure d’un nouveau langage
du cinéma, spécifique 4 cet art sous la République islamique.

Prenons comme exemple la réglementation de 1996 qui, dans ses annexes, énonce pour la
premiére fois les interdits de fagon aussi explicite. Le paragraphe 2 tente de définir
“Comment réaliser 1 'image et la parole dans le cinéma”. Ce paragraphe n’a rien d’une
théorie du cinéma en général. En revanche, il pourrait étre la théorie du cinéma de la
République Islamique. Parmi les onze thémes traités celui sur 1’esprit islamique” est trés
explicite quant a I’image de la femme et quant a la création d’une nouvelle grammaire du
cinéma, avec son propre cadrage, sa lumicre, son montage... pour atteindre comme résultat la
création d’une image conforme a la morale islamique.

“Le film sera complétement interdit s’il y a une insistance dans le cadrage de 1’image sur
des habits qui ne sont pas corrects, sur un intérieur, sur une décoration, une lumiére, une
ambiance, une couleur, une musique, qui ne conviennent pas; de méme en ce qui concerne
le montage, le rythme du film, les effets spéciaux et les paroles qui pourraient étre
interprétés a un second degré et ainsi blesser le sentiment pur du peuple”.

Le méme paragraphe énonce les interdits relatifs aux vétements:

“Parmi les spécificités culturelles iraniennes islamiques, les vétements ne doivent pas
seulement étre islamiques pour les femmes, mais doivent 1’étre également pour les
hommes et les enfants. Pour les femmes, les vétements répondront aux conditions
suivantes: tout le corps (sauf le visage et les mains) doit étre couvert, les cheveux, le cou,
le corps et les poignets jusqu’aux mains ne peuvent pas étre montrés. Il est strictement
interdit d’utiliser des maticres ou des coupes qui sou ligneraient les lignes et le volume [du
corps des femmes]. Les femmes ne peuvent pas porter des habits d’hommes et vice-versa.
11 est interdit de porter des vétements qui ne conviennent pas a la société et des vétements
que I’on pourrait qualifier de provocants. Le changement de vétements durant le film, sans
justification, est interdit, car il pourrait évoquer I’esprit de gaspillage. L’utilisation de
vétements qui font référence au modele occidental est strictement interdit. 4 moins qu’il ne

® Siyasatha va reveshha-ye ejrayi-ye towlid, towzi * va namdyesh-e filmhd-ye sinemdyi 1374, Téhéran, 1996.

210

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

soit justifié, comme le port de la cravate ou du nceud papillon [pour les personnages
négatifs]”.

Notons qu’aucune indication, en revanche, n’est donnée sur la conception “islamique” de la
tenue des homines et des enfants.
Les précisions relatives au magquillage révélent la difficulté d’énoncer précisément
I’interdit:
“Appliquer un maquillage pour souligner les traits du visage est correct. Cependant, pout
respecter les valeurs de la société et rester en accord avec 1’islam, il est interdit, méme si
cela est nécessaire, de montrer un visage de femme maquillée, tout comme une coiffure
qui pourrait évoquer de la 1égereté culturelle ou politique a I’intérieur comme a I’extérieur
du pays. Le visage des personnages négatifs doit étre fondamentalement différent de celui
d’un croyant.”

Rien n’indique quelle coupe de cheveux peut étre considérée comme une “légéreté
culturelle”. Comme les cheveux des femmes ne sont jamais montrés, il ne peut s’agir que de
coupe masculine, et les rédacteurs font sans doute allusion & des coiffures “punk” (créte,
banane), a des teintures (roux, bleu...).

Le “comportement social”, quant a lui, se référe a des normes islamiques qui ne sont pas
citées: “Le comportement entre homme et femme ‘na mahram’ doit étre conforme aux normes
islamiques™. Cet alinéa, qui représente une des difficultés Ies plus complexes pour les
réalisateurs n’énonce pas ces normes islamiques.

Les interdits concernant le cadrage, toujours dans le paragraphe sur “I’esprit islamique”
sont en revanche précis méme s’ ils laissent une liberté¢ d’interprétation, mais soulignent
combien cette morale islamique peut intervenir dans le construction d’une image:

“Méme si le choix du cadrage (gros plan, plan large, plan moyen) est lié au sujet et a
I’enchainement des séquences, le choix d’un cadrage mal approprié sur un visage de
femme [considérée comme trop belle] pour plaire au spectateur est interdit. Les
producteurs et les réalisateurs sont responsables et ils ne doivent sous aucun prétexte
utiliser des plans rapprochés de femme”.

Les notions d’esthétique et de plaisir que pourrait procurer le cinéma sont ainsi explicitement
condamnées. Le rédacteur, en énongant cet interdit, ne précise pas qu’il concerne les femmes
jeunes et belles. C’est la pratique qui révele qu'une femme d’un age mir ou qu’une fillette ne
sont pas victimes de cette interdiction. Toutefois, en prenant des risques, les réalisateurs et les
producteurs ont souvent transgressé cette interdiction, parfois au prix de coupures mais
parfois aussi en marchandant indirectement avec la censure un gros plan de femme contre des
sceéncs de priéres. Ainsi, les films de Daryush Mehrju’i centrés sur les personnages féminins
comportent des gros plans de Niki Karimi®. Mais a coté de ses gros plans le réalisateur
présente des séquences trés belles de priére ou de cérémonies religieuses (dans Sdrd ou Leyld,
par exemple). Dans Fasi-e pandjom [La Cinquiéme saison, Rafi Pitts, 1996] le réalisateur est
parvenu a conserver un gros plan sur les splendides yeux bleus de I’actrice. La raison
présentée aux censeurs était que comme 1’actrice récitait des versets du Coran, couper cette
sceéne reviendrait également a enlever ces versets du film.

Enfin, sous le label “divers” qui clot ce paragraphe, il est mentionné que “le contact tactile
entre un homme et une femme est strictement interdit”. Cela provoque un véritable casse-téte
pour les scénaristes qui écrivent des scénes nécessitant un contact physique, méme le plus
ordinaire qu’il soit, comme celui d’une mére embrassant son jeune fils revenu de la guerre.

4 s .. ;e e e . . .
Niki Karimi est une des stars féminines, belle et sensuelle, du cinéma iranien des années 1990.

211

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Le scénariste brillant est celui qui parvient a contourner les incohérences qu’imposent ces
interdits.

Cette réglementation impose une élaboration trés spécifique du film. Les annexes
spécifient encore:

“il est (mauvais et) interdit de mettre en doute, de négliger, de désacraliser (bi hormati) ou
de provoquer la vertu du peuple et la pureté de 1’espace spirituel de la société, de quelque
fagon que ce soit. Cela pourrait venir d’une mauvaise utilisation et de la mise en relief du
cadrage de 1’image, de la tenue, du décor, de la mise en scéne inadéquate, des influences
psychologiques de la lumiére, de la couleur, de la musique, de ’angle et du genre de la
prise de vue, du montage et de la succession des sceénes, des préparations techniques, des
paroles, des symboles, des mots, des phrases, des allégories et des métaphores”.

Ainsi. “I’influence psychologique de la lumiére” signifie par exemple de ne pas utiliser
d’éclairage tamisé, qui pourrait évoquer une quelconque intimité, sauf, bien slr, en ce qui
concerne les scénes comportant des personnages négatifs. Dans Ziydfat [Le Festin. Mas’ud
Kimiya’i, 1996] lorsque des trafiquants de drogue se rencontrent au restaurant, la lumiére est
faible, done liée au “mal”, en revanche, les scénes ou le groupe de jeunes héros mange
ensemble sont trés éclairées. Cette réglementation sur 1’éclairage varié¢ pourtant suivant les
situations.

La question relative aux couleurs répond a un véritable code qui s’applique surtout aux
costumes. Le noir est a éviter pour les personnages négatifs, car le noir est la couleur chiite,
done réservée aux personnages croyants positifs. Le rouge est presque écarté¢ des écrans et
seuls quelques directeurs artistiques parviennent a 1’utiliser. Il est ainsi extrémement rare de
voir un film iranien dans les teintes rouge ou pourpre, couleurs considérées comme trop
voyantes, voire trop érotiques, et qui évoquent peut étre également le communisme. Le bleu,
méme vif. ne pose pas ce genre de difficultés. Lorsque la liste des costumes est envoyée au
MCOI pour contrdle, non seulement la coupe du vétement est étudiée mais également les
jeux de couleurs. La question se concentre essentiellement sur les costumes de femme et
davantage sur les habits traditionnels et ruraux car le manteau islamique et le tchador se
limitent aux couleurs ternes. Il existe done une “couleur” du film iranien.

La réglementation concernant le cadrage est trés ferme et révéle a quel point il concerne
les femmes, principal objet de ’attirance des spectateurs, et combien les plans du film sont
déterminés par le contrdle. Dans la pratique, le cadrage ne concerne pas uniquement le gros
plan de visage de femme. Ainsi, sans qu’une réglementation précise ne le stipule, il est
parfois interdit de filmer la démarche d’une femme de dos. son changement de position
(lorsqu’elle s’assoit. lorsqu’elle monte dans un bus). Bref, toute scéne qui, d’une fagon ou
d’une autre, pourrait révéler les formes de son corps. Les difficultés concernant les images de
femmes ont eu comme conséquence de mettre en valeur les fillettes, de reporter sur elles
I’image de la femme. Il n’est pas rare de voir ainsi des fillettes en minijupe et petit foulard
devenir le personnage principal, comme par exemple dans Bddkonak-e sefid [Le Ballon
blanc, Ja’far Panahi, 1994].

Le montage du film doit lui aussi correspondre aux normes islamiques et éviter de
provoquer les moindres sensations: images trop évocatrices (comme un jeune gar¢on qui
rentre dans une chambre alors que I’image suivante serait celle d’une filie qui rentrerait a sa
suite dans la méme chambre) ou dont le rythme est considéré comme trop rapide. Filmer un
couple marié a I’intérieur de sa maison, et qui passe done la nuit ensemble, reléve de la
prouesse dans le montage et la prise de vue. En effet, si le réalisateur ne gomine pas cette
scene, il doit, de fagon trés indirecte, parvenir a faire comprendre aux spectateurs que ce
couple dort ensemble, sans toutefois le montrer ou 1’évoquer trop explicitement. Différents
stratagémes ont été utilisés: Daryush Mehrju’i, dans Leyld, filme 1’actrice allongée dans le lit

212

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a deux places lorsque son mari rentre dans la chambre. Le réalisateur ne les montre pas cote a
coOte, ni sur un méme plan. L’un est assis sur un tabouret, I’autre au lit. Le réalisateur filme
trés habilement la jeune femme: d’abord ses draps blancs dans le noir, puis la caméra remonte
sur ses mains crispées sur le drap et enfin finit par un gros plan de son visage dans le noir: le
foulard n’est ainsi pas montré directement, le noir du foulard se confondant avec 1’obscurité.
La méme agilité de réalisation pour ce genre de scéne se retrouve dans Diddr de Mohammad
Reza Honarmand, tourné en 1994-1995, mais autorisé de projection en 1998. Une séquence
montre le mari surpris d’étre seul dans son lit au milieu de la nuit: le reste du lit est défait,
I’oreiller imprégné d’une présence et les draps ouverts sur le c6té. La présence de la femme,
partie, est malgré tout représentée. La morale est préservée puisque par cette absence, le
spectateur ne voit pas le couple dans un méme lit et les acteurs eux-mémes n’ont pas eu a
tourner une scéne interdite (puisque dans la vraie vie ils n’ont pas de lien de sang). La
séquence suivante montre la femme dehors sur la terrasse, dans la nuit. Le port du foulard et
d’une longue écharpe qui la couvre sont justifiés dans le scénario par la fraicheur de la nuit.
Les incohérences sont ainsi limitées. Ces scénes de nuit commune entre couples mariés
apparaissent tardivement dans le cinéma de la République Islamique (milieu des années
1990) et il faut attendre 1’audace de quelques réalisateurs pour parvenir a traiter le sujet sans
en montrer des images explicites.

Filmer le hedjab a I’intérieur de la maison est d’une totale incohérence en regard de la vie

iranienne.” Le manteau et le tchador ont progressivement été abandonnés pour des tenues
d’intérieur (jupes longues et chemises ampies), en revanche le port du hidjab est resté une
obligation sans dérogation pour les Iraniennes. Certains réalisateurs qui ont pris le parti de
ces obligations, font fi des incohérences, laissant au spectateur le soin de rectifier ces
anomalies. D’autres tentent de les déjouer, notamment a la fin des années 1990 ou des
stratagémes nouveaux sont développés devant une censure moins tatillonne. C’est le cas par
exemple de Rakhshan Bani E’temad dans Bdnu-ye Ordibehst, ou lorsque le personnage
féminin arrive chez elle, la caméra se fixe sur sa main déposant le foulard noir, mais les
cheveux de la femme ne sont pas montrés. La réalisatrice ne la montre pas nu-téte,
simplement le spectateur sait qu’elle ne porte plus de foulard.
Les interdits visuels ont incontestablement contribué a créer un style de tournage et a donner
ses caractéristiques au cinéma iranien. La structure méme du film, ses cadrages, son montage,
ses tonalités dans les couleurs sont affectés par cette “moralisation” imposée a 1’image.
L’utilisation du terme de “moralisation” de 1’image qui n’est pas uniquement relative aux
sujets représentés mais €galement a la nature méme de sa composition, se justifie par la
volonté d’éliminer de toute image cinématographique des sensations provoquées par la vue
ou évoquées par une ambiance ou des symboles. Il s’agit d’écarter tout ce qui pourrait
procurer au spectateur une attirance physique ou évoquer le plaisir charnel. Les
réglementations cinématographiques ont progressivement précisé le licite et I’illicite dans ce
domaine, explicitant ainsi la conception de I’image “morale” telle que la congoit la
République.

Le controle moral de [’ensemble du cinéma:
de la réalisation a la projection

La moralisation du cinéma ne se limite pas a I’image elle-méme; pour que le cinéma soit
conforme a I’ordre islamique encore faut-il que I’élaboration méme du film réponde aux
critéres imposés par cet ordre, et que la consommation du produit, c’est a dire la projection du
film, soit soumise également aux mémes regles.

® Une femme musulmane iranienne ne porte le foulard chez elle que si elle est en présence d’un homme avec
lequel elle n’a pas de lien de sang.

213

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Les réglementations du MCOI spécifient que le producteur est responsable du respect de la
“moralité” sur le lieu du tournage:

“Le producteur n’a pas le droit d’employer des drogués et doit préter attention a cette

question lors de la production. Il doit faire attention aux relations entre personnes, au

comportement [de 1’équipe] et au port du hedjab, aussi bien devant que derriére la
4 6’5

caméra’”.

Considérant qu’il est le responsable financier du film, il a tout intérét a faire respecter
strictement les normes de comportement. Les acteurs sont étroitement surveillés méme dans
leur vie privée, et parfois écartés par les producteurs quand ils ne présentent pas les garandes
nécessaires, et que le MCOI risque a ce motif de refuser leur participation a un film. Une
“liste noire”, comportant les noms d’acteurs ou de réalisateurs dont le comportements est
considéré comme “non conforme”, a été diffusée officieusement par le MCOL. Evolutive,
cette liste reste en vigueur jusqu’en 1997.

Suivant nos études de terrain, confirmées par des entretiens avec les réalisateurs, il y a
toujours au moins un membre du MCOI et/ou un membre du Ministére du Renseignement
(Vezdrat-e etteld’at) pour surveiller officieusement le tournage. Au début de chaque
tournage, 1’équipe s’interroge sur le “censeur déguisé”. En général, c’est un assistant
technicien (effets spéciaux, son...) imposé dans 1’équipe au producteur. Le respect des normes
islamiques impose une organisation particuliére a 1’équipe du film sur un tournage. Par
exemple, au moins deux maquilleurs sont indispensables: une femme pour maquiller les
femmes, un homme pour magquiller les hommes. Si le lieu du tournage le permet, deux salles
différentes sont attribuées pour éviter tout risque de séance commune de maquillage, sinon, la
salle est attribuée en altemance a 1’équipe féminine et a 1’équipe masculine. Cette
organisation ne manque pas de poser des difficultés dans 1’organisation de I’emploi du temps,
notamment lorsqu’un acteur et une actrice doivent se préparer pour une méme sceéne. Si
I’équipe partage ses repas ensemble, une division de I’espace s’impose de fait entre hommes
et femmes et les tables mixtes sont évitées.” Parmi les consignes lors du toumage: éviter
qu’un homme se retrouve trop souvent seul avec la méme femme, méme pour des raisons
professionnelles. Ces consignes sont sévérement imposées aux jeunes gens, en revanche, a
partir d’un certain Age, leur respect ne revét plus la méme importance.® Toutes ces
réglementations et pratiques s’atténuent a partir de 1997, avec 1’élection de 1’ancien Ministre
de la Culture et de I’Orientation Islamique au poste de Président de la République.

L’affiche du film, ainsi que sa publicité, sont trés contrdlées suivant les lois écrites mais
aussi suivant une coutume établie depuis I’avénement de la République Islamique. La
maquette de 1’affiche d’un film doit étre envoyée au MCOI pour autorisation et si I’affiche
est considérée comme “bonne” - suivant la morale islamique - eile recevra un soutien
financier et des facilités pour la diffusion de sa publicité. La lettre ouverte de 1995 des
producteurs au responsable du département cinématographique au MCOI, MehdiFaridzade,
indique les contraintes pesantes relatives a I’image de la femme dans les affiches
publicitaires:

“...la représentation des actrices sur les affiches doit étre en noir et blanc, plus petite et
derriére I'image de I’homme. Par ailleurs, on nous interdit de coller les photos des

® Siyasathd va reveshha-ye ejrdyi-ye towlid, towzi’ va namdyesh-e filmhd-ye sinemdyi 1374, Téhéran, MCOI, §8
al. 2.

7 Ajoutons encore d’aprés plusieurs expériences de terrain entre 1995 et 1997, que lors d’une féte, si les hommes
chantent et dansent, les femmes peuvent assister a la féte mais en aucun cas y participer.

& Observations réalisées sur les toumages du premier film, toujours interdit, de Moharram Zeynalzade en
novembre 1994, Asheq-e fagir, Hoseyn 'Ali Liyalestani en mars 1995, et de Fasl-e panjom, Rafi Pitts en
novembre 1996.

214

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

interprétes féminines sur les panneaux publicitaires dans les entrées des salles de
cinéma...”

Les affiches du cinéma iranien, peintes et trés colorées, représentent fréquemment les femmes
dans des couleurs ternes (grisatre, jaune pale, verdatre...) et peu flatteuses. Les femmes sont
obligatoirement au deuxiéme ou au troisiéme plan. A noter que ceci ne conceme pas les
photographies publicitaires dans les revues de cinéma, mais uniquement les affiches peintes
faisant fonction d’enseigne des salles de cinéma. Les affiches destinées aux festivals
étrangers sont soumises a une réglementation plus souple. En 1997-98, les changements
effectués au MCOI avec I’avénement du ministére Mohajerani. ont fait évoluer la situation de
la publicité. L’affiche du film Diddr [La Visite, Mohammad Reza Honarmand, 1995] qui est
sortie au Nouvel An (mars 1998), est la premiére a présenter une femme en couleur au
premier plan, méme si elle est de trois-quarts et qu’elle accroche le portrait de son époux,
plus grand qu’elle sur I’affiche.

Les salles de cinéma requiérent les mémes normes que tous les autres espaces publics. Les
regles sur la mixité se sont assoupiies a Téhéran dés le début des années 1990 ou filies et
garcons peuvent s’asseoir cote a cote a condition que ce soit dans I’espace “famille”, pratique
semblable a celle des restaurants. La salle se divise en effet en un coté pour hommes et un
coté “famille”, c¢’est-a-dire mixte (officiellement un gar¢on ne peut s’asseoir a c6té d’une
femme que s’il existe des liens de sang entre eux). Lorsque le cinéma possede un balcon, il
est réservé a la famille. En province, la mixité dans cet espace est davantage contrdlée (pas de
difficulté¢ pour les femmes d’un certain dge accompagnées d’un enfant et d’'un homme; en
revanche, une jeune filie et un gargon rencontreront plus de problémes).

Dans la salle de projection, et plus particulierement dans 1’espace mixte, un contrdleur,
dont la fonction est inscrite dans les réglementations cinématographiques, proméne sa lampe
de poche pour vérifier qu’aucun geste n’a lieu entre homme et femme non mariés. Le cinéma
étant le seul espace public de loisir qui permette une rencontre (ailleurs la mixité ne le permet
pas, comme a I’université), il reste trés controlé. Un foulard révélant trop généreusement les
cheveux, un manteau trop ouvert sur un genou (couvert), des discussions considérées comme
trop intimes sont souvent rappelés a I’ordre. La sévérité du contrdle touche davantage les
villes de province tres traditionnelles, comme Ispahan, et les petites villes.’

Suivant une conception matérialiste de I’art ou I’ceuvre ne peut étre séparée du contexte
de sa création, c’est bien tout le processus de création d’un film qui est concerné par la mise
en conformité a la norme islamique. L’établissement de contrdles, de réglementations, et de
pratiques ont abouti a 1’élaboration d’une “image morale”, c’est a dire d’une image en
adéquation parfaite a la morale islamique définie par le régime. Plus que par des scénarios sur
I’histoire musulmane ou sur les spécificités du chiisme, le cinéma islamique se définit
essentiellement dans sa dimension puritaine de respect strict de la norme islamique.

Il permet la projection de la société iranienne idéale pour les dirigeants ou la norme
islamique est parfaitement respectée. soit une situation sensiblement différente de la réalité
sociale iranienne. La norme islamique, en tant que projet global d’organisation des rapports
dans la cité acquiert indéniablement une dimension politique dans le cinéma, et I’image de la
moralité¢ islamique se confond ainsi avec celle d’une propagande politique.

° Observations personnelles entre 1994 et 1998 dans différentes régions d'Iran.

215

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

22.01.2028, 06:18:20. Op:



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TELEVISION ET MIGRATIONS INTERNATIONALES:
LORSQUE L’ORIENT MUSULMAN FAIT IRRUPTION EN
OCCIDENT

Stéphane de Tapia

Abstract: Television and international migrations: When the Muslim Orient bursts into the
West

The migration of Turkish workers to Europe first occurred in 1957. Within a short time,
Turkish migrants had reached Western Germany, France, and other parts of Western and
Eastern Europe, and later the Middle East, Northern America, Australia, and more recently
the states of the former Soviet Union. This migration is significant: the total number of
migrants, including returnees to Turkey, reaches approximately five million. By December
31 1997, 2,107,426 migrants were living in Germany. This migration, which led to the
installation of migrant workers’ colonies in industrial European towns, has produced the
need to provide these migrants with proper information and communication tools. Turkish
media in Europe uses Turkish as the language of communication. In the past, Turkish
workers were isolated and misinformed. Nowadays, Europeans protest the multiplication
of individual satellite dishes and the mass-media demand has considerably increased. In
this paper, we will present briefly the demand of Turkish media in Europe. The reflection
could be oriented over the power of images, real or supposed, especially since these
images are coming from abroad, and also produced by others coming from abroad. As
such, they become a support of alterity. This alterity cannot be controlled by the
authorities of the immigration states; this is perhaps the real challenge.

Introduction

Dans un volume qui traite de La multiplication des images en pays d’Islam dans une
perspective plutot historique, mais avec quelques notables incursions dans 1’actualité récente,
nous nous proposons de renverser la réflexion et de nous interroger sur ’irruption de I’image
“musulmane” dans “I’Occident chrétien”, méme si celui-ci se définit comme laique, c¢’est-a-
dire non déterminé par la religion dominante des populations, qui sont le plus généralement
catholiques ou protestantes. Notre observation partira de la présence dans cet Occident de
populations musulmanes immigrées pendant la seconde moitié du XX° siécle. Présence
massive, durable, sédentarisée; il ne s’agit pas de conquérants ou d’une occupation plus ou
moins longue, mais bien de I’installation de travailleurs, de families et d’entrepreneurs tures,
arabes ou encore pakistanais, immigrés sur le sol européen occidental. C’est une migration de
peuplement qui s’est établie et se donne les moyens de durer. Ce n’est pas la premiére fois
que des Tures musulmans résident durablement en Europe, mais c’est la premicre fois qu’ils
y sont d’une part aussi nombreux et répartis sur un espace géographique aussi vaste, d’autre
part qu’ils viennent, pacifiquement, en acteurs économiques, salariés ou entrepreneurs, qui
plus est, avec leurs télévisions et leurs médias. Les Tures qui nous mobilisent ici ne sont
d’ailleurs pas les seuls a étre définis comme “musulmans” puisque de nombreux contingents
de Maghrébins ou d’Arabes moyen-orientaux. de Pakistanais et d’Africains le sont
également. S’y ajoutent les Musulmans des Balkans, les Iraniens, les Afghans, ..., sous les
Statuts les plus divers. Les “Occidentaux” qui s’étaient habitués a bousculer les us et
coutumes des peuples dominés ou colonisés voient a leur tour des “Orientaux” s’installer

217

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avec leurs propres valeurs, religieuses, philosophiques, idéologiques, non certes comme
populations dominantes, mais comme travailleurs immigrés, appuyés bon gré mal gré par
leurs Etats d’origine, revendiquant, et obtenant souvent, la possibilité¢ de créer associations et
entreprises, d’ouvrir des lieux de cuite et des représentations politiques. Peuton parier de
renversement de tendance? Les peuples, dominés hier par la culture occidentale et la
modernité importée, la puissance de I’économie et de la technologie, seraient-ils en train de
prendre une revanche inattendue? C’est en tout cas la crainte inavouée des opposants a la
liberté d’équiper les logements collectifs d’antennes paraboliques.

Doit-on parier “d’image musulmane” - en ce qu’elle serait véhiculée par des populations
musulmanes -, ou d’image occidentale renvoyée par des populations “orientales” assimilées,
intégrées par la culture occidentale -si tant est que ces qualificatifs aient encore un sens! -, ou
d’“image turque” (ou arabe. ou iranienne, ou pakistanaise, ou algérienne, ...)? La réalité est
multiple et sans cesse mouvante. Jean-Paul Constantin, Professeur & I’Ecole Nationale
d’Administration (E.N.A.), parlait en 1994 a Antalya de 1’ intrusion de la télévision turque
dans le paysage audiovisuel européen,’ pour qualifier ce qui pourrait apparaitre comme a la
fois incongru et dangereux, la vision de I’image produite par 1I’Altérité. Cette production
viendrait remettre en cause le caractére monopolistique de la production de 1’image par
I’Occident, I’islam interdisant, en théorie, toute figuration d’étres vivants, homines ou
animaux.” La production et la consommation de I’image produite par I’Orient seraient donc
doublement suspectes. Suspectes de trahir la tradition musulmane: les fondamentalistes
algériens, iraniens ou afghans, interdisent ou limitent 1’usage de la télévision, et plus encore
de la parabole, lorsqu’elle est véhicule d’idées occidentales, encore que les islamistes turcs
par exemple possédent leurs propres chaines de télévision. Suspectes de renvoyer une image
détournée de la réalité pour des motifs inavouables: Med TV la kurde est gérée par des
terroristes, TRT la turque est gérée par des bureaucrates militaristes et antidémocratiques;
toutes les deux ont les pires peines du monde a prouver leur légitimité devant les opérateurs
allemands ou suisses, au moins sur le cable; elles se trouvent, ou se trouvaient encore il y a
peu de temps, en concurrence libre sur la parabole.

Sur les réseaux cablés, les polémiques n’ont jamais cessé. Ainsi, I’Ambassade turque de
Berne proteste contre le choix de 1’opérateur local qui déprogramme la chaine TRT pour la
remplacer par Med TV.> Au temps de 1’administration Ciller en Turquie (1993-1995), les
opérateurs allemands avaient jugé plus moral de déprogrammer la méme TRT parce qu’elle
diffusait une Campagne télévisée destinée a renforcer les moyens de I’Armée contre le PKK.

Un rapide survol de I’offre télévisuelle transmise par satellite montre que les télévisions
turcophones sont loin d’étre seules sur les faisceaux des satellites: les programmes
arabophones sont au nombre de trente ou quarante, concentrés sur les systemes Arabsat et
Nilesat, mais aussi présents sur d’autres satellites. On reléve par exemple la télévision
palestinienne en cours d expérimentation sur Nilesat 101 (février 1999). Ces programmes
coOtoient des chaines ou des émissions en ourdou, hindi, persan, thai, mandarin, tamoul, ...,
parmi la quasi totalité des langues européennes, basque, Catalan et albanais compris.

! Jean-Paul Constantin: “Intrusion et extrusion satellitaire”", communication au Colloque d’Antalya Les
Nouvelles Technologies de la Conununication, les transformations socio-culturelles en Europe méridionale,
en Turquie et dans les pays voisins, Antalya 15-20 mars 1994, non publiée.

’ L’impact des médias sur le chiisme comme sur I’alévisme mérite & lui seul une étude; que ’on se référe a
I’omniprésence du portrait de Ruh’ullah Khomeini en Iran ou a I’iconographie d’Ali (d’origine clairement
iranienne) et d’Hacibektas Veli en Turquie. Cf. les contributions de Pierre Centlivres et Micheline Centlivres
-Demont dans ce méme volume.

® TéléSatellite, 111 (février 1999).

218

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nous nous intéressons ici aux télévisions turques lato sensu, incluant une chaine kurde
(Med TV)* et une chaine chypriote turque (Bayrak TV) dans la mesure ou elles sont liées,
techniquement ou politiquement, a des ressortissants de la République de Turquie. Nous nous
poserons alors quelques questions sur la diffusion et la consommation, sur I’impact, réel ou
fantasmé, de I’image, des multiples images, en provenance de Turquie et offertes a qui veut
bien les observer.

Etat des lieux: la TDS (Télédiffusion par Satellite) turque en Europe

L’historique du passage des télévisions turques sur la transmission satellitaire est connu;” il
est expliqué en détail sur des documents édités par TRT pour les chaines publiques.® La
diffusion de ces programmes publics et privés a été analysée pour I’ Allemagne par plusieurs
études du Zentrum fiir Tiirkeistudien (Centre d’Etudes Turques) de Essen. Nous n’y
reviendrons pas ici, sauf pour souligner la rapidité des opérateurs et usagers turcs en matiére
de télécommunications et de vidéocommunications. La télévision turque a longuement
piétiné pour n’apparaitre qu’en 1968 seulement.” Elle a eu beaucoup de mal a décider sa
sortie du monopole d’Etat, mais a littéralement explosé apreés 1990. Les chiffres atteints dés
1995 sont impressionnants, avec plus de 600 chaines créées en cing ans.”

En 1995, selon un fascicule officiel édité par 1’Institut National des Statistiques de
Turquie,” 1448 établissements émettant des programmes télévisés, radiophoniques ou mixtes,
fonctionnaient sur le territoire turc, soient 1175 radios, 242 télévisions et 31 radios -
télévisions. Sur ’ensemble des télévisions, huit chaines et huit programmes mixtes étaient
d’envergure nationale, pour respectivement huit et six d’envergure régionale. On peut donc
dire que le paysage audiovisuel turc se stabilisait avec, comme partout, un nombre maximal
de programmes et chaines locaux, puisque 273 canaux télévisés subsistaient sur les 600
précédemment cités.'

Privatisation et déréglementation sont a I’ceuvre avec I’émergence du gouvernement Ozal
(1983-1989) et touchent aussi bien les télécommunications que les médias en général, ou
encore le transport aérien. Le colt du passage par satellite est bien moindre que celui de la
construction d’un réseau hertzien classique pour couvrir un territoire vaste comme celui de la
Turquie, si bien que chaque groupe de presse sera vite en mesure de créer sa chaine télévisée

* Une seconde télévision satellitaire kurdophone était a I’essai au moment de la rédaction de ce texte (mars
1999) au Kurdistan d’Irak, dans la zone contrdlée par le PDK des Barzani (K-TV), alors que Med TV se
voyait suspendue d’émission en Grande- Bretagne a la suite d’une virulente Campagne antiturque déclenchée
aprés Darrestation d’Abdullah Ocalan. En septembre 2002, au moins cinq télévisions satellitaires
kurdophones sont disponibles dans la région (Medya TV issue de Med TV, C-TV, Kurdistan TV, Kurdsat et
Mezopotamya.

> Stéphane de Tapia, “Logistique de 1’émigration ou logistique d’une diaspora? Les réseaux turcs d’Europe”,
Georges Prevelakis (Dir.), Les réseaux des diasporas, Paris et Nicosie: L’Harmattan - KYKEM, 1996, 287-
304. Idem, “Echanges, transports et communications: circulation et champs migratoires turcs”, Revue
Européenne des Migrations Internationales, 12, 2, 1996, 45-72. Idem, “La communication et 1’intrusion
satellitaire dans le champ migratoire turc”, Hommes et Migrations (Immigrés de Turquie), 1212, 1998, 102-
110. “Télévision turque et nouveaux média. L’entrée de la Turquie dans le XXI° si¢cle”. Communication au
Colloque de Strasbourg (26 et 27/10/1998), Dans le sillage de la révolution d’Atatiirk: la transformation des
Arts et Lettres dans la République de Turquie, a paraitre. Riva Kastoryano, La France, [’Allemagne et leurs
immigrés, négocier l'identité, Paris: A. Colin, 1996. Altan Gokalp, “Les étranges lucarnes des étrangers”,
Migrants Formation, 101, 1995, 180-184.

® TRT: Diin’den Bugiin ’e, sans date.

" Mahmut Tali Ongéren, “Tiirkiye’de Televizyon’la ilgili Cesitli Tarihler”, fletigim - AITIA, 4, 1982, 267-296.

# Nicolas Monceau, “Le paysage audiovisuel turc (Activités de I’AFEMOTI)”, CEMOTI, 20 (1991), 382-398.

°D.IE. (Devlet Istatistik Enstitiisii), Radio and Television Broadcasting Institutions Statistics, Ankara, 2181,
(1998).

" Nicolas Monceau, art. cit.

219

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ou ses chaines radiophoniques nationales, qui. couvriront I’ensemble du pays, ce que TRT
avait eu bien du mal a assurer entre 1968 et 1990. De fait, si celle-ci s’est la premiére mise
sur réseau satellite, c’est bien en raison de ce calcul des colts et grice a 1'usage d’une
technologie vite maitrisée. Ce faible colit, de I"ordre de 3,5 millions de dollars pour la
location d’un faisceau, explique aussi I’apparition somme toute rapide d’une télévision kurde
liée au PKK, ou d’une télévision chypriote turque, voire albanaise ou palestinienne, dont les
budgets sont pourtant faibles, et méme de plus en plus de télévisions créées par des
populations migrantes (Ta- mouls, Africains).

Le passage de la télévision turque a la Télédiffusion par Satellite (TDS) date de 1987-
1990; il est vite apparu que pour de multiples raisons, qui vont de I’indépendance des réseaux
de communications militaires a la recherche de la rentabilité économique, un pays comme la
Turquie se devait de posséder son propre systéme satellitaire. C’est chose faite avec la mise
en ceuvre du programme Tiirksat grace auquel les PTT turques sous tutelle du ministére des
Transports ont pu lancer, en collaboration avec Arianespace et Aérospatiale, une série de
deux satellites, Tiirksat 1B et Tiirksat 1C, permettant la mise en service de 15 chaines
télévisées, 17 radios a modulation de fréquence et deux liaisons techniques en clair.

Tiirksat 1B se trouve probablement affect¢ a des usages liés aux télécommunications
internes (armée et services de sécurité, presse, banques et assurances, téléphonie, ...). Le colit
d’un lancement est de 300 a 360 millions de dollars; c’est ainsi que 1’explosion accidentelle
du premier Tiirksat 1A a pu étre supporté par les assurances et a été remboursée aux PTT
turques. Un nouveau programme est a 1’étude: il devra permettre le lancement d’une nouvelle
génération de satellites, dits Tiirksat 2. Une société mixte appelée Eurasiasat a été créée en
1996 entre Tiirk Telekom (51% du capital) et Aérospatiale (49%) dans ce but; lancé en
janvier 2001, le nouveau satellite est entré en service le ler février suivant.

Aujourd’hui, en se procurant des magazines spécialisés de télévision satellitaire, il est
possible de suivre mois par mois le développement de ces offres. Avec un équipement
devenu fiable et relativement bon marché, une famille immigrée turque aux revenus stables,
méme modestes, peut suivre 19 chaines télévisées et 23 radios @ modulation de fréquence
dans des conditions de réception correctes, voire excellentes. Au-dela de 1’Etat qui diffuse
une chaine internationale (TRT 5 ou TRT International, dite aussi Avrasya, avec des
programmes destinés aux Turcs émigrés mais aussi aux Turcophones du Caucase et de 1’ Asie
Centrale) et deux programmes radiophoniques publics, TRT et TSR (Tiirkiye’nin Sesi = la
Voix de la Turquie), chaque groupe médiatique est présent sur ce marché. Le tableau 1
résume 1’état de I’offre qui est maintenant relativement stabilisée. Les chaines citées ici sont
effectivement disponibles; il suffit le plus souvent d’une antenne parabolique de diamétre trés
moyen, 60 a 120 cm, pour rece voir les programmes dans de bonnes conditions. Tiirksat 1C
n’a besoin que d’un diamétre de 80 cm pour assurer une réception correcte.

Ce tableau, composé a partir de deux numéros rapprochés de la revue TéléSatellite,
témoigne de la vitalité de I’offre de télédiffusion satellitaire, mais aussi de 1’accélération de
I’actualité de la profession. Ainsi, en février 1999, Kopernikus, satellite allemand, est mis a
contribution par Kanal D et A-TV; il ne présente plus ces programmes sur ses faisceaux en
mai. De nouvelles chaines privées (Viva et Gala) apparaissent sur Tiirksat (liaisons
techniques), Med TV est interdite d’émission pour quelques semaines au moins sur Hot Bird
(Eutelsat) tandis que CTV fait son apparition sur Eutelsat 2F2 en mai. Cette derniére chaine
avait été lancée en mai 1997 a Ankara lors d’une réception mondaine a laquelle participaient
toutes les personnalités politiques turques, en présence de Siileyman Demirel, Président de la
République.

220

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Etats des lieux: des Turcs cablés et branchés

La population turque d’Europe s’adapte a son environnement: trés peu intéressée par le cable
en France, elle 'utilise bien plus en Grande-Bretagne, Belgique, Suisse ou Allemagne, ou
I’offre existe. Elle y est souvent exclusive, mais retient une ou plusieurs chaines turques.
L’on a vu apparaitre a Berlin, Londres ou Amsterdam, plusieurs expériences de chaines
locales cablées. Claire Frachon et Marion Vargaftig'' font souvent état de programmes
d’intérét et de qualité assez limités. A Berlin surtout, les expériences de télévisions cablées
locales se sont multipliées.'?

Les immigrés turcs sont en fait fort friands de nouveautés technologiques. Cet aspect de
I’immigration transparait assez peu en France, si ce n’est dans la possession par de trés
nombreuses families d’antennes paraboliques, de magnétoscopes, parfois de caméscopes, et
trés souvent, individuellement, de téléphones portables, en particulier parmi les jeunes et les
entrepreneurs.

S’il est par exemple impossible de déterminer quel pourrait étre le nombre de Turcs
d’Europe possédant un appareil GSM, les chiffres turcs atteignent 2 530 000 usagers pour les
deux opérateurs que sont Tiirkcell et Telsim (fin 1998). Mais d’autres médias ont d’ores et
déja fait une apparition (Internet) ou une réapparition parfois surprenante (la cabine
téléphonique).

La cabine téléphonique privée fait partie du paysage urbain de certains pays comme la
Belgique ou la Grande-Bretagne: la dérégulation et la privatisation des télécommunications
ont permis la multiplication de boutiques tenues par des immigrés turcs, qui peuvent étre
établissements de restauration rapide (doner kebap et sandwiches) ou laveries - blanchisseries
automatiques, tels que nous 1’avons observé a Schaerbeek (agglomération de Bruxelles), et
présenter une dizaine de cabines téléphoniques. Le panonceau employé est systématiquement
celui de PTT turques -celui d’avant la privatisation de la téléphonie-, avec la mention Telefon
et le logo turc sur fond jaune. Les stations-service et les “caravansérails” emploient les
mémes sur les routes d’ Anatolie! (Le remplacement par le nouveau logo de Tiirk Telekom est
en cours). Pour la communauté turque d’Australie, I’acceés au réseau téléphonique a un cofit
supportable est primordial: alors que les journaux turcs d’Europe laissent une place
importante a la publicité des agents de voyage, c’est le téléphone qui tient le méme role pour
I’ Australie."?

Le réseau Internet est encore peu employé en France, mais les associations ont déja
souvent recours au courrier électronique —on peut citer Elele / Migrations et Cultures de
Turquie a Paris, le Centre Francais des Associations des Immigrés de Turquie a Paris
(CFAIT), A Ta Turquie a Nancy, qui ont pu un moment, comme cette derniére, s’essayer sur
le Minitel sans grand succés. Une rapide interrogation sur le Web permet de repérer des
associations comme celle de Venlo (Pays-Bas), qui commencent a diffuser leurs messages
aux adhérents et au public. Il existe par exemple a Aix-la-Chapelle (Aachen en Allemagne)
un premier serveur alévi présentant des images des Cem Evi d’Istanbul, voire de cérémonies
religieuses (Ayn-i Cem), avec commentaires et courrier des lecteurs, y compris “comment
devenir alévi en 31 legons”. La page d’ouverture (home page) s’affiche sur le portrait d’Ali
(reprise de I’iconographie iranienne). Une recherche plus poussée fait apparaitre bien d’autres
sites généralement basés en Allemagne (Foderation der Aleviten-Gemeinden in Europa). A

" Ciaire Frachon, Marion Vargaftig (éd.), Télévisions d’Europe et Immigration, Paris: INA, Association
Dialogue entre les Cultures, 1993. Claire Frachon, Marion Vargaftig, (éd.), European Television: Immigrants
and Ethnic Minority, Londres: John Libbey & C° Ltd, Council of Europe, INA, 1995.

2 Voir Gerdien Jonker: “Islamic Television ‘made in Berlin’”, in Felice Dassetto (Ed.), Paroles d’islam.
Individus, sociétés et discours dans [’islam européen, Paris: Maisonneuve & Larose, 2000, 267-280.

3 Observations dans Yorum, hebdomadaire en langue turque édité dans la banlieue de Sydney, en Nouvelles
Galles du Sud (New South Wales NSW).

221

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1’opposé, rien n’empéche de consulter le sommaire de la revue Ulkii Ocaklari Dergisi (la
revue des Foyers de 1’Idéal, plus connus sous I’appellation de Loups Gris) et méme de
télécharger des articles de cette méme revue.

TDS, NTIC et champ migratoire

A la fin du XX° siécle, que I’on soit en Amérique du Nord (American Asians, Chicanos,
Latinos) ou en Europe occidentale (Turcs, Maghrébins, Indo-Pakistanais, Asiatiques, ...), la
situation montre de nombreux points communs: de forts contingents de populations
immigrées, surtout visibles parce que concentrés. En réalité, les pourcentages ne sont jamais
trés élevés en moyenne, contrairement a ceux qu’on reléve dans certains pays du Golfe arabo-
persique, et méme la célébre Chinatown du XIII° arrondissement parisien rassemble une
population asiatique trés minoritaire, mais bien visible par I’implantation de magasins et de
restaurants. Les immigrés se sont installés et ne semblent plus se fondre dans les populations
autochtones, parfois dites “de souehe”. De 1a a imaginer que les modeleés d’insertion a la
communauté nationale (melting pot a I’américaine, intégration a la frangaise) ne fonctionnent
plus, et que les dites communautés nationales sont en péril, il n’y a qu’un pas vite franchi, y
compris par les chercheurs en sciences sociales. C’est dans ce cadre que les Nouvelles
Technologies d’Information et de Communication (NTIC) apparaissent dangereuses, parce
que réputées incontrolables et porteuses de cosmopolitisme. On y retrouve bien vite les
accents de la vieille lutte nomades / sédentaires, barbares / civilisés, les NTIC faisant figure
de cheval de Troie retourné contre ses inventeurs. Les Maghrébins en France (voire les
musulmans en France!), les Turcs en Allemagne, les Pakistanais en Grande-Bretagne. les
Chicanos et autres Latinos aux USA, ..., sont le visage méme de I’Altérité, capable de
transférer des messages sur Internet et de diffuser ses propres images avec ses propres
satellites, instruments encore mythiques de la Guerre Froide ou de la Guerre des Etoiles. Et si
les immigrés devenaient vraiment autonomes et échappaient a tout controle de la part des
Etats-nations!

La nécessaire information de “nos concitoyens étrangers” (Unsere auslindischen
Mitbiirger): cette expression allemande me semble hautement symbolique de la situation de
toute I’Europe, méme si les réglementations et les 1égislations en matiére de droit a I’entrée,
au séjour, a ’acquisition de la nationalité, sont évidemment trés différentes d’un pays
d’immigration a 1’autre, et méme si certains pays comme 1’Allemagne ou la Suisse ne se
reconnaissent pas, ou difficilement, comme pays d’immigration.'* Sans I’acquisition de la
nationalit¢ du pays d’accueil qui fait de I’étranger un citoyen a part enticre, le Statut de
résident étranger donne cependant des droits et devoirs conséquents. La nécessaire
information de ce “presque citoyen” qui envoie ses enfants a 1’école, qui paie ses impots et
ses cotisations sociales, qui a parfois un droit d’élection et d’éligibilité local, et qui est usager
ou consommateur au méme titre que I’autochtone, ameéne les collectivités territoriales, les
pouvoirs publics, I’école, et I’entreprise, & communiquer en sa direction par des médias
multiples, parmi lesquels la télévision est devenue I’instrument privilégié. Pour les primo-
arrivants comme pour de nombreux immigrés de premicre génération, la barriére linguistique
n’est pas une vue de I’esprit! Le message en langue d’origine reste nécessaire.

Dés les années 1960, on verra deux types d’action complémentaires qui dans un sens
poussent de nombreuses associations ou les pouvoirs publics a “alphabétiser” les migrants
dans la langue du pays d’accueil, et dans I’autre sens a multiplier les initiatives (affichage,
tracts, lettres d’information, plaquettes, brochures, programmes radio, émissions télévisées du
dimanche matin, ...) pour informer les immigrés. d’abord travailleurs isolés, puis families
apres 1974. C’est I’époque des émissions décrites par Claire Frachon et Marion Vargaftig

* Riva Kastoryano, op. cit.

222

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(1993 et 1995), par Alec Heargreaves (1993) ou Antonio Perotti (1991)'°: Mosaiques,
Ensemble Aujourd’hui, Rencontres, Premier Service (FR3 - France 3); Sindbad, Hasret,
Spotkania (RTBF); Nachbarn in Europa, Nachbarn (ZDF); Ihre Heimat, Unsere Heimat,
Babylon, Monitor Italia (ARD); ... (Tableau 2) Leurs titles et leurs formules ont souvent
changé, comme le montre le cas frangais, dans lequel la production télévisuelle et
I’engagement du FAS (Fonds d’Action Sociale, Etablissement Public dont la compétence
administrative est directement I’intégration des immigrés) ont alimenté des débats
passionnés.

Ces émissions ont souvent eu une histoire difficile, soit parce qu’elles n’étaient pas
considérées comme prioritaires par les autorités nationales des pays d’accueil -on dispose de
solides études sur le cas frangais avec Catherine Humblot (1989) ou Alec Heargreaves
(1993)-"°, soit parce qu’a partir d’un certain moment, elles n’intéressaient presque plus
personne, avec, par exemple, I’émergence des télévisions privées turques sur le satellite.

A partir de 1988, date a laquelle apparaissent en Europe les premieres télévisions privées
turques, le paysage audiovisuel change rapidement et radicalement. L’enjeu est d’abord
interne a la Turquie: il s’agit, ni plus ni moins, que de battre en bréche le monopole de la
télévision publique nationale pour un certain nombre d’entrepreneurs de la presse et de la
finance. La premiére télévision privée est méme créée par le propre fils du Président de la
République Turgut Ozal, Ahmet. Dans cette bataille interne au monde médiatique turc,
I’Europe joue un role de premier plan: c’est a Aubervilliers et Londres que sont établis les
premiers studios techniques et émetteurs TDS. TRT et les services de I’Etat réagissent en fait
trés vite, d’abord en transférant les programmes publics sur le satellite Eutelsat, ensuite en
langant le programme Tiirksat qui n’a pas comme seule justification la desserte des émigrés,
mais le met cependant tout de suite en avant.'

Pour le public immigré en Europe, le paysage audiovisuel turc va trés vite évoluer vers ce
que nous connaissons aujourd’hui. La mise a disposition généralement gratuite (a part I'une
ou I’autre chaine cryptée, comme Ciné 5) de multiples chaines privées, et au départ de toutes
les chaines publiques (TRT 1 a TRT 5). intéresse de trés nombreuses families, entreprises
(cafés et restaurants), associations, qui achétent et installent une parabole. Recevoir
instantanément des images de Turquie, sans passer par le magnétoscope, est une véritable
révolution! L’actualité est vécue en direct.

Pour les autorités turques, la TDS a tres clairement été définie comme moyen de contrdle
politique, idéologique, culturel, voire moral et religieux des populations immigrées,'® mais
trés vite cette idée se trouve confrontée a la réalité médiatique quotidienne qui juxtapose des
offres et des discours pluriels, y compris sur les faisceaux turcophones, entre télévisions
privées de tendances libérales de droite ou centristes, islamistes (Samanyolu, Kanal 7,
Mesaj), nationaliste turque (TGRT) et nationaliste kurde (Med TV), cette derniére se trouvant
aujourd’hui renforcée par K-TV (Kurdistan TV du PDK des Barzani en Irak)."’

¥ Claire Frachon, Marion Vargaftig (éd.), op. cit. (1993 et 1995). Antonio Perotti, “Dossier: Présence et
représentation de I’immigration et des minorités ethniques a la télévision frangaise”, Migrations Société, 3,
18 (1991), 39-55. Alec G. Hargreaves, “Télévision et intégration: la politique audiovisuelle du FAS”,
Migrations Sociéte, 11-12,30 (1993), 7-21.

!¢ Catherine Humblot, “Les émissions spécifiques, de Mosaiques a Rencontres”, Migrations Société, 4 (1989),
7-14. Alec Heargreaves, art. cit.

Y PTT Dergisi [Revue des PTT], revue mensuelle des PTT turques, Ankara plusieurs numéros en 1990 et 1991.

'8 Stéphane de Tapia, “Tiirksat et les républiques turcophones de 1’ex-URSS”, CEMOTI, 20 (Média d’Iran et
d’Asie Centrale) (1995), 399-413.

' L’hebdomadaire kurde de Turquie Azadi publie un article dans la semaine du 31 mai au 6 juin 1992 intitulé
(en turc): “la TV kurde a commencé d’émettre”. Il y est question de TV Xebat liée au KDP, de Televizyona
Gelé Kurdistan liée au KYB, de TV Kurdistan liée au KDHP; mais aussi de trois radios a ondes courtes.
Suivront donc Med TV et KTV sur satellites.

223

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pour les groupes de presse qui investissent massivement dans ce média s’ouvre un marché
nouveau. L’enjeu est la aussi considérable. D’une part, les ventes de journaux et les
programmes de télévision sont liés par la publicité, les seconds appuyant les campagnes des
premiers selon un mode connu.”’ D’autre part, les banques turques sont trés présentes en
Europe ou I’on compte de 50 a 60 000 entreprises créées par des Turcs et jouant un role
économique non négligeable, bien que trés difficile a quantifier, dans le commerce extérieur
en direction de I’Europe. Ainsi les versions européennes de Star ou Show TV, comme les
quotidiens Hiirriyet, Tiirkiye, Milliyet ou Sabah, avec lesquels elles ont des liens privilégiés,
passent des publicités de Turquie ou de I’'mmigration. Durant 1’été¢ 1999, un clip, a la mode
sur une chaine musicale, sponsorisé par une société productrice de yoghurt et d’ayran en
Allemagne, est diffusé ainsi chaqué jour: un groupe de jeunes Turcs d’Allemagne y méne un
halay endiablé sur rythmes folkloriques modernisés dans une discothéque de Bochum; des
jeunes spectateurs brandissent leurs ayrans devant la caméra. Dans le générique, mention est
faite de la firme, de la discothéque, du groupe folklorique accompagnant les chanteurs et les
musiciens. La continuité territoriale est assurée! Il n’est pas rare que les émissions diffusées
en Europe portent en surimpression des publicités pour des firmes turques installées en
Europe ou exportant vers I’Europe, tout comme les émissions de téléachat en Turquie font
systématiquement des annonces pour des matériels importés d’ Allemagne.

Les enjeux financiers sont donc considérables et infiniment variés: du sponsor et du
publicitaire a la maison de disque en passant par le secteur bancaire, qu’ils soient implantés
en Europe ou en Turquie. Mais plus encore, I’enjeu financier est celui des opérateurs de la
TDS et du cable, en concurrence. Le cable demande en effet des investissements
considérables pour créer des réseaux urbains et équiper des immeubles collectifs. La France a
longtemps été en retard sur les autres pays occidentaux, Belgique, Allemagne, Grande-
Bretagne ou Canada.”’ Cependant ce retard semble en passe d’étre rattrapé. De fait, avec la
mise en place d’antennes TDS collectives ou la multiplication d’offres de bouquets
numériques par de nouvelles sociétés alliant souvent des capitaux originaires aussi bien des
groupes télévisuels que des cablo-opérateurs, cette concurrence doit disparaitre par
intégration des acteurs de la profession. Pour les families compte avant tout la charge sur le
budget. Nombre d’entre elles préféreront acheter en une fois un matériel audiovisuel (kit
satellite) de prix moyen, permettant le captage des chaines ciblées (turcophones pour les
Turcs, arabophones du Maghreb pour les Maghrébins, hispanophones pour les Espagnols, ...),
que de se trouver abonnées sur une longue durée a des programmes qui ne comprendront
qu’une ou deux chaines en langue d’origine. Qui plus est, I’abonnement au cable comporte le
risque de voir la chaine regardée disparaitre du jour au lendemain pour des raisons diverses:
fin de convention, changement de choix de l’opérateur. Nous avons vu que ces raisons
pouvaient étre politiques, lorsque Med TV est suspendue par les autorités britanniques ou que
TRT est interdite pour cause de propagande pour I’ Armée turque dans le conflit avec le PKK.

TDS et Idéologies

L’utilisation des média audiovisuels & propos de la guerre du Golfe et des ses suites, ou de
I’opération militaire de ’OTAN en Serbie, est diment commentée sur les radios, télévisions,
journaux, d’Europe. Nous ne rentrerons pas ici dans ce débat a la fois passionné et de fait
réellement de fond, sinon pour faire remarquer que par le biais des télévisions satellitaires
bien plus que par le cable, qui peut a tout moment étre désactivé, tous les discours peuvent
coexister, aussi bien américain que serbe, russe ou chinois, turc, kurde, arménien ou grec.

* Gérard Groc, “L’évolution de la presse écrite turque au cours de la décennie 19807, CEMOTI, 11 (1994), 89-
118.
! José Freches, La télévision par cable: Paris, PUF [Que Sais-je? 2152], 1990.

224

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Chacun ira en réalité prendre les informations qui lui conviennent sur la chaine de son choix,
mais ceci n’empéche pas la curiosité des Turcs pour les télévisions kurdes, comme nous
pouvons souvent le constater dans I’une ou 1’autre famille.

Nous sommes trés loin, en Europe en tout cas, de la monotonie d’un discours unique et
officiel. Il conviendrait cependant de s’interroger sur 1’impact de tous ces discours parall¢les,
parfois convergents, parfois divergents, ou les mémes images peuvent étre supports
d’analyses diamétralement opposées. Il semblerait que les Chinois de Chine n’aient eu que la
version officielle gouvernementalé du conflit des Balkans (ou il n’est guére question
d’atteintes aux droits de I’homme au Kosovo). Les Turcs ont quant a eux droit aux discours
occidentaux, mais produisent leurs propres analyses (islamistes, nationalistes, démocratiques,
laicistes, ...), tout comme ils peuvent capter la télévision serbe, a Ankara comme a Paris, ou
les télévisions kurdes, a Diyarbakir comme a Francfort. Que restera-t-il de ces inondations
d’images et de commentaires? Il n’est pas impossible que la vague de fond qui a propulsé le
MHP de Devlet Bahgeli au premier plan soit en partie issue des crises des Balkans et du
Caucase, en y adjoignant les affaires kurdes et les suites de la Guerre du Golfe! Les Turcs
d’origine bulgare, bosniaque, kosovare, albanaise, caucasienne, ..., sont nombreux et actifs
dans tous les milieux, mais souvent, et pour cause, militants du nationalisme turc.

TDS et Intégration

Dans de trés nombreux articles de presse, une interrogation lancinante sur la capacité de la
TDS a freiner, voire a inverser, le processus d’intégration se fait jour. Alors que les
programmes destinés aux immigrés durant les années 1970 et 1980 étaient sous contrdle des
autorités des pays d’accueil, souvent de plus sur des chalnes publiques, la prolifération
d’antennes paraboliques semble étre une menace. Les immigrés deviennent autonomes dans
leur consommation d’images et d’informations, de messages cultureis et, surtout, politiques.
Avec la dérégulation et la privatisation en Turquie, cette menace devient multiple et
insaisissable. On ne fait confiance ni a I’Etat, jugé trop peu démocratique, ni au privé, que
I’on connait trés mal. En France, I’impasse est presque totale concemant les télévisions
turques”’, tandis que 1’Allemagne dispose avec le Centre d’Etudes Turques de Faruk Sen a
Essen d’une plus grande capacité a aborder et a analyser les programmes, leurs contenus,
leurs messages et leurs impacts éventuels.

Selon nous, au-dela de prises de positions tranchées qui ne reposent sur aucun fondement
juridique et encore moins scientifique, la question de I’impact de la TDS sur les modéeles de
cohabitation et d’intégration entre populations “autochtones” et “immigrées” reste a peu pres
entiere. D’une part, le phénoméne est encore trés récent. D’autre part, 1’accélération
croissante des évolutions sociales, aussi bien dans les pays d’origine que dans les pays de
résidence des migrants et de leurs descendants, font que les paramétres a prendre en compte
sont devenus fort nombreux, et que les variations dans la composition des équilibres, au sens
pratiquement physico-chimique de 1’expression, méritent une réflexion approfondie. Il y a 1a
sans aucun doute une nouvelle piste de recherche a entreprendre pour les années a venir. La
Turquie n’est pas, tant s’en faut, un cas unique: avec le lancement du programme Tiirksat,
elle semblait avoir une longueur d’avance sur les Etats du Maghreb, autres grands
foumisseurs de main-d’ceuvre a I’Europe occidentale. Or les lancements des programmes
Arabsat, Nilesat et probablement bientot iranien, ont considérablement modifié le tableau.

*? Jean-Pierre Auzeill, Les immigreés et ['audiovisuel, recensement des études, Rapport du Ministére des Affaires
Sociales, de la Santé et de la Ville, Paris, 1994. Idem, Etude de faisabilité d’une enquéte auprés des
immigrés sur leur comportement audiovisuel et leurs attentes, Rapport du Ministére des Affaires Sociales, de
la Santé et de la Ville, Paris, 1994. Leila Bouachéra, L offre de programmes télévisuels diffusés par satellite
a destination des populations étrangéres, Rapport du Ministére des Affaires Sociales, de la Santé et de la
Ville, Paris, 1995.

225

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nous voila bien dans le “village global” cher au sociologue américain Mac Luhan. Mais ce
village n’est manifestement pas homogeéne dans ses representations, ses discours, ses
idéologies.” Habiter, pratiquer, partager un méme territoire ne signifie pas partager les
mémes valeurs et les mémes idées: les conflits récents des Balkans et du Caucase en
témoignent avec force. Contrairement a une idée fort répandue, le partage des mémes
techniques et des mémes technologies ne garantit aucunement la diffusion des valeurs de la
société émettrice de ces techniques.

TDS, Culture(s) et Démocratie

S’il est une autre question qui mérite réflexion, c’est celle de la progression effective ou non,
de la culture de la démocratie -produit occidental- dans le monde, voire de son maintien et de
son développement dans son milieu d’origine. Quel aurait été I’impact d’un discours d’Adolf
Hitler, de Benito Mussolini, de Joseph Djougachvili, dit Staline, sur I’opinion internationale
s’ils avaient disposé de satellites de télécommunication, de la télévision et d’Internet? Les
télévisions “musulmanes” sont jugées -par défaut, personne ne prenant le temps de les
visionner et de les analyser- subversives, car délivrant 24 heures sur 24 les messages des
Etats d’origine (Turquie, Maroc, Algérie, Tunisie), ou pire, connus pour leurs idéologies
intégristes (Iran, Libye, Arabie Saoudite, Emirats, ...). Par contraste, la télévision égyptienne,
a la fois en position intermédiaire par ses prises de position politique et non liée a
I’immigration (sauf pour la Grande-Bretagne) a droit a un traitement de faveur, ce
qu’apprécient modérément les téléspectateurs d’origine maghrébine qui préféreraient des
programmes maghrébins sur le cable. Tout est donc pensé comme si les populations
immigrées d’une part, les pays d’origine d’autre part, n’étaient pas majeurs dans leur
réflexion et le choix de leurs loisirs et de leurs sources d’information. C’est faire peu de cas
des évolutions des médias dans nombre de pays musulmans méditerranéens, en particulier en
Turquie, ou privatisation et déréglementation ont permis 1’émergence pour la premiére fois a
cette échelle d’un réel pluralisme de discours et de representations en libre concurrence, avec
il est vrai de notables déficiences, comme un réel débat sur la question kurde. Le
téléspectateur turc a aujourd’hui un choix entre des programmes de niveau intellectuel tres
divers. Ce choix lui est laissé, et permet la confrontation des idéologies. La question de savoir
quel est I’impact des médias sur 1’évolution des idées reste enticre: elle se pose aussi bien
avec la progression du Front National en France que du Milliyet¢i Hareket Partisi (MHP,
Parti d’Action Nationaliste d’Alpaslan Tiirkes, remplacé a son décés par Devlet Bahgeli,
ministre d’Etat, adjoint au Premier Ministre depuis 1999) en Turquie. La-bas comme ici, le
débat est ouvert. Les immigrés sont des témoins directs des evolutions turques, et la
télévision leur montre une Turquie qui n’a plus rien a voir avec leur Turquie d’origine. Libres
a eux de choisir leur version de I’actualité et leur source d’information! C’est la aussi
nouveau pour des Turcs qui vivent les mémes incertitudes idéologiques, les mémes pertes de
repéres, entre retour du religieux, montée du nationalisme, écrouiement du communisme,
embourgeoisement du socialisme, mondialisation, ..., que tous les Européens et tous les
Américains.

Conclusion

Le sous-titre initial de ce colloque (“irruption de I’image” dans 1’Orient musulman), I’idée
d’intrusion mise en avant par Jean-Paul Constantin (1994), la traduction méme du sous-titre

® Marshall Mac Luhan, spécialiste américain des questions relatives a la communication est connu
principalement par deux ouvrages: Understanding Media: the Expressions of Man, Londres et New York:
Routledge, 1964, traduit en frangais en 1968 sous le titre Pour comprendre les média (Mame-Le Seuil); avec
Quentin Fiore, War and Peace in the Global Village, Londres et New York: Bantam, 1968. Référence
obligée a “I’abolition des distances” par le “son des tam-tams” dans le “village global”.

226

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

de ce colloque en turc (Sirayet) qui a quelque part une connotation de contamination utilisée
dans le vocabulaire d’abord medical, montrent toute 1’ambiguité de la notion de diffusion de
I’Image liée a I’Altérité. Les censeurs de la parabole, qu’ils soient afghans, iraniens, ou
européens, veulent interdire la diffusion du discours supporté par I’Image produite ailleurs, et
donc a priori jugée non contrdlable, donc potentiellement subversive. Alors que le cable ou la
diffusion hertzienne supposent un contrdle effectif par les autorités autochtones ou les
opérateurs qui leurs sont liés par contractualisation, a la notable exception des régions
frontaliéres, la télédiffusion satellitaire implique 1’absence de contréle de ces mémes
autorités. Cette carence n’est pas tout a fait entiere: il suffit d’examiner le cas de Med TV
pour le comprendre. Toujours est-il que la censure en est considérablement compliquée. Le
danger est bien la: sous prétexte de sécurité intérieure ou internationale, il faudrait peut-étre
autoriser les organismes de contrdle a filtrer conversations téléphoniques, connexions
Internet, réceptions de vidéocommunications. Le fait est que ceux qui ont les moyens de
proposer les satellites de télécommunications ont aussi les moyens de s’insinuer partout, y
compris dans le quotidien des gens qui pourraient a tort ou a raison étre soupgonnés

de ne pas se conformer aux normes générales. Big Brother dans le village de Mac Luhan!
Tableau 1:
Télévisions et radios turques et kurdes de Turquie sur satellites, état de février 1999

Source: TéléSatellite n® 111 (février 1999), n° 114 (mai 1999)

SATELLITE PROGRAMME TV PROGRAMME GENRE OBSERVATION(S)
RADIO
Tiirkast IC A-TV TV privée Généraliste
42° Est Kiss FM radio privée
Radyo Spor radio privée
Shik FM radio privée
Prima TV TV privée Généraliste
Cine 5 TV privée cryptée cinéma
Playboy TV TV privée
Radyo 5 radio privée
Show TV TV privée Généraliste
Show Radyo radio privée

227

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Radyo Mydonose  radio privée

Star FM radio privée
Radyo 2019 radio privée
Tatlises FM radio privée
Mesaj TV TV privée message religieux
TRT Int (TRTS) TV publique programme Avrasya
Bayrak TV Int. TV publique chypriote turque
TRT FM radio
publique
Tirkiye’nin Sesi radio programme Voix de
publique
la Turquie
Flash TV TV privée généraliste
Kanal 7 TV privée message religieux
Marmara FM radio privée
Radyo 7 radio privée
Moral FM radio privée
AkraFM radio privée
Best FM radio privée
(Feeds) Liaisons

techni ques

(Feeds) Liaisons
techniques

228

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kopernikus

DES 1
FM 3

23,5° Est

Hot Bird

13° Est

Eutelsat 2F2

10° Est

Kanal D

Radyo D
Eko TV
Super Sport TV privée
Maxi TV
Radyo Viva
Kanal D
A-TV 2
Med TV
TRT Int (TRTS)
TRT FM
Tiirkiye'nin Sesi
NTV
NTV

Radyo Pop

TV privée

radio privée

TV privée

sports

TV privée

radio privée

TV privée

TV privée

TVprivee

TV publique

radio
publique

radio
publique

TV privée

TV privée

radio privée

généraliste

generaliste

chaine Europe

chaine kurde

programme Avrasya

programme Voix dela
Turquie

2026, 06:18:20.

229


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sirius 2 4,8°
Est

Tableau 2:

Olay TV

TGRT

Huzur FM
The Discovery
Channel
InterStar
Metro FM
Kral FM
Super FM
Kral TV
Pop TV
CTV
TRT Int (TRTS)

Liaison
technique

TV privée

radio privée

Liaison

technique

TV privée

radio privée

radio privée

radio privée

TV privée

Liaison

technique

TV privée

TV publique

Emissions télévisées destinées aux immigrés en Europe

projet en cours

généraliste, groupe Thlas

projet en cours

Généraliste

programme Avrasya

Source: Claire Frachon et Marion Vargaftig, European Television: Immigrants and Ethnie Minorities, op. cit.

PAYS

Antriebe

EMISSION OPERATEUR(S)
ETPRODUCTEUR(S)

Dober dan  ORF2

Koroska

FREQUENCE LANGUE(S)

Dimanche

CREATION

Slovéne 1987

230

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Belgique

France

Dobar dan  ORF2 Dimanche

Hvrati

Heimat.
Fremde Heimat

Inter-Wallonie

Tleykum

Sindbad

Hasret

Spotkania

Babel

Couleur Locale

Buona
Domenica

Mosaiques

Ensemble
Aujourd'hui

Rencontres

ORF2 Quotidien

résumé
bihebdomadaire  sur
3SAT

RTBF Radio puis TV,

sur cable

Mensuel
RTBF + TV5 Iu, ve, sa, di
RTBF Mensuel
RTBF Mensuel
BRTN-TV1 Hebdomadaire
BRTN-TV2 Hebdomadaire
RTL-TV I+ RAI Hebdomadaire

France 3 + FAS + Hebdomadaire
ADRI

France 3 + FAS + Hebdomadaire
ADRI

France 3 + FAS + Hebdomadaire
Im’média

Serbo-croate

9 langues

5 langues

Arabe

Arabe

Turc

Polonais

7 langues

flamand

italien

frangais

frangais

frangais

2026, 06:18:20.

1987

1987

1965-1987

1973-1991

1991

1991-1994

1991-1994

1985-1992

1993

1980

1976-1987

1987-1988

1988-1991

231


https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Allemagne

Pays-Bas

Norvéege

Suéde

Premier
Service

Nachbarn  in
Europa

Nachbarn

Nachbam in
Europa (2)

Thre  Fleimat,
Unsere Heimat

Babylon

Monitor Italia

Het Allochton
Video-Circuit

Tante Fatmia's
Sprekerslioek

Motested
Norge

Mosaik

Spraka

Grannland
Polen

France 3 + FAS +
Point du Jour

ZDF + TV nationales
(TRT)

ZDF

ZDF + TV nationales
(TRT)

ARD

WDR + HR + SDR

Bayern + RAI + ARD

NOS/NPS/Ned3

NOS/NPS/Ned3

NRK

SVT Kanal 1

Hebdomadaire

Alternance

ve, sa

Alternance

Hebdomadaire

Hebdomadaire

Dimanche

Hebdomadaire

Hebdomadaire

Trimestriel

frangais 1992-1994
6 langues 1963-1992
allemande 1992-

6 langues 1992-

5 langues 1965-1993
8 langues 1993-
Italien 1985

4 langues 1990-
neerlandais

norvtangturdu -1 991

6 langues 1987-
serb+turct+gree

polonais

232

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Suisse

Tableau 3:

Chronologie de I’histoire de la télévision turque

26 avril 1927:

1937:

19 novembre 1949:

9 juillet 1952:

2 janvier 1964:
19-22 juin 1964:

9 septembre 1964:
13 juin 1966:
4 février 1967:

31 janvier 1968:
26ao0t 1972:

30 décembre 1972:

24 mai 1974:

7 juillet 1978:

Grannland
Estland

Telesettimanale

TG Senza
Frontiere

Giro
d'Orrizonte

Tele Revista

SSR /TSI

SSR /TSI

SSR /TSI

SSR

Biliebdomadaire

espagnol

estonien

Hebdomadaire italien
Hebdomadaire italien
Hebdomadaire italien

TSI

premiére émission radiodiffusée a Ankara et Istanbul,
la Turquie compte 2000 récepteurs.

Ankara Radyosu est rattachée aux PTT.

inauguration d’Istanbul Radyosu, la méme année {zmir
Radyosu entre en service.

premiére émission de télévision en Turquie diffusée
par ITU, Istanbul Teknik Universitesi.

création de TRT: Tirkiye Radyo Televizyon.

participation de TRT a la conférence de Vienne;
European Broadcasting Union.

émission de Kibris Sesi Radyosu.
premiers essais de télévision de TRT.

création du département des émissions vers 1’étranger
de Radio Ankara, Tirkiye’nin Sesi Radyosu.

premicre émission de télévision de TRT — Ankara.
TRT entre a Eurovision.
entrée en service de I’émetteur de Camlica / Istanbul.

TRT émet 7 jours sur 7; les taux de couverture
atteignent 28 % du territoire et 55 % de la population.

entrée en service de I’émetteur de Cakirlar / Ankara.

233



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19 juin 1981:

31 décembre 1981:
1 juillet 1982:

22 mars 1984:
1 juillet 1984:

15 septembre 1986:

novembre 1986:

1 février 1987:

26 décembre 1988:

2 octobre 1989:
10 janvier 1990:
29 février 1990:

1990:

1 avril 1992:

9 juin 1992:

Avril 1993:

8 juillet 1993:

22 janvier 1994:

11 aott 1994:

24 avril 1995:

1996:

1999 ou 2000:

Tiirkiye’nin Sesi émet en Albanais, Hongrois, Serbo-
Croate, Chinois et Russe.

début des émissions en couleur.

Tiirkiye'nin Sesi émet en Turc vers I’Amérique du
Nord et I’ Australie.

entrée de la Turquie dans 1’organisation INTELSAT.

les émissions sont toutes en couleur; la Turquie
compte 6 023 000 postes de radio et 8 116 000
téléviseurs.

TRT-2, seconde chaine de télévision.

débuts des deux premicres télévisions cablées
turcophones a Berlin; Berlin Tiirkiyem Televizyonu
BTT et Avrupa Tiirk Televisyonu ATT.

début des transmissions satellitaires pour TRT-1 et
TRT-2.

essais de transmission de télévisions étrangéres par
cable a Cankaya.

TRT-3 et GAP-TV, nouvelles chaines de télévision.
début des émissions en télétexte sur TRT “Telegiin”.

début de TRT-5, appelée aussi TRT-INTernational,
via le satellite EUTELSAT-1F4, puis passage a
EUTELS AT 2F1.

STAR 1, premiére télévision privée turque, commence
ses émissions a partir du sol allemand, en contrevenant
a la Loi sur le monopole de la diffusion.

création du programme Avrasya vers I’ Asie Centrale.

apparition des premiéres radios privées en Turquie.

TGRT du groupe Ihlas Holding émet vers I’ Allemagne
par Eutelsat 2F3.

abrogation du monopole de TRT par un amendement
constitutionnel.

échec du lancement du satellite Tiirksat 1A, Ariane
expiose a six minutes de vol.

lancement réussi du satellite Tiirksat 1B.

naissance de Tiirk Telekom A.S.

lancement réussi du satellite Tiirksat 1C.

lancement prévu de Tiirksat 2A par Eurasiasat, société

234

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mixte composée de Tiirk Telekom A.S. et
Aérospatiale.

Bibliographie sélective

Alemdar, Korkmaz et Kaya, Resit, Radyo Televizyonda Yeni Diizen, Ankara, Tirkiye Odalar ve
Borsalar Birligi (1993).

Alemdar, Korkmaz et Kaya, Resit, “Les transformations en Turquie entre 1980 et 1990 et les
média”, dans J. Thobie et S. Kancal (dir.), Industrialisation, Communication et Rapports
Sociaux, Varia Turcica 20, Paris, L’Harmattan (1994), 111-124.

Amiklioglu, Sinan, “Tiirkiye’de Telekomiinikasyonun Bugiinii ve Yarini”, contribution au
Colloque d’Eskishehir organisé par le GDR 832 / CNRS, 1989, non publié.

Auzeill, Jean-Pierre, Les immigrés et [’audiovisuel, recensement des études, Rapport du
Ministére des Affaires Sociales, de la Santé et de la Ville, Paris, 1994.

Auzeill, Jean-Pierre, Etude de faisabilité d’une enquéte auprés des immigrés sur leur
comportement audiovisuel et leurs attentes, Rapport du Ministére des Affaires Sociales, de la
Santé et de la Ville, Paris, 1994.

Bakis, Henry, Géographie des Télécommunications, Paris, PUF [Que Sais-je? 2152]

Bakis, Henry, “Quartiers défavorisés et télécommunications”, Annales de Géographie, 585/586
(1995), 455-474.

Bouachéra, Leila, L offre de programmes télévisuels diffusés par satellite a destination des
populations étrangeres, Rapport du Ministére des Affaires Sociales, de la Santé et de la Ville,
Paris, 1995.

Bourges, Hervé, “Quelles régies du jeu pour la communication audiovisuelle dans 1’espace
méditerranéen? Régulation et dialogue des cultures”, IV°® Conférence permanente de
I’audiovisuel méditerranéen, Les antennes paraboliques: facteurs d’intégration ou de ghetto
culturel? 2 février 1997, Marseille.

Chaabaoui, Mohammed, “Dossier: la consommation médiatique des Maghrébins”, Migrations
Societe, 1, 4 (1989), 23-40.

D.1.E. (Devlet Istatistik Enstitiisii), Radio and Television Broadcasting Institutions Statistics,
Ankara, 2181 (1998).

Frachon, Claire, Vargaftig, Marion (éd.), Télévisions d’Europe et Immigration, Paris, INA,
Association Dialogue entre les Cultures, 1993.

Frachon, Claire, Vargaftig, Marion (éd.), European Television: Immigrants and Ethnic Minority,
Londres, John Libbey & C° Ltd, Council of Europe, INA, 1995.

Fréches, José, La télévision par cable, Paris, PUF [Que Sais-je?, 2152] 1990.

Gokalp, Altan, “Les étranges lucarnes des étrangers”, Migrants Formation, 101 (1995), 180-
184.

Groe, Gérard, “L’évolution de la presse écrite turque au cours de la décennie 1980, CEMOT1,
11 (1994), 89-118.

Hargreaves, Alec G., “T¢lévision et intégration: la politique audiovisuelle du FAS”, Migrations
Société, 11-12, 30 (1993), 7-21.

Hargreaves, Alec G., “L’immigration au prisme de la télévision en France et en Grande-
Bretagne”, Migrations Société. 4,21 (1992), 19-29.

Humblot, Catherine, “Les émissions spéciftques, de Mosaiques a Rencontres”, Migrations
Societe, 4 (1989), 7-14.

Iskender, Selguk, Medien und Organisation. Interkulturelle Medien und Organisationen und ihr
Beitrag zur Integration der Tiirkischen Minderheit, Berlin, Express, 1983.

235



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kastoryano, Riva, La France, I’'Allemagne et leurs immigrés, négocier [’identité. Paris. A.
Colin, 1996.

Kizilocak, Giilay, Akkaya, Cigdem, Kaya-Smajgert, Giilay, Konsum von Videofilm innerhalb
der tiirkischen Bevélkerung in Nordrhein-Westfalen mit besonderer Beriicksichtigung von
Videofilmen mir Islainisclien-fundamentalistiscliem Inhalt, Essen, Zentrum fiir Tiirkeistudien,
(1991), ZfT aktuell Nr 1.

“Paraboles et Satellites. Entre ici et la-bas, ... menace ou chance?”, Migrations et Pastorale, n°
spécial, 257 (septembre-octobre 1995).

Monceau. Nicolas, “Le paysage audiovisuel ture (Activités de I’ AFEMOTI)”, CEMOTI, 20
(1991), 382-398.

Ongé’)ren, Mahmut Tali, Televizyona a¢ilan pencere, Ankara, Gazeteciler Cemiyeti, 1972.

Ongodren, Mahmut Tali, “Tiirkiye’de Televizyon’la flgili Cesitli Tarihler”, Iletisim — AITIA, 4
(1982), 267-296.

Ongoren, Mahmut Tali, “Tiirkiye’de Renkli Televizyon”, letisim — AITIA, 2, 1981, 135-172.

Ongoren, Mahmut Tali, “Ornekolay: TRT”, Ankara Universitesi Sivasal Bilgiler Fakiiltesi
Dergisi, 33, 1-2, (1978), 105-132.

Perotti, Antonio, “Dossier: Présence et représentation de I’immigration et des minorités
ethniques a la télévision franchise”, Migrations Société, 3, 18 (1991), 39-55.

Perotti, Antonio, “Retour des fantasmes liés au terrorisme et a la guerre des antennes
paraboliques”, Migrations Société, 7, 42 (1995), 121-126.

Prencipe, Lorenzo, “L’image médiatique de I'immigré. Du stéréotype a [I’intégration”,
Migrations Société, 7, 42 (1995), 145-163.

PTT Faaliyet Raporu (1989-1998), Activities Reports (1989 to 1998), Ankara.

PTT Dergisi [Revue des PTT], revue mensuelle des PTT turques, Ankara.

Raulin, Anne, “La consommation médiatique des Asiatiques”, Migrations Société, 2, 8 (1990),
17-28.

Sahin, Haluk, Aksoy, Asu, “Global Media and Cultural Identity in Turkey”, Journal of
Communications, 43, 2 (1993), 31-41.

Tapia, Stéphane de, “Télévision turque et nouveaux média. L’entrée de la Turquie dans le XXI°
siécle”. Communication au Colloque de Strasbourg (26 et 27 / 10 / 1998). Dans le sillage de
la révolution d’Atatiirk: la transformation des Arts et Lettres dans la République de Turquie,
a paraitre.

Tapia, Stéphane de, “La communication et I’intrusion satellitaire dans le champ migratoire turc”,
Hommes et Migrations (Immigrés de Turquie), 1212 (1998), 102-110.

Tapia, Stéphane de, “Télécommunication et téiédiffusion satellitaire des pays musulmans. Une
approche du cas turc: état des lieux et implications”, Journées de Schauinsland, 13-
14/12/1996, Le Message de ['image / Die Botschaft der Bilder, textes rassemblés par Bernard
HEYBERGER, 20 p., 1997, non publié.

Tapia, Stéphane de, “Logistique de I’émigration ou logistique d’une diaspora? Les réseaux tures
d’Europe”, Georges Prevelakis (Dir.), Les Réseaux des Diasporas, Paris et Nicosie,
L’Harmattan - KYKEM (1996), 287-304.

Tapia, Stéphane de, “Echanges, transports et communications: circulation et champs migratoires
turcs”, Revue Européenne des Migrations Internationales, 12, 2 (1996), 45-72.

Tapia, Stéphane de, “Tiirksat et les républiques turcophones de 1’ex-URSS”, CEMOTI, 20
(Média d’Iran et d’Asie Centrale) (1995), 399-413.

Tapia, Stéphane de, “Les Postes et Télécommunications et 1’émigration”, communication au
Colloque d’Antalya, 15-20/03/1994, Les nouvelles technologies de la communication, les
transformations socio-culturelles en Europe Méridionale, en Turquie et dans les pays voisins,
non publié.

236



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tarrius, Alain, Missaoui, Lamia), Structures d’usages des télécommunications chez les
entrepreneurs circulants, Rapport de recherche France Télécom / CNET / DRH, 1995.

T¢l¢é Satellite, les Nouvelles Télécommunications, Montreuil.

T.R.T. / Tirkiye Radyo-Televizyon, Diin 'den Bugiin’e Radyo-Televizyon (1927-1990), Ankara,
TRT (sans date).

Tiirk Telekom AS, Faaliyet Raporu, Activity Report, Ankara, annuel.

Wallstein, René, Les Vidéocommunications, Paris, PUF [Que Sais-je? 2475] 1992.

Zentrum fiir Tirkeistudien, Auslinder in der Bundesrepublik Deutschland: Ein Handbuch,
Studien und Arbeiten 10, Opladen, Leske + Budrich, 1994.

Zentrum flr Tirkeistudien, Die tiirkischen Programme in Berliner Kabelfernsehen zwischen
Integration und Medialer Isolation, Essen, Working Papers 8, 1992.

Zentrum fiir Tirkeistudien, Zum Integrationspotential der Tiirkischen Tagespresse in der
Bundesrepublik  Deutschlands  (Ergebnisse einer quantitativen und qualitativen
Inhaltsanalyse tiirkischer Tageszeitungen), Studien und Arbeiten 7, Opladen. Leske +
Budrich, 1991.

Zentrum fiir Tirkeistudien, Abridged Version of Survey Consumption of Videofilms of the
Turkish Residential Population with Special References to the Video Films of Islamic-
fundamentalist Content, Essen, ZfT aktuell Nr. 16 (sans date).

Zentrum fiir Tirkeistudien, Die Tiirkische Presse in der Bundesrepublik Deutschland und ihr
Einfluss auf die Integration Tiirken (Standpunkte und Analysen), Bonn (1988).

Zentrum fur Turkeistudien, Medienkonsum und Medienverhalten der tiirkischen
Wohnbevélkerung in der Bundesrepublik Deutschland — dargestellt am Beispiel der
Printmedien und elektronischen Medien, Essen, Zft aktuell Nr. 31 (sans date).

237



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LES AUTEURS

Saleh M. BARAKAT, né en 1967, a obtenu un MBA en administration, Université
Améncaine de Beyrouth, en 1993. Depuis 1991, il dirige la galerie Agial pour I’art et la
culture (Beyrouth), spécialisée dans 1’art contemporain arabe. A organisé plusieurs
expositions rétrospectives dans le domaine de D’art contemporain libanais et arabe.
Consultant chez Sotheby’s (Londres). Membre des comités directeurs du Musée d’art
contemporain arabe a Qatar, de la Fondation Kinda pour I’art contemporain arabe, Riyadh,
de ’AUB Art Center, Beyrouth, ainsi que du Comité du Festival International de
Baalbeck, Musiques du Monde. Auteur d’une étude sur Westernization of Levantine Male
Clothing, dans Bernard Heyberger & Carsten Walbiner (éd.) Les Européens vus par les
Libanais a;1’époque ottomane. (Beiruter Texte und Studien 74), Beyrouth, 2002.

Micheline CENTLIVRES-DEMONT, docteur és lettres, est ethnologue. Elle a fait des
recherches en Iran, en Afghanistan, au Pakistan, en Inde, en Turquie et en Suisse. Est
I’auteur de 70 articles scientifiques et d’Une communauté de potiers en Iran. Le centre de
Meybod (Iran), Wiesbaden, 1971; Popular Art in Afghanistan: Paintings on Trucks,
Mosques and Tea-Houses, Graz, 1975 (paru également en allemand); Et si on parlait de
I’Afghanistan, avec P. Centlivres, Neuchatel et Paris, 1988; Une seconde nature. La
naturalisation des étrangers en Suisse romande et au Tessin, en coll. avec P. Centlivres,
N. Maillard et L. Ossipow, Lausanne, 1997; Imageries populaires en islam, avec P.
Centlivres, Geneve, 1997; Les diasporas, avec P. Centlivres, CEMOTI, 30. Est rédacteur
de Afghanistan Info depuis 1980 (49 numéros parus).

Pierre CENTLIVRES, né en 1933, est professeur honoraire de 1’Université de Neuchatel
(Suisse) et ancien directeur de I’Institut d’ethnologie (1974-1998). Conseiller au Musée
national de Kaboul, 1964-66. Ses recherches I’ont conduit en Afghanistan dans les années
1966, 1968, 1972-75, 1990, 1996 et 1998. A en outre travaillé parmi les réfugiés afghans
au Pakistan et en Inde dés 1986. Il est ’auteur de plus de 140 articles et de: Un bazar
d’Asie centrale. Forme et organisation du bazar de Tdashqurghan, Wiesbaden, 1972; Et si
on parlait de I'Afghanistan, avec M. Centlivres, Neuchatel et Paris, 1988; Imageries
populaires en islam, avec M. Centlivres, Geneve, 1997; Chroniques afghanes 1965-1993,
Paris, 1998; Les diasporas, avec M. Centlivres, CEMOTIL, 30; Les Bouddhas
d’Afghanistan, Lausanne, 2001. En outre, il a dirigé la publication des ouvrages suivants:
Devenir suisse. Adhésion et diversité culturelle des étrangers en Suisse, Genéve. 1990;
Une seconde nature. La naturalisation des étrangers en Suisse romande et au Tessin, avec
M. Centlivres, N. Maillard et L. Ossipow, Lausanne, 1997; La fabrique des héros (avec D.
Fabre et F. Zonabend), Paris, 1998; Les défis migratoires (avec 1. Girod), Zurich, 2000;
Saints, sainteté et martyre. La fabrication de [’exemplarité, Neuchatel et Paris, 2001.

Agnes DEVICTOR est docteur en science politique et spécialiste du cinéma iranien. Elle a
vécu entre 1994 et 1998 en Iran pour mener a bien ses recherches sur I’histoire et la
politique publique du cinéma. Elle est actuellement chargée de cours a I'université
d’Avignon, a Paris III et a I’Institut d’Etudes politiques de Paris. Elle participe également
a la réforme de I’enseignement des arts a 1’école au Ministére de I’Education Nationale et
est collaboratrice au Monde des Livres et de la rubrique Cinéma du Monde.

Jirgen Wasim FREMBGEN is Head of the Oriental Department of the State Museum of
Ethnography in Munich and Lecturer in Islamic Studies, Institute for Religious Studies,
University of Munich. Visiting Scholar in Islamabad, Lahore and Columbus, Ohio. Has

238



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

been curator of 14 exhibitions at different museums in Germany. Major publications:
Reise zu Gott. Sufis und Derwische im Islam, Munich, C.H. Beck, 2000; Kleidung und
Ausriistung islamischer Gottsucher, Wiesbaden, Harrassowitz 1999; Rosenduft und
Sdbelglanz. Islamische Kunst und Kultur der Moghulzeit, Munich, Staatl. Museum fiir
Volkerkunde 1996; Alltagsverhalten in Pakistan, Berlin, Express Edition 1987.

Jean-Michel FRODON, né en 1953, journaliste et critique de cinéma au quotidien Le Monde,
historien et essayiste. Aprés avoir travaillé a I’hebdomadaire Le Point de 1983 a 1990,
entre au Monde ou il devient responsable de la rubrique “cinéma” en 1996. Collabore
occasionellement a de nombreuses revues. Responsable de séminaires & 1’Ecole Normale
Supérieure. A notamment publié: L ’Age moderne du cinéma frangais (Paris, Flammarion,
1995), La Projection nationale (Paris, Odile Jacob, 1997), Hou Hsiao-hsien (dir. Cahiers
du cinéma, 1999), Conversation avec Woody Allen (Paris, Plon, 2000).

Bernard HEYBERGER, né en 1954. Agrégé d’histoire, diplomé en arabe. Ancien Membre de
I’Ecole Frangaise de Rome. Professeur d’Histoire a 1’Université Frangois Rabelais
(Tours). Il est notamment ’auteur de Les chrétiens du Proche-Orient au temps de la
Réforme catholique (Rome, 1994) et de Hindiyya, mystique et criminelle (Paris, 2001). Il a
dirigé Chrétiens du monde arabe. Un archipel en terre d’Islam, (Autrement, Paris, 2003),
et, avec Carsten Walbiner, Les Européens vus par les Libanais a l’époque ottomane,
(Beiruter Texte und Studien 74) Beyrouth, 2002.

Duygu KOKSAL is assistant professor at the Atatiirk Institute for Modern Turkish History,
Bogazici University, Istanbul. Her research interests are nationalism, national culture, and
national historiography. Recently she has been working on the social history of art and
literature in early Republican Turkey within a framework of nation-building.

Klaus KREISER ist Inhaber des Lehrstuhls fiir Tiirkische Sprache, Geschichte und Kultur an
der Universitit Bamberg. Vorausgehende Stationen waren die Universitdt Miinchen und
das Deutsche Archidologische Institut, Abteilung Istanbul. Jiingere
Buchverdffentlichungen sind Tiirkische Lebensbilder, Zirich, Vontobel 1996; Istanbul.
Ein literarisch-historischer Stadtfiihrer, Miinchen, Beck 2001; Der osmanische Staat,
Miinchen, Oldenbourg, 2001. Sein derzeitiges Forschungsprojekt sind “Offentliche
Skulpturen im islamischen Raum”.

Laurent MALLET est enseignant a I’Université Galatasaray et chercheur associé a 1’Institut
Francais d’Etudes Anatoliennes, Istanbul. Domaines privilégiés de recherche: les relations
turco-juives (histoire, mémoire, enjeux contemporains), les relations turco-israéliennes, la
caricature en Turquie.

Catherine MAYEUR-JAOUEN, née en 1964, est ancienne éléve de I’Ecole Normale
Supérieure, diplomée d’arabe et de persan de 'INALCO (Institut national des Langues et
civilisations orientales) et agrégée d’histoire, membre scientifique de I'IFAO (Institut
frangais d’archéologie orientale du Caire) de 1989 a 1993, maitre de conférences en
histoire contemporaine a 1’Université de Paris-IV, habilitée a diriger des recherches et
membre junior de 1‘Institut universitaire de France depuis 1998. Principal livre paru: A4/-
Sayyid al-Badawi, un grand saint de [ ‘islam égyptien, Le Caire, IFAO, 1994.

Nicolas MONCEAU est chargé d’enseignement a I’Université Galatasaray (Istanbul).
Collaborateur du Monde et du Monde Diplomatique. Ses domaines d’intéréts sur la
Turquie sont les suivants: citoyenneté et identité nationale: le cas des célébrations
nationales; les relations entre I‘Etat et la société civile; les politiques publiques: le cas des
politiques culturelles; la production culturelle turque: I’exemple des médias et du cinéma.

239

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11 a co-dirigé 1’ouvrage Istanbul réelle, Istanbul révée. La ville des écrivains, des peintres
et des cinéastes au XXe siecle (Istanbul, Institut Francais d’Etudes Anatoliennes, 1998).

Timour MUHIDINE est chercheur en littérature comparée, chargé de cours de littérature
turque a P'INALCO (Paris). Il travaille sur la prose turque contemporaine et les nouvelles
littératures européennes issues de I’immigration. A récemment traduit Les turbans de
Venise de N. Giirsel (Paris, Editions du Seuil) et Dense (METE de Saint-Nazaire) d’Enis
Batur. Il a co-dirigé les ouvrages collectifs suivants: Istanbul réelle, Istanbul révée (avec
N. Monceau, IFEA/L’Esprit des Péninsules, 1998), Paristanbul (avec H. Gokhan,
IEFI/L’Esprit des Péninsules, 2000) et Istanbul, réves de Bosphore (avec A. Quella-
Villéger, Omnibus, 2001).

Silvia NAEF est professeur adjoint a 1’Unité d’arabe de 1’Université de Genéve. Elle a publié
de nombreux articles traitant des arts plastiques contemporains dans le monde arabe, ainsi
qu’4 la recherche d’une modernité arabe — L’évolution des arts plastiques en Egypte, au
Liban et en Irak, Geneve, Slatkine, 1996. Elle a participé au programme de I'IISMM-
EHESS. Paris, “La création artistique contemporaine en pays d’Islam” avec deux journées
consacrées aux arts plastiques dans le monde arabe et turc (2001-2002).

Johann STRAUSS, né en 1952, est turcologue et ottomanisant. Diplomé de 1’Université de
Munich, il a fait sa thése sur un historien ottoman du XVIle siécle. A enseigné dans les
universités de Munich (1985-1987), Birmingham (1990-1992) et Fribourg-en-Brisgau
(1992-1997). Chercheur associ¢ a 1’Orient Institut der Deutschen Morgenldndischen
Gesellschaft (Istanbul) 1988-89. Depuis 1997, il est maitre de conférences au Département
d’Etudes turques de I’Université Marc Bloch (Strasbourg).

Stéphane de TAPIA a suivi les cursus de Géographie, Histoire et des Etudes Turques aupres
des Universités Louis Pasteur et Marc Bloch de Strasbourg. 11 est docteur en Géographie
du Développement de 1’Université Louis Pasteur. Chargé de recherche au CNRS
(MIGRINTER Migrations Internationales et Sociétés d’Origine, a Poitiers de 1990 a 1997,
puis au CeRATO (Centre de Recherche sur 1’Asie Intérieure, le monde Turc et I’espace
Ottoman) a Strasbourg de 1997 a aujourd’hui, intégré dans le laboratoire Cultures et
Sociétés en Europe), il est également chargé de cours au Département d’Etudes Turques
de I’Université Marc Bloch. Ses recherches portent sur la migration internationale de
travail originaire de Turquie et les mobilités dans le monde turc a I’époque contemporaine,
incluant systémes de transport et d’information liés au fait migratoire.

Carsten-Michael WALBINER, né en 1964, a été¢ chercheur a I’Orient-Institut de Beyrouth
(1995 —2001). 11 est a présent responsable de la section pour le Proche et Moyen-Orient au
Service Académique Catholique des Etrangers, a Bonn. Ses recherches portent sur
I’histoire des chrétiens du monde arabe au XVlIle et XVIlle siecle, auxqueis il a consacré
sa thése de doctorat. A co-dirigé avec Bernard Heyberger Les Européens vus par les
Libanais a I’époque ottomane. (Beiruter Texte und Studien 74) Beyrouth, 2002.

240

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Les éditeurs

Bernard HEYBERGER, né en 1954. Agrégé d’histoire, diplomé en arabe. Ancien Membre de
I’Ecole Frangaise de Rome. Professeur d’Histoire a 1’Université Frangois Rabelais (Tours). Il
est notamment 1’auteur de Les chrétiens du Proche-Orient au temps de la Réforme catholique
(Rome, 1994) et de Hindiyya, mystique et criminelle (Paris, 2001). Il a dirigé Chrétiens du
monde arabe. Un archipel en terre d’Islam, (Autrement, Paris, 2003), et, avec Carsten

Walbiner, Les Européens vus par les Libanais a I’époque ottomane, (Beiruter Texte und
Studien 74) Beyrouth, 2002.

Silvia NAEF est professeur adjoint a I’Unité d’arabe de 1’Université de Geneve. Elle a publié¢
de nombreux articles traitant des arts plastiques contemporains dans le monde arabe, ainsi
qu’4 la recherche d’une modernité arabe - L’évolution des arts plastiques en Egypte, au
Liban et en Irak, Genéve, Slatkine, 1996. Elle a participé au programme de I'llSMM-EHESS,
Paris, “La création artistique contemporaine en pays d’lslam” avec deux journées con-
sacrées aux arts plastiques dans le monde arabe et turc (2001-2002).

241

2026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.

11.

12.

13.

ORIENT-INSTITUT
ISTANBUL

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN

Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mir ‘Alifir Nawa’i. Akten des
Symposiums ans Anlaf$ des 560. Geburtstages und des 500. Jabres des Todes von Mir ‘Alisir
Nawd’i am 23. April 2001. Wiirzburg 2003.

Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De
Lestampe a la télévision (17-21 siécle). Actes du collogue Images : fonctions et langages.
Lincursion de I'image moderne dans I’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul,
Uniwversité du Bosphore (Bogazigi Universitesi), 25 — 27 mars 1999. Wiirzburg 2003.

Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono,
The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Wirzburg
2004.

Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Borte Sagaster (Eds.), Ghazal as
World Literature I1: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-
text. Wiirzburg 2006.

Alihan Tére Saguni, Kutlukhan-Edikut Sakirov, Oguz Dogan (Cevirmenler), Kutluk-
han-Edikut Sakirov (Editor), Tiirkistan Kaygis:. Wirzburg 2006.

Olcay Akyildiz, Halim Kara, Borte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish
Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Wiirzburg 2007.

Filiz Kiral, Barbara Pusch, Claus Schonig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the
Turkic World. Wiirzburg 2007.

Ildiké Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Wirzburg
2008.

Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schonig (Hrsg.), ,Die Wunder der
Schipfung®. Mensch und Natur in der tiirksprachigen Welt. Wiirzburg 2012.

Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of
the Turkic Speaking World. Wiirzburg 2008.

D. G. Tor, Violent Order: Religions Warfare, Chivalry, and the ‘Ayyar Phenomenon in the
Medieval Islamic World. Wiirzburg 2007.

Christopher Kubaseck, Giinter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im tiirkischen
Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Tiirkei 1933-1945. Wirzburg 2008.

Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die
Tiirkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persinliche Lebenswelten. Wiirzburg 2008.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.
15.

16.
17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31

Kutlukhan-Edikut Sakirov (Ed.), Tiirkistan Kaygisi. Faksimile. In Vorbereitung.

Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality:
Mu‘tazilism in Islam and Judaism. Wirzburg 2007.

Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Wiirzburg 2008.

Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings:
The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Wiirzburg 2015.

Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy.
Wiirzburg 2010.

Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. LAllemagne, I'Empire ottoman
et la Turquie (1908 —1933). Wiirzburg 2009.

Marcel Geser, Zwischen Missionierung und ,Stirkung des Dentschtums®: Der Deutsche
Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfingen bis 1918. Wirzburg 2010.

Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims,
Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Wiirzburg 2010.

Barbara Pusch, Ugur Tekin (Hrsg.), Migration und Tiirkei. Neue Bewegungen am Rande
der Europdiischen Union. Wirzburg 2011.

Tulay Giirler, Jude sein in der Tiirkei. Erinnerungen des Ebrenvorsitzenden der Jiidischen Ge-
meinde der Tiirkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Wiirzburg
2010.

Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the
Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12" — 14" centuries). Wiirzburg 2011.

Borte Sagaster, Karin Schweifigut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schonig (Hrsg.),
Hogsobbet: Erika Glassen zu Ebren. Wirzburg 2011.

Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschafilicher Wandel in der
Tiirkei. Historische und aktuelle Aspekte. Wiirzburg 2011.

Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabaday, Jurgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of
Modernity: Istanbul and the Rubr. In Vorbereitung.

Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular
Music (15th to Early 19th Century). Wirzburg 2012.

Hiuseyin Aguicenoglu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das ,,Mutterland* in der Pres-
se der Dobrudscha und der tiirkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Wirzburg 2012.

Bekim Agai, Olcay Akyildiz, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders — Re-
Sflections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Wiirzburg
2013.

Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur
tiirkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Tiirkei. Wirzburg
2014.

22.01.2028, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 ‘Tobias Heinzelmann, Populire religiose Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich.
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Briider Yazicioglh. In Vorbereitung.

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”, Wiirzburg 2015.

22.01.2028, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

012026, 06:18:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

06418:20.



https://doi.org/10.5771/9783956506963
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Klaus Kreiser:  Vorwort
	Carsten Walbiner: Images painted with such exalted skill as to ravish the senses ...’: pictures in the eyes of Christian Arab travellers of the 17th and 18th centuries
	Bernard Heyberger: De l’image religieuse à l’image profane? L’essor de l’image chez les chrétiens de Syrie et du Liban (XVIIe - XIXe siècle)
	Catherine  Mayeur-Jaouen: La fonction sacrale de l’image dans l’Egypte contemporaine: de l’imagerie traditionnelle à la révoution photographique
	Jürgen W. Frembgen: An imaginary assembly of Sufi saints. Notes on some devotional pictures from Indo-Pakistan
	Micheline Centlivres-Demont: La bataille de Kerbela (680/61 h.) dans l’imagerie populaire chiite: langage et symbols
	Pierre Centlivres: Images populaires, motifs religieux et fonctions politiques dans le monde islamique contemporain
	Johann Strauss: L’image moderne dans l’Empire ottoman: quelques points de repère
	Saleh  M. Barakat: The place of the image in the Levantine interior. The Lebanese case
	Silvia Naef: Peindre pour être moderne? Remarques sur l’adoption de l’art occidental dans l’Orient arabe
	Duygu Köksal: The role of art in early republican modernization
	Timour Muhidine: ‘Ce ciel postiche qui nous appartient à tous’: Le surréalisme en Turquie
	Laurent Mallet: Dessins satiriques et représentations du ‘Juif’ dans l’entre-deux guerres en Turquie: d’un préjugé à l’autre?
	Jean-Michel Frodon: Propositions sur une identité de nature entre le cinéma et le phénomène national, hypothèses quant aux conséquences sur le cinéma arabe
	Nicolas Monceau: Le mythe des origines. Quelques éléments de réflexion sur la naissance du cinéma national en Turquie
	Agnès Devictor: ‘L’image morale’ dans le cinéma iranien
	Stéphane De Tapia: Télévision et migrations internationales: lorsque l’Orient musulman fait irruption en Occident
	LES AUTEURS

