Gu Hongming — vom Kulturvermittler
zum Kulturheros?

Isabell Oberle

1. Mittler im interkulturellen Transfer

Interkulturelle Transferprozesse sind notwendigerweise auf Vermittlerfiguren oder
-instanzen angewiesen. Nicht Nationalkulturen stehen als selbststindige Entita-
ten in wechselseitigem Austausch, sondern Einzelpersonen oder Institutionen.
Will man interkulturellen Transfers in ihrer Dynamik gerecht werden, reicht es
mithin nicht aus, Ausgangs- und Zielkontext komparatistisch zu untersuchen.
Vielmehr miissen Akteur/innen und Medien beleuchtet werden, die dem Trans-
fer eines Kulturgutes den Weg bereiten. Diese Erkenntnis liegt zwar schon der
frithen Kulturtransferforschung der 1980er und 1990er Jahre zugrunde,!' jedoch
wird die gezielte Beschiftigung mit Mittlerfiguren von Thomas Keller 2011 noch
als Desiderat formuliert: ,So wie der reale Rezipient in den Blick kommen muss,
muss auch der reale Mittler wahrgenommen werden®.?

Der vorliegende Beitrag greift die Forderung auf, indem er einen Mittler des
deutsch-chinesischen Kulturfelds ins Zentrum riickt, nimlich den chinesischen Ge-
lehrten und Kulturphilosophen Gu Hongming (* 1857, Penang; 1 1928, Shang-
hai).> Heute nahezu vergessen, zahlte er im Westen zu Beginn des 20. Jahrhunderts

1 Vgl. bspw. Michel Espagne: Die Rolle der Mittler im Kulturtransfer, in: Hans-Jiirgen Liise-

brink / Rolf Reichardt (Hg.): Kulturtransfer im Epochenumbruch Frankreich - Deutsch-
land 1770 bis 1815 (Deutsch-Franzosische Kulturbibliothek 9.1), Leipzig 1997, S. 309-329,
hier S.310-311, oder Bernd Kortlinder: Begrenzung - Entgrenzung. Kultur- und Wissen-
schaftstransfer in Europa, in: Lothar Jordan / Bernd Kortlinder (Hg.): Nationale Grenzen
und internationaler Austausch. Studien zum Kulturtransfer in Europa (Communicatio.
Studien zur europiischen Literatur- und Kulturgeschichte 10), Tibingen 1995, S. 1-19,
hier S. 5-6. Zur selben Zeit entstanden auch erste Arbeiten zu Mittlerfiguren, insbesondere
im deutsch-franzdsischen Kulturfeld, wie Hans-Jiirgen Liisebrink / Jdnos Riesz (Hg.):
Feindbild und Faszination. Vermittlerfiguren und Wahrnehmungsprozesse in den deutsch-
franzdsischen Kulturbeziehungen (Schule und Forschung), Frankfurt am Main 1984, und
Michel Espagne / Werner Greiling (Hg.): Frankreichfreunde. Mittler des franzosisch-
deutschen Kulturtransfers (1750-1850) (Deutsch-Franzosische Kulturbibliothek 7), Leipzig
1996.

Thomas Keller: Kulturtransferforschung: Grenzginge zwischen den Kulturen, in: Stephan
Moebius / Dirk Quadflieg (Hg.): Kultur. Theorien der Gegenwart, Wiesbaden 22011,
S.106-119, hier S. 117.

Gu Hongming (heutige Schreibweise) bzw. Ku Hung-Ming (damals gingige Schreibweise)
ist der Volljahrigkeitsname (,zi‘), unter dem er seine Schriften in englischer Sprache publi-
zierte. Sein Familienname (,ming‘) lautet T°ang-shéng (vgl. Uwe Riediger: Ku Hung-ming -
Umrisse eines Lebens (-1928), in: Oriens Extremus. Zeitschrift fiir Sprache, Kunst und
Kultur der Linder des Fernen Ostens 31, 1987/88, S. 197-242, hier S. 206. Zur Biographie
Gus, leider hiufig mit widerspriichlichen Angaben, vgl. ebd., S. 205-226; Gotelind Miiller:

2

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 ISABELL OBERLE

zu den wirkungsmichtigsten Denkern des Orients.* Seine kulturkonservativen
Schriften tiber die chinesische Geistes- und Lebenswelt wurden im Europa der
1910er und frithen 1920er Jahre rezipiert und zustimmend aufgenommen, am in-
tensivsten wohl in den krisengeschiittelten deutschsprachigen Lindern seit dem
Ersten Weltkrieg. Bisweilen mehr als nur verehrt, wurde Gu der Status eines Hel-
den zuerkannt. Seine erstaunliche Karriere im Westen ldsst sich nur erkliren als ein
Zusammenspiel aus den diskursiven Bediirfnissen der Aufnahmekultur, die tiber
Auswahl und Adaption eines Imports mafigeblich mitbestimmten und dem Trans-
fer Vorschub leisteten,’ einerseits und der Selbstinszenierung Gus andererseits, die
sich an den Erwartungen der Zielkultur orientierte. Dies soll im Folgenden darge-
legt werden. In einem ersten Schritt werden die Rezeption Gus in Deutschland
und Osterreich nachgezeichnet und die hinter dem Transfer wirksamen Beweg-
griinde sowie die Funktionen der Heroisierung analysiert. Dabei geht es nicht so
sehr darum, ob die Rezipient/innen Gus Werke so verstanden, wie er sie konzipiert
hatte, als vielmehr um ihre Haltung ihm gegeniiber. Im Anschluss werden Gus
Strategien, sich im Westen Gehor zu verschaffen, anschlussfihig zu sein und Zu-
stimmung zu finden, betrachtet.

2. Rezeption: Skepsis, Einverstindnis, Glorifikation

Im Westen ist Gu Hongming in erster Linie als ein Vertreter alter chinesischer Kul-
tur, insbesondere des Konfuzianismus wahrgenommen worden. Seine Beschifti-
gung mit der chinesischen Geisteswelt setzte allerdings erst ein, als Gu, der sich
lange in Europa aufgehalten hatte — bis 1877 studierte er unter anderem Englische
Literatur in Schottland und reiste in den beiden folgenden Jahren nach Deutsch-

Gu Hongming (1857-1928) und Chinas Verteidigung gegen das Abendland, in: Orientie-
rungen. Zeitschrift zur Kultur Asiens 18.1, 2006, S. 1-23, hier S. 4-8; Chunmei Du: Gu
Hongming as a Cultural Amphibian: A Confucian Universalist Critique of Modern Ci-
vilization, in: Journal of World History 22.4, 2011, S. 715-746, hier S. 716-722; ders.: Gu
Hongming’s Eccentric Chinese Odyssey, Philadelphia 2019, S. 2-9; Xiaogiao Wu: Ku Hung-
Ming und der Kulturdialog zwischen China und Europa im 20. Jahrhundert, in: Internatio-
nale Kulturwissenschaften, 1999, www.inst.at/studies/s_0712_d.htm, 23. Mai 2019.
Gus Prominenz nicht nur unter deutschen bzw. deutschsprachigen Autoren bezeugt schon
eine Recherche in der Datenbank China and the West (1245-2000) der Universitit Ziirich:
www.aoi.uzh.ch/de/sinologie/forschung/chinaundderwesten.html, 30. August 2019. Die
Datenbank listet Rezeptionsbelege u. a. bei Hermann Hesse, Walter Benjamin, Rudolf
Pannwitz, William Somerset Maugham und Leo Tolstoi. Gus Rezeption wurde bisher
nie umfinglich untersucht. Kursorische Uberblicke oder punktuelle Ausschnitte bieten:
Riediger: Ku Hung-Ming (Anm. 3), S. 198-202; Miiller: Gu Hongming (Anm. 3), S. 9-16;
Du: Gu Hongming’s Eccentric Chinese Odyssey (Anm. 3), S. 46-67.
5 Vgl. Espagne: Die Rolle der Mittler im Kulturtransfer (Anm. 1), S. 310. Zu den Interessen
der Aufnahmekultur, von denen Transferprozesse wesentlich getragen werden, vgl. Kort-
linder: Begrenzung - Entgrenzung (Anm. 1), S. 7.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GU HONGMING - VOM KULTURVERMITTLER ZUM KULTURHEROS? 121

land und Frankreich® -, sich Mitte der 1880er Jahre im chinesischen Wuhan, spiter
auch in Peking und Shanghai, ansiedelte.” Seitdem arbeitete er eifrig an der Ver-
breitung von Wissen iiber die chinesische Philosophie im Westen. Er iibertrug
konfuzianische Standardwerke ins Englische, etwa The Discourses and Sayings of Con-
Sucius (1989) und The Universal Order, or Conduct of Life (1906).8 Seine theoretischen
Schriften, die er in englischer Sprache veroffentlichte, sodass sie einem westlichen
Publikum zuginglich waren, sollten diesem Einblicke in die traditionelle chinesi-
sche Kultur wie auch in moderne Entwicklungen des Landes insbesondere in der
Auseinandersetzung mit westlichen Einflissen geben.” In Europa machten Gu
zwei Aufsatzsammlungen, The Story of a Chinese Oxford Movement (1910) und The
Spirit of Chinese People (1915), bekannt. In beiden Verdffentlichungen kritisierte Gu
den westlichen Imperialismus und Kolonialismus sowie die an westlichen Ideen ge-
schulten, modernen Entwicklungen in China, da sie die wahre chinesische Kultur
zerstoren wiirden. Erstens wollte er die eigene chinesische Identitit und Kultur vor
dem Einfluss des militaristisch-materialistischen Westens bewahren, was ithm zufol-
ge nur durch die Besinnung auf moralisch-konfuzianische Werte gelingen konne.
Zweitens strebte er an, die westliche Welt in traditioneller chinesischer Kultur zu
unterweisen. Er prisentierte ihr den Konfuzianismus als Mittel, um dem von ihm
monierten Sittenverfall durch Imperialismus, Militarismus und Materialismus ent-
gegenzuwirken.10

In Deutschland wurde die Rezeption Gus eingeleitet mit der von Alfons Paquet
angeregten!! und 1911 von Richard Wilhelm besorgten Ubersetzung von The Story

Aus den Bemerkungen Richard Wilhelms {iber Gu geht hervor, dass dieser Englisch,
Deutsch und Franzosisch sprach und schrieb (vgl. Richard Wilhelm: Die Seele Chinas, Ber-
lin 1926, S. 174-176).

Die Auseinandersetzung mit und Hinwendung zur chinesischen Kultur wurde mafigeblich
angeregt durch ein Treffen mit dem chinesischen Gelehrten und Beamten Ma Jianzhong,
der sein Studium ebenfalls im europiischen Ausland verbracht hatte (vgl. Du: Gu Hong-
ming’s Eccentric Chinese Odyssey [Anm. 3], S.89-90; Miiller: Gu Hongming [Anm. 3],
S. 5-6; Riediger: Ku Hung-ming [Anm. 3], S. 208-209).

Vgl. Mingguo Zhong: Self-Orientalization and its Counteraction against the Cultural Pur-
pose of Gu Hongming in His Discourses and Sayings of Confucius, in: Theory and Practice in
Language Studies 2.11, 2012, S. 2417-2421, hier S. 2417. Die von Europdern angefertigten
Ubersetzungen hielt er fiir unzulinglich (vgl. Wu: Ku Hung-Ming und der Kulturdialog
[Anm. 3], 0. A.).

»Der Gegenstand dieses Buches ist, den Geist der chinesischen Zivilisation zu erkliren und
thren Wert zu zeigen®, heifdt es explizit im Vorwort von The Spirit of Chinese People (Ku
Hung-Ming: Der Geist des chinesischen Volkes & Der Ausweg aus dem Krieg, tibers. von
Oscar Adolf Hermann Schmitz, Jena 1916, S. 9).

Zu den beiden Schriften vgl. Du: Gu Hongming as a Cultural Amphibian (Anm. 3),
S.723; ders.: Gu Hongming’s Eccentric Chinese Odyssey (Anm. 3), S. 25-26; Miiller: Gu
Hongming (Anm. 3), S.13; Riediger: Ku Hung-ming (Anm. 3), S.223; Wu: Ku Hung-
Ming und der Kulturdialog (Anm. 3), o. A. Eine ausfiihrliche Analyse von Gus ideologi-
schem Standpunkt sowie seiner Heranbildung legte jiingst Du: Gu Hongming’s Eccentric
Chinese Odyssey (Anm. 3) vor.

Vgl. Alfons Paquet: Vorwort, in: Ku Hung-Ming: Chinas Verteidigung gegen europdische
Ideen. Kritische Aufsitze, tibers. von Richard Wilhelm, Jena 1911, S. i-xiv, hier S. xiv.

10

11

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 ISABELL OBERLE

of a Chinese Oxford Movement, der den Titel in Chinas Verteidigung gegen eunropiische
Ideen umwidmete. The Spirit of Chinese People wurde 1916 als Der Geist des chinesischen
Volkes von Oscar Adolf Hermann Schmitz, damals ein populidrer Gesellschafts-
schriftsteller und Mitglied der Miinchner Bohéme, ins Deutsche tbersetzt. 1920
tbertrug Heinrich Nelson, Jurist und Vater des Moralphilosophen Leonhard Nel-
son, die weniger bekannte Aufsatzsammlung tiber den Ersten Weltkrieg Vox cla-
mantis: Essays on the War and Other Subjects (1918), unter dem Titel Vox clamantis. Be-
trachtungen iiber den Krieg und anderes. In den Vorworten loben Paquet (in der
Ausgabe Wilhelms), Schmitz und Nelson allesamt Gus Einblicke in chinesische
Kultur und Gesellschaft, seine Kenntnisse von und Sicht auf Europa sowie seinen
Einsatz fur eine konfuzianische Werteordnung in China.!? Mit der Wiirdigung
Gus behaupten sie dessen bedeutsamen Stellenwert in zeitgendssischen Diskursen
und rechtfertigen die Verbreitung seiner Werke im deutschen Sprachraum und da-
mit ihre eigene tibersetzerische Tatigkeit.

Wie die Publikationsdaten der Ubersetzungen anzeigen, fiel die Rezeption Gus
in die 1910er und frithen 1920er Jahre. Sie schligt sich indes nicht nur in Uberset-
zungen und Uberwiegend positiven Rezensionen, auch von bedeutenden Schrift-
stellern wie Hermann Hesse,! nieder. Gu findet dariiber hinaus Erwihnung in
Egodokumenten wie Briefen und Reiseerinnerungen. Richard Wilhelm berichtet
von ithm in Die Seele Chinas (1926), Alfons Paquet in L: oder Im neuen Osten (1912)
und Hermann Graf Keyserling im Reisetagebuch eines Philosophen (1919).14 Hugo von
Hofmannsthal und Rudolf Pannwitz tauschten sich brieflich @iber thn und seine
Werke aus, ebenso Walter Benjamin.!> Nicht zuletzt bemiihten deutsche und oster-
reichische Intellektuelle Gus Studien in eigenen theoretischen Reflexionen und es-

12 Vgl. ebd., S.i-ii und xi; Oscar Adolf Hermann Schmitz: Zur Einfithrung, in: Ku Hung-

Ming: Der Geist des chinesischen Volkes & Der Ausweg aus dem Krieg, tibers. von Oscar

Adolf Hermann Schmitz, Jena 1916, S. 1-5, hier S.2; Heinrich Nelson: Geleitwort des

Ubersetzers, in: Ku Hung-Ming: Vox Clamantis. Betrachtungen iiber den Krieg und ande-

res, tibers. von Heinrich Nelson, Leipzig 1920, S. 3-6, hier S. 3-5.

Hermann Hesse: Chinas Verteidigung gegen europiische Ideen, in: Volker Michels (Hg.):

Hermann Hesse. Die Welt im Buch. Leseerfahrungen II: Rezensionen und Aufsitze aus

den Jahren 1911-1916, Frankfurt am Main 1998, S. 78-79; auflerdem Christoph Behm:

Ein chinesischer Spiegel, in: Die neue Rundschau 23.1, 1912, S. 863-868, oder Wolf von

Dewall: Ku Hung-Ming: Der Geist des chinesischen Volkes und der Ausweg aus dem Krieg

[Rez.], in: Weltwirtschaftliches Archiv 11, 1917, S. 370-378.

14 Wilhelm: Die Seele Chinas (Anm. 6), S. 159178, bes. S. 174; Alfons Paquet: Li oder Im
Neuen Osten, Frankfurt am Main 1912, S.289-292 (nahezu wortliche Beschreibung in:
ders.: Vorwort [Anm. 11], S.xi—xiv, sowie ders.: Chinesische Schriftsteller, in: Mairz.
Eine Wochenschrift 5.3, 1911, S. 464-472 und S. 508-513, hier S. 467-472); Hermann Graf
Keyserling: Die gesammelten Werke, Bd. 1: Das Reisetagebuch eines Philosophen, Darm-
stadt/Baden-Baden 1956, S. 391-394.

15 Gerhard Schuster (Hg.): Hugo von Hofmannsthal. Rudolf Pannwitz. Briefwechsel 1907-
1926, Frankfurt am Main 1996, S. 12-13 und S. 449-456; Christoph Godde / Henri Lo-
nitz (Hg.): Walter Benjamin. Gesammelte Briefe, Bd. 1: 1910-1918, Frankfurt am Main
1995, S. 77-78.

13

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GU HONGMING - VOM KULTURVERMITTLER ZUM KULTURHEROS? 123

sayistischen Arbeiten, wie Pannwitz in Die Krisis der europdischen Kultur (1917),16
Hofmannsthal in seinen Reden in Skandinavien (1916) und seiner Berner Rede Uber
die europdische Idee (1917),!7 ferner der Moralphilosoph Leonhard Nelson und sein
Anhinger Hans Mihlestein.!® Thnen allen war indes weniger an einer Unterwei-
sung in konfuzianischer Philosophie um der chinesischen Kultur willen gelegen.
Vielmehr sahen sie in Gus Schriften eine Diagnose der eigenen, krankenden Kultur
sowie ein mogliches Gegenmittel zur Kurierung.!” Damit decken sich ihre Ein-
schitzungen mit dem vorherrschenden Chinabild der Zeit. In Europa hatte sich
um 1900 ein ausgesprochenes Krisenbewusstsein entwickelt, das mit einem neu
erwachten Interesse fiir andere Kulturriume und fremde Gesellschaftsentwiirfe
einherging. Der radikale Fortschritt von Technik und Industrie, der im ausgehen-
den 19.]Jahrhundert noch begrufit und als Ursache der Verbesserung machtpoliti-
scher wie soziookonomischer Verhiltnisse wahrgenommen worden war, verlor mit
der Jahrhundertwende seinen Nimbus: Technisierung, Rationalisierung und Urba-
nisierung sowie die Ubermacht des Materialismus und der im Zuge des Krieges
entfesselte Militarismus ldsten ein Gefiihl der Besorgnis aus. Insbesondere Vertreter
der konservativen und gebildeten Schichten fiirchteten einen Verfall moralisch-
sittlicher wie kultureller Werte und eine Verduflerlichung des menschlichen Lebens.
Sie wandten sich dem Fernen Osten zu, der die Bewahrung altwiirdiger Traditio-
nen sowie die Alleinheit mit der Natur versprach.?’ China wurde im Zuge dessen
nicht mehr wie noch im 19. Jahrhundert als die ,Gelbe Gefahr* verunglimpft, son-
dern avancierte zum nachahmenswerten Vorbild. Im Zentrum stand gleichwohl

16 Rudolf Pannwitz: Werke, Bd. 2: Die Krisis der europiischen Kultur, Miinchen-Feldafing
1921, S. 226-261.
17" Klaus E. Bohnenkamp u. a. (Hg.): Hugo von Hofmannsthal. Simtliche Werke, Bd. 34: Re-
den und Aufsitze 3, Frankfurt am Main 2011, S. 290-324 (Aufzeichnungen zu Reden in
Skandinavien) und S. 324-335 (Uber die europiische Idee).
Leonard Nelson: Gesammelte Schriften in neun Binden, Bd. 8: Sittlichkeit und Bildung,
Hamburg 1971, S. 277-302 (Ethischer Realismus) und S. 497-522 (Erziehung zum Fiihrer);
Hans Mihlestein: Europdische Reformation. Philosophische Betrachtungen tiber den mo-
ralischen Ursprung der politischen Krisis Europas, Leipzig 1918.
Vgl. dazu auch die Einleitung in Adolf Reichweins zeitgendssischer Dissertationsarbeit (er-
schienen 1923): China and Europe. Intellectual and Artistic Contacts in the XVIIIth
Century, London/New York 1996, S. 3-11.
Vgl. Ki-Chung Bae: Chinaromane in der deutschen Literatur der Weimarer Republik (Wis-
senschaftliche Beitrige aus dem Tectum Verlag, Reihe Germanistik 5), Marburg 1999,
S. 11-13; Ruixin Han: Die China-Rezeption bei expressionistischen Autoren (Europdische
Hochschulschriften 1421), Frankfurt am Main 1993, S. 30-45; Helmut Fries: Die grofle Ka-
tharsis. Der Erste Weltkrieg in der Sicht deutscher Dichter und Gelehrter, Bd. 1: Die
Kriegsbegeisterung von 1914: Urspriinge - Denkweisen - Auflosung, Konstanz 1994,
S.11-138; Volker Drehsen / Walter Sparn: Die Moderne: Kulturkrise und Konstruktions-
geist, in: Volker Drehsen / Walter Sparn (Hg.): Vom Weltbildwandel zur Weltanschauungs-
analyse. Krisenwahrnehmung und Krisenbewiltigung um 1900, Berlin 1996, S. 11-29, hier
S. 11-16.

18

19

20

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 ISABELL OBERLE

nicht das zeitgendssische China — auch die Xinhai-Revolution von 1911 interessier-
te nur bedingt —, sondern das Stereotyp des klassischen, geistigen China.?!

Stellvertretend fur die zahlreichen Rezeptionszeugnisse, die dieselbe Tendenz
aufweisen, sei Rudolf Pannwitz’ Essay Die Krisis der europdischen Kultur, erschie-
nen wihrend des Ersten Weltkriegs 1917, angefithrt, anhand dessen sich symp-
tomatisch die Haltung gegentiber China und Gu Hongming aufzeigen ldsst. Der
deutsche Schriftsteller und Philosoph konstatiert eine durch Nationalismus und
Materialismus hervorgerufene Krise der Moderne, die ganz Europa erfasst habe
und nur durch eine Hinwendung zur traditionellen ostasiatischen Kultur iiber-
wunden werden konne:??

Einen ausweg aus der krisis der europdischen kultur auf irgend einem begangnen wege
gibt es nicht mehr [...] fiir alle und keinen fiir einen und alle ist der weg eine verschmel-
zung unserer unter sich verschmolzenen europiischen halbkulturen mit den groszen
orientalischen klassischen kulturen. geschehe wieder was immer geschehn dass die jiinge-
ren volker scheinbar die ilteren kolonisieren wahrhaft von ihnen sich kolonisieren las-
sen! kultur ist schlechthin etwas orientalisches etwas aussereuropiisches[.]%3

Es seien die ethisch-moralischen Werte, so Pannwitz weiter, die Europa verloren
gegangen seien, und als ausgereifte ,Sittenlehren® miissten Buddhismus, Daoismus
und insbesondere Konfuzianismus zu neuen Modellen fir die Europder werden.?
In Pannwitz’ Augen verbiirgte Gu ebendieses Weltbild. Seine Ausfihrungen zu
Europa konnten fur ihn treffender nicht sein. Er galt ihm als ,wahrscheinlich der
einzige der Uber den europiischen krieg und europa wertvolles sagt“.?> Auch
Hofmannsthal nutzte Gu gelegentlich als Gewdhrsmann seiner Kulturkritik, wie er
Pannwitz in einem Brief berichtet.2¢ Als er wihrend seiner Reisen in Skandinavien
1916 ,von den Studenten aufgefordert, etwas iiber diese gemeinsame Not zu sa-
gen®, wusste er nichts anderes, ,als von dem Buch des Ku-hung-ling auszuge-

21 Vgl. Wolfgang Bauer: Die Rezeption der chinesischen Literatur in Deutschland und Euro-

pa, in: Giinther Debon (Hg.): Neues Handbuch der Literaturwissenschaft, Bd. 23: Ostasia-
tische Literaturen, Wiesbaden 1984, S. 159-192, hier S. 175 und S. 184, sowie Han: Die
China-Rezeption bei expressionistischen Autoren (Anm. 20), S. 30.

22 Vgl. dazu Paul M. Liitzeler: Publizistische Germanistik: Essays und Kritiken, Berlin/
Boston 2015, S. 317-318.

23 Pannwitz: Die Krisis der europiischen Kultur (Anm. 16), S. 226.

24 Vgl. ebd., S. 227-228. Pannwitz’ Vision der Gegenwart ist mafigeblich von der Erfahrung
des Ersten Weltkriegs und damit dem Verlust eines friedlichen Europas geprigt. Die Hin-
wendung zu Ostasien reicht gleichwohl bis in den Beginn des 20. Jahrhunderts zuriick.
Verwiesen sei auf Die Briefe des Zuriickgekehrten (1907) von Hugo von Hofmannsthal, mit
dem Pannwitz in engem brieflichem Austausch stand; vgl. Thomas Pekar: Hofmannsthals
,Umweg tiber Asien‘. Zur Konstellation von Europa und Asien im europdischen ,Krisen-
Diskurs® am Anfang des 20. Jahrhunderts, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fir Literaturwis-
senschaft und Geistesgeschichte 83, 2009, S. 246-261, hier S. 259.

25 Pannwitz: Die Krisis der europiischen Kultur (Anm. 16), S. 245,

26 Vgl. Pekar: Hofmannsthals ,Umweg iiber Asien‘ (Anm. 24), S. 250-251; Hartmut Zelinsky:
Hugo von Hofmannsthal und Asien, in: Roger Bauer u. a. (Hg.): Fin de siécle. Zu Literatur
und Kunst der Jahrhundertwende (Studien zur Philosophie und Literatur des 19. Jahrhun-
derts 35), Frankfurt am Main 1977, S. 508-566, hier S. 511.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GU HONGMING - VOM KULTURVERMITTLER ZUM KULTURHEROS? 125

hen®.?” In seinen Notizen zu seiner ein Jahr spiter in Bern gehaltenen, moderne-
kritischen Rede Uber die europdische Idee beruft sich Hofmannsthal auf Gus ,Verur-
teilung des europiischen Wesens, umso zermalmender als sie wiirdevoll und ohne
Polemik ist*.28

Pannwitz geht iiber Hofmannsthal hinaus, indem er nicht nur Gus Europakri-
tik teilt, sondern auch dessen Losungsvorschlag, der in einer Orientierung an den
moralischen Maximen des Konfuzianismus bestehe:

trotzdem sieht er das ganz entscheidende die krisis der europdischen kultur als tatsache
und ihre letzten ursachen richtiger als die europier heute und gibt weite strecken hin
endgiiltige losungen [...] damit dass wir keinen anderen weg haben als die reine sittlich-
keit-religion des kongfutse um aus unserer sogenannten sozialen frage herauszukommen
wird er einfach recht haben[.]??

Gus kontrastiver Gegeniiberstellung Europas und des chinesischen Konfuzianis-
mus liegt eine kulturbewahrende Stoflrichtung zugrunde, die in den Rezeptions-
zeugnissen stets hervorgehoben und gelobt wird: Walter Benjamin bemerkt — po-
sittv iiberrascht — einen nur selten anzutreffenden ,radikalen Kulturwillen®,3°
Rudolf Pannwitz bewundert Gus ,lautere absichten mit der kultur®,3! und Hein-
rich Nelson wiirdigt Gus Erkenntnis, ,daf es fiir die Volker des Ostens zu ihrer
Selbsterhaltung notwendig ist, fest auf dem Boden der eigenen uralten bewihrten
Kultur stehen zu bleiben und sich nicht die auf ganz andere Verhiltnisse zuge-
schnittene westliche Kultur aufdringen zu lassen®.32

Das Motiv fir die Rezeption Gus bei deutschen und 6sterreichischen Intellek-
tuellen, die kulturkonservativen Kreisen zuzurechnen sind, ldsst sich mit Bert Kort-
linder als ideologisches Interesse beschreiben. Dieses driickt sich aus in ,Normen und
Werten, die durch die importierten Kulturgiiter in ihrer Ursprungskultur tatsich-
lich vertreten werden oder durch solche Normen und Werte, die die importierten
Giiter nach der Absicht der Importeure reprisentieren sollen®.33 Pannwitz und
andere berufen sich deshalb auf Gu, weil er sich fiir eine Uberzeugung einsetzt,
die auch die ihre ist, und weil er als Vertreter der fremden Kultur leicht mit ihr in
eins gesetzt werden kann. Schon 1911 wird Gu von Paquet als ,chinesischer Lite-

27 Hugo von Hofmannsthal an Rudolf Pannwitz (29.7.1917), in: Schuster: Briefwechsel

(Anm. 15), S. 12-13, hier S. 12.

Hugo von Hofmannsthal: Uber die europiische Idee, in: Bohnenkamp u. a. (Hg.): Reden

und Aufsitze 3 (Anm. 17), S. 324-335, hier S. 327.

Pannwitz: Die Krisis der europdischen Kultur (Anm. 16), S. 247-248; zu Pannwitz’ unge-

triibter Sicht auf Gu vgl. auch Ingrid Schuster: China und Japan in der deutschen Literatur

1890-1925, Bern 1977, S. 164-165.

30 Walter Benjamin: An Ludwig Strauss, in: Gesammelte Briefe, Bd. 1 (Anm. 15), S. 77-78,
hier S. 77.

31 Pannwitz: Die Krisis der europiischen Kultur (Anm. 16), S. 157.

32 Nelson: Geleitwort des Ubersetzers (Anm. 12), S. 3-4.

33 Kortlinder: Begrenzung - Entgrenzung (Anm. 1), S. 7. Davon zu unterscheiden sind das
technische sowie das praktische Interesse. Ahnlich auch Espagne: Die Rolle der Mittler im Kul-
turtransfer (Anm. 1), S. 313.

28

29

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 ISABELL OBERLE

rat von selbststindigem und starkem Denken voll innerer Beziehung zu dem klas-
sischen Lehrer seines Volkes“* klassifiziert — eine Einschitzung, die immer wieder
aufgegriffen wurde: Hesse bezeichnet ihn als ,ein[en] feine[n], gescheite[n] Ver-
treter der alten chinesischen Kultur und Moral®,?> fiir Pannwitz ist er ein ,reiner
vertreter der klassischen chinesischen kultur” und ein ,ganz edle[r] und lautere[r]
nachfolger des kongfutse“,3® und Miihlestein sieht in ihm einen ,moderne[n]
Apostel des Konfuzius“.3” Durch seine Stilisierung zum einlinigen Apologeten des
Konfuzianismus — auch mithilfe christlichen Vokabulars - erhilt Gu den Status
eines Eingeweihten in gottliches Wissen, das ithn von der Masse abhebt und hero-
isiert. Die Heroisierung dient in diesem Fall dazu, gegen Kritik zu immunisieren,
Gus Weltanschauung zu legitimieren und die Verbindlichkeit seiner Uberlegungen
zu begriinden. Thren stirksten Ausdruck findet die Verehrung Gus in den Arbeiten
der Moralphilosophen, die mit Gu die eigenen neokantianischen, universalisti-
schen Thesen untermauern, etwa Leonhard Nelson in Erziehung zum Fiibrer (1920)
und Ethischer Realismus (1921).38 Seinem Buch Reformation der Gesinnung von 1917
stellt er sogar ein Zitat aus Gus Chinas Verteidigung gegen europdische Ideen voran.3®
Der Schweizer Hans Miihlestein zitiert Gu weitaus umfassender, verweist in Fra-
gen moralischen Handelns auf dessen Erliuterungen zu Konfuzius und macht
sich dessen Standpunkt tiber die Krise der europiischen Kultur zu eigen.*® Sein
1918 erschienenes Buch Europdische Reformation, das viele der Zitate enthilt, wid-
met er Gu ,[z]Jum Zeichen der Verehrung und des Einverstindnisses“.4!

Die Heroisierung Gus scheint noch einem anderen Zweck zu dienen, da Kritiker
dem reflexiven Niveau seiner Arbeiten durchaus auch missbilligend gegentiber-
standen. So misst der insgesamt positiv gestimmte Hermann Hesse den theoreti-
schen Erwigungen doch kaum Bedeutung bei, er hilt sie fir einseitig und wenig
originell.#? Der kritisch eingestellte Historiker Ludwig Rief§ bemingelt in der Osz-
astatischen Zeitschrifi 1913/14 Gus fehlende Einsicht in politische Sachverhalte und
bezeichnet ihn aufgrund seiner ultrakonservativen Position als ,reaktioniren Zen-
sor und katonischen Sittenprediger®, als ,riickstindige[n] Eigenbrodler”.#® Er ver-
urteilt Gus politische Erorterungen als antieuropdische Hetze und entzieht ihnen

34 Paquet: Vorwort (Anm. 11), S. i.

35 Hesse: Chinas Verteidigung gegen europiische Ideen (Anm. 13), S. 78.

36 Pannwitz: Die Krisis der europiischen Kultur (Anm. 16), S. 228 und S. 247.

37 Miihlestein: Europiische Reformation (Anm. 18), S. 237.

38 Vgl. Nelson: Erziehung zum Fithrer (Anm. 18), S. 500, sowie ders.: Ethischer Realismus

(Anm. 18), S. 288.

Vgl. Nelson: Vorworte und Einfithrung zum Sammelband: Die Reformation der Gesin-

nung durch Erziehung zum Selbstvertrauen, in: Sittlichkeit und Bildung (Anm. 18),

S.241-245, hier S. 241.

40 Vgl. Miihlestein: Europiische Reformation (Anm. 18), S. 237-238.

41 Ebd., 0. A.

42 Vgl. Hesse: Chinas Verteidigung gegen europiische Ideen (Anm. 13), S. 78-79.

43 Ludwig Riefl: Ku Hung-Ming, Chinas Verteidigung gegen europiische Ideen [Rez.], in:
Ostastiatische Zeitschrift 2, 1913/1914, S. 233-235, hier S. 234.

39

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GU HONGMING - VOM KULTURVERMITTLER ZUM KULTURHEROS? 127

ihre theoretische Grundlage.** Diese Einschitzung stellt in den 1910er Jahren zwar
eine Ausnahme dar, deckt sich aber mit frithen Rezeptionszeugnissen der Jahrhun-
dertwende® und auch den spiten der zweiten Hilfte der 1920er Jahre.4¢ Selbst
Richard Wilhelm, einst glihender Anhinger Gus,*” distanzierte sich aus diesem
Grund um 1926 entschieden von ihm.*® Insofern war eine Absicherung der ideo-
logischen Position Gus in der Rezeption durch dessen Heroisierung notig, sodass
ein Angriff auf ihn moglichst wirkungslos blieb.

3. Gus Selbstinszenierung®

Gu Hongming selbst trug nicht wenig zu seinem Bild als Schiiler des Konfuzius
bei, ja, er machte diese Wahrnehmung allererst moglich. Nach seiner Riickkehr
nach China und seinem Bekenntnis zum Konfuzianismus fithrte er nach auflen
hin ein Leben, das genau das verkorperte. Er hatte sich zu einem Lehrmeister des
Konfuzianismus und zu einem entschiedenen Verfechter der Mandschu-Dynastie
entwickelt.”0 Selbst nach der Revolution 1911 und der Ausrufung der Republik
1912 trat er fir ihre Wiedereinsetzung ein. Zudem orientierte er sich in seinem
Auftreten mafigeblich an westlichen Vorstellungen eines typisch chinesischen Le-
benswandels, die auf Spiritualitit und Brauchtum fufiten, und stellte das, was dort
als authentisch galt, in China hingegen als antiquiert angesehen wurde, gerade-
wegs zur Schau. Er praktizierte das Konkubinat und bis zu seinem Tode trug er
die traditionelle Kleidung sowie den Zopf, Sinnbild der Mandschu-Herrschaft
und des alten, geistigen China (Abb. 1). Dass er sich dessen Symbolkraft und Au-
Benwirkung durchaus bewusst war, zeigt eine Unterhaltung zwischen Gu und dem

4 Vgl. ebd.

45 Vgl. ders.: Ku Hung-Ming - Papers from a Viceroy’s Yamen [Rez.], in: Bulletin de I'Ecole
francaise de ’Extréme-Orient 3, 1903, S. 343-344.

46 Vgl. Richard Herbertz: Philosopher or Mystic?, in: The Living Age 310, 1921, S. 155-159,
hier S. 156-157; Otto Franke: Adolf Reichwein, China und Europa, geistige und kiinstleri-
sche Beziehungen im 18. Jahrhundert [Rez.], in: Ostastiatische Zeitschrift 1, 1924, S. 66—
69, hier S. 66; Ernst Viktor Zenker: Geschichte der chinesischen Philosophie, Bd. 2: Von
der Han-Dynastie bis zur Gegenwart, Reichenberg 1927, S. 320-321.

47 Vgl. etwa Salome Wilhelm: Richard Wilhelm. Der geistige Mittler zwischen China und
Europa. Mit einer Einleitung von Walter F. Otto, Diisseldorf/Koln 1956, S. 183-184.

48 Vgl. Wilhelm: Die Seele Chinas (Anm. 6), S. 174; ders.: Die chinesische Literatur, Potsdam

1926, S. 192.

Ich verweise hier auf das in der Literaturwissenschaft mittlerweile gingige Konzept der ,Au-

torschaftsinszenierung®, das, wie hier versucht, den performativen und sozialen Aspekten

der Positionierung einer Autorin, eines Autors im literarischen Feld Rechnung trigt; einen
guten Uberblick bieten Christoph Jiirgensen / Gerhard Kaiser: Schriftstellerische Inszenie-
rungspraktiken — Heuristische Typologie und Genese, in: Christoph Jiirgensen / Gerhard

Kaiser (Hg.): Schriftstellerische Inszenierungspraktiken — Typologie und Geschichte, Hei-

delberg 2011, S. 9-30.

Die Mandschu- bzw. Qing-Dynastie ist die letzte Dynastie des chinesischen Kaiserreichs.

Nach tiber 250-jihriger Herrschaft endete sie 1911 mit der Revolution.

49

50

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 ISABELL OBERLE

Lai Afong: Ku Hung-ming und William Quincey, 1920, Schwarzweiifotografie, 15,20 x 10,10 cm,
National Galleries of Scotland, ID: PGPLA 64.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GU HONGMING - VOM KULTURVERMITTLER ZUM KULTURHEROS? 129

englischen Schriftsteller William Somerset Maugham, der ihn in Peking besuchte.
Uber seinen Haarzopf erliutert er: ,It is a symbol. I am the last representative of
the old China.>! Auch wenn Gus Lehrmeinung manche Male abgeurteilt wurde,
so reichte sein an der Tradition und am Konfuzianismus ausgerichtetes Lebens-
modell hiufig aus, Wertschitzung und Bewunderung hervorzurufen. Hermann
Graf Keyserling etwa stand Gus Kulturtheorien wie chinesischen Lehren tiber-
haupt skeptisch gegeniiber, schitzte jedoch seine Lebenshaltung. In seinem Reise-
tagebuch gelangt Graf Keyserling zu dem verallgemeinernden Schluss:

Je mehr ich von den Chinesen sehe, desto mehr fillt mir auf, wie uninteressant ihre Ge-
danken sind. Das Denken ist eben nicht ihr Eigentliches: ihr Dasein ist der Ausdruck ih-
rer Tiefe. So ist auch Ku Hung-Ming als Mensch viel bedeutender denn als Schriftsteller
und Denker.>2

Gu konnte sich — zumindest im Westen, denn in China galt er als lebender Ana-
chronismus, er wurde als tiberholt kaum mehr ernst genommen oder gar angefein-
det>3 - erfolgreich ein Image als ,authentischer’ Chinese konfuzianischer Firbung
aufbauen und dieses sein Leben lang aufrechterhalten. Das von Kulturskeptizismus
und Eskapismus geprigte intellektuelle Klima in Westeuropa wusste Gu so fuir sich
zu nutzen. Sowohl durch die Verbreitung der klassischen chinesischen Kultur in
seinen Schriften wie auch durch seine als traditionell chinesisch wahrgenommene
Lebensweise konnte er dieses Bild glaubhaft vermitteln. Seine Leser betonten denn
auch die ,chinesische® Art seiner Betrachtungen, besonders dann, wenn es darum
ging, Denkfehler zu entschuldigen, wie in diesen beiden Rezensionen:

Kus Buch ist voller Wiederholungen und Widerspriiche; nicht weil es seinem Denken an
Konzentration fehlte, sondern weil er minutids denkt, wie der chinesische Maler die
Haare eines Tigers, die Federn einer Wachtel und die Halme und Knétchen der Halme
in einem Bestand von Schilf sieht[.]>4

Ku Hungming ist zum Schriftsteller fiir die Westlinder geworden. Doch ist er dabei
Chinese geblieben und hat sich die charakteristischen Eigenschaften des schriftstellern-
den Chinesen bewahrt. Die grofle Zahl seiner Zitate aus europdischen Werken, die Nei-
gung zu schematisieren statt zu analysieren, das Gefallen an Wortbildern, in welche die
hiufig in die Breite statt in die Tiefe gehenden Gedankenginge hineingezwingt werden,
eine gewisse Eitelkeit nach auflen statt nach innen, das alles sind Merkmale, die ihn als
Kind seines Landes verraten [...].>°

51 Zit. nach: Tianhu Hao: Ku Hung-Ming, an Early Chinese Reader of Milton, in: Milton

Quarterly 39.2, 2005, S. 93-100, hier S. 98.

Graf Keyserling: Das Reisetagebuch eines Philosophen (Anm. 14), S. 394.

53 Dies geht aus der Rezension von Dewall: Ku Hung-Ming (Anm. 13), S. 371, hervor; vgl.
auflerdem Miiller: Gu Hongming (Anm. 3), S. 8; Du: Gu Hongming as a Cultural Amphibi-
an (Anm. 3), S. 716; ders.: Gu Hongming’s Eccentric Chinese Odyssey (Anm. 3), S. 12-14.

54 Behm: Ein chinesischer Spiegel (Anm. 13), S. 864.

35 Dewall: Ku Hung-Ming (Anm. 13), S. 371.

52

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 ISABELL OBERLE

Gu Hongmings Selbstinszenierung als traditioneller Chinese, sein Kulturkonser-
vatismus wie auch sein daran geschultes Auftreten pridestinierten ihn zum
Sprachrohr fiir eine ethnographische Kritik an der europdischen Moderne und
zum Vertreter eines fremden, nachahmenswerten Lebens- und Gesellschaftsmo-
dells. Zugleich aber - und dies ist nicht zu unterschitzen - bot Gu durch seine
europdische Bildung, die sich sowohl in der sprachlichen Gestaltung als auch im
Inhalt seiner Texte niederschlug, gentigend Anschlussmoglichkeiten fir das Pub-
likum im Westen. Seine Werke verfasste Gu auf Englisch und er baute zahlreiche
Referenzen auf klassische wie moderne Texte der europiischen Tradition ein. Er
zitierte die Bibel, Shakespeare und Goethe sowie die britischen Denker und
Dichter des viktorianischen Zeitalters Matthew Arnold, Thomas Carlyle, John
Ruskin und Alfred Tennyson.>® Unterschiede zwischen Ost und West ebnete Gu
kurzerhand ein: Der hebriischen Bibel entsprach fiir ihn in China Four Books and
Five Classics, in den Lehren von Konfuzius und dessen Nachfolger Mengzius
fand er dhnliche Ideen wie bei Carlyle, und die Kaiserinwitwe Cixi stellte er
Queen Victoria gegentiber.’” Insgesamt parallelisierte er die gesellschaftlichen und
literarhistorischen Entwicklungen beider Kulturkreise, etwa in seinem Aufsatz The
Story of a Chinese Oxford Movement, in dem er die Gruppe um den Gouverneur
Zhang Zhidong, fiir den Gu titig gewesen war, und die Oxford-Bewegung des
Kardinal Newman des 19. Jahrhunderts nebeneinanderstellt. Einerseits erleichterte
dieses Vorgehen westlichen Lesern den Zugang zu seinen Texten und damit den
politischen, gesellschaftlichen und kulturellen Eigenheiten Chinas, andererseits
fanden sie in dem fremden Text, an dem sie stets das Andere hervorhoben, das
Eigene. So ist es doch bezeichnend, wenn Pannwitz ihn zum ,chinesische[n] de-
mosthenes“® stilisiert und ihn so in die westeuropdische Tradition einbiirgert,
oder wenn Behm ihn als ,Essayist nach bestem europiischen Maf{*>? bezeichnet
und ihn mit dem konservativen deutschen Kulturphilosophen Paul de Lagarde
gleichsetzt, der fiir eine Riickbesinnung auf spezifisch christlich-germanische Werte
eintrat.®0

56 Dies wird von seinen Rezensenten stets betont, z. B. Paquet: Vorwort (Anm. 11), S. i-ii;

Behm: Ein chinesischer Spiegel (Anm. 13), S.864; Nelson: Geleitwort des Ubersetzers
(Anm. 12), S. 3; vgl. Du: Gu Hongming as a Cultural Amphibian (Anm. 3), S. 724; ders.:
Gu Hongming’s Eccentric Chinese Odyssey (Anm. 3), S.26-28; Miiller: Gu Hongming
(Anm. 3), S. 9. Zu Gus Kenntnis von Goethes Werk vgl. Wei Maoping: Goethe in China -
Mit besonderer Beriicksichtigung der Umsetzung von Ku Hung-Ming sowie einem Blick in
die Zukunft, in: Jahrbuch fiir internationale Germanistik 47.1, 2015, S. 89-99.

7" Vgl. Du: Gu Hongming as a Cultural Amphibian (Anm. 3), S. 730 und S. 734; ders.: Gu
Hongming’s Eccentric Chinese Odyssey (Anm. 3), S. 35-36.

58 Pannwitz: Die Krisis der europiischen Kultur (Anm. 16), S. 157.

59 Behm: Ein chinesischer Spiegel (Anm. 13), S. 864.

60 Vgl ebd., S. 867-868.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GU HONGMING - VOM KULTURVERMITTLER ZUM KULTURHEROS? 131

4. Fazit

Gu Hongming trigt aus Sicht seiner Rezipienten den Stempel des fremden Landes,
was thm Einsicht in die konfuzianische Philosophie und einen schirferen Blick auf
Europa verleihe. Zugleich aber kreieren seine europidischen Leser eine Wahlver-
wandtschaft mit ihm, um zu beweisen, dass Gus Schreiben dem europiische Stan-
dard entspricht. Das Zusammenspiel aus Assimilierung und Alienisierung Gus, aus
Vertrautheit und Fremdheit, Nihe und Distanz, verbiirgt auf der seinen Seite den
als notwendig erfahrenen ethnographischen Blick auf das Eigene und ermoglicht
auf der anderen seine Aufnahme in den europiischen Kanon, in welchem er fiir
seinen Blick von auflen eine exzeptionelle Stellung erhilt. Die Heroisierung zum
Schiiler des Konfuzius, die Gu durch seine Selbstinszenierung als traditionsver-
bundener Chinese und konfuzianischer Prophet stiitzt, sichert diese Position gegen
mogliche Kritik ab und garantiert die Geltung und Wirksamkeit seiner Anschau-
ung. Im Zentrum der deutschen und Osterreichischen Rezeption insbesondere
durch kulturkonservative Intellektuelle stand Gu mithin nicht nur als Kulturver-
mittler, sondern als Kulturheros, der — dhnlich dem ,grand homme®! - fiir seine
geistige Leistungen als Kritiker, Ideengeber, Eingeweihter und Vorbild im Kontext
der europdischen Kulturkrise gewiirdigt wurde.

Abbildungsnachweis

Abb. 1: National Galleries of Scotland.

61 Zum ,grand homme* vgl. Benjamin Marquart: Grand homme, in: Ronald G. Asch u. a.
(Hg.): Compendium heroicum, publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 ,Helden -
Heroisierungen — Heroismen® der Universitit Freiburg, Freiburg 1. Januar 2018, DOI:
10.6094/heroicum/grand-homme.

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 21.01.2028, 08:37:16.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

