
djbZ 4/2017172

Fokus | Sarah Diehl Die Uhr, die nicht tickt – über das schlechte Image der kinderlosen Frau 

sie so in Unselbständigkeit. Aber alle Menschen lernen durch 
Erfahrung und nicht durch Verbot und Kontrolle. Auch wir 
lernen immer wieder durch unseren Liebeskummer.

Zum Schluss meine Wünsche an die Juristinnen: Ich habe 
in unterschiedlichen Einrichtungen erlebt, dass Eltern und/
oder gesetzliche Betreuer_innen darüber entschieden haben, 
ob der Täter nach einer Vergewaltigung angezeigt werden soll. 
Verfahren werden nicht aufgenommen (weil die Frauen behin-
dert sind), es braucht „leichte Sprache“, um sich zu verstehen/
verständigen bei Polizei und vor Gericht. 

Es gibt immer noch „Gefälligkeitssterilisationen“, die Eltern 
kennen jemanden, der jemand kennt…Hier braucht es entspre-
chende Aufklärung, dass das eine Straftat ist. Auch Ärzt_innen 
müssten gesetzlich verpflichtet werden, leichte Sprache zu lernen, 
die Erfahrung vieler Frauen ist, dass die Ärzte mit den Betreuern 
sprechen und nicht mit ihnen.

(Weitere) Veröffentlichungen zum Thema „Was dürfen 
gesetzliche Betreuer?“ sind wünschenswert. In diesen Be-
reichen wünsche ich mir die Unterstützung des Deutschen 
Juristinnenbunds e.V..

DOI: 10.5771/1866-377X-2017-4-172

Die Uhr, die nicht tickt – über das schlechte Image der 
kinderlosen Frau1

Sarah Diehl
Autorin und Aktivistin, Berlin, Panel Sicherung der reproduktiven 
Gesundheit von Frauen

Als weiblicher Teenager sitzt man öfter irritiert vorm Fernseher 
darüber, welche miserablen Rollenvorbilder einem als Frau 
aufgetischt werden. Versucht man gerade die Freiräume für 
die eigene Lebensgestaltung zu ergründen, ist man plötzlich 
mit weiblichen Charakteren konfrontiert, denen zwar angeb-
lich alle Türen offen stehen, die sich dann aber doch qua ihres 
biologischen Schicksals an Kind und Kegel binden lassen. Ich 
erinnere mich an einen solchen Moment bei dem Spielfilm Harry 
und Sally. Sally saß mit ein paar Freundinnen um einen Kaffee-
tisch herum, die Frauen sprachen darüber, dass die biologische 
Uhr nun ticken würde, quasi im Chor, und sie nun bald einen 
passenden Mann dafür finden müssten. Schon damals habe ich 
mich darüber geärgert, dass keine Frau aus dieser Runde ein 
anderes Lebenskonzept aufzeigte; die Angst vor der Endlichkeit 
der eigenen Gebärfähigkeit wurde als kollektive weibliche Er-
fahrung dargestellt, als wäre sie zwangsläufig an die Identität 
der Frau geknüpft. Wenn mir aber meine innere Uhr jetzt mit 
Mitte 30 etwas sagt, dann, dass ich im besten Alter bin, um ein 
Buch über gewollte Kinderlosigkeit zu schreiben. Denn dass 
mein Stündchen angeblich geschlagen hat, darauf weist mich 
weder mein Körper, noch meine Psyche, sondern einzig die 
Gesellschaft hin. Also habe ich mich und meine Freundinnen 
gefragt, warum Kinderlosigkeit bei Frauen eigentlich als ein 
solches Schreckgespenst aufgebaut wird. Kinderlose ebenso wie 
Mütter sind es gleichermaßen leid, ihren Lebensentwurf gegen-
über dem vorherrschenden Mutterideal verteidigen zu müssen.

Mutterschaft ist vor allem in Deutschland kaum mit dem 
Bild einer autonomen Frau zu vereinbaren, und die Familien-
politik hat sich jahrzehntelang darauf ausgeruht, dass Frauen 
die Ansprüche an ihre selbstbestimmte Lebensgestaltung wieder 
runterschrauben. 

Denn es hat eine lange Tradition, Frauen einzubläuen, dass 
sie durch ihre Gebärfähigkeit unfrei sind und ihr Heil besser 
im Heim suchen, statt raus in die Welt zu gehen: Die Mär vom 
Mutterinstinkt, die im 18. Jahrhundert in den aufkommenden 
Naturwissenschaften und der Pädagogik etabliert wurde2, eignete 
sich bestens, um jede Emanzipationsbestrebung von Frauen zu 
unterdrücken und wirkte als Propagandamittel, um Frauen an 
Kinder und das Heim zu binden und der Verfügungsgewalt von 
Staat und Ehemann zu unterstellen. Und sie hält sich bis heute im 
pseudowissenschaftlichen Allgemeinwissen. Wenn Weiblichkeit 
einen Bezug zu Leben, Liebe und Fürsorge darstellen soll und 
Frauen qua ihrer Natur eine Kompetenz für Pflege und Ein-
fühlsamkeit unterstellt wird, kann ihnen daraus leicht ein Strick 
gedreht werden: Denn wenn sie dem nicht nachkommen, gelten 
sie als selbstsüchtig, gefühlskalt und unnatürlich. Die „Natur“ 
scheint keine Freundin der Frau zu sein, denn sie wird rheto-
risch immer gegen ihre Autonomie in Stellung gebracht. Dieser 
Absolutheitsanspruch der Mutterschaft erschwert es den Frauen 
immer noch, ihre bitter erkämpften Freiräume aufrecht zu halten.

In den letzten fünfzig Jahren haben sich in Deutschland vor 
allem zwei Dinge getan, damit Frauen ein selbstbestimmteres 
Leben führen können. Zum einen können sie auch unabhängig 
von einem Ehemann auf eigenen Beinen stehen. Ihr finanzieller 
und sozialer Status wird nicht mehr durch ihre Heirat bestimmt. 
Zum anderen haben sie durch sichere Verhütungsmethoden und 
die Zugänglichkeit des Schwangerschaftsabbruchs die Kontrolle 
über ihre Fortpflanzung erlangt. Und siehe da: Frauen bekommen 
tatsächlich weniger Kinder. Und so lauert unsere Gesellschaft fast 
spöttisch auf die späte Reue der Kinderlosen, um ihr Frauenbild 

1	 Aus dem Buch „Die Uhr, die nicht tickt. Kinderlos glücklich. Eine 
Streitschrift.“, Arche Literatur Verlag, 2014.

2	 Badinter, É. (1981). Die Mutterliebe. Die Geschichte eines Gefühls 
vom 17. Jahrhundert bis heute. München: Piper. Vincken, B. (2011). 
Die deutsche Mutter. Der lange Schatten eines Mythos. Frankfurt 
a.M.: Fischer.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-4-172 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 00:45:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-4-172


173djbZ 4/2017

Sarah Diehl Die Uhr, die nicht tickt – über das schlechte Image der kinderlosen Frau | Fokus

gerade zu rücken, das besagt, dass Frauen eher für andere Men-
schen da sein sollen als für sich selbst. Und das ist so präsent, 
dass es von Frauen selbst verinnerlicht wird. Denn Frauen fehlt 
es immer noch an Vorbildern und einer Sprache, mit der sie ihre 
Kinderlosigkeit als positives Selbstverständnis formulieren können. 
Auch in der Arbeitswelt stellt für Frauen die Zuschreibung des 
Mutterinstinkts und somit der Fürsorgearbeit einen beträchtlichen 
„Standortnachteil“ dar, wenn es um die Positionierung auf dem 
Arbeitsmarkt, das Einkommen und die soziale Sicherung geht. 
Denn solange Fürsorgearbeit als etwas Privates angesehen wird, 
wird sie immer an den Frauen hängen bleiben, die mit ein paar 
Hilfen zur Vereinbarkeit abgespeist werden, was auch überdeutlich 
macht, dass es bei Familienpolitik weniger um Kinder, Mütter und 
menschliche Bedürfnisse, sondern um Wirtschaft und das Regulie-
ren der Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern geht. Mit der 
weiblichen Kinderlosigkeit geht also die zwar unsichtbare, aber 
selbstverständlich eingeforderte Arbeitskraft der Hausfrau und 
Mutter verloren und damit ein wichtiger Pfeiler unserer Ökono-
mie. Und die Panik über die Kinderlosigkeit erklärt sich dadurch, 
dass Frauen sich nicht mehr über das Versprechen von Liebe und 
sozialem Status zur Mutterschaft drängen lassen. So wundert es 
nicht, dass gerade in Zeiten, in denen der Staat die Aufgaben der 
Pflege und Fürsorge wieder vermehrt in die Familie, also in die 
Hände der treusorgenden Ehefrau und Mutter geben will, die 
„Natur“ wieder als Argument eingesetzt wird, wie man es gerade 
braucht, um daran festzuhalten, dass diese unentgeltliche Arbeit 
auf dem Rücken der Frauen funktioniert. Gerade deshalb werden 
die angeblich tickenden biologischen Uhren den Frauen vorgehal-
ten: Wenn man den Frauen schon keine Anreize schaffen kann, 
diese Erziehungsarbeit freiwillig zu übernehmen, wenn auch die 
früheren ökonomischen und sozialen Zwänge dafür weitestgehend 
wegfallen, will man ihnen nun Angst machen, dass sie aufgrund 
ihrer „Natur“ psychologische Schäden bekommen, wenn sie sich 
der Arbeit in der Kleinfamilie entziehen. Dementsprechend werden 
Männer und Frauen beständig verschiedene Zeitrahmen unter 
die Nase gerieben, in denen ihre Familienplanung verwirklicht 
werden muss. In Gesprächen mit Freundinnen erschien es mir fast, 
als sei der von der Gesellschaft vermittelte Zeitdruck die alleinige 
Motivation für ihren Eindruck, dass sie Kinder wollen. Frauen 
werden andauernd auf die Dringlichkeit ihrer Entscheidung hin-
gewiesen – die sie deshalb auch eher treffen – während Männern 
nicht permanent vorgehalten wird, dass sie impotent werden, die 
Spermienzahl und -qualität zurückgeht, sie älter werden und zu 
erschöpft sind für Kinder. Dieser Mythos, dass Männer endlos 
Zeit mit der Familiengründung hätten, hält sich zwar beständig, 
bestätigt sich in der Realität aber nicht: er hält sich nur in den Aus-
nahmefällen der Talkshows und Celebritymagazinen. Die Mehrheit 
der Männer bekommt laut Statistik3 (Schmitt, 2004, S.4f) ebenso 
wie die Frauen auch keine Kinder mehr, wenn sie kinderlos die 40 
überschritten haben. Der Vorteil scheint eher ein psychologischer 
zu sein und er wird benutzt, um uns weiß zu machen, dass Männer 
emotional unabhängiger sind. Frauen sind immer noch stärker 
darauf angewiesen, ihre Bestätigung durch die Liebesbeziehung zu 
finden: Da sie weniger stark im öffentlichen Leben Anerkennung 
bekommen, suchen sie diese in der Privatsphäre, also auch in der 

Partnerschaft und Mutterschaft. Männern wird ein flexiblerer Cha-
rakter attestiert, ihrem Bedürfnis nach Selbstentfaltung können sie 
in verschiedener Weise nachkommen und Kinderlosigkeit deshalb 
eher verkraften. Die kinderlose Frau hingegen wird als tragisch 
und einsam gezeichnet. Ihr Drang nach Unabhängigkeit tut ihr 
angeblich nicht gut, wenn sie dafür ihren vermeintlich tief in sich 
arbeitenden Kinderwunsch aufgibt. Aus einer selbstbewussten Frau 
macht man somit ein Opfer der Frauenemanzipation, die ihre na-
türlichen Bedürfnisse nicht mehr sehen kann. In den Debatten über 
Kinderlosigkeit zeigt sich das Unbehagen, Frauen in ihrer vollen 
Souveränität zu respektieren: Kinderlosigkeit darf keine Normalität 
werden. Und Privatsache auch nicht. Man glaubt, Frauen immer 
noch in ihre Reproduktionsfähigkeit reinreden zu dürfen, als sei 
diese ein öffentliches Gut – das ist bei Kinderlosen ebenso wie bei 
Schwangeren und Müttern der Fall. Denn das ist es nun mal, was 
Frauen ideologisch an den Staat bindet: die Reproduktionsarbeit. 
Dementsprechend muss auch die Frau reguliert und kontrolliert 
werden, damit unsere Gesellschaft weiterhin Zugriff darauf hat. 
Dementsprechend belegte eine Studie in den USA, dass es über 400 
Gesetze gibt, die den Frauenkörper regulieren, während es beim 
Männerkörper gegen Null geht. 

Ähnlich wie Kinderlosigkeit wird auch der Schwangerschafts-
abbruch rhetorisch systematisch ausgeblendet oder abgewertet, 
es darf kein normaler Bestandteil der Erfahrung von Frauen 
oder der Frauengesundheit in der Medizin sein. Dies lässt die 
Abtreibung randständiger erscheinen als sie ist, denn laut WHO 
hat jede dritte Frau in ihrem Leben einmal einen Schwanger-
schaftsabbruch. Mit der Stigmatisierung der Kinderlosigkeit wie 
auch der Abtreibung wird gerade verhindert, die tatsächlichen 
Bedürfnisse von Frauen anzuerkennen oder ihnen Gehör zu 
verschaffen. Warum erscheint es überhaupt akzeptabel, dass 
Staat und Gesellschaft Zugriff auf eine Frau bekommen, sobald 
sie schwanger wird? Es ist eine sehr private Entscheidung, die 
dennoch öffentlich verhandelt wird. Frauen müssen ihre Ge-
bärfähigkeit wohl oder übel managen, sie haben sie sich nicht 
aussuchen können. Und deshalb müssen sie auch das Recht 
haben, diese ihren Bedürfnissen entsprechend kontrollieren 
zu können. Sonst werden ihnen im Gegensatz zu Männern 
immer Nachteile in der Gestaltung ihres Lebens entstehen. Wie 
viel Freiheit einem zugestanden wird, ist eng an Reproduktion 
verknüpft. Dass Abtreibung immer noch im Strafgesetzbuch 
geregelt ist, wirkt sich negativ auf die gesellschaftliche Wahr-
nehmung aus, was wiederum negative Auswirkungen auf die 
Frauen hat, die einen Abbruch vornehmen lassen wollen. Denn 
mit den gesellschaftlich vermittelten Schuld- und Schamgefühlen 
werden sie alleine gelassen. Außerdem gibt die potentielle Straf-
barkeit konservativen Kräften die Möglichkeit, die Arbeit von 
Ärzt_innen mit Falschinformation und Klagen zu sabotieren; 
Ärzt_innen machen sich beispielsweise strafbar, nur wenn sie 
auf ihrer Webseite erwähnen, dass sie Abtreibungen anbieten, 

3	 Schmitt, C. (2004). Kinderlose Männer in Deutschland – Eine 
sozialstrukturelle Bestimmung auf Basis des Sozio-oekonomischen 
Panels (SOEP). Berlin: Deutsches Institut für Wirtschaftsforschung. 
http://www.diw.de/documents/publikationen/73/diw_01.c.41162.
de/diw_rn04-01-34.pdf [Zugriff: 8.5.15].

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-4-172 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 00:45:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-4-172


djbZ 4/2017174

Fokus | Sarah Diehl Die Uhr, die nicht tickt – über das schlechte Image der kinderlosen Frau 

da dies als Werbung für eine illegale Tat ausgelegt wird. Abtrei-
bung wird nicht als normaler Bestandteil der Frauengesundheit 
angesehen, zudem gibt es ganze Landstriche, vor allem im Süden 
Deutschlands, wo Frauen keine Ärzt_in finden, der einen Ab-
bruch vornimmt: Zu groß ist die Angst vor Rufschädigung, wenn 
eine Gynäkolog_in als „Abtreibungsarzt“ gebrandmarkt würde. 
Das Stigma der Abtreibung geht so weit, dass Frauenärzt_innen 
diese während ihrer Ausbildung nicht als normaler Bestandteil 
der Frauengesundheit vermittelt wird. Aufgrund der mangelnden 
Auseinandersetzung halten sich die negativen Einstellungen 
auch in der Ärzteschaft (ein Problem, das sich ebenfalls in der 
Verteidigung der widersinnigen Rezeptpflicht für die „Pille 
danach“ widerspiegelte, die einen deutschen Sonderfall in der 
EU darstellte). Hinzu kommt, dass es in unserer Gesellschaft 
eine selbstverständliche Vorstellung ist, dass Frauen nach einer 
Abtreibung psychische Probleme bekommen können, was als 
Post-Abtreibungs-Syndrom (PAS) benannt wurde. Einmal mehr 
wird hier das Bild beschworen, Kinderlosigkeit sei ein Einfallstor 
für die Verrücktheit der Frau, zumindest aber eine Bedrohung 
für ihre psychische Stabilität. Als Krankheitsbild ist das PAS von 
keiner seriösen Institution weltweit anerkannt, was aber weder 
christliche Abtreibungsgegner noch die Populärwissenschaften 
davon abhält, die Existenz des Syndroms zu behaupten. Natür-
lich sollte man Frauen den Raum geben, auch Traurigkeit über 
ihren Schwangerschaftsabbruch zu zeigen und sich darüber 
auszutauschen, aber dahinter gleich schwere Depressionen zu 
vermuten, ist eine Behauptung, die von den betroffenen Frauen 
nicht bestätigt wird. Tatsächlich ergab eine Langzeitstudie der 
American Psychological Association (APA), dass die Zeit des 
größten Stresses, der Angstgefühle und der Unsicherheit, vor 
der Abtreibung liegt und nicht danach. Laut APA haben Abtrei-
bungen keinen negativen Einfluss auf die psychische und physi-
sche Gesundheit von Frauen; hingegen könne eine ungewollte 
Schwangerschaft und der Umstand, keinen sicheren Zugang zu 
Abtreibungen zu haben, sehr wohl Traumata auslösen. Aber 
es darf nicht sein, dass es ein Gefühl der Erleichterung ist und 
nicht der Schuld, das Frauen nach einer Abtreibung empfinden. 
Tun sie es doch, wird ihnen Verantwortungslosigkeit und Ge-
fühlskälte attestiert. Was das Aufbauen dieses Drucks angeht, 
agieren auch konservative Abtreibungsgegner_innen inzwischen 
sehr professionell. Im Internet gibt es zahllose Webseiten, die auf 
den ersten Blick wie Hilfsangebote für ungewollt schwangere 
Frauen wirken, ihnen tatsächlich aber mit falschen und angst-
machenden Informationen Furcht und Schuldgefühle vermitteln 
wollen. Beraterinnen in Frauengesundheitszentren berichteten 
mir davon, dass Frauen in den letzten Jahren vermehrt mit 
großen Schuldgefühlen in die Schwangerschaftskonfliktbera-
tung kämen, da sie verinnerlicht hätten, dass Abtreibung Mord 
sei. Ein Sieg konservativer und christlich-fundamentalistischer 
Abtreibungsgegner_innen, die es geschafft haben bildgebende 
Verfahren des Embryos so manipulativ zu inszenieren, dass dieser 
der Frau als gleichberechtigtes Rechtssubjekt gegenüber gestellt 
wird. Den Frauen wird dadurch vermittelt, dass das Pochen auf 
ihre eigenen Bedürfnisse nur egoistisch und selbstsüchtig sein 
kann: die perfekte Strategie, das Selbstbestimmungsrecht der 

Frau aufgrund ihrer Gebärfähigkeit einmal mehr fundamental 
in Frage zu stellen und sie dahingehend zu konditionieren, sich 
schuldig und unfrei zu fühlen, so dass sie ihre Erfahrung nur 
im Zerrspiegel der Religion, der Moral, und der Politik sehen 
können.

Doch selbst wenn die Entscheidung zur Kinderlosigkeit ein-
deutig und selbstbewusst getroffen wurde, stellen einige Frauen 
es als ambivalent dar, um nicht hart oder verhärmt zu erscheinen. 
Denn sie haben bereits die Erfahrung gemacht, dass, wenn sie 
ihre Kinderlosigkeit erklären, ihnen gerne eine Schlinge gedreht 
wird: Sind sie mal nicht glücklich, wird ihnen ihre Kinderlo-
sigkeit als Mangel ausgelegt; sind sie glücklich, frönen sie nur 
selbstsüchtig ihrem eigenen Hedonismus. Ihre Aussagen werden 
umgemünzt in eine Abwehrhaltung, eine Verweigerungstaktik, 
Selbstsucht oder eine Selbstlüge gegenüber einem unausweichli-
chen weiblichen Urbedürfnis. Viele meiner Interviewpartnerinnen 
sagten, sie wollten verhindern, dass ihre Partnerschaft durch 
eine Familiengründung auf eine reine Versorgungsstation für 
das Kind reduziert wird. Paare ohne Kinder weisen oft einen 
stärkeren inneren Zusammenhalt auf, da sie mehrere gemeinsa-
me außerhäusliche Aktivitäten machen, sich intellektuell mehr 
austauschen und sich darin unterstützen, ihre Ziele zu verfolgen. 
Sie weisen zudem oft gleichberechtigtere Beziehungsformen 
als Eltern auf. Viele Interviewpartnerinnen waren sich sicher, 
dass eine vorher gleichberechtigte Partnerschaft durch Kinder 
aus der Balance kommen würde, weil unsere gesellschaftlichen 
Strukturen – vom Steuergesetz über die Arbeitszeiten bis hin 
zur Erwartungshaltung ans Mutterideal – eben fördern, dass 
mehr Arbeit an der Frau hängen bleibt, was in Beziehungen zu 
Konflikten und Unzufriedenheit führt. Diese Perspektive steht 
dem Klischee, dass das gemeinsame Kind jede partnerschaftliche 
Liebe krönt, sehr entgegen. Aber es ist nicht nur das panische 
Festhalten an der Verknüpfung Frau = Mutter, die mich bei dem 
Thema Kinderlosigkeit interessierte, sondern auch, wie und 
warum daraus seitens Politik und Medien ein solches Katast-
rophenszenario für den „Fortbestand der Nation“ konstruiert 
wird, angereichert mit jeder Menge unappetitlicher Paranoia. Da 
droht zum Beispiel die „Überfremdung“, gar das „Aussterben 
der Deutschen“, wenn Migrant_innen mehr Kinder bekommen. 
Dort wird vom Zusammenbruch des Rentensystems, der Pflege- 
und Gesundheitsversorgung geredet. Auch der Fachkräftemangel 
konnte bis kürzlich nur mit mehr Kindern gelöst werden, wäh-
rend Zuwanderung von Politikern wahlwirksam als Problem, 
nicht als Chance dargestellt wurde. Zahllose Schwierigkeiten in 
unterschiedlichen sozialen und ökonomischen Bereichen werden 
auf die demografische Entwicklung zurückgeführt: Aber es ist 
ein genereller Trend, zumindest in den Industrienationen, dass 
weniger Kinder geboren werden. Und es ist keine neue Entwick-
lung: Demografischer Wandel hat zu allen Zeiten stattgefunden, 
Kinderlosigkeit ist kein Phänomen der Neuzeit4. Aber der Maß-
stab, an dem die aktuellen Zahlen gemessen werden, beruht auf 

4	 Corell, L. (2010). Anrufungen zur Mutterschaft. Eine 
wissenssoziologische Untersuchung zur Mutterschaft. Münster: 
Westfälisches Dampfboot.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-4-172 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 00:45:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-4-172


175djbZ 4/2017

Sarah Diehl Die Uhr, die nicht tickt – über das schlechte Image der kinderlosen Frau | Fokus

dem sogenannten „golden age of marriage“. Niemals zuvor oder 
danach wurden so viele Kinder geboren wie in den 1950er und 
60er Jahren. Das statistische Bundesamt erfasste damals weit 
mehr als eine Million Neugeborene pro Jahr5. Diese Ausnahme-
phase wird dennoch bis heute als Referenzrahmen herangezogen.

„Mehr Kinder“ wird nun als einfaches Allheilmittel angeprie-
sen mit zweierlei Effekt: Zum einen kann man somit der Frau-
enemanzipation die Schuld am „Niedergang der Nation“ geben. 
Zum anderen kann man andere Lösungen wie die Erleichterung 
der Zuwanderung, eine Erweiterung des Familienbegriffs und 
mehr Geld für Pflege und Kinderbetreuung auf die lange Bank 
schieben. Doch bei wachsender Arbeitslosigkeit und dem Ausbau 
des Niedriglohnsektors hilft auch ein Bevölkerungswachstum den 
Rentenkassen nicht. Die Soziologin Diana Hummel6 spricht hier 
von einer „Demografisierung gesellschaftlicher Probleme“7 Auch 
der Wirtschaftsstatistiker Gerd Bosbach8 beurteilt demografische 
Langzeitprognosen als moderne Kaffeesatzleserei: „Heutige Fi-
nanzierungsprobleme haben mit der demografischen Entwicklung 
bis 2050 nichts zu tun, aber die Löcher im Sozialsystem werden 
mit der Angst vor dieser Entwicklung schon heute gerechtfertigt“. 
Diese Panikmache zeugt also von einem Grundproblem der 
Demografie: Die Politik muss die Rahmenbedingungen an die 
aktuelle Lebensrealität der Menschen anpassen und nicht umge-
kehrt versuchen, die Menschen in das starre Korsett überholter 
Konzepte zu pressen. Gerne verortet man die sogenannte Bevöl-
kerungsexplosion in den Ländern des Südens. Global gesehen 
wäre eine Reduzierung der Bevölkerung in den Industrienationen 
aber viel bedeutender, wenn man unseren Energieverbrauch, 
Konsumverhalten und das Ausmaß unserer Umweltzerstörung 
bedenkt: „Eine Geburt in Europa verursacht 160 Mal mehr Um-
weltschäden als eine in Äthiopien“, sagt der Bund Naturschutz. 
Dass die Entscheidung gegen ein eigenes Kind bedeutet, dass 
man keine gesellschaftliche Verantwortung tragen will, ist ein 
viel bedientes Klischee, um Kinderlosigkeit als Symptom für die 
wachsende Endsolidarisierung in der Gesellschaft abzustrafen. 
Ebenso wird sie als Symptom für die wachsende Individualisie-
rung dargestellt. Aber ist diese Individualisierung nicht eher die 
Folge davon, dass Menschen in den althergebrachten Formati-
onen nicht mehr zusammen leben wollen und können, während 
aber neue Formen des Zusammenlebens nicht gefördert und 
abgewertet werden? Zudem ist es eine Überlegung wert, ob mit 
der Kleinfamilie nicht bereits der Schritt zur Individualisierung 
und Isolation getätigt wurde. Und generell sollten wir uns die 
Frage stellen, welche Fallen wir uns selbst gestellt haben, indem 
wir daran festhalten, dass unser Bedürfnis nach Liebe vor allem 
im eigenen biologischen Nachwuchs und in der Kleinfamilie 
erfüllt werden kann. Denn die Kleinfamilie ist eben kein Garant 
für Liebe, Wärme, Sicherheit und Schutz gegen Einsamkeit, wie 
es gerade in Zeiten der Krise gerne propagiert wird, sondern 
vor allem ein Garant für die geschlechtliche Arbeitsteilung von 
privat und öffentlich, sichtbar und unsichtbar und bezahlt und 
unbezahlt. Nicht selten berichteten meine Interviewpartnerin-
nen, dass ihre Freundinnen in die Kleinfamilie „verschwinden“ 
würden, wenn sie Kinder bekämen. Kinderlose Frauen lehnen die 
Anforderung, dass jeder Mensch zur Gesellschaft etwas beitragen 

solle, keineswegs ab. Im Gegenteil betonten viele, dass sie ohne 
Kinder mehr Kapazitäten haben, sich gesellschaftspolitisch zu 
engagieren, statt sich in die Kleinfamilie zurückzuziehen. 

Bis heute hält sich hartnäckig das Missverständnis, dass 
Gleichberechtigung erreicht sei, wenn Frauen in die Arbeitsbe-
reiche der Männer, die eben mit mehr Autonomie verbunden 
werden, vordringen können. Nicht berücksichtigt wird, dass 
wirkliche Gleichberechtigung nur dann funktionieren kann, 
wenn auch Männer die Arbeit übernehmen, die Frauen tun: 
Fürsorge, Pflege, Haushalt und Kinderbetreuung. Fürsorglichkeit 
darf nicht mehr als an ein Geschlecht gebunden, also als weib-
lich dargestellt werden, sondern als eine allgemein menschliche 
Qualität. In unserer Sehnsucht nach Liebe und Geborgenheit 
werden uns bestimmte Verhältnisse als Ideal verkauft. Gerade 
in Momenten der Einsamkeit und Instabilität erscheint die 
„Rama-Familie“ aus der Werbung wie ein Hort der Glückse-
ligkeit und man verliert schnell mal aus dem Blick, wie viele 
Einbußen man im Leben dadurch gehabt hätte, welche Ent-
behrungen und Konsequenzen, mit denen man nicht glücklich 
geworden wäre. Insofern könnten wir alle unsere gegenseitigen 
Realitätschecks sein – im positiven Sinne. Aber um sich mit 
dem eigenen Lebensweg wohl zu fühlen, schaut man mit Häme 
auf die vermeintlich scheiternden Lebenskonzepte anderer, um 
deren Entscheidungen abzuwerten. Denn sie betreffen essenti-
elle Lebensfragen, die den eigenen Lebensweg in Frage stellen 
könnten. Jede Entscheidung hat einen Preis und um den Preis 
zu rechtfertigen, den man selbst zahlen musste, tritt man der 
Alternative umso unversöhnlicher gegenüber. 

Diese Form der Selbstgerechtigkeit findet natürlich nicht nur 
auf einer individuellen Ebene statt. Bei dem Keil, der zwischen 
Kinderlose und Eltern getrieben wird, handelt es sich in erster 
Linie um einen von Politik und Medien aufgebauschten Konflikt. 
Die Stereotype von den verantwortungslosen Egoisten auf der 
einen und den kümmernden Bewahrern auf der anderen Seite 
werden instrumentalisiert, um zu prophezeien, dass eigentlich 
progressive Entwicklungen die Gesellschaft spalten würden, 
um diese damit abzuwerten. Die Debatten darum, wer hier das 
richtige oder falsche Leben führt, sind in erster Linie ein großes 
Ablenkungsmanöver davon, Strukturen zu hinterfragen und zu 
verändern, die unser aller Leben unfrei machen. Allein das Be-
streben der sogenannten „Minderheiten“, in ihren Lebensformen 
abseits des noch tonangebenden Mainstreams anerkannt und 
respektiert zu werden, geht der neokonservativen Lobby der AfD, 
der besorgten Eltern, der Martensteins, Kelles und Martuseks 
schon zu weit. Denn eben darin sehen sie die größte Gefahr: im 

5	 Carl, C. (2002). Leben ohne Kinder. Wenn Frauen keine Mütter sein 
wollen. Reinbek: Rowohlt.

6	 Hummel, D. (2013, April). Bedarfsplanung statt Demografisierung. 
Genethischer Informationsdienst 217, 23. http://www.gen-
ethisches-netzwerk.de/gid/217/hummel/bedarfsplanung-statt-
demografisierung-frei-online [Zugriff: 8.5.15].

7	 ebd.
8	 Bosbach, G. (2007). Demografische Entwicklung in Deutschland. 

Realität und mediale Dramatisierung. In K. Biehl & N. Templ (Hrsg.), 
Europa altert – na und? Tagungsdokumentation. S. 28-32. http://
media.arbeiterkammer.at/PDF/Sozialpolitik_in_Diskussion_4.pdf 
[Zugriff: 24.3.15].

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-4-172 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 00:45:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.gen-ethisches-netzwerk.de/gid/217
https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-4-172
http://www.gen-ethisches-netzwerk.de/gid/217


djbZ 4/2017176

Fokus | Katharina Hartmann Gewalt in der Geburtshilfe – Erfahrungsberichte und Wünsche an Juristinnen 

Aufbrechen des scheinbaren Konsenses, dass nur ihre Lebens-
welt die einzig normale, richtige und natürliche darstellt. Man 
kann froh sein, dass Kinderlose sich nicht von einer Rhetorik 
verunsichern lassen, die ein veraltetes Gesellschaftsbild wieder 
gerade rücken will, das die Familiengründung zentral als den 
sinnstiftenden Wert der Bürgerinnen darstellt. Aber Kinderlose 
kreieren und testen neue Formen des solidarischen Zusammen-
lebens aus, die unsere Gesellschaft sowieso benötigt. Denn die 
hohe Scheidungsrate und hohe Zahl an Alleinerziehenden zeigt, 
dass die Kleinfamilie nicht die Form ist, in der viele Menschen 
leben können und wollen. Aber unsere Gesetze spiegeln wider, 
dass die heterosexuelle Kleinfamilie der Standard sein soll. 
Finanzielle Maßnahmen für das Zusammenleben mit Kindern 
sind fast ausschließlich auf die Kleinfamilie zentriert, homose-
xuelle Lebenspartnerschaften und soziale Elternschaft werden 
weiterhin entwertet. Die Fokussierung auf die Kleinfamilie 
führt sogar zu solch abstrusen Phänomenen, dass durch das 
Ehegattensplitting Ehepaare ohne Kinder besser gestellt sind 
als Alleinerziehende mit Kindern, was auch verdeutlicht, dass 
diese Maßnahmen sich weniger an dem viel beschworenem 
„Wohl des Kindes“ orientieren. So stellen Kinderlose eine Art 
Resetknopf dar. Sie machen die Unzufriedenheit gegenüber den 
alten Familienkonzepten und Geschlechterverhältnissen deutlich 
und etablieren das Nachdenken über Alternativen, die auch 
wieder das Zusammenleben mit Kindern ermöglichen, auch 
wenn es nicht die eigenen biologischen sind. So berichten viele 
meiner Interviewpartnerinnen davon, dass sie u.a. gemeinsam 
mit Eltern Mehrgenerationenhäuser und Wohngemeinschaften 
kreieren, die auch die Herausforderungen der Pflege und der 

Altersarmut miteinbeziehen. Somit zeigen sie auch die Wich-
tigkeit der Aufwertung sozialer Elternschaft, anstatt nur die 
biologische als richtig darzustellen. Das Konzept der sozialen 
Elternschaft kann auch eine Perspektive sein, die die tickenden 
Uhren mancher Menschen verstummen lassen kann, so dass sie 
sich vielleicht auch eher den Versprechungen von jahrelangen 
reproduktionstechnologischen Eingriffen entziehen können, 
wenn man ihnen also nicht mehr einredet, dass sie ihr Bedürfnis 
nach Liebe, Gemeinschaft und gesellschaftlicher Anerkennung 
nur mit eigenem biologischen Kind erfüllen können. In Kanada 
ist im Gegensatz zu Deutschland diese soziale Elternschaft schon 
rechtlich abgesichert. Bis zu vier Personen können im Konzept 
des social guardianships gleiche Rechte und Pflichten haben wie 
biologische Eltern. Denn Kinder, um die man sich im eigenen 
Umfeld kümmern und mit denen man auch enge Beziehungen 
eingehen kann, gibt es schließlich genug. Und Eltern bzw. Mütter 
sind oft für jede Unterstützung dankbar. Der Begriff „kinderlos“ 
entwirft, wenn man ihn von der biologischen Nachkommen-
schaft entkoppelt, eventuell ein falsches Bild, denn tatsächlich 
leben viele Menschen ohne eigenen Nachwuchs mit Kindern in 
ihrem sozialen, partnerschaftlichen und beruflichen Umfeld. Die 
von mir interviewten Frauen ziehen aus ihrer eigenen Abwei-
chung viel Positives. Sie äußern mit Stolz, dass sie eigene Wege 
gehen und sich nicht von Normen haben einschüchtern lassen. 
Das größte Potenzial der weiblichen Kinderlosigkeit ist somit 
wohl auch der Grund, warum versucht wird, sie als so profundes 
Problem abzukanzeln: Denn sie etabliert neue Konzepte von 
Weiblichkeit – und zwar abgekoppelt von der Fürsorgearbeit. 
Und davon können alle Frauen profitieren.

DOI: 10.5771/1866-377X-2017-4-176

Gewalt in der Geburtshilfe – Erfahrungsberichte und 
Wünsche an Juristinnen*

*	 Dieser Text ist eine leicht überarbeitete Fassung des Beitrags auf 
dem 42. djb Kongress am 22. September 2017 in Stuttgart.

Dr. phil. Katharina Hartmann
Human Rights in Childbirth, ehem. Vorstand von Mother Hood e.V., 
Panel Sicherheit, Gesundheit, Selbstbestimmung, Nicht-Diskrimi-
nierung: Die Rechte von Schwangeren und stillenden Müttern 

Schwangere Frauen und junge Mütter sehen sich heute einer Vielzahl 
von Möglichkeiten, Ansprüchen und Erwartungen ausgesetzt, die 
es ihnen zunehmend erschweren, eine selbstbestimmte Haltung zu 
Schwangerschaft, Geburt und Stillzeit zu finden. Die Möglichkeiten 
der Pränataldiagnostik werden ihnen häufig nicht als Angebote, son-
dern als Regelprogramm und unausgesprochene Pflicht gegenüber 
dem Ungeborenen präsentiert. Die Geburt wird in ihrem Ablauf 
häufig von ökonomischen und organisatorischen Notwendigkeiten 
im Klinikalltag dominiert. Die Wahrnehmung der Abläufe aus der 
Frauenperspektive lässt die Geburt für viele zu einer Erfahrung 
werden, in der ihnen die Selbstbestimmung genommen wurde.

Geburt als Gewalterfahrung
Ich bin keine Juristin. Ich wurde eingeladen, um die Frau-
enperspektive zu berichten. Es gibt viel zu berichten und 
was ich heute mitbringe, ist leider nicht schön. Es geht um 
Ohnmacht und Bevormundung und Gewalt. Und um ein 
gesellschaftliches Tabu. Geburt gilt bei uns als schlimm und 
Frauen haben das zu ertragen.
Ich möchte Sie bitten, Sich folgende Situation vorzustellen:
Ein Mann berührt eine Frau in der Vagina. Er sagt: „Mädchen, 
entspann dich, dann tut es nicht so weh!“ Die Frau schreit und 
windet sich und ruft wiederholt: „Nein, nein, das tut so weh, 
hören Sie sofort auf! Bitte, hören Sie auf!“ Aber der Mann hört 
nicht auf. Es stehen zwei weitere Personen im Raum und sehen zu.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-4-172 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 00:45:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-4-172

