
Rolf Lachmann

Ethos ohne Ethik?

Perspektiven der Wertethik

In der jüngeren Ethikdiskussion wird von verschiedenen Autoren 
eine wertethische Perspektive vertreten. Das Spezifikum dieses An­
satzes, so wie er insbesondere von Charles Taylor in Die Quellen des 
Selbst entwickelt wird, ist die Verbindung des Wertbegriffs mit dem 
Begriff des Selbst. Hans Joas hat darauf aufmerksam gemacht, daß 
Taylor die für seine Position wichtigen Vorarbeiten pragmatistischer 
Autoren, Joas nennt insbesondere William James, John Dewey und 
George Herbert Mead, aber auch die Ethik Max Scheiers, mit keiner 
Silbe erwähne. Taylors radikale Kritik an den neuzeitlichen Ethiken 
sei durch diese Konzeptionen in wichtigen Punkten bereits vorweg­
genommen worden.1 Mehr als ein historisches Interesse gewinnt 
eine solche Vergegenwärtigung dann, wenn diese Ethiken Einsichten 
beinhalten, die in der modernen Diskussion noch nicht hinreichend 
gewürdigt worden sind. Dies zeigt Joas in einigen Punkten hinsicht­
lich der pragmatistischen Ethik. Ich möchte dieser Frage in bezug auf 
die Ethik Max Scheiers nachgehen.

Ich werde mit einer Skizze der meines Erachtens zentralen Ein­
sicht Scheiers: seine Identifizierung des vortheoretischen Ausgangs­
und Bezugspunktes des Moralischen beginnen. Allerdings beinhaltet 
Scheiers - nach meiner Ansicht - richtige Position eine spezifische 
Problematik, der er nicht hinreichend Rechnung trägt. Dies betrifft 
sein Verständnis der kulturellen Bedingtheit der sittlichen Erkennt­
nis. Man kann Scheiers Ethik allerdings durch einen Blick auf Alfred 
North Whiteheads ganz ähnliche ethische Position eine symboltheo­
retische Wendung geben. Die sich daraus ergebenden Konsequenzen 
möchte ich durch eine Diskussion von Positionen Charles Taylors 
und Susanne K. Langers untersuchen. 1

1 Hans Joas, Die Entstehung der Werte, Frankfurt a. M. 1997, S. 221.

100 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethos ohne Ethik?

I. Max Scheiers Freilegung des »moralischen Ortes«

Entgegen dem charakteristischen Ansatz moderner Ethiken, die Fra­
ge der Begriindbarkeit moralischer Urteile ohne vorbereitende Un­
tersuchungen zu erörtern, fordert Scheier zunächst eine Beschrei­
bung des Phänomens der Moral. Begründungsfragen setzen stets 
Beschreibungen des in Frage stehenden Zusammenhangs voraus weil 
sie darin allererst die Anknüpfungspunkte für die Bestimmung des­
sen, worin das Begründungsproblem besteht, gewinnen. Gerade hier 
liegt nach Scheiers Auffassung das Defizit der bisherigen Ethiken. So, 
wie er gegen die psychologischen und philosophischen Wahrneh­
mungstheorien seiner Zeit einwendet, daß diese nicht fragen, was in 
unserer Wahrnehmung tatsächlich gegeben ist, sondern was darin 
gegeben sein könne, und aufgrund dieser falschen Fragestellung auch 
eine völlig unangemessene Theorie der Wahrnehmung liefern, for­
dert und unternimmt er eine Vergegenwärtigung des Phänomens der 
Moral und gewinnt darin die Grundlage seiner Einwände gegen die 
kantische, utilitaristische und eudaimonistische Ethik. Scheiers Ein­
wände bestehen in dem Nachweis, daß diese Ethiken mit einer unzu­
treffenden Bestimmung der tatsächlichen Gestalt des Moralischen 
beginnen und daher »leere« (GW II, 57) oder »pure Konstruktionen« 
(GW II, 357) seien. Sie konzipieren ihre Ethiken in unterschiedlicher 
Weise ausgehend von rationalen Stilisierungen. Scheier spricht in 
diesem Zusammenhang gelegentlich von einem »Intellektualismus« 
(GW II, 239). Damit ist gemeint, daß das moralische Bewußtsein in 
den höchstentwickelten geistigen Urteilsfähigkeiten angesiedelt wird 
und wesentlich als ein rationales Beurteilen, diskursives Prüfen oder 
Berechnen von Folgen konzipiert wird.

Demgegenüber behauptet Scheier, daß wir bereits auf einer ele­
mentaren Ebene moralische Bewertungen von Menschen und Situa­
tionen vornehmen. Schon die allererste Phase unseres Bewußtseins, 
noch vor jedwedem distinkten Auffassen von Eigenschaften, beinhal­
te moralische Bewertungen. Einer der von ihm angeführten Belege 
ist die uns allen bekannte Erfahrung, daß wir einen Menschen spon­
tan etwa als abstoßend, angenehm, rücksichtslos oder sympathisch 
empfinden, und zwar bevor wir ihn näher beobachtet oder rational 
beurteilt hätten. Diese Erfahrung deutet darauf hin, daß es in unse­
rem Bewußtsein eine Phase der Bewertung gibt, die einem aus­
drücklichen und distinkten Eigenschaftserfassen und Beurteilen vor­
aus und zugrunde liegt (GW II, 40). Scheier hält diese Position durch 

Person und Wert A- 101

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rolf Lachmann

seine Unterscheidung zwischen einer »Wertkomponente« und einer 
»Bildkomponente« fest (GW II, 55). Demnach kommt es bereits zu 
einem klaren Erfassen der Werte von Handlungen, Menschen oder 
Situationen, bevor wir diese hinsichtlich ihrer distinkten Eigenschaf­
ten ausdrücklich wahrnehmen, also ein wirkliches »Bild« von ihnen 
haben. Wir haben ein primäres Werterfassen, Scheier spricht in die­
sem Zusammenhang von einem »Wertfühlen«, verschiedentlich 
auch von einem »prälogischen Erfassen« (GW II, 182), das - jeden­
falls im konkreten Urteilszusammenhang - frei von expliziten Beob­
achtungen und Beurteilungen sei.2

Dieses Wertfühlen ist nicht lediglich der Ausgangs- oder Durch­
gangspunkt einer sich erst daran anschließenden eigentlichen mora­
lischen Urteilsbildung. Vielmehr ist es der eigentümliche und eigent­
liche »Ort« des Moralischen, demgegenüber die späteren Phasen eine 
nachgeordnete Bedeutung haben. Die sittliche Stellung eines Men­
schen bestehe nicht in seinen ausdrücklichen Beurteilungen. Diese 
haben - insofern sie überhaupt als sittlich relevant angesehen werden 
können - einen sekundären Status. Entscheidend sei vielmehr, daß 
bereits in der prälogischen Schicht eine Ausrichtung auf höhere Wer­
te bestehe. Es sei für die »hochstehende sittliche Natur eines Men­
schen« charakteristisch, daß seine Neigungen unwillkürlich in Rich­
tung der höheren Wertverhältnisse tendieren (GW II, 63). In völliger 
Umkehrung des insbesondere in der Ethik Kants fokussierten Ver­
ständnisses, daß der wahre sittliche Wert erst jenseits einer durch 
Neigungen beeinflußten Willensbestimmung entstehe, schätzt Sche­
ier ausdrücklich den Menschen, dessen Neigungen bereits in Rich­
tung höherer Werte zielen, für sittlich höherstehend ein.3 Viel höher 
als der gegen seine Antriebe ankämpfende und sich daher an aus­
drücklichen Beurteilungen orientierende Mensch stünden Menschen 
in ihrem »unreflektierten Gutsein« (GW II, 237).

2 Die Wertschicht ist nach Scheier nicht nur elementarer, sondern auch richtunggebend. 
»Ja es ist uns, als sei sogar die Wertnuance eines Gegenstandes [...] sowohl das Primär­
ste, was uns von ihm zugeht, als auch der Wert des jeweiligen Ganzen, dessen Glied oder 
Teil er ist, gleichsam das >Medium<, in dem er erst seinen Bildinhalt oder seine begriff­
liche Bedeutung voll entwickelt.« (GW II, 40)
3 Vgl. auch GW II, 237: »[...] so gilt vielmehr, daß die sittlich höherstehende Persön­
lichkeit diejenige ist, der die Realisierung dieser Inhalte am wenigsten Mühe macht und 
kostet; wer am wenigsten Widerstände gegen das Gute hat, der ist der Beste.« Allerdings 
hat Scheier einen anderen Begriff der Neigung. Er versteht darunter eine »unmittelbare 
Hinbewegung zu einem Wert« (GW II, 230).

102 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethos ohne Ethik?

Auch der Person-Begriff steht in der Konsequenz dieses Ansat­
zes, gegen die leeren Konstruktionen auf das anschauliche Phäno­
men zurückzugehen. Scheier wendet sich zum einen gegen einen 
formalistischen Personbegriff, nach dem die Person lediglich der 
Ort einer unpersönlichen Vernunfttätigkeit sei und zum anderen 
gegen ein substanzialistisches Personverständnis. Insbesondere sei 
die Person nicht das Ich. Dieses sei nämlich gegenstandsfähig, d.h. 
könne aufgrund von Akten »innerer Wahrnehmung« angeschaut 
werden. Anders die Person. Sie sei prinzipiell nicht gegenstands­
fähig. Sie sei vielmehr dasjenige, was jedem durch Akte angeschau­
ten Ich noch zugrunde liege. Scheier charakterisiert die Person als 
den »einheitlichen Vollzieher« aller Akte (GW II, 380) und als »die 
unmittelbar miterlebte Einheit des Erlebens« (GW II, 372). Der 
Sinn dieser Charakterisierung besteht darin, daß Scheier auch hier 
auf eine dem distinkten und expliziten Auffassen vorgelagerte Pha­
se unseres Seins hinweist, aus der heraus sich unsere Welt erst auf­
baut. Damit wird auch die Person in der prälogischen Schicht ange­
siedelt.

Die Person ist der Zielpunkt der Schelerschen Ethik insgesamt, 
denn die Person ist der »ursprüngliche« (GW II, 49) Wertträger. Der 
moralische Leitgesichtspunkt besteht darin, daß die Person durch 
einen Übergang von niedrigeren zu höheren Werten ein »Wert­
wachstum« (GW II, 497) erfahre. Wie aber kann dieses Wertwachs­
tum stattfinden? Scheiers Antwort liegt ganz in der Linie seiner In­
tellektualismuskritik. Das Wertwachstum gelingt nicht aufgrund der 
Orientierung an einer Ethik, d. h. an einer ausdrücklichen Systema­
tisierung unserer sittlichen Einsichten. Der Artikulation unserer sitt­
lichen Einsichten in einer Ethik könne kein Gewicht zukommen, un­
sere sittliche Einsicht zu verbessern. Die Ethik sei eine nachträgliche 
und keineswegs für sich selbst verläßliche Theoretisierung. Scheier 
schreibt: »Wenn wir uns in ethischen Fragen nicht in gleicher Weise 
auf die Lösungen verlassen, die die Forscher der Moral geben, wie in 
der Astronomie auf die Astronomen, so liegt dies daran, daß alle 
>Ethik< die sittliche Einsicht als Evidenz im Fühlen, Vorziehen, Lie­
ben, Hassen bereits voraussetzt.« (GW II, 329) Es seien vielmehr 
Vorbilder, durch die das Wertwachstum einer Person befördert wer­
de. »Nicht abstrakte Sittenregeln allgemeingültiger Art wirken auf 
die Seele formend, gestaltend, sondern immer nur anschauliche Vor­
bilder.« (GW X, 263) Auch die Vorbilder werden nicht aufgrund ex­
pliziter moralischer Beurteilungen erfahren, sondern in einem prä­

Person und Wert A- 103

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rolf Lachmann

logischen Erfassen ihrer Wertstruktur.4 Die prälogische Werterfah­
rung und ihr Wachstum ist daher auch der Zielpunkt der Moral.

Es ist diese Argumentationslinie einer konsequenten prälogi­
schen Verankerung der Moral, in der die Einheitlichkeit der Scheler- 
schen Position besteht. Scheier hebt die basale Schicht eines qualita­
tiven Auffassens hervor und macht sie zum Dreh- und Angelpunkt 
der Moralität. Allerdings gerät Scheier aufgrund dieser, meiner An­
sicht nach zu Recht vorgenommenen Fokussierung des Qualitativen, 
in eine umgekehrte Einseitigkeit. Denn daß Scheier trotz seiner Kri­
tik an der expliziten - durch Kriterien oder diskursive Gründe gelei­
teten - sittlichen Beurteilung nicht in einen ethischen Irrationalis­
mus gerät, liegt daran, daß er bereits das prälogische Erfassen als 
eine geistige Leistung begreift. So gesehen ist es dann konsequent, 
daß Scheier den theoretischen Explikationen und ausdrücklichen Be­
urteilungen keine weitere Berechtigung einräumt. Sie sind sekundä­
re Leistungen, die keineswegs als überlegene Instanzen der mora­
lischen Beurteilung gelten können. Allerdings ist im Rahmen seiner 
Argumentation überhaupt nicht mehr absehbar, inwiefern das von 
uns doch gelegentlich in Anspruch genommene moralische Beurtei­
len, Artikulieren und Reflektieren überhaupt eine Funktion haben 
kann. Scheier liefert keine Argumente, vom Wertbewußtsein zum 
Bildbewußtsein und zu weitergehenden Explikationen und Artikula­
tionen übergehen zu müssen.

Nun hat Scheier sicherlich recht, wenn er auf die geistige Natur 
des prälogischen Werterfassens hinweist. Auch ist Scheier darin zu 
folgen, daß diese geistige Leistung historisch variierbar und kulturell 
bedingt sei und daher zu »Variationen des Ethos« (GW II, 305) führe. 
Allerdings liefert Scheier keine nähere Analyse der kulturellen Be­
dingtheit der sittlichen Wertvorzugsregeln, weswegen er - aufgrund 
seiner antiintellektualistischen Position - zu einer falschen Bewer­
tung der Rolle sittlicher Artikulationen, etwa in Form der Ethik, ge­
langt. Wenn man davon ausgeht, daß die kulturelle Bedingtheit der 
Moral aufs engste mit den jeweiligen kulturell verfügbaren Artiku­
lationen und d. h. Symbolisierungen zusammenhängt, so verliert 
Scheiers Diskreditierung der Ethik ihre Plausibilität. Dies aus zwei 
Gründen: Zum einen gibt es sittliche Einsicht stets nur im jeweiligen 

4 Vgl. GW II, 564: »Es wäre die äußerste Naivität, anzunehmen, es müsse jemand auch 
etwas als sein Vorbild beurteilen können, damit es Vorbild sei, oder er müsse urteilen 
und aussagen können, was und wer sein Vorbild sei, damit es dieses oder dieser sei.«

104 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethos ohne Ethik?

Rahmen der symbolisch errungenen Deutungen und Verständnisse. 
Angesichts einer Vielzahl verschiedener Deutungsperspektiven 
müssen diese hinsichtlich ihrer jeweiligen Plausibilitäten und Be­
grenztheiten vergewissert werden. Wenn Scheier behauptet, daß der 
Ethik »keinerlei Wert über die intuitiven Evidenzen des Ethos selbst 
hinaus« (GW II, 312) zukomme, so übersieht er, in welchem Umfang 
die sittliche Artikulation an der Gestaltung unserer Wertorientierun­
gen beteiligt ist. Da die Sphäre sittlicher Erkenntnis eben nicht »von 
der Urteils- und Satzsphäre [...] völlig unabhängig« (GW II, 88) ist, 
entsteht die Aufgabe einer explizierenden Vergewisserung unserer 
Wertungen, und d. h. einer Ethik, die sehr wohl auch die Bedeutung 
der Kritik sittlicher Wertungen gewinnen kann.

Zum anderen übersieht Scheier, daß der Gewinn einer sittlichen 
Einsicht wesentlich mit der Artikulation dieser sittlichen Einsicht zu­
sammenhängt. Die sprachliche Äußerung ist nicht lediglich die äu­
ßerliche Objektivierung eines unabhängig davon bereits Gewußten 
oder Verstandenen. Vielmehr gewinnen wir die Einsicht erst indem 
wir eine symbolische Formulierung finden. Es gehört zu den wesent­
lichen Erkenntnissen symboltheoretischer Konzeptionen, daß wir 
erst durch die symbolische Artikulation ein Wissen gewinnen, das 
wir unabhängig davon nicht - jedenfalls nicht in derselben Form - 
haben.5 Anstatt eines linearen Verhältnisses von Einsicht und Arti­
kulation, so wie es Scheier behauptet,6 besteht zwischen ihnen ein 
Verhältnis gegenseitiger Bedingung und Korrektur. Um diesem 
Sachverhalt Rechnung zu tragen bedarf Scheiers Ethik einer sym­
boltheoretischen Transformation, die die Betonung der qualitativen 
Dimension aufrechterhält, diese aber im Rahmen der mehrfachen 
symbolischen Bedingtheiten unseres Verstehens deutet. Als Aus­

5 Vgl. Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Erster Teil, Die Sprache 
(1923), Darmstadt 1988, S. 18. Scheier formuliert genau diese Position in Wesen und 
Formen der Sympathie in bezug auf den künstlerischen Schaffensprozeß und die Selbst­
wahrnehmung überaus klar: »Wie der Maler erst im Prozeß der Darstellung in die 
Farben-, Licht- und Schattenfülle seines äußeren Gegenstandes eindringt, nicht aber 
zuerst sieht, um dann darzustellen - so ist auch die Selbstwahrnehmung daran gebun­
den, daß sich das Wahrzunehmende in Ausdruckstendenzen umsetze.« (GW VII, 245 f.) 
Dieser Einsicht hat Scheier in seiner Ethik nicht Rechnung getragen.
6 Solch ein lineares Modell scheint mir für Scheier typisch, wenn er auch in anderen 
Zusammenhängen die Möglichkeit einer Rückwirkung der »Äußerungen« auf den 
»Grund der Äußerung« bestreitet. Vgl. GW II, 132, wo er behauptet, daß die Gesinnung 
»primär varriert«, d. h. eigenständig und nicht erst aufgrund einer Rückwirkung der aus 
ihr entstehenden Absichtsbildungen.

Person und Wert A- 105

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rolf Lachmann

gangspunkt für eine solche symboltheoretische Transformation der 
Wertethik möchte ich auf die ethische Position Alfred North White- 
heads eingehen. Daß dies kein willkürlicher Exkurs ist, sondern daß 
vielmehr grundlegend gemeinsame Motive und eine weitgehend 
konvergierende ethische Position vorliegen, möchte ich wenigstens 
durch einige Hinweise belegen.

II. Alfred North Whiteheads symboltheoretische Wertethik

Whitehead hat zwar keine seiner Untersuchungen direkt der Ethik 
gewidmet. Allerdings beinhaltet seine Metaphysik, eines deren zen­
traler Ziele die Verankerung des Wertbegriffs in der Natur des Seins 
ist, eine religionsphilosophische und auch ethische Position. Eine Par­
allele zu Scheiers Philosophie kann man bereits darin erkennen, daß 
sich Whitehead für die Entwicklung seiner Metaphysik neben zahl­
reichen anderen Quellen insbesondere auch auf eine Vergegen­
wärtigung stützt, die man als eine Phänomenologie menschlicher 
Erfahrung bezeichnen kann. Whitehead räumt der umfassenden Ver- 
gegenwärtung des Erlebensvorgangs sogar eine ausgezeichnete heu­
ristische Bedeutung für die Charakterisierung der Natur von Sein 
ein.7 Da auch unser Erleben ein reales Geschehen sei, liege hier ein 
ausgezeichneter Ausgangspunkt für ein Verständnis der Natur von 
Sein vor. Aufgrund dieser Annahme gewinnt Whitehead in der Ent­
wicklung seiner konsequenten Prozeßtheorie, die den neuzeitlichen 
Verständnisrahmen von passiver Materie und der Wirksamkeit un­
abhängig bestehender Natur-Gesetze überwindet, die Anknüpfungs­
punkte für die Einbeziehung der Dimensionen menschlicher Subjek­
tivität.

Seine phänomenologische Beschreibung unserer Erfahrung 
führt Whitehead zur Kritik an der Annahme bedeutungsloser, passi­
ver und wertloser Existenz.8 Jeder Erlebensvorgang ist ein Vorgang 
der Werterfahrung und der Wertrealisierung.9 Unser Erleben hat 

7 Vgl. Alfred North Whitehead, Prozeß und Realität. Entwurf einer Kosmologie (1929), 
Frankfurt a.M. 1987, S. 217.
8 Für eine ausführlichere Darstellung vgl. Rolf Lachmann, Ethik und Identität. Der 
ethische Ansatz in der Prozeßphilosophie A. N. Whiteheads und seine Bedeutung für 
die gegenwärtige Ethik, Freiburg 1994.
9 Vgl. Alfred North Whitehead, Modes of Thought (1938), New York 1968, S. 111.

106 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethos ohne Ethik?

nicht den Charakter einer »leeren Aktualität«, zu der erst nachfol­
gend Bewertungen und Emotionen hinzuträten. Vielmehr hat es 
einen durchgängigen Charakter von Bedeutsamkeit, emotionaler Fär­
bung und Werthaftigkeit. Whitehead verweist in diesem Zusammen­
hang auch auf in der Dichtung artikulierte Einsichten: »Wenn wir 
uns an die poetische Wiedergabe unserer konkreten Erfahrung erin­
nern, dann sehen wir, daß das Element des Werts, des Wertvollseins, 
des Werthabens, des Selbstzwecks und der Eigenständigkeit bei kei­
ner Erklärung eines Geschehnisses als das konkreteste wirkliche Et­
was vergessen werden darf. >Wert< ist das Wort, das ich für die innere 
Realität eines Geschehnisses verwende.«10 11 Es ist dieser Sachverhalt 
eines werthaften Erlebens, den Whitehead zum Bezugspunkt seiner 
Aussagen zur Ethik macht. Jeder Erlebensvorgang hat einen unter­
schiedlichen Grad von Erlebens- oder Erfahrungstiefe, Whitehead 
spricht auch von Intensität. Je nach Art des Prozesses handelt es sich 
um das Entstehen einer schwachen und trivialen oder einer bedeu- 
tungs- und wertvollen Erfahrung.11

Dies gilt nach Whiteheads Auffassung übrigens für alle, auch 
für Naturprozesse. Hier steht ein auf immer niedrigere Energie­
niveaus absinkender Verfallsprozeß einer gegenläufigen Aufwärts­
entwicklung, so wie sie die Evolution immer höherer und komplexe­
rer Lebewesen darstellt, gegenüber.12 So sind nicht erst die Evolution 
der Lebewesen oder die Entwicklung der menschlichen Zivilisation 
der Gewinn höherer Niveaus der Wertintensität, sondern bereits die 
Evolution der Elektronen, Moleküle und Sterne. Aber die deutlichste 
Exemplifizierung der Evolution höherer Werterfahrungsniveaus ist 
die Evolution der höheren Phasen der Erfahrung, als die Whitehead 
die Bewußtseinsleistungen des Menschen begreift.

Gut ist ein Vorgang dann, wenn ein bestehendes Wertniveau 
aufrechterhalten, und im besonderen Sinne dann, wenn eine höhere 
Werterfahrung realisiert wird. »Moralität besteht in der Kontrolle 
von Prozessen, um Bedeutung zu maximieren. Es ist das Ziel auf 
Tiefe der Erfahrung in den verschiedenen dazugehörigen Dimensio­

10 Alfred North Whitehead, Wissenschaft und moderne Welt (1925), Frankfurt a. M. 
1984, S. 114.
11 Whitehead erläutert die Steigerung von Wertintensität genauer als das Herstellen 
einer »ausgewogenen Komplexität« der Prozeßelemente. Vgl. Whitehead, Prozeß und 
Realität, a.a.O., S. 505.
12 Vgl. Alfred North Whitehead, Die Funktion der Vernunft (1929), Stuttgart 1987, 
S. 23 f.

Person und Wert Ar- 107

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rolf Lachmann

nen.«13 Das Phänomen des Schlechten besteht im Verlust höherer 
Werterfahrungen.

Bereits aufgrund dieser wenigen Hinweise werden sowohl Ge­
meinsamkeiten als auch Unterschiede zwischen Whiteheads und 
Scheiers Konzeptionen erkennbar, die aber an dieser Stelle nicht nä­
her erörtert werden sollen. Wichtig ist, daß Whitehead die symboli­
sche Natur und die interpretative Formung unserer Erfahrung insge­
samt verdeutlicht. Auf diese in Whiteheads Position stattfindende 
symboltheoretische Wendung möchte ich noch etwas näher einge­
hen. Whitehead stimmt mit Scheier darin überein, daß die Wert­
dimension nicht erst mit expliziten Beurteilungen entsteht, sondern 
den distinkten Wahrnehmungen und ausdrücklichen Beurteilungen 
bereits zugrunde liegt. Ganz analog zu Scheiers Unterscheidung 
zwischen der »Wertkomponente« und der »Bildkomponente« unter­
scheidet Whitehead zwischen »Wahrnehmungen im Modus der kau­
salen Wirksamkeit« und »Wahrnehmungen im Modus der präsenta- 
tiven Unmittelbarkeit«.14

Unter Wahrnehmungen im Modus der präsentativen Unmittel­
barkeit versteht Whitehead die in unserem alltäglichen Wachbe­
wußtsein vorliegende Wahrnehmungsvielfalt von Farben, Formen, 
Tönen usw. Diese sind die Summe dessen, was gemeinhin unter 
Wahrnehmung verstanden wird. Diese Wahrnehmungen erscheinen 
in unserer wachen Gegenwart als »direkt gegeben« oder als »unmit­
telbar präsent«, deshalb die Bezeichnung »präsentative Unmittelbar­
keit«. Hier werden wir mit einem komplexen Formenreichtum di- 
stinkter Wahrnehmungen konfrontiert. Dies entspricht Scheiers 
»Bildkomponente«.

Neben diesen Wahrnehmungen gibt es eine grundlegend andere 
Wahrnehmungsform, die in den neuzeitlichen Wahrnehmungstheo­
rien nahezu völlig ignoriert wurde. Whitehead bezeichnet diese 
Wahrnehmungsform als »Wahrnehmung im Modus der kausalen 
Wirksamkeit«. Es handelt sich hierbei um die Wahrnehmung, daß 
etwas auf uns einwirkt, um das Spüren einer kausalen Beeinflussung. 
Wenn etwa in einem dunklen Zimmer plötzlich das Licht angeschal­

13 Vgl. Alfred North Whitehead, Abenteuer der Ideen (1934), Frankfurt a.M. 1971, 
S. 469: »Die Moralität besteht im Abzielen auf das Ideale; und auf ihrem elementareren 
Niveau geht es ihr um das Verhindern des Rückfalls in niedrigere Zustände, weshalb die 
Stagnation ein tödlicher Feind der Moralität sein muß.«
14 Vgl. dazu insbesondere Alfred North Whitehead, Symbolism. Its Meaning and Effect 
(1927), New York 1985.

108 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethos ohne Ethik?

tet wird, so reagieren wir auf die blendende Helligkeit durch das Zu­
sammenkneifen unserer Augen. Was wir in dieser Situation wahr­
nehmen ist nicht nur ein Wechsel der Form- und Farbeindrücke, also 
das bloße Nacheinander verschiedener optischer Wahrnehmungen. 
Vielmehr ist unser Wahrnehmungsbewußtsein durch ein deutliches 
Spüren einer Beeinflussung gekennzeichnet. Wir fühlen eine kausale 
Beeinflussung, die unsere Reaktion, die Augen zu schließen, er­
zwingt. Dieses Wahrnehmen ist von einer hohen Massivität und 
emotionalen Bedeutsamkeit. Auch hat dieses Spüren einen ausge­
prägten Richtungscharakter. Wie auch immer vage, liegt an der Wur­
zel unseres Bewußtseins ein Erleben von Bewegung, Aktivität, An­
näherung, Entfernung und Übergang. Whitehead charakterisiert 
diese Wahrnehmungsform auch in ihrer Charakteristik eines »Zu­
rückweichens von« und eines »Hinstrebens zu«.15 Im Gegensatz zu 
den distinkten aber trivialen Wahrnehmungen im Modus der präsen- 
tativen Unmittelbarkeit, zeigt sich die massive Macht des Wirkungs­
erlebens in Ärger, Haß, Furcht, Liebe und anderen Emotionen. »Die 
Basis des Erlebens und der Erfahrung ist emotional; allgemeiner ge­
sagt: das fundamentale Faktum ist das Aufkommen einer affektiven 
Tönung, die von Dingen ausgeht, deren Relevanz bereits gegeben 
ist.«16 An der Basis unserer Erfahrung liegt ein vektorielles und rich­
tunggebendes Element.

Die verschiedenen Wahrnehmungsformen treten zum Zweck 
der Ausnutzung ihres unterschiedlichen Informationsgehaltes in ein 
symbolisches Verhältnis. Auf der elementaren Ebene sehen wir in 
den Wahrnehmungen im Modus der präsentativen Unmittelbarkeit 
Hinweise auf die physischen Kräfte, in denen wir stehen und verwen­
den sie so zur praktischen Orientierung. In der höheren Entwicklung, 
die sie im Zusammenhang der kulturellen Existenz des Menschen 
gewinnen, dienen distinkte Symbole zur Artikulation und Formung 
unserer bewegenden und richtunggebenden Orientierungen.

Whitehead hält es für ausgeschlossen, daß wir die verschiedenen 

15 Daher kann man Whiteheads Begriff der Erfahrung im Modus der kausalen Wirk­
samkeit auch durch Scheiers Charakterisierung der elementaren Schicht des Lebendigen 
erläutern. Scheier bezeichnet diese als »bewußtlose[n], empfindungs- und vorstellungs- 
lose[n]« »Gefühlsdrang« als der »unterste[n] Stufe des Psychischen«: ein jeder empfin­
dungsmäßigen Differenzierung vorausliegendes »bloßes >Hinzu<, z. B. zum Licht, und 
>Vonweg<, eine objektlose Lust und ein objektloses Leiden sind seine zwei einzigen Zu- 
ständlichkeiten« (GW IX, 13).
16 Whitehead, Abenteuer der Ideen, a.a.O., S. 326.

Person und Wert A- 109

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rolf Lachmann

Wahrnehmungen in ihrer uninterpretierten Direktheit erfassen 
können.17 Wir stehen stets schon innerhalb symbolischer Interpreta­
tionszusammenhänge und können insbesondere die Richtungs- und 
Bewegungserfahrung nie in ihrer puren Gestalt erkennen. Wir haben 
keinen direkten Zugang zu den uns bewegenden Erfahrungen. Viel­
mehr sind sie unauflöslich mit symbolischen Interpretationen ver­
bunden und werden dadurch auch weitergebildet.18 Gerade deswegen 
besteht die Notwendigkeit ihrer Artikulation und einer daran anset­
zenden Kritik unserer Orientierungen.19 Gleich wohl bleibt unsere 
Werterfahrung sowohl Ausgangspunkt als auch die Zieldimension 
der ethischen - wie auch jeder anderen Beurteilung und Aktivität.

III. Charles Taylors Fokussierung der sprachlichen Artikulation

Man kann Charles Taylors ethische Position in Die Quellen des 
Selbst als eine Weiterführung Scheiers Position unter einem White- 
headschen Vorzeichen verstehen. Auch Taylors Ansatz steht der 
Ethik Scheiers in zentralen Hinsichten sehr nahe. Dies betrifft 
grundsätzlich bereits seine phänomenologische Herangehensweise.20 
Aufgrund dieses Ansatzes gewinnt auch Taylor einen sehr viel brei­
ter angelegten Blick auf die Moral als es im Rahmen einer reinen 
Sollensethik oder der ausschließlichen Frage nach der Begründbar- 
keit moralischer Urteile möglich ist. Hieraus ergibt sich ganz analog 
wie bei Scheier eine Emphase gegen die neuzeitliche formalistische 
Ethik mit dem Ziel, die Bedeutung inhaltlicher »qualitativer Unter­
scheidungen« zu rehabilitieren. Unter »qualitativen Unterscheidun­
gen« versteht Taylor Dimensionen des Wertens, »wonach eine ge­

17 Whitehead, Symbolism, a.a.O., S. 54: »Complete ideal purity of perceptive experi- 
ence, devoid of any symbolic reference, is in practice unobtainable for either perceptive 
mode.«
18 Zwar spricht auch Whitehead von der Möglichkeit einer »Intuition«, die aufgrund 
einer Urteilsenthaltung einen vollständigeren Blick auf das uns erfahrungsmäßig Gege­
bene wirft, aber diese Intuition ist kein völliges Verlassen aus unserer symbolisch kon­
stituierten Interpretationszusammenhängen. Es ist der Versuch, die volle Komplexität 
unserer Erfahrungen auch gegen unsere Symbolisierungen geltend zu machen. Dies 
gelingt allerdings immer nur als ein temporäres Distanzieren aus dem Fluß unserer 
Interpretationen. Vgl. dazu meine Darstellung in Ethik und Identität, a.a.O., S. 84-88.
19 Vgl. Whitehead, Symbolism, a.a.O., S. 69.
20 Vgl. Charles Taylor, Die Quellen des Selbst, Frankfurt a. M. 1994, S. 133 und S. 143, 
wo er seine Methode als eine »moralische Phänomenologie« bezeichnet.

110 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethos ohne Ethik?

wisse Handlung, eine Lebensweise oder eine Art zu fühlen unver­
gleichbar viel höheren Rang hat als die übrigen«21. Qualitative Un­
terscheidungen begründen Vorzugsakte und stellen somit bestimmte 
Rangordnungen her. Ein Fühlen, Handeln oder Leben wird als erfüll­
ter, reiner, tiefer oder bewundernswerter angesehen. Sowohl die Bei­
spiele als auch die Erläuterungen, die Taylor gibt, machen es nahelie­
gend, in den »qualitativen Unterscheidungen« eine Entsprechung zu 
Scheiers Wertbegriff zu sehen. Allerdings, und dies rechtfertigt die 
verschiedene Terminologie, verbindet Taylor damit nicht die Annah­
me einer zeitlosen Ordnung der Werte. Vielmehr handele es sich um 
eine historisch gewachsene und daher auch wandelbare Ordnung un­
seres Gespürs für höherstehende Lebensmöglichkeiten.22 Ganz ähn­
lich wie Scheier weist Taylor darauf hin, daß die »qualitativen Unter­
scheidungen«, oft nur empfunden und auf eine implizite Weise 
gewußt werden. Sie liegen zunächst in einer »Ebene der Inartiku- 
liertheit«. Dies ist für uns normalerweise kein Problem, weil wir ein 
ausgeprägtes »Gespür« dafür haben, was man hier und jetzt tun soll­
te. Auch Taylors Position ist daher eine - allerdings etwas anders 
gelagerte - Intellektualismuskritik.23

Nun ist es möglich, diese unartikulierten intuitiven Vorstellun­
gen zu artikulieren um sie uns ausdrücklich verständlich zu machen. 
Dabei werden sie »ausführlicher formuliert« und »ausbuchsta­
biert«24. Taylor schreibt: »Die Artikulierung unserer qualitativen 
Unterscheidungen ist eine Darlegung des Sinns unserer moralischen 
Handlungen. Sie erklärt mit größerer Vollständigkeit und Fülle die 

21 Taylor, Die Quellen des Selbst, a. a. O., S. 44.
22 Schließlich argumentiert auch Taylor für die unauflösliche Verknüpfung von Selbst 
und Moral. Grundsätzlich steht der Kern des Moralischen in engem Zusammenhang 
mit demjenigen, was er unterschiedlich unser Selbst, Person oder Identität nennt. Vgl. 
Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 15: »Das Selbst und das Gute, oder anders 
gesagt, das Selbst und die Moral sind Themen, die sich als unentwirrbar miteinander 
verflochten erweisen.«
23 Taylor warnt davor, zu große Stücke auf explizite Theorien zu legen, denn es bestehe 
auch die Gefahr der »Banalisierung« und der Nivellierung tatsächlicher moralischer 
Widersprüche. Seine antiintellektualistische Position zeigt sich auch in seiner durch­
gängigen Terminologie des Fühlens und des »impliziten Wissens«. Vgl. Taylor, Die 
Quellen des Selbst, a.a.O., S. 36: »das Gefühl, man verdiene Achtung«, S. 43: »Gefühl 
der Leere«, S. 82: »Gefühl für das Leben als Ganzes«, S. 34: »neuzeitlichen Gefühl«, 
S. 85: »Gefühl dafür, wo man sich in den qualitativen Unterscheidungen befindet«, 
S. 168: »Hintergrundgefühl«, S. 201: »Gefühl, wer man ist«.
24 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 25.

Person und Wert A- 111

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rolf Lachmann

Bedeutung, die eine bestimmte Handlung für uns hat und worin ihr 
Gut- und Schlechtsein, ihre Pflichtgemäßheit oder ihr Verbotensein 
genau besteht.«25 Trotz seiner Vorbehalte gegen explizierende Inter­
pretationen, die nicht von den ihnen zugrundeliegenden Intuitionen 
abgekoppelt werden dürfen, argumentiert Taylor für die Notwendig­
keit der Artikulation unserer intuitiven moralischen Vorstellungen. 
Artikulationen seien grundsätzlich bereits deswegen notwendig, weil 
die moralischen Güter überhaupt nur durch ein gewisses Maß an 
Artikulierung allgemein zugänglich würden. Wenn über Gott nicht 
gesprochen oder die Menschenrechte nicht verkündet würden, wären 
sie als gemeinschaftliche Themen gar nicht zugänglich. Diese Ver­
mittlung wird durch zahlreiche Artikulationsformen, Taylor nennt 
an einer Stelle auch gestische Riten und Musik, erreicht. Allerdings 
argumentiert Taylor für die Notwendigkeit einer »Artikulation im 
engen Sinn«26, einer Artikulation in der Form der »philosophischen 
Prosa«27. Für eine solche »Artikulation im engen Sinn« führt Taylor 
drei Gründe an:

(1) Zunächst sei die Sprache kein beliebiges Medium mensch­
licher Artikulation, sondern eines, das als Ort der Vernunft Bestand­
teil des menschlichen Telos sei. (2) Ferner erweise sich die Artikula­
tion unserer moralischen Vorstellungen als ein Mittel, um uns Kraft 
zu geben, in Richtung unserer moralischen Vorstellungen besser zu 
werden. Die Artikulation werde so zu einer »Quelle der Moral«, sie 
verleihe uns Kraft, um uns in Richtung der durch sie gewonnenen 
Einsichten zu entwickeln. »Ohne alle Artikulation verlören wir jeg­
liche Verbindung zu dem Guten«.28 Die Plausibilität dieser Position 
ergibt sich daraus, daß das Selbst kein Gegenstand im üblichen Sinne 
des Wortes sei, denn »das Selbst wird zum Teil durch seine Selbst­
interpretationen konstituiert«29. (3) Drittens können wir nicht davon 
ausgehen, daß unsere moralischen Intuitionen wohlgeordnet und 
miteinander verträglich sind. Im Gegenteil: unsere moralische Situa­
tion sei voller »Ungereimtheiten« und konkurrierender moralischer 
Vorstellungen. Hier können wir nicht ohne Standpunkt bleiben. An­
gesichts konkurrierender Vorstellungen vom Guten müssen diese ar­

25 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 153 f.
26 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 176.
27 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 197.
28 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 187.
29 Taylor, Die Quellen des Selbst, a.a.O., S. 68. Allerdings können die Interpretationen 
des Selbst niemals völlig explizit sein.

112 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethos ohne Ethik?

tikuliert werden, wenn man vernünftig über sie nachdenken will. 
Aber nicht nur in diesem Zusammenhang einer ethischen Theo­
riebildung, sondern auch in der Perspektive des einzelnen Handeln­
den betont Taylor die Notwendigkeit einer sprachlich verfaßten 
Standortbestimmung. Der einzelne könne, so Taylor, seine eigene 
moralische Position, seine Nähe oder Annäherung an das Gute nur 
dadurch bestimmen, daß er eine Erzählung seiner eigenen Lebens­
geschichte liefere.

Taylors Argumentation für die sprachliche Artikulation sowohl 
in theoretischer Hinsicht zum Zweck der diskursiven Vergewisse­
rung und Kritik unserer Wertungen als auch in persönlicher Hinsicht 
zum Zweck der eigenen Lebens- und Handlungsprüfung ist kon­
sequent, wenn man die symboltheoretische Wendung mitvollzieht, 
nach der unsere Wertungen stets in sowohl kulturell als auch indivi­
duell variierbare Interpretationen eingeflochten sind, für die es keine 
Garantie ihrer theoretischen oder praktischen Richtigkeit und 
Endgültigkeit gibt. Allerdings steckt in Taylors Position noch ein 
Rest jenes Intellektualismus, den Scheier zu überwinden sucht. Tay­
lor Fokussierung der Sprache als der moralisch zentralen Artikula­
tionsform ist eine Verengung, die im Rahmen einer symboltheo­
retischen Perspektive nicht plausibel ist.

IV. Vorbilder

Um dies zu verdeutlichen, kann man erneut auf eine Einsicht Sche­
iers zurückgreifen. Denn in der Konsequenz seiner Intellektualis­
muskritik liegt die Hervorhebung der sittlichen Bedeutung von Vor­
bildern: »Nicht abstrakte Sittenregeln allgemeingültiger Art wirken 
auf die Seele formend, gestaltend, sondern immer nur anschauliche 
Vorbilder.« (GW X, 263) Scheier weist darauf hin, daß wir die Wert­
linien einer anderen Person oft gerade nicht aufgrund der detaillier­
ten Angabe ihrer Eigenschaften oder ihrer Lebensgeschichte ver­
stehen. Vielmehr sind wir in der Lage, aus »dem Gemenge von 
empirischen Einzelteilen heraus - gegebenenfalls nur an einer Hand­
lung, ja einer Ausdrucksgeste - die Linien ihres Wertwesens heraus­
zuschauen und herauszuarbeiten [...]; ein >Wesen< ihrer selbst, das 
uns durch die empirische, historische und psychologische Kenntnis 
ihres Lebens weit mehr verhüllt wird als aufgezeigt [...]« (GW II, 
480). Wir erkennen die Werte einer Person oft an Kleinigkeiten, etwa 

Person und Wert A- 113

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rolf Lachmann

ihren konkreten Reaktionen in besonderen Situationen »in den Aus­
drucksphänomenen, in Lächeln, Gesten usw.« (GW II, 131).30 Wenn­
gleich auch solche Erkenntnis einer Person aufgrund einzelner 
Ausdruckserscheinungen durchaus nicht immer die zweifelsfreie Ge­
wißheit und Richtigkeit hat, die Scheier unterstellt, gibt es doch 
zweifelsohne eine solche Erkenntnismöglichkeit anderer Personen. 
Dies ist deswegen so, weil wir auch andere Personen zunächst in ihrer 
ungeteilten Ganzheit erfahren. »Wir lieben vielmehr und hassen zu­
nächst immer ganze, ungeteilte Personen auf Grund ihres Gesamt­
werteindrucks (Gestalt).« (GW X, 273)31

In dieser Position konvergieren Scheiers und Whiteheads Auf­
fassungen - allerdings mit dem Unterschied Whiteheads symbol­
theoretischer Akzentverschiebung. Denn auch Whitehead weist 
darauf hin, daß die kulturelle Formulierung gemeinsamer Wertrich­
tungen sich ganz verschiedener Typen der Symbolisierung bediene. 
In diesem Zusammenhang weist er insbesondere auf die »symboli­
sche Funktion großer Personen«32 - Whitehead nennt als Beispiele 
Washington und Jefferson - hin, die den historischen Sinn, die Rich­
tungen und Bewertungen der kulturellen und gesellschaftlichen Ent­
wicklung in hervorstechender Weise verkörpern.

Scheiers und Whiteheads Betonung der sittlichen und wertstif­
tenden Bedeutung von Vorbildern besagt, daß unsere Orientierun­
gen im sittlichen Raum, zwar symbolisch - nicht aber ausschließlich 
und möglicherweise auch gar nicht vornehmlich sprachlich konstitu­
iert sind. Dies gilt deswegen gerade für unsere sittliche Orientierung, 
weil diese es mit Qualitäten zu tun hat, die sich einer analysierenden 
und definierenden Anstrengung entziehen.33 Sowohl unsere indivi­
duelle als auch unsere kulturelle sittliche Entwicklung verläuft ent­
lang zahlreicher Symbolisierungsformen, die sich zum Teil wechsel­

30 Vgl. auch GW II, 477, wo Scheier darauf hinweist, daß wir es vermögen »sowohl von 
einer einzelnen Handlung, ja auch von jeder beliebigen Ausdruckserscheinung aus die 
Individualität der Person zu verstehen«.
31 Diesen Gedanken kann man auch auf die sittliche Selbsterkenntnis übertragen. Auch 
diese vollzieht sich wesentlich auf dem Wege des Erkennens repräsentativer Details. Wir 
erfahren etwas über uns selbst gerade aufgrund unserer Reaktionen angesichts konkre­
ter Herausforderungen. Nicht durch das Erzählen unserer Lebensgeschichte, sondern in 
unserem Bedauern, in einer Situation nicht beherzt genug gehandelt, die Initiative er­
griffen, eine Chance nicht wahrgenommen oder eine helfende Tat unterlassen zu haben, 
erkennen wir uns in sittlicher Hinsicht selbst.
32 Whitehead, Symbolism, a.a.O., S. 77.
33 Zu Scheiers These der Nichtdefinierbarkeit der Wertqualitäten vgl. GW II, 47.

114 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethos ohne Ethik?

seitig erhellen, aber auch eine partielle Eigenwirklichkeit besitzen 
und die sich jedenfalls nicht restlos aufeinander reduzieren oder aus­
schließlich an eine einzige Form binden lassen. Diesem Sachverhalt 
kann man mit Susanne K. Langer eine symboltheoretische Erklärung 
geben. Hierauf möchte ich abschließend eingehen.

V. Susanne K. Langers Konzeption der 
präsentativen Symbolisierung

Susanne K. Langer hat sich ausgehend unter anderem von White- 
heads Philosophie gerade mit den nicht-sprachlichen Formen der 
Symbolisierung befaßt und ihre Bedeutung in verschiedenen Rich­
tungen zu bestimmen gesucht. Wichtig ist insbesondere ihre Unter­
scheidung zwischen der »diskursiven« und der »präsentativen Sym­
bolisierung«.34 Kennzeichnend für die diskursive Symbolisierung ist 
ein Verstehen auf der Grundlage eines konventionell gesicherten Be­
stands bedeutungsdefiniter Symbole. In der idealen Form, in der sie 
in den Wissenschaftssprachen angestrebt wird, resultiert das Verste­
hen der Bedeutung einer komplexen Artikulation aus dem sukzes­
siven Verstehen der Eigenbedeutung der einzelnen Symbole (in 
Kenntnis der Verknüpfungsregeln). Das Verstehen präsentativer 
Symbole verfährt in genau entgegengesetzter Richtung. Auch prä- 
sentative Symbole - beispielsweise Bilder oder Musikstücke - sind 
hochkomplexe Artikulationen. Allerdings sind deren Elemente nicht 
von vornherein bedeutungsdefinit. Vielmehr gewinnen die Elemente 
ihre Bedeutung erst aufgrund der relationalen Anordnung im Ge­
samtzusammenhang aller anderen Elemente. Was ein einzelnes Ele­
ment bedeutet, ergibt sich nur aufgrund der Kenntnis des gesamten 
Formzusammenhangs. Daher geht das Verstehen hier einen anderen 
Weg. Leitend ist hier zunächst ein Gesamteindruck, die Wahrneh­
mung einer expressiven Qualität, ausgehend von der die einzelnen 
Elemente in ihrer Stellung und in ihrem Beitrag für den Sinn des 
Ganzen betrachtet werden.35

34 Susanne K. Langer, Philosophie auf neuem Wege (1942), Frankfurt a. M. 1984, S. 86- 
108.
35 Vgl. Susanne K. Langer, Feeling and Form. ATheory of Art Developed From Philoso- 
phy in a New Key, New York 1953, S. 379. Auf die Komplexität der Unterscheidung 
zwischen der diskursiven und der präsentativen Symbolisierung kann hier nicht näher 
eingegangen werden.

Person und Wert A- 115

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rolf Lachmann

Genau dieses Charakteristikum der präsentativen Symbolisie­
rung begründe ihre spezifische Ausdruckskraft. Denn die für präsen- 
tative Symbole charakteristische wechselseitige Modifikation aller an 
der Artikulation beteiligten Elemente sei auch für organische und 
emotionale Prozesse typisch. Gerade die präsentativen Symbole sei­
en daher ein geeignetes Ausdrucksmittel solcher Phänomene. Diesen 
Gedanken belegt Langer durch eine Interpretation des mythischen 
Denkens, der Magie und der Rituale als spezieller präsentativer Sym­
bole. Sie legt diese Position dann aber insbesondere auch für ihre 
Philosophie der Kunst36 zugrunde und auch - wenn auch nicht in 
einer annähernd vergleichbaren Ausführlichkeit - für die moralische 
Qualität des Handelns.37

Langers Charakterisierung des Verstehensvorgangs präsentati­
ver Symbole entspricht nun genau der Charakterisierung, die Scheier 
für das Verstehen von Personen gibt, wenn er davon spricht, daß wir 
»zunächst immer ganze, ungeteilte Personen auf Grund ihres Ge­
samtwert eindrucks (Gestalt)« wahrnehmen. Es erscheint daher 
möglich Vorbilder in ihrer symbolischen Rolle, und näherhin in ihrer 
präsentativen Natur analysieren zu können. Ebenso wie die Expres­
sivität präsentativer Symbole, ist die Wertqualität einer Person nicht 
auf einzelne Aspekte reduzierbar, sondern besteht gerade in ihrer 
Verbindung und der wechselseitigen Bestimmung aller persönlichen 
Formelemente.

Allerdings gewinnt man ausgehend von Langers Konzeption 
eine Erweiterung, aufgrund der nicht nur Vorbilder, sondern auch 

36 Nach Langer sind Kunstwerke Symbolisierungen unseres Fühlens. Gemeint sind da­
bei nicht einzelne Gefühle (wie Traurigkeit oder Vitalität), sondern die generelle Form­
dynamik und Morphologie unseres Fühlens, die auch in gegensätzlichen Gefühlen iden­
tisch sein kann. In der Sprache können wir solche Strukturen nur benennen, aber nicht 
in ihrer komplexen relationalen Dynamik wiedergeben. Insbesondere in ihrer späteren 
Interpretation der Kunst verwendet sie ausdrücklich den Begriff der »Qualität«. Dem­
nach sind Kunstwerke von einer Qualität durchdrungen, die sich aus den artikulierten 
Formverhältnissen: Spannungen und Auflösungen, Bewegungen und Ruhepunkten 
aufbauen. Die Qualität ist nichts anderes als eine anschauliche Objektivierung von 
Gefühlen. Vgl. Susanne K. Langer, Mind: An Essay on Human Feeling, Vol. 1, Balti­
more 1967, S. 106 f.
37 Demnach ist die fundamentale Qualität des menschlichen Handelns ihre »intuitiv« 
stattfindende Beurteilung als vornehm, trivial, heilig und zahlreicher anderer Qualitä­
ten, für deren Bezeichnung Langer von ihrem »Ethos« oder »Wert« spricht. Darin zeigt 
sich möglicherweise ihre Aufnahme Scheiers Ethik, auf die Langer in anderem Zusam­
menhang verweist. Vgl. Susanne K. Langer, Mind: An Essay on Human Feeling, Vol. 3, 
Baltimore 1982. S. 102.

116 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethos ohne Ethik?

andere präsentative Symbolisierungen als Objektivierungen wert- 
hafter Qualitäten verstanden werden können. Die auf den ver­
schiedensten Weisen - so etwa durch das Design unserer Gebrauchs­
gegenstände, rituelle Zeremonien, alltägliche Umgangsformen, 
Kunstwerke, Architektur und die Musik - stattfindende Durchfor­
mung unseres Lebens hat einen großen Einfluß darauf, in welchen 
Weisen wir unser Fühlen und Erleben organisieren. Zur Bezeichnung 
dieses kulturellen und sittlichen Einflusses spricht Langer von der 
individuellen und kollektiven Stilbildung unseres Fühlens.38

VI. Schluß

Ich möchte die verschiedenen Gedanken zusammenführen und in 
einem Punkt verdeutlichen. Scheiers These ist, daß sich die Moral 
aus dem Erfassen von Wertqualitäten speist und auf ihre Realisie­
rung ausgerichtet ist. Allerdings, so habe ich mit Whitehead argu­
mentiert, muß diese Position symboltheoretisch reformuliert wer­
den. Die symboltheoretische Reformulierung bringt dann aber auch 
die Forderung nach einer expliziten Artikulation mit sich und 
schreibt der Artikulation die wichtige Funktion zu, auf unsere impli­
ziten Wertungen und unser prälogisches Erfassen von Werten for­
mend zurückzuwirken. Sicherlich ist die hervorstechende Form der 
symbolischen Artikulation die Sprache, denn nur so kann eine dis­
kursive und argumentative Prüfung unserer Verständnisse stattfin­
den. Dies ist die zentrale These von Taylor. Allerdings darf die Arti­
kulation weder individuell noch kollektiv auf die Sprache begrenzt 
werden. Vielmehr ist der zentrale Stellenwert gerade der präsentati- 
ven Symbolisierungen zu sehen.39 Auch wenn Taylor argumentiert, 
daß durch die Artikulation eine Verlebendigung stattfinde, so gilt 
dies gerade für die nicht-diskursiven Symbole weit eher als für dis­
kursive Artikulationen. Es sind fesselnde und begeisternde Men­
schen, aber auch Bilder, Gesten oder Musik, die in unserem Alltag 
als Quellen der Moral fungieren. Schließlich ist im Zusammenhang 

38 Vgl. dazu meinen Aufsatz Freiheit durch Form. Susanne K. Langers praktische Kul­
turphilosophie, in: G. Schweppenhäuser, J. Gleiter (Hg.), Kultur-Philosophische Spuren­
suche. Weimar (im Druck).
39 Daß dem so ist, wird bereits durch Taylors eigenen Hinweis auf moralische Ontolo- 
gien, die sich ausdrücklich gegen eine diskursive Artikulation wehren (z.B. das Kriege­
rethos), deutlich.

Person und Wert A- 117

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rolf Lachmann

einer sprachlichen Artikulation zum Zweck einer rationalen Reflek- 
tion der permanente Rückbezug auf andere Artikulationen, in denen 
die qualitativen Unterscheidungen eine anschauliche Objektivierung 
gewinnen, unausweichlich. Der ethische Diskurs wird von nicht-dis- 
kursiven Einsichten getragen und muß seine Reflexionen darauf 
ebenfalls permanent beziehen, denn diese bilden den orientierungs­
stiftenden Zielpunkt der rationalen Argumentation.

Gerade weil die Moral es wesentlich und letztlich mit der Ge­
staltung unseres qualitativen Fühlens zu tun hat, gewinnen die nicht­
sprachlichen Symbole eine herausragende Bedeutung für unsere sitt­
liche Entwicklung. Es sind nicht nur Vorbilder, sondern auch andere 
präsentative Symbole, die sittlich formgebend und orientierungsstif­
tend sind. Wir handeln stets aus einer qualitativen Orientierung her­
aus, die unsere konkrete Absichtsbildung bestimmt. Diese ist durch­
aus labil und bedarf der Formgebung und Formstabilisierung. Sie ist 
empfänglich für Möglichkeiten ihrer Umbildung, die uns auf ver­
schiedenen Wegen entgegentreten können. Vor allem in einzelnen 
Menschen, vielleicht in besonderen Vorbildern, in anderen atmo­
sphärischen Bildern, die gleichsam als Lichtpunkte unserem Leben 
Richtungen andeuten, gewinnen wir Ansatzpunkte für unsere eigene 
Entwicklung.

Dies kann man ausgehend von Scheiers Begriff des »Bildungs­
wissens« einen Schritt weiter verdeutlichen. Unter Bildungswissen 
versteht Scheier ein Wissen, das zur Bildung, d.h. zur »freien[n] 
Selbstentfaltung aller Geisteskräfte der Person und für das Wachs­
tum des Geistes« (GW VIII, 206) dient. Dieses Wissen erläutert er 
in einer Terminologie des Gewinns eines Stiles unserer gesamten 
Persönlichkeit. So spricht er von Bildung als »Inbegriff aufeinander 
zur Einheit eines Stiles angelegter idealer beweglicher Schemata für 
die Anschauung, das Denken, die Auffassung, die Bewertung und 
Behandlung der Welt« (GW VIII, 209). An anderer Stelle charak­
terisiert er Bildung als »individuell eigentümliche Form, Gestalt, 
Rhythmik, in deren Grenzen und nach deren Maßstäben alle freien 
geistigen Tätigkeiten eines Menschen [...] ablaufen.« Und weiter: 
»Bildung - das ist [...] Prägung und Gestaltung einer lebendigen 
Ganzheit in der Form der Zeit, einer Ganzheit, die aus nichts besteht 
als Abläufen, Prozessen, Akten.« (GW IX, 89 f.) Es ist diese Termino­
logie von Stil, Rhythmik und prozessualer Ganzheit, die auf die Be­
deutung anderer als der sprachlichen Symbolisierung, und gerade auf 
die Bedeutung der Musik für die Persönlichkeitsbildung hinweist. 

118 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethos ohne Ethik?

»Ganzheit in der Form der Zeit«, durchgängige Aktivität, »Rhyth­
mik« und »Einheit eines Stiles« sind elementare Bestimmungen 
unserer Wahrnehmung des Musikalischen. Gerade deswegen kann 
Musik die Artikulation von Formen sein, an die wir in der Bildung 
unserer Persönlichkeit anschließen.40 Genau dieser Zusammenhang 
ist seit der antiken Philosophie im Begriff eines »Ethos der Musik« 
gesehen und behauptet worden.

Das von Scheier skizzierte Verhältnis von prälogischem Werter­
fassen und logisch-urteilsmäßiger Intellektualität bedarf einer Neu­
formulierung, für die an die Analyse der unterschiedlichen präsenta- 
tiven und diskursiven Logiken der Symbolisierung angeknüpft 
werden kann. Es ist unausweichlich, das Wertwachstum von Per­
sonen in ihrer Verflechtung mit der Vielzahl von Symbolisierungs­
formen zu sehen. Es sind kulturelle Artikulationen der verschieden­
sten Art, durch die die Bildung unserer Persönlichkeit wie auch 
unserer kulturellen Orientierung gestaltet wird. Sicherlich leisten 
die verschiedenen Symbolisierungsformen Verschiedenes. Für die 
philosophische Reflexion ist die sprachliche Artikulation unabweis­
bar. Aber andere Formen: die Formgebung unserer Alltagswelt, Ma­
lerei und Musik haben eine zum Teil viel größere Bedeutung. Es ist 
daher falsch, eine oder einige dieser Symbolisierungsformen einsei­
tig zu favorisieren oder voneinander abzugrenzen. Vielmehr ist ihre 
wechselseitige Durchlässigkeit zu sehen und für unsere sittliche Exi­
stenz zu nutzen. Eine zentrale Perspektive der Wertethik liegt daher 
in der Analyse und Verbindung der verschiedenen Symbolisierungs­
formen unter dem Gesichtspunkt ihrer Beiträge für die Entwicklung 
unserer Moral.

40 Sicherlich hat Scheier Recht, wenn er sich in GW IX, 104, dagegen wehrt, den Men­
schen als ein Kunstwerk zu begreifen.

Person und Wert A- 119

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

