
Teil I.

Erarbeitung der beiden
sozialphilosophischen Tugenden und

methodische Überlegungen

15

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung zu Teil 1

Der folgende Teil der Arbeit (Teil I) dient dazu, die beiden Tu-
genden inhaltlich zu erarbeiten. Hauptsächlich ist das exegetische
Arbeit: Ich werde versuchen zu zeigen, dass das Kernanliegen (oder
zumindest eines der Kernanliegen) der Aufsätze „Bentham“20 und
„Coleridge“21 die Formulierung zweier philosophischer Tugenden
ist. Dies passiert im Wesentlichen in den Kapiteln 3 (für Coleridges
Tugend) und 4 (für Benthams Tugend).

Diese Deutung ist aber nur unter drei Voraussetzungen plausibel,
die ich in Kapitel 2 ausarbeiten werde. Erstens muss zum Beispiel
klar werden, warum Mill, indem er über zwei Philosophen schreibt,
zwei philosophische Tugenden erarbeitet. Dies ist eine methodische
Überlegung zur Philosophie der Philosophie, die ich einerseits für
zutreffend für die beiden Aufsätze zum anderen aber auch für syste-
matisch zutreffend halte. Weil es eine systematische Überlegung ist,
ist dieser Gedanke natürlich auch für den nächsten Teil relevant, in
welchem ich systematisch für die Tugenden werben will, indem ich
über Mill in der Weise schreibe, in welcher dieser über Bentham
und Coleridge schreibt. Solche methodischen Überlegungen finden
in Kapitel 2 statt.

Zweitens muss gezeigt werden, dass die beiden Aufsätze tatsäch-
lich so zu verstehen sind, wie ich sie verstehe. Formal bedeutet dies
zu zeigen, dass sie als komplementäre Teile einer Einheit gedacht
sind. Dies tue ich ebenfalls in Kapitel 2. Inhaltlich muss meine Deu-
tung gegen alternative Deutungen verteidigt werden. Dies erfolgt
nicht in Kapitel 2, weil diese inhaltliche Frage erst in der detaillier-
teren Auseinandersetzung mit den Aufsätzen beantwortet werden
kann. Ich verteidige meine Deutung gegen alternative Deutungen
am Ende von Kapitel 3. („Coleridge“ legt die alternativen Deutun-
gen sehr viel näher als „Bentham“, deshalb findet die Verteidigung
auch im Kapitel zu Coleridge statt.)

Drittens schicke ich in Kapitel 2 einige Überlegungen zum Status
der Tugenden vorweg, damit verständlich wird, was es eigentlich
ist, das ich im ersten Teil exegetisch Mill unterstelle und für das
ich in Teil II systematisch werben will. Ich bezeichne die Tugenden
dort als „komplementär“, „nicht ableitbar“, aber „nicht exklusiv“

20 Mill, „Bentham“.
21 Mill, „Coleridge“.

17

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung zu Teil 1

und als „konstitutive Ideale“; und ich erkläre, was damit gemeint
ist.

Wie deutlich geworden sein sollte, sind einige der Überlegungen
auch systematisch relevant. Der Hauptanspruch dieses ersten Teils
liegt aber in einer exegetischen, inhaltlichen Erarbeitung der Tu-
genden in den Kapiteln 3 und 4. Die Idee ist, dass nachdem die-
se inhaltlich erarbeitet sind, im nächsten Teil systematisch für sie
geworben werden kann. Unter Berücksichtigung der methodischen
Überlegungen zur Philosophie der Philosophie, die ich bereits in
Teil I anstelle, bedeutet dies, dass ich zu zeigen versuche, dass Mill,
indem er sich an den Tugenden orientiert, einer Tätigkeit nach-
geht, von der sich zeigt, dass sie durch diese Orientierung ein Phi-
losophieren ist, und dass er je nachdem, inwiefern er scheitert oder
erfolgreich ist, dieser Tätigkeit besser oder schlechter nachgeht.

18

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Eine vorläufige Formulierung der
sozialphilosophischen Tugenden und
methodische Überlegungen

In diesem Kapitel werde ich zunächst (Abschnitt 2.1) eine vorläufige
Formulierung von Mills Tugenden geben. Ich habe zwei Gründe, es
so anzugehen:

Erstens möchte ich etwas zum Status meiner Überlegungen (Ab-
schnitt 2.2) sagen. Dies liegt vor allem daran, dass das Aufstellen
philosophischer Tugenden geeignet ist, großen Widerstand hervor-
zurufen. Dies ist zwar in der Philosophie durchaus nichts Beson-
deres und in gewissem Maße natürlich auch erwünscht. Allerdings
möchte ich vermeiden, unnötig Widerstand hervorzurufen. Daher
erkläre ich die Geltung von dem, was ich „Mills Tugenden“ nenne,
genauer und schränke den Skopus meiner These ein. Diese Überle-
gungen zum Status werden sehr viel verständlicher, wenn ungefähr
klar ist, worin die Tugenden inhaltlich bestehen.

Zweitens möchte ich meiner Beschäftigung mit „Coleridge“1 und
„Bentham“2 in Kapitel 3 und Kapitel 4, den Kapiteln, in denen die
Tugenden eigentlich erarbeitet werden, einige methodische Überle-
gungen (Abschnitt 2.3) vorausschicken. Der wichtigste Punkt dieser
methodischen Überlegungen ist, für eine bestimmte Art des Schrei-
bens über andere Philosoph*innen als Argumentationsmethode der
Philosophie der Philosophie zu argumentieren. Und natürlich werde
ich behaupten, dass das, was Mill in den beiden Aufsätzen tut, we-
sentlich Philosophie der Philosophie ist. Es ist eine komplexe Frage,
was eigentlich einen Versuch des sprachlichen Ausdruck dessen, was
wesentlich an unserer philosophischen Praxis ist, besser macht als
einen anderen solchen Versuch und welche Begründungen dafür in
Frage kommen. Und schlimmer noch: Die Antwort auf diese Frage
muss sich im Verfahren schon dessen bedienen, was sie eigentlich
ausdrückt – sie muss gute Philosophie sein. Diese Zirkularität, auf

1 Mill, „Coleridge“.
2 Mill, „Bentham“.

19

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Vorläufige Formulierung und Methode

die ich unten näher eingehen werde, und der Umgang damit, den
ich vorschlagen werde, machen es nötig, bereits ungefähr anzuge-
ben, auf welche der wesentlichen Aspekte unserer philosophischen
Praxis ich eigentlich abziele: Nur so lässt sich verstehen, warum ei-
ne bestimmte Art des Schreibens über andere Philosoph*innen als
Argumentationsmethode in der Philosophie der Philosophie dienen
kann.

Außer der vorläufigen Formulierung der Tugenden, den Überle-
gungen zum Status der Tugenden und den methodischen Überle-
gungen möchte ich in diesem Kapitel auch meine Lesart von Mills
Aufsätzen „Coleridge“ und „Bentham“ als zusammengehörig recht-
fertigen (Abschnitt 2.4).

Die Frage, warum ich den Maßstab für gute Philosophie als Tu-
genden und nicht zum Beispiel als Anforderungen an philosophische
Texte formuliere, gehört nicht zu den Überlegungen, die ich der Ver-
ständlichkeit halber vorausschicken muss. Ich werde die Frage in
diesem ganzen Teil nicht explizit ansprechen. Es wird im Rahmen
der Beschäftigung mit „Coleridge“ und „Bentham“ in Kapitel 3 und
Kapitel 4 lediglich deutlich werden, dass Mill (auch) auf Personide-
ale abzielt. Den eigentlichen Wert darin, es so zu sehen, werde ich
erst in Teil II herausstellen.

2.1. Eine vorläufige Formulierung von Mills
Tugenden

Bentham ist für Mill ein Paradigma für die eine Tugend3; dies werde
ich in Kapitel 4 versuchen zu belegen. Hier jedoch, in Abschnitt 2.1,
bemühe ich mich nur um eine vorläufige Formulierung, die lediglich
dazu dienen soll, die Vorbemerkungen in diesem Kapitel verständ-
lich zu machen. Weder erhebe ich mit diesem Kapitel den syste-
matischen Anspruch, für die Adäquatheit von Mills erster Tugend
zu argumentieren, noch den exegetischen Anspruch, dafür zu argu-
mentieren, dass Mill diese Tugend in Bentham verwirklicht sieht.
Gemäß Benthams Tugend müssen wir uns in der Sozialphilosophie
um Objektivität bemühen. Natürlich ist Objektivität ein höchst
problematischer Begriff, ich werde daher in Kapitel 4 und beispiel-
haft auch in Teil II ausführen, was hier darunter zu verstehen ist.

3 Mill, „Bentham“.

20

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.1. Vorläufige Formulierung der Tugenden

Hier sei dies nur provisorisch angedeutet: Nach Benthams Tugend
müssen wir uns um Gründe für oder gegen eine in Frage stehende so-
ziale Praxis bemühen, die vor dem Hintergrund gültig bleiben, dass
wir die Dinge auch ganz anders machen könnten. Für Bentham und
auch für Mill selbst (siehe Kapitel 5) bedeutet das ein Bekenntnis
dazu, Philosophie auch als empirisch informierten Lernprozess zu
begreifen – wobei Mill ganz andere Dinge unter „Erfahrung“ ver-
steht als Bentham. Mill legt aber Wert darauf, dass Benthams Tu-
gend nicht auf den Empirismus beschränkt ist, wie ich zeigen werde.
Obwohl Mill also selbst der ersten Tugend nachkommt, indem er be-
stimmten Schlüsselerfahrungen in seinem Leben eine Rolle in der
Philosophie einräumt, meint er nicht, dass eine Philosophie der Er-
fahrung direkt aus Benthams Tugend folgt. (Siehe Abschnitt 4.3.1.)

Coleridge ist für Mill ein Paradigma für die andere Tugend, wie
ich in Kapitel 3 zu belegen versuche. Auch für die folgende vor-
läufige Formulierung dieser Tugend, die ich in diesem Abschnitt 2.1
gebe, beanspruche ich weder, sie am Ende des Abschnittes systema-
tisch begründet zu haben, noch belegt zu haben, dass Mill die Tu-
gend in Coleridge verwirklicht sieht. Beides erfolgt in Abschnitt 3.
Coleridges Tugend besteht darin, sich an dem Ideal eines sprachli-
chen Ausdrucks bezüglich unserer sozialen Praktiken zu orientieren,
den eine kompetente Teilnehmer*in an dieser Praxis als adäquaten
Ausdruck dessen, was ihr an dieser Praxis wichtig ist, identifizieren
würde. Auch das, was hierfür nötig ist, bezeichnet Mill als Erfah-
rung: Nur eine, die selbst kompetente Teilnehmer*in an der ent-
sprechenden Praxis ist und erlebt hat, worum es geht, kann dies
primär entscheiden – wobei es nach Mill durchaus Möglichkeiten
gibt, die Erfahrungen andere zu berücksichtigen, auch wenn dies
immer nur der zweitbeste Weg ist.

Beide Tugenden stehen in einem Spannungsverhältnis zueinan-
der. Dies wird bei ihrer eigentlichen Erarbeitung deutlicher. An
dieser Stelle kann es aber schon durch eine skizzenhafte Gegenüber-
stellung der jeweiligen Verfallsformen der Tugenden klargemacht
werden: Während die Verfallsform der ersten Tugend in einem um-
fassenden Reduktionismus philosophischer Gegenstände auf empiri-
sche Begriffe besteht, der letztlich das, was uns an diesen Begriffen
wichtig ist, nicht zu fassen vermag, besteht die Verfallsform der
zweiten Tugend in einem unkritischen Quietismus, der die Vernünf-

21

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Vorläufige Formulierung und Methode

tigkeit einer Veränderung unserer Praxis grundsätzlich verneint4.
Wie dieses Spannungsverhältnis jeweils gelöst wird, ist ein inter-
essanter Gesichtspunkt, anhand dessen sich philosophische Ansätze
vergleichen lassen. Ich werde dies in Ansätzen in Abschnitt 8.1 tun,
wenn ich versuche, Mills Ansatz von anderen Ansätzen abzugren-
zen.

2.2. Bemerkungen zum Status der Tugenden

Komplementarität: Beide Tugenden sind, was ihre Rolle als phi-
losophische Tugenden angeht, komplementär zu verstehen: Dies soll
erstens heißen, dass der philosophische Wert, den ein durch sie ori-
entiertes Philosophieren hat, insofern es um den philosophischen
Wert geht, nur erreicht werden kann, wenn sich das Philosophieren
auch an der jeweils anderen Tugend orientiert – und diese auch in
einem Mindestmaß verwirklicht.

Zwar mag es durchaus auch einen Wert haben, sich lediglich um
einen sprachlichen Ausdruck zu bemühen, den eine Teilnehmer*in
an einer Praxis als adäquaten Ausdruck dessen, was ihr an dieser
Praxis wichtig ist, identifizieren würde. Zum philosophischen Wert
wird dies, so meine Behauptung, aber erst, wenn wir uns auch um
Benthams Tugend, nämlich die Möglichkeit der Kritik dieser Praxis
bemühen. Umgekehrt gilt dies auch: Kritik des Etablierten hat mit
Sicherheit einen Wert, selbst wenn sie nichts anderes ist. Wir sollten
kritische Menschen sein. Alleine dass wir kritisch sein sollten, macht
Kritik aber noch nicht zur Philosophie, so die Behauptung – auch
nicht, wenn wir besondere Maßstäbe der argumentativen Strenge
anlegen oder thematische Einschränkungen auf das konventionelle
Themengebiet der Philosophie vornehmen.

Zweitens soll dies bedeuten, dass die Tugenden substantiell ver-
schieden sind, also zum Beispiel nicht ableitbar aus einer allgemei-
nen philosophischen Tugend, die sie beide umfasst. Die Frage der
Ableitbarkeit wird im nächsten Abschnitt genauer beleuchtet.

4 Womit natürlich nicht gesagt ist, dass damit die Vernünftigkeit der Beibehal-
tung unserer Praxis behauptet werden muss. Eine grundlegende Veränderung
unserer Praxis würde sich der quietistischen Verfallsform der zweiten Tugend
entsprechend einfach der Frage nach ihrer Vernünftigkeit entziehen.

22

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.2. Status der Tugenden

Vor allem der erste dieser Punkte erinnert natürlich an die be-
kannte Frage, ob „die gute Weise menschlichen Lebens“5 eines sei
oder aus mehreren Komponenten bestehe. Bereits im Protagoras6

wird diesbezüglich die nicht unplausible Position diskutiert, dass
das menschliche Gutsein zwar aus Einzeltugenden (zum Beispiel
Tapferkeit, Gerechtigkeit, etc.) bestehe, dass aber diese nur als Kon-
stituenten des menschlichen Gutseins und nicht für sich betrachtet
gut seien. Das führt zu der einigermaßen plausiblen Feststellung,
dass, falls es möglich ist, Tapferkeit ohne Gerechtigkeit zu erwer-
ben, das Gute, das eine Person damit erwirbt, was auch immer es
ist, jedenfalls nicht das menschliche Gutsein oder ein Teil davon ist.
Auch sehr schlechte Menschen können nach dieser Position tapfer
sein; ihre Tapferkeit ist aber keine Verwirklichung des menschlichen
Gutseins. Ich halte es für eine eher scholastische Diskussion, ob wir
stattdessen lieber sagen sollten, was auch immer schlechte Men-
schen erwerben können, es kann jedenfalls keine Tapferkeit sein,
da Tapferkeit der Name einer Tugend sei und ihre Träger*in somit
gut mache. Der dahinter liegende Punkt, den ich gerne auf Mills
philosophische Tugenden übertragen will, bleibt der gleiche:

Ich will nicht sagen, dass es keinen Wert haben kann, jeweils ei-
ne der beiden Tugenden zu verwirklichen und sich um die andere
nicht zu bemühen. Ich will aber erstens sagen, dass philosophischer
Wert erst in der Orientierung des eigenen Philosophierens an bei-
den Tugenden besteht. Genau genommen schwäche ich dies noch
einmal ab. Da ich, wie unten in diesem Abschnitt deutlich wird,
nicht beanspruche die exklusive Bestimmung von Philosophie ge-
geben zu haben, will ich auch nicht ausschließen, dass es andere
Bestimmungen von Philosophie geben mag, nach der die eine oder
die andere der Tugenden alleine wertvoll ist. Das heißt nicht, dass
ich den Punkt dieses Abschnittes aufgebe: Das Eingewendete wi-
derspricht nämlich nicht der Aussage, dass es auch einen solchen

5 „Die gute Weise menschlichen Lebens“ soll hier gemäß Ursula Wolfs Vorschlag
eine Übersetzung von arete sein. Vgl. Ursula Wolf. Die Suche nach dem gu-
ten Leben. Platons Frühdialoge. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch
Verlag, 1996, S. 25. Ich spreche zwar von philosophischen Tugenden und so
könnte eingewendet werden, ich solle auch von der menschlichen Tugend spre-
chen. Ich glaube aber, es ist zur Unterscheidung der Ebenen sogar sinnvoll,
verschiedene Wörter zu verwenden.

6 Ursula Wolf, Hrsg. Platon. Sämtliche Werke, Band 1. 32. Aufl. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt Taschenbuchverlag, 2011, S. 271–337.

23

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Vorläufige Formulierung und Methode

philosophischen Wert gibt, der in der Verwirklichung der beiden
philosophischen Tugenden liegt und der nur erreicht werden kann,
wenn das Philosophieren sich an jeweils beiden Tugenden orientiert.
Und zweitens will ich sagen, dass es keine abstraktere Bestimmung
gibt, die beide Tugenden umfasst und nicht einfach in der Konjunk-
tion beider Tugenden besteht.

Nicht-Ableitbarkeit: Die beiden Tugenden sind nicht aus anderen
Bestimmungen der Philosophie oder der Aufgaben der Philosophie
ableitbar. Diese Behauptung muss sicherlich genauer qualifiziert
werden: Natürlich ist es für einen beliebigen Satz p möglich, diesen
aus anderen Sätzen „abzuleiten“, indem ich zum Beispiel willkür-
lich die beiden Sätze q → p und q formuliere. In vielen Fällen ist
dies natürlich eine unnütze Übung: Die beiden Sätze q → p und
q mögen gänzlich unplausible Behauptungen sein. Aber ich möchte
auch keineswegs ausschließen, dass es auch plausible Behauptungen
über die Philosophie oder philosophische Tugenden gibt, aus denen
ein (mehr oder weniger streng) gültiger Schluss auf meine Formulie-
rungen von Mills philosophischen Tugenden gezogen werden kann.

Dies wird vielleicht am besten an einer Abgrenzung, die weiter
unten in der Dissertation (Abschnitt 8.1.1) noch einmal wichtig
wird, deutlich. Es geht um die Abgrenzung zwischen interner Kri-
tik7 (und ihrem Wert) und der zweiten philosophischen Tugend
(und ihrem Wert). Dazu sei folgendes Argument betrachtet:

(1) Alle Formen legitimer Kritik haben einen philosophischen
Wert.

(2) Interne Kritik ist eine Form legitimer Kritik.

(3) Interne Kritik setzt voraus, dass das, was den Teilnehmer*in-
nen an einer Praxis wichtig ist, in Form eines Normsatzes
sprachlich zum Ausdruck gebracht wird.

7 Ich orientiere mich dabei an dem Begriff interner Kritik, den Rahel Jaeggi
(in Anlehnung an Michael Walzer) zur Abgrenzung von immanenter Kritik
verwendet. (Vgl. Rahel Jaeggi. Kritik von Lebensformen. Berlin: Suhrkamp,
2014, S. 257–276.) In dem gleichen Abschnitt (Abschnitt 8.1.1) werde ich
Mills Tugenden natürlich auch auf Jaeggis eigenes Programm der immanenten
Kritik beziehen und von diesem abgrenzen.

24

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.2. Status der Tugenden

(4) Also ist es auch von philosophischem Wert, uns um einen
sprachlichen Ausdruck zu bemühen, den eine Teilnehmer*in
an einer Praxis als adäquaten Ausdruck dessen, was ihr an
dieser Praxis wichtig ist, identifizieren würde.

Sicherlich ist dieses skizzenhafte Argument an einigen Stellen pro-
blematisch.8 Ich verwende es nur, um das Zugeständnis zu machen,
dass ein Argument in dieser Richtung (klarer formuliert und sorg-
fältiger ausgedrückt) für die erste und/oder die zweite von Mills Tu-
genden möglich und sogar sinnvoll sein mag. Dies würde bedeuten,
dass es möglich sein mag, eine Formulierung einer oder beider von
Mills Tugenden abzuleiten aus anderen Bestimmungen der Philo-
sophie. Das Argument kann so verstanden werden, dass Coleridges
Tugend deshalb eine philosophische Tugend ist, weil Kritik einen
philosophischen Wert hat. Es liegt daher auf der Hand, dass ein
ganz ähnliches Argument auch für Benthams Tugend möglich sein
könnte.9

Die mit dem Zugeständnis, dass solche Ableitungen gültig sein
könnten, verbundene Einsicht ermöglicht es nun, meine These der
Nicht-Ableitbarkeit klarer zu formulieren: Aus welchen Gründen
auch immer sie sonst noch einen Wert haben mögen, die beiden
Tugenden haben auch einen solchen philosophischen Wert, den sie
nicht deshalb haben, weil etwas (substantiell) anderes einen phi-
losophischen Wert hat und sich dieser Wert überträgt. Wir könn-
ten das so Bezeichnete ihren intrinsischen Wert nennen; ich habe
mich stattdessen dafür entschieden, von der Nicht-Ableitbarkeit der
philosophischen Tugend aus anderen philosophischen Tugenden zu
sprechen, weil dies eine methodische Schwierigkeit deutlicher macht,
auf die ich weiter unten (Abschnitt 2.3) näher eingehen will.

Nicht-Exklusivität und Geltungsbereich: Aus dem unter „Nicht-
-Ableitbarkeit“ Geschriebenen wird schon deutlich, dass ich nicht

8 Zum Beispiel könnte eingewendet werden, dass interne Kritik offensichtlich
nur einen Wert haben kann, wenn die internen normativen Festlegungen, die
ihr zu Grunde liegen, einen Wert haben. (Vgl. ebd., S. 269–70.) In anderen
Fällen mag offensichtlich die praktische Überschreitung einer gesellschaftli-
chen Norm besser sein als die Kritik dieser Überschreitung.

9 Tatsächlich glaube ich, dass das für Benthams Tugend auch der Fall ist. Ich
gehe darauf in Kapitel 4 in Abschnitt 4.1 ein.

25

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Vorläufige Formulierung und Methode

behaupten will, dass mit den philosophischen Tugenden Mills die
einzig mögliche Bestimmung der Philosophie gegeben ist.10 Die all-
gemeinste Ebene, auf der dies gilt, ist diejenige, dass ich mit die-
ser Arbeit überhaupt kein Interesse daran verfolge, den Gebrauch
des Wortes „Philosophie“ zu sanktionieren. Dieser Punkt ist relativ
unspektakulär und mit Nicht-Exklusivität möchte ich auch mehr
sagen: Ich möchte sagen, dass es selbst unter denjenigen, mit de-
nen ich mir einig bin, dass wir über das Gleiche reden, wenn wir
„Philosophie“ sagen, Personen geben mag, die informierter und ge-
rechtfertigter Weise eine andere Bestimmung der Philosophie geben
würden.

Es mag einerseits einfach noch mehr Maßstäbe philosophischer
Güte – Tugenden, aber auch Normen – geben, die problemlos ne-
ben den (meiner Behauptung nach) von Mill vorgeschlagenen beste-
hen können. Andererseits mag es Bereiche der Philosophie geben,
die unter anderen Tugenden stehen und die sich an anderen Tugen-
den anstelle von Mills Tugenden orientieren. Um dies etwas weniger
beliebig wirken zu lassen, möchte ich Folgendes vorschlagen: Ers-
tens hoffe ich, dass die Tugenden, wenn auch nicht notwendig, so
doch zumindest hinreichend sind. Eine die etwas tut, das sich an
beiden Tugenden gleichzeitig orientiert, philosophiert zumindest.
Zweitens möchte ich zumindest für den Bereich der Sozialphiloso-
phie vorschlagen, dass beide Tugenden auch notwendig sind. „So-
zialphilosophie“ möchte ich dabei sehr weit verstanden wissen als
alle philosophischen Richtungen, in denen die von uns geteilte so-
ziale Praxis (Lebensform, soziale Wirklichkeit, Institutionen u.s.w.)
in irgendeiner Form der Gegenstand des philosophischen Interesses
ist. Dieser letzte Punkt bedeutet, dass ich in Abschnitt 8.1, wo ich
Mills Tugenden von anderen philosophischen Ansätzen abgrenze,
zeigen muss, dass diese Ansätze trotzdem als Realisierungen (oder
zumindest Realisierungsbemühungen) von Mills Tugenden aufge-
fasst werden können.

10 Dies wäre angesichts der Fülle von Bestimmungsversuchen dessen, was Phi-
losophie ist, auch kaum angemessen. Ohne Anspruch auf Vollständigkeit sind
einige beispielsweise aufgelistet in Max Horkheimer. „Die gesellschaftliche
Funktion der Philosophie“. In: Traditionelle und kritische Theorie. 6. Aufl.
Frankfurt am Main: Fischer, 2005, S. 270–290, S. 270–272.

26

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.2. Status der Tugenden

Konstitutive Ideale: Sind die Tugenden nun konstitutiv für einen
bestimmten Bereich der sozialphilosophischen Praxis oder sind sie
Ideale für gute Sozialphilosophie in diesem Bereich? Hinter einer sol-
chen Frage steckt eine klassische Unterscheidung zwischen konsti-
tutiven und regulativen oder normativen Regeln: Eine Schachspie-
ler*in, die ihre Bauern rückwärts bewegt, verstößt gegen konstitu-
tive Regeln des Schachs – und spielt somit eigentlich nicht Schach.
„Springer am Rand bringt Kummer und Schand’“ hingegen ist eine
regulative Regel: Eine, die ihre Springer an den Rand des Schach-
feldes stellt, spielt zwar Schach, aber möglicherweise schlecht. Al-
lerdings gibt es eine Zwischenform: Eine, der es zum Beispiel egal
ist, ob sie gewinnt oder verliert, spielt auch nicht Schach.11 Natür-
lich ist zu gewinnen keine konstitutive Regel für das Schachspiel –
auch eine, die verliert, spielt Schach. Aber Gewinnenwollen ist kon-
stitutiv. Gewinnenwollen ist, was ich hier als „konstitutives Ideal“
für das Schachspiel bezeichnen will.12 Eine die Schach spielt, muss
zumindest für das Spiel akzeptieren, dass zu gewinnen gut wäre. Es
mag natürlich zahlreiche externe Gründe für eine Spieler*in geben,
nicht gewinnen zu wollen.

Schachanalogien sind problematisch; aber sie haben in diesem
Fall eine gewisse Tradition. In Wirklichkeit sind aber konstitutive
Ideale sehr viel verbreiteter, als es die oben geschilderte Alternati-
ve zwischen regulativen und konstitutiven Regeln erscheinen lassen
mag. Sie sind keine Kuriosität: Von einem kleinen Kind beispiels-
weise, das Geld unterschiedslos in seinem Umfeld verteilt, würden
wir unter Umständen nicht sagen, es sei großzügig, sondern es habe
nicht verstanden, dass unsere Praxis der Geldverwendung mit ei-
ner generalisierten Annahmebereitschaft13 einhergeht und dass das
Gegenstück zur generalisierten Annahmebereitschaft eben eine in-

11 Beispielsweise eine Person, die, wo es möglich ist, immer die Figur setzt, die
am weitesten links oben am Spielfeld steht.

12 Für Donald Davidson ist Rationalität beispielsweise in diesem Sinne ein „kon-
stitutives Ideal“ für Intentionalität. Siehe Donald Davidson. „Mental Events“.
In: Essays on Actions and Events. Philosophical Essays Volume I. Oxford und
andere: Oxford University Press, 2001. Kap. 11, S. 207–225, S. 223 und siehe
Michael Rescorla. „Rationality as a Constitutive Ideal“. In: A Companion
to Donald Davidson. Oxford und andere: Wiley Blackwell, 2013. Kap. 27,
S. 472–488.

13 In Niklas Luhmanns Sprache ist Geld eines der generalisierten Kommuni-
kationsmedien, die Kommunikation auch dort ermöglichen, wo sie sonst un-

27

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Vorläufige Formulierung und Methode

dividuelle Abgabehemmung14 ist. Eine, die die Praxis des Geldes
verstanden hat, weiß, dass sich Geld zu wünschen und es nicht un-
terschiedslos zu verteilen, dazugehört. Wie beim Schachspiel gibt es
natürlich auch hier gute Gründe, nicht beliebig viel Geld anzuhäu-
fen, und es gibt gute Gründe, großzügig zu sein, aber diese Gründe
sind der Praxis unserer Geldverwendung extern; es sind zum Bei-
spiel Klugheitsgründe oder moralische Gründe. Das „Ideal“, Geld
lieber haben als nicht haben zu wollen, ist in diesem Sinne konsti-
tutiv für die Institution des Geldes.

Dadurch, dass ich die beiden philosophischen Tugenden als kon-
stitutive Ideale auffasse, entsteht die Möglichkeit, Philosophie bes-
ser und schlechter zu machen – nämlich dann, wenn eine Philoso-
ph*in sich an den Tugenden orientiert, ihnen aber mehr oder we-
niger gerecht wird. Trotzdem bleiben die Tugenden konstitutiv für
eine bestimmte philosophische Tätigkeit: Es besteht nämlich auch
die Möglichkeit, – unter Umständen, nämlich, wenn es nicht aus
anderen Gründen Philosophie ist (siehe Nicht-Exklusivität) – gar
nicht Philosophie mehr zu betreiben; dies wäre der Fall, wenn eine
Person sich gar nicht an den Tugenden orientiert (und ihr Tun nicht
aus anderen Gründen Philosophie ist; siehe Nicht-Exklusivität).

2.3. Metametaphilosophie

Die zweite der Fragen, von denen ich angekündigt hatte, sie in die-
sem Kapitel zu bearbeiten, ist noch offen. Es ist die Frage, warum
ich mich dafür entschieden habe, meine Thesen anhand von Mill zu
erarbeiten und mich damit, was die akademische Selbstbehauptung
angeht, angreifbarer zu machen, entweder, weil ich eigentlich zwei
Thesen vertrete, eine systematische und eine exegetische, oder weil
ich eine ungünstige und unklare Vermischung von systematischer
und exegetischer Herangehensweise praktiziere. Hinter der konkre-
ten Frage steckt natürlich eine allgemeinere Frage, nämlich die, wie
überhaupt davon überzeugt werden kann, dass etwas wirklich phi-
losophische Tugenden oder Ideale sind.

wahrscheinlich ist. Siehe Niklas Luhmann. Die Gesellschaft der Gesellschaft.
1. Aufl. Bd. 1. Frankfurt am Berlin: Suhrkamp, 1998, S. 316ff.

14 Geld muss darum knapp sein. Siehe ebd., S. 374.

28

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.3. Metametaphilosophie

Zunächst aber zum Titel dieses Unterabschnittes: Es ist vielleicht
eine Unart moderner akademischer Philosophie, die Gegenstands-
bereiche, zu denen gearbeitet wird, mit Komposita aus traditio-
nellen Gegenstandsbezeichnungen und ein oder gar mehreren Vor-
kommnissen der griechischen Vorsilbe „meta“ zu bezeichnen. Dem,
dass dies oft problematisch ist, will ich emphatisch zustimmen.15

Trotzdem hatte ich weiter oben die Bestimmung der Philosophie,
die durch die beiden Tugenden möglich wird, als „Mills metaphi-
losophische Position“ bezeichnet. Dies erlaubt mir jedenfalls, das,
was ich in diesem Abschnitt vorhabe, als Metametaphilosophie zu
bezeichnen. Die Idee ist: Wenn die Erarbeitung der philosophischen
Tugenden Metaphilosophie ist, dann ist ein Reflexionsabschnitt dar-
über, wie ich eigentlich von einer metaphilosophischen Behauptung
überzeugen kann, sicherlich Metametaphilosophie. Dies wiederum
erlaubt mir das Problem, dem sich dieser Abschnitt widmet, iterativ
und durch die verschiedenen „Meta“-Ebenen hindurch zu bearbei-
ten.

Angenommen (1) nämlich, Mill hätte Recht und Philosophie ori-
entiere sich idealerweise an den beiden Tugenden, und angenom-
men, (2) die Behauptung, dass das so ist, die metaphilosophische
Behauptung also, sei selbst eine philosophische Behauptung.16 Es
würde dann folgen, dass der Versuch, von der Behauptung zu über-
zeugen, dass Philosophie sich an Mills beiden Tugenden orientiert,
sich selbst an eben diesen beiden Tugenden zu orientieren hat:

15 Der Grund, wie unten noch deutlicher werden wird, ist, dass hier im In-
teresse philosophischer Arbeitsteilung und vielleicht vermeintlicher Klarheit
eine Trennung von Bereichen vorgenommen wird, die möglicherweise nicht
trennbar sind. Zur Kritik Foots an Hare gehört es zum Beispiel, dass die Be-
stimmung dessen, was überhaupt der Gegenstandsbereich der Metaethik ist,
selbst eine ethische Frage ist – sich in der Konsequenz also Metaethik nicht
völlig neutral bezüglich ethischer Inhalte verhalten kann: Vgl. Philippa Foot.
„Moral Arguments“. In: Mind 67.268 (1958), S. 502–513, S. 511f.

16 Natürlich ist nicht jede Behauptung über die Philosophie eine philosophische
Behauptung: Es gibt wissenschaftssoziologische, institutionell-juristische, his-
torische u.s.w. Aussagen über die Philosophie. Behauptungen dieser Art sind
keine philosophischen Behauptungen und sie sind auch nicht das, was norma-
lerweise als „Metaphilosophie“ bezeichnet wird. Metaphilosophie in diesem
Sinne ist immer auch Philosophie. Ob wir die Behauptung, dass metaphilo-
sophische Behauptungen auch immer philosophische Behauptungen sind, als
eine „metametaphilosophische“, eine „metaphilosophische“ oder eine „philo-
sophische Behauptung“ bezeichnen, ist also letztlich einerlei.

29

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Vorläufige Formulierung und Methode

Es müsste erstens im Verlaufe des Versuches nachgewiesen wer-
den, dass es sich um einen sprachlichen Ausdruck handelt, den eine
Philosoph*in als adäquaten Ausdruck dessen, was ihr an der Phi-
losophie wichtig ist, identifizieren würde. Zweitens müsste gezeigt
werden, dass es auch gut ist, sich dieser Praxis im Gegensatz zu
anderen alternativen Praktiken zu verpflichten.

Was wäre aber erreicht, wenn dies beides gezeigt wäre? Die Art
und Weise, wie in der Philosophie die Meta-Ebenen in der angedeu-
teten Weise kollabieren, führt dazu, dass es sich um ein Selbstan-
wendungsproblem handelt und streng genommen ein solcher Ver-
such zirkulär ist.17 (Im Fall der obigen Rekonstruktion zeigt sich das
daran, dass in der Annahme (1) von der Richtigkeit der Mill’schen
Position ausgegangen wurde.) In gewisser Hinsicht sollte uns dies
nach Unterabschnitt 2.2 auch nicht überraschen: „Nicht-Ableitbar-
keit“ war eine der Qualifikationen dessen, wie ich glaube, dass wir
Mills sozialphilosophische Tugenden verstehen sollten. Ein rein de-
duktives Argument dafür, dass das, was ich Mills Tugenden nen-
ne, Tugenden der Philosophie sind, wäre daher in der Tat überra-
schend.18

17 Eine wissenschaftssoziologische Aussage über die Wissenschaftssoziologie ist
zum Beispiel im Gegensatz dazu normalerweise nicht zirkulär.

18 Ich bin mir nicht ganz sicher, wie bewusst Mill die Erarbeitung seiner philoso-
phischen Tugenden in der Form betreibt, in der er sie betreibt. Das Zirkulari-
tätsproblem dürfte ihm jedoch bewusst gewesen sein: Eine etwas andere Art
und Weise, das Problem zu sehen, ist nämlich, die philosophischen Tugenden
innerhalb der Dichotomie „Wissenschaft“ und „Kunst“ aus Mills System of
Logic einzuordnen, vgl. John Stuart Mill. The Collected Works of John Stuart
Mill, Volume VIII - A System of Logic Ratiocinative and Inductive (Books
IV-VI and Appendices). Hrsg. von J. M. Robson. Toronto und andere: Univer-
sity of Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1974, Buch VI, Kapitel
12. Von philosophischen Tugenden zu sprechen nimmt Philosophie natürlich
als „Kunst“ in den Blick, die nicht rein deduktiv sein kann. Die Unmöglich-
keit eines deduktiven Beweises für letzte Zwecke wird im ersten Kapitel von
„Utilitarianism“ wiederholt. Dort ist natürlich die Moral gemeint – aber Glei-
ches gilt natürlich auch für andere letzte Zwecke. Kapitel 4 wird gelegentlich,
jedoch fälschlich (siehe Abschnitt 6.1.2), so gelesen, als ob eben ein solcher
Beweis unternommen werden sollte, vgl. John Stuart Mill. „Utilitarianism“.
In: The Collected Works of John Stuart Mill, Volume X – Essays on Ethics,
Religion, and Society. Hrsg. von J. M. Robson. Toronto und andere: Univer-
sity of Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1969, S. 203–259, Kapitel
1 und 4.

30

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.3. Metametaphilosophie

Wie kann aber stattdessen vorgegangen werden, um zu zeigen,
dass das, was ich „Mills philosophische Tugenden“ nenne, tatsäch-
lich philosophische Tugenden sind? Offensichtlich müssen wir un-
ser Repertoire an legitimen Argumentationstypen erweitern. An-
gesichts traditioneller Versuche, die Grenzen des Deduktiven zu
sprengen, wäre es vielleicht naheliegend zu versuchen, ein transzen-
dentales Argument zu finden, das etabliert, warum die Tugenden
Tugenden sind. Aber transzendentale Argumente sind nur dann
überzeugend, wenn die Praxis, deren Bedingungen der Möglichkeit
untersucht werden, unausweichlich ist – zum Beispiel weil diejeni-
ge, die sie bestreitet, sie sich selbst zunutze machen muss – oder
zumindest weil sie pragmatisch unverzichtbar erscheint. Dies trifft
auf die Philosophie wohl nicht zu: Denn selbst wenn die Fragen der
Philosophie solche sind, denen wir auf irgendeine Weise nicht aus-
weichen können,19 bedeutet dies noch nicht, dass der Versuch einer
systematischen Beantwortung notwendig oder überhaupt sinnvoll
ist.

Ich will, was ich für Mills eigene Antwort auf diese Frage hal-
te, vorschlagen. Mill, so meine Behauptung, argumentiert nicht de-
duktiv, sondern beispielhaft: nämlich, indem er auf zwei Personen,
Coleridge und Bentham, hinweist, die Träger jeweils einer dieser
Tugenden sind, und indem er darauf hinweist, was an der Art zu
philosophieren dieser Menschen gut und schlecht ist. Dies gesteht
gewissermaßen zu, dass wir dafür, dass es sich wirklich um eine
Form philosophischen Gutseins handelt, die an den beiden jeweils
deutlich wird, nicht deduktiv argumentieren werden können: Eher
umgekehrt, dadurch, dass uns Mill mit Hilfe verschiedener Beispiele
den Wert der Art zu philosophieren, die Coleridge beziehungsweise
Bentham eigen ist, hervorhebt, erkennen wir, dass es sich wirklich
um zwei (1) komplementäre, (2) nicht ableitbare, wenn auch (3)
vielleicht nicht exklusive Formen philosophischen Gutseins handelt.

19 Es wurde zum Beispiel öfter gesagt, die Philosophie beschäftige sich mit
„questions which the reflective human mind finds naturally puzzling“ (Tho-
mas Nagel. What Does It All Mean? A Very Short Introduction To Philoso-
phy. Oxford und andere: Oxford University Press, 1987, S. 3) oder mit Fragen,
die ihr „durch die Natur der Vernunft selbst aufgegeben [sind], die sie aber
auch nicht beantworten kann.“ Immanuel Kant. Kritik der reinen Vernunft.
Hamburg: Meiner, 1956, A VII.

31

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Vorläufige Formulierung und Methode

Dies, so könnte eingewendet werden, erkläre zwar, warum Mill
seine philosophischen Tugenden in zwei Essays über Coleridge und
Bentham entwickele, nicht aber, warum ich sie anhand der Essays
von Mill und nicht meinerseits direkt an zwei Philosoph*innen, viel-
leicht sogar Coleridge und Bentham, entwickelt. Dies ist richtig.
Zum einen aber ist es in diesem Fall hilfreich, um die Methode
darzustellen, sie in ihrer beispielhaften Ausführung bei Mill zu be-
trachten. Vor allem aber dient mir Mill auch selbst als Beispiel für
einen Philosophen, dessen Tun wir als an diesen Tugenden ausge-
richtet sehen können. Dies wird in Teil II nachgewiesen. Wenn es
plausibel ist, dass Mills Tätigkeit, indem er sie an den Tugenden
orientiert, von meinen Leser*innen als adäquater Ausdruck einer
Pointe auch ihrer philosophischen Tätigkeit aufgefasst werden soll-
te, hätte ich die halbe Arbeit geleistet: Coleridges Tugend wäre eta-
bliert. Wenn ich es weiterhin schaffe zu zeigen, dass dies für Mill ein
durch Erfahrung informierter Lernprozess war20 – und nicht etwa
die bloße Verinnerlichung einer zufällig entstandenen historischen
Praxis –, hätte ich damit den anderen Teil der Arbeit geleistet.
Dies ist der methodische Kern der Arbeit und dies erklärt, warum
die Auseinandersetzung mit Mill unverzichtbar zur systematischen
Argumentation dieser Arbeit gehört.

Die Methode ist zirkulär, insofern nur kompetente Philosophie-
treibende (aber natürlich nicht nur professionelle Philosoph*innen)
überzeugt werden könnten: Die Argumente reichen nicht, um die
Gültigkeit der philosophischen Tugenden aus einem der Philoso-
phie externen Maßstab21 abzuleiten. Es ist aber keine schlimme –

20 Wie oben angedeutet, ist Mill stark darum bemüht, nicht nahezulegen, es
folge aus Benthams Tugend, dass Philosophie empirisch sein müsse. Auch die
Kritiker*innen des Empirismus akzeptierten Benthams Tugend, so behaup-
tet Mill. (Siehe Abschnitt 4.3.1.) Aber nachzuweisen, dass eine Entwicklung
als durch Erfahrung informierter Lernprozess verstanden werden kann, ist in
jedem Fall eine – und (zumindest im Falle der Tugenden) Mills eigene – Art
und Weise, Benthams Tugend gerecht zu werden.

21 Auf das gleiche Problem gehe ich in Abschnitt 6.1.3 ausführlicher ein: Das
Problem, das sich Mill stellt, besteht, so behaupte ich dort, in einer auf den
ersten Blick absurden Forderung: dass es nämlich auf der einen Seite in einer
Hinsicht einen externen Maßstab für die Ethik geben muss, anhand dessen
wir unseren eigenen historisch kontingenten ethischen Standpunkt in Frage
stellen können; dass es aber auf der anderen Seite einen solchen Maßstab nicht
geben kann.

32

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.4. Begründung meiner Lesart von „Bentham“ und „Coleridge“

im Sinne einer sich selbst notwendig validierenden – Form von Zir-
kularität: Es ist nämlich nicht so, dass eine, die an einer beliebigen
Stelle in den Zirkel einsteigt, bereits das Ergebnis akzeptiert hat;
vielmehr wird, ob sie es akzeptiert, davon abhängen, ob wirklich
plausibel wird, dass Mills Tätigkeit unter dem Lichte, unter dem
ich sie betrachten werde, tatsächlich als in den Hinsichten philoso-
phisch wertvoll betrachtet werden kann, in denen sie als Verwirkli-
chung der Tugenden aufgefasst werden kann – ob sie also wirklich
sprachlicher Ausdruck eines der Dinge ist, die eine kompetente Le-
ser*in als Witz der Philosophie auffassen würde; und ob sie wirklich
(für Mill) Ergebnis eines empirisch informierten Lernprozesses ist:
Beides ist nicht bereits durch die Beschreibung der Methode garan-
tiert.

Wenn es stimmt, dass das, was ich Mills Tugenden nenne, wirk-
lich sozialphilosophische Tugenden sind, dann sollte es außerdem
möglich sein, mit Hilfe der Formulierungen, die ich von ihnen gebe,
ein Gutsein verschiedener philosophischer Ansätze sichtbar zu ma-
chen. Gute philosophische Ansätze im Sinne der Tugenden zeichnen
sich demnach dadurch aus, dass sie mit der Spannung, die zwischen
beiden Tugenden herrscht, überzeugend umgehen. Ein Kriterium
des Erfolges meiner Ausarbeitung dessen, was ich Mills Tugenden
nenne, ist also, dass sie dazu taugt, einen Weise des Gutsein ver-
schiedener sozialphilosophischer Ansätze zum Ausdruck zu bringen
– und also dazu taugt, verschiedene sozialphilosophische Ansätze
dahingehend zu vergleichen, wie sie dieses Gutsein realisieren. Dies
kann ich in dieser Arbeit natürlich nur sehr unvollständig leisten.
Ich streife diese Frage jedoch in Abschnitt 8.1, in dem ich Mills
Position von anderen Positionen abgrenze.

2.4. Begründung meiner Lesart von „Bentham“
und „Coleridge“

Bevor ich im nächsten und übernächsten Kapitel auf die Texte ge-
trennt voneinander eingehen werde und die Tugenden jeweils her-
ausarbeiten beziehungsweise ihr implizites Vorhandensein in Mills
Texten nachweisen werde, möchte ich in diesem Abschnitt recht-
fertigen, dass es erstens überhaupt sinnvoll ist, je eine Tugend in

33

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Vorläufige Formulierung und Methode

„Bentham“22 und „Coleridge“23 zu sehen und dass zweitens diese
beiden Tugenden von Mill als im obigen Sinne komplementär zu-
einander verstanden wurden.

Sicherlich erlaubt jede Auseinandersetzung einer Philosoph*in
mit anderen Philosoph*innen Rückschlüsse auf die Position ers-
terer: So können wir trivialerweise annehmen, dass Mill das, was
er an Bentham oder Coleridge kritisiert, auch selbst ablehnt, und
dass er das, was er an den beiden lobt, auch selbst gutheißt. Und
es ist ebenso wenig spektakulär darauf hinzuweisen, dass Mill, inso-
fern er über Qualitäten (und Mängel) von Bentham und Coleridge
als Philosophen schreibt, offenbart, was er für gutes und was er
für schlechtes Philosophieren hält. Mills Auseinandersetzung mit
Bentham und Coleridge ist aber nicht nur eine zufällige Rezension
zweier Werke; er schreibt über die beiden: „Whoever could master
the premises and combine the methods of both, would possess the
entire English philosophy of their age.“24 Natürlich müssen Zitate
wie dieses mit Vorsicht genossen werden. Mills Schreibstil, wenn er
über Personen schreibt, die er schätzt, ist oft enthusiastisch und oft
voll des – zum Teil vergifteten – Lobes. Was aber auf jeden Fall ge-
sagt werden kann, ist, dass Mill in dem Zitat zum Ausdruck bringt,
dass er die Grundzüge von Coleridges und Benthams Art und Wei-
se zu philosophieren, ihre jeweiligen Methoden und Prämissen, als
sich ergänzende Teile dessen sieht, wie Philosophie idealerweise sein
sollte.

Dafür, dass die Aufsätze als Einheit gelesen werden können, spre-
chen noch andere Gründe. Erstens sind die Aufsätze zeitlich ver-
hältnismäßig kurz nacheinander veröffentlicht worden und haben
eine ähnliche Struktur. Zweitens wird in beiden Essays das, was er
an den Sujets der beiden Essays jeweils lobt, mit den Schwächen
des Namensgebers des jeweils anderen Essays kontrastiert und das,
was er an seinen Sujets jeweils tadelt, mit den Stärken des jeweils
anderen. Mill meint offenbar, dass, was er an Bentham und Co-
leridge lobt, in ihren Trägern mit Defiziten in den Eigenschaften,
wegen derer er den jeweils anderen lobt, assoziiert ist. Hierin wird
die Spannung zwischen den Tugenden deutlich, die ich bereits be-
hauptet habe. Und drittens verwendet Mill in beiden Fällen die

22 Mill, „Bentham“.
23 Mill, „Coleridge“.
24 Ebd., S. 121.

34

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.4. Begründung meiner Lesart

gleichen Dichotomien (konservativer versus progressiver Philosoph,
intuitive Schule versus Schule der Erfahrung, Außen- versus Innen-
perspektive), um Bentham und Coleridge zu charakterisieren. 25

Dies mag dazu ausreichen, zu sagen, die Ansätze ergänzten sich
laut Mill. Meint Mill aber, dass sie komplementär sind in dem stär-
keren Sinne, den ich in Abschnitt 2.2 erläutert habe? Dazu müsste
ich zeigen, dass Mill meint, dass das, was gut an dem ist, wie Cole-
ridge denkt, eben so lange keine philosophische Güte im eigentlichen
Sinne ist, wie er Defizite in der Tugend hat, die Mill Bentham zu-
schreibt. Und für Bentham gilt das Analoge. Tatsächlich legt Mill in
Coleridge nahe, dass der Versuch, konservative Philosophie zu be-
treiben, absurd sein mag.26 Im Falle von Bentham spricht er sogar
davon, dass Bentham als Philosoph disqualifiziert sei.27 In diesem
Sinne sind die Tugenden auch für Mill in dem von mir vorgeschla-
genen stärkeren Sinne komplementär.28

25 Für die erste Dichotomie siehe z. B. Mill, „Bentham“, S. 78 und z. B. Mill,
„Coleridge“, S. 146; für die zweite z. B. ebd., S. 125–127; und für die dritte
z. B. ebd., S. 119.

26 „And even if a Conservative philosophy [wie die von Coleridge] were an ab-
surdity, it is well calculated to drive out a hundred absurdities worse than
itself.“ ebd., S. 163. Das Zitat legt natürlich nahe, dass Coleridges Philoso-
phie laut Mill trotzdem einen Wert hat. (Tatsächlich geht es unter anderem
um die oben bereits angesprochene Möglichkeit interner Kritik, die durch Co-
leridge möglich wird.) Ich muss nicht bestreiten, dass dieser Wert auch ein
philosophischer Wert sein kann, solange es nicht der intrinsische philosophi-
sche Wert ist, den Coleridges Art zu philosophieren laut Mill habe könnte,
würde sie sich auch an der Tugend orientieren, die Mill in Bentham sieht.
Siehe Abschnitt 2.2.

27 „Bentham’s contempt, then, of all other schools of thinkers; his determination
to create a philosophy wholly out of the materials furnished by his own mind,
and by minds like his own; was his first disqualification as a philosopher.
His second, was the incompleteness of his own mind as a representative of
universal human nature.“ Mill, „Bentham“, S. 91.

28 Natürlich bezeichnet Mill Coleridge und Bentham durchaus als philosopher[s].
Ich möchte vorschlagen, dass dies einfach daran liegt, dass es durchaus mög-
lich ist, etwas zu tun, das unter einer Tugend steht, ohne diese Tugend voll-
ständig zu besitzen. Insofern wir sagen können, dass eine Tätigkeit (wie das
Philosophieren) notwendig unter einer Tugend steht, sagen wir eher, dass es
notwendig ist, dass die Tugend einen Maßstab der Güte und damit auch der
Defektivität für diese Tätigkeit darstellt, als dass wir sagen würden, dass
die Tätigkeit notwendig diesem Maßstab entspricht. In diesem Sinne ist eine
Tätigkeit deren Urheber*in nur eine von den beiden komplementären Tugen-
den besitzt, deswegen nicht notwendig keine Philosophie mehr: Es ist eben

35

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Vorläufige Formulierung und Methode

Für den größeren Kontext meiner Arbeit ist es auch wichtig, dass
Mill sich als unter beiden Tugenden stehend betrachtet (siehe Ab-
schnitt 2.3). Auf den ersten Blick ist natürlich die Nähe zu Ben-
tham offensichtlicher. Denn natürlich macht Mill keinen Hehl dar-
aus, dass er in der Tradition Benthams, der Tradition, die Mill als
die „progressive“29 bezeichnet, steht, und auch politisch stehen Mill
und Coleridge auf unterschiedlichen Seiten des Diskurses: Coleridge
unterstützt in seinen Aufsätzen offen die Tory-Regierungen; Mill
rechnet sich selbst den Philosophical Radicals zu und sitzt später
bekanntermaßen für die Liberal Party im Parlament.

Vor diesem Hintergrund ist es die Art und Weise der Kritik in-
teressant, die in den jeweiligen Aufsätzen zum Ausdruck kommt: In
„Coleridge“ beschränkt sich Mill darauf, kurz anzudeuten, warum
er trotz seiner Wertschätzung desselben inhaltlich anderer Meinung
ist als Coleridge. Rhetorisch stärkere Kritiken an den Institutionen,
die Coleridge verteidigt, finden wir in anderen Texten, die ungefähr
zur gleichen Zeit entstanden sind. Mit Bentham hingegen geht er
sehr viel härter – fast bis zur Grenze der persönlichen Beleidigung
– ins Gericht.30 Die von mir favorisierte Deutung dieses Phänomens
ist, dass Mill, dessen liberale Referenzen innerhalb seiner Leser*in-
nenschaft31 unumstritten waren, sich eher bemüht hat, diesen den
Wert Tugend, die er in Coleridge verwirklicht sah, nahezubringen.32

Diese Deutung muss gegenüber einer einer alternativen Deutung
verteidigt werden, nach der es zum Zeitpunkt der Veröffentlichung
der Aufsätze Mills Strategie war, weitere Personen für sein progres-
sives Projekt zu gewinnen, indem er die Offenheit guter progressi-

schlechte Philosophie in dem Maße, wie ihr die jeweils andere Tugend fehlt,
obwohl die Gedanken in irgendeiner anderen Hinsicht (selbst in einer anderen
philosophischen Hinsicht) gut sein können. Lediglich eine Tätigkeit, die gar
nicht unter beiden Tugenden steht, wäre keine Philosophie mehr – und wir
könnten ihrer Urheber*in daher auch keinen Vorwurf dafür machen, nicht
beide Tugenden zu realisieren.

29 Vgl. z. B. Mill, „Coleridge“, S. 128, S. 160.
30 Er sei als Philosoph disqualifiziert, (Siehe Mill, „Bentham“, S. 91) unfähig

von anderen zu lernen, (Siehe ebd., S. 90) und bis zum Ende seines Lebens
eigentlich ein Junge geblieben, (Siehe ebd., S. 92) um nur einige Beispiele zu
nennen.

31 „Coleridge“ und „Bentham“ wurden zunächst im London and Westminster
Review, einer von Bentham gegründeten Zeitschrift, veröffentlicht.

32 Vergleiche dazu Mills Einschätzung in der Autobiographie Mill, Autobiog-
raphy, S. 227.

36

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.4. Begründung meiner Lesart

ver Philosophie auch für bestimmte konservative Anliegen deutlich
machte. Dies werde ich im Abschnitt 3.4.2 ansprechen. Keine der
Deutungen aber bestreitet, dass Mill sich – und zwar nicht nur ver-
bal – der benthamitischen, „progressiven“ Strömung zurechnet.

Diese inhaltliche und methodische33 Abgrenzung von Coleridge
sollte uns aber, so meine ich, nicht davon abbringen, daran festzu-
halten, dass das Desideratum guter Philosophie für Mill eine Syn-
these beider Ansätze ist:

A true thinker can only be justly estimated when his thoughts
have worked their way into minds formed in a different school;
have been wrought and moulded into consistency with all
other true and relevant thoughts; when the noisy conflict of
half-truths, angrily denying one another, has subsided, and
ideas which seemed mutually incompatible, have been found
only to require mutual limitations. This time has not yet
come for Coleridge.34

Wir dürfen wohl annehmen, dass Mill unter die „minds formed in
a different school“ auch sich selbst (und seine liberale Leser*innen)
zählt; und die Tatsache, dass er schreibt, die Zeit für Coleridge sei
noch nicht gekommen, kann fast wie einen Vorsatz gelesen werden,
zumindest jedoch als Ausdruck einer Überzeugung, dass es gut wä-
re, würde diese Zeit kommen. In diesem Sinne ist es wohl keine
Dehnung der Tatsachen zu behaupten, auch Mill würde sich selbst
unter den Tugenden stehend betrachten, die er Bentham und Co-
leridge zuschreibt.

Worin bestehen nun die beiden Ansätze, die jeder für sich de-
fizitär sind, aber zusammen für Mill das Wesen guter Philosophie
ausmachen? Ein Zugang kann über die Dichotomien gefunden wer-
den, mithilfe derer Mill die Ansätze abgrenzt. Die erste Dichotomie,
die ich oben benannt hatte, war die Dichotomie zwischen intuiti-
ver Schule und Schule der Erfahrung. Sie bezieht sich vor allem
auf die methodische Einordnung und es verzerrt, wie ich weiter

33 Mill spricht insbesondere die Transzendentalphilosophie der der „Germano-
Coleridgians“ an, hinter deren technischer Sprache er einen tief sitzenden
Mystizismus vermutet und in deren a priorischer Methode, er die Gefahr eines
ungehemmten Philosophierens gemäß überlieferter Vorurteile sieht. Vgl. Mill,
„Coleridge“, S. 129. Siehe unten.

34 ebd., S. 122. Vgl. auch Mill, „Bentham“, S. 94.

37

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Vorläufige Formulierung und Methode

unten (Abschnitt 3.2) argumentieren werde, das, worum es Mill
geht, wenn wir diese Dichotomie zur Grundlage der Interpretati-
on von „Coleridge“ und „Bentham“ machen. Eine Interpretation,
die diese Dichotomie zur Grundlage macht, werde ich im Folgen-
den als eine „methodische Interpretation“ bezeichnen. Die zweite
Dichotomie ist die zwischen Bentham und Coleridge als „progressi-
vem“ beziehungsweise „konservativem“ Philosophen. Diese Dicho-
tomie und das, was daran auch vor dem Hintergrund von Mills
späteren Texten problematisch ist, diskutiere ich in Abschnitt 3.4.
Eine Interpretation, die diese Dichotomie zur Grundlage macht,
werde ich im Folgenden als „gesellschaftspolitische Interpretation“
bezeichnen. Auch diese halte ich für ungenügend. Ich möchte daher,
auch wenn es nur aus Verlegenheit ist, meine Leser*innen bitten,
sich zunächst einfach auf die metaphorischen Dichotomie zwischen
Innen- und Außenperspektive als Interpretationsvorschlag einzulas-
sen, auch wenn dies im Moment nicht viel mehr als eine Abgrenzung
zu den anderen Dichotomien ist:

[Coleridge] has been, almost as truly as Bentham, “the great
questioner of things established;” for a questioner needs not
necessarily be an enemy. By Bentham, beyond all others,
men have been led to ask themselves, in regard to any ancient
or received opinion, Is it true? and by Coleridge, What is the
meaning of it? The one took his stand outside the received
opinion, and surveyed it as an entire stranger to it: the other
looked at it from within, and endeavoured to see it with the
eyes of a believer in it; to discover by what apparent facts it
was at first suggested, and by what appearances it has ever
since been rendered continually credible–has seemed, to a
succession of persons, to be a faithful interpretation of their
experience.35

Was mit Innen- und Außenperspektive gemeint ist und inwiefern
diese Dichotomie sich auf die beiden Tugenden bezieht, bedarf je-
weils einer genaueren Erklärung. Entsprechend wird, was diese bei-
den Perspektiven im einzelnen auszeichnet, Gegenstand der folgen-
den beiden Kapitel sein.

Zunächst sei jedoch noch auf eine terminologische Schwierigkeit
hingewiesen: Mill spricht hier von „received opinion“; für meine

35 Mill, „Coleridge“, S. 119.

38

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.4. Begründung meiner Lesart

Arbeit ist es aber wichtig, dass es sich auch um geteilte Institu-
tionen oder Praktiken handelt. Ich meine, ich bin gerechtfertigt in
der Annahme, dass es in „Coleridge“ und „Bentham“ auch, nein,
sogar vorrangig um geteilte Praktiken und Institutionen und nicht
um Meinungen geht: Die beiden Hauptbeispiele, die Mill in dem
Aufsatz, aus dem das Zitat stammt, zur Illustration des Ansatzes
von Coleridge bespricht, sind die Institution der englischen Staats-
kirche und die Institution der ungeschriebenen englischen Verfas-
sung. Auch terminologisch benutzt er später im Aufsatz, wie aus
den Zitaten im nächsten Unterabschnitt deutlich wird, häufig das
Wort „Institution“.36 Warum differenziert Mill aber terminologisch
nicht sauberer? Ein Grund ist, dass Mill sozialontologisch einen psy-
chologischen Individualismus37 vertritt: Letztlich seien alle sozialen
Tatsachen auf psychologische Zustände zurückzuführen.38 Dies ist
zwar in vielen Hinsichten problematisch; ich werde diese Probleme
aber bis Abschnitt 6.2, wo ich Mills Psychologismus explizit anspre-
che, weitgehend ignorieren. Für den ersten und zweiten Teil dieser
Arbeit reicht es, festzuhalten, dass „received opinion“ als psycholo-
gistische Chiffre bei Mill durchaus auch für tradierte Institutionen
und Praktiken steht.

Zusammenfassung. Ich habe in diesem Kapitel eine vorläufige
Formulierung von Mills philosophischen Tugenden gegeben: Ers-
tens philosophieren wir dann gut, wenn wir (auch) objektive An-
sprüche in dem Sinne begründen, dass die unserem philosophischen
Gegenstand zugrundeliegende Praxis in entscheidenden Hinsichten
besser ist, als die Dinge ganz anders zu machen – zum Beispiel,
indem deutlich gemacht wird, inwiefern die Praxis Ergebnis eines
empirisch informierten Lernprozesses ist. Zweitens philosophieren

36 Vgl. z. B. ebd., S. 142, S. 147.
37 Vgl. Lars Udehn. „The Changing Face of Methodological Individualism“. In:

Annual Review of Sociology 28 (2002), S. 479–507, S. 482.
38 „[T]he general science of society [...] can proceed in no other manner than

by making [...] generalizations–afterwards to be confirmed by connecting
them with the psychological and ethological laws on which they must really
depend.“ Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A
System of Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices),
S. 908. „Ethologie“ ist dabei die Wissenschaft vom Charakter, um die es Mill
auch andernorts in Buch VI geht. Der psychologische Individualismus Mills
wird in Kapitel 6 behandelt.

39

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Vorläufige Formulierung und Methode

wir nach Mill gut, wenn wir uns an dem Ideal eines sprachlichen
Ausdrucks orientieren, den eine kompetente Teilnehmer*in an ei-
ner Praxis als adäquaten Ausdruck dessen, was ihr an dieser Praxis
wichtig ist, identifizieren könnte. Außerdem habe ich Behauptungen
darüber gemacht, wie wir die Tugenden nach Mill, wie ich meine,
auffassen sollen: D.h. ich habe die beiden Tugenden als „komple-
mentär“, „nicht ableitbar“ aus allgemeineren Vorstellungen philo-
sophischer Güte, „nicht exklusiv“ und als „konstitutive Ideale“ be-
zeichnet und jeweils erklärt, was ich mit diesen Bezeichnungen mei-
ne. Ich habe außerdem nahegelegt, über andere Philosoph*innen
zu schreiben könne als Methode in der Philosophie der Philosophie
gelten, und versucht, das zu begründen. Damit habe ich einerseits
erklärt, warum ich mich im ersten Teil dieser Arbeit mit Mills Auf-
sätzen „Coleridge“ und „Bentham“ beschäftige; andererseits will ich
damit auch einen systematischen Anspruch betonen, den die Aus-
einandersetzung mit Mill selbst in Teil II hat. Ich habe außerdem,
soweit dies vor der eigentlichen Auseinandersetzung mit den Texten
möglich ist, dafür argumentiert, dass es legitim ist, die Aufsätze als
Mills Formulierung zweier, komplementärer philosophischer Tugen-
den auffasst, die er auch für sein eigene philosophische Tätigkeit
akzeptiert. Schließlich habe ich, indem ich auf Mills psychologi-
schen Individualismus hingewiesen habe, dafür argumentiert, dass
wir Mill sozialphilosophisch lesen sollten, d.h., dass es oft, wenn
Mill scheinbar psychologische Begriffe wie “opinion”, „conviction“
etc. verwendet, in Wirklichkeit (auch) um Institutionen, Praktiken
u.s.w. geht. Ich habe nicht nicht nachgewiesen, dass meine vorläufi-
gen Formulierungen inhaltlich auch das darstellen, was Mill vertritt.
Dies ist Aufgabe der nächsten beiden Kapitel. Ich habe auch nicht
dafür argumentiert, dass der Maßstab guter Philosophie, um den es
hier geht, in Form von Tugenden und nicht etwa in Form von An-
forderungen an philosophische Texte formuliert werden sollte. Dies
wird erst in Teil II geschehen.

40

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

In diesem Kapitel wird es darum gehen, die erste der beiden sozial-
philosophischen Tugenden zu erarbeiten. Zunächst werde ich etwas
zum Unterschied zwischen Coleridge als Person und dem Bild, das
Mill von ihm zeichnet, sagen und erklären, warum für diese Arbeit
das Bild, das Mill von Coleridge zeichnet, entscheidender ist. Der
Hauptteil des Kapitels wird darin bestehen, die philosophische Tu-
gend, die Mill in Coleridge sieht – die Tugend, von der ich sagen
will, dass sie in Kombination mit ihrer Komplementärtugend aus
Kapitel 4 wesentlich für Sozialphilosophie ist – zunächst exegetisch
zu erarbeiten. Mill interpretiert Coleridge mit Bezug auf Erfah-
rung oder Erleben: Den Erfahrungen einer Teilnehmer*in an einer
sozialen Praxis, das heißt, dem, was sie an dieser Praxis als wich-
tig erlebt, bemüht sich eine Philosoph*in, die sich wie Coleridge
an dieser Tugend orientiert, adäquaten Ausdruck zu verleihen. Um
deutlich zu machen, was das heißt, beziehe ich mich näher auf zwei
Beispiele aus dem Aufsatz selbst: Das erste Beispiel ist „Moral und
Wissenschaft“, das im Wesentlichen sehr ähnlich gelagert ist, wie
heutige Kritik am Reduktionismus auf diesen Gebieten. Das zweite
Beispiel ist Coleridges Verteidigung der christlichen Mysterien ge-
gen die Unitarier*innen. An diesem Beispiel wird besonders deut-
lich, dass es dem Atheisten Mill nicht darum ging, für Coleridges
Schlussfolgerungen zu werben, sondern um die Art und Weise, wie
Coleridge philosophiert. Im letzten Abschnitt des Kapitels werde
ich meine Interpretation gegen andere Interpretationen verteidigen.
Den drei Dichotomien, die ich bereits in Abschnitt 2.4 erwähnt ha-
be, entsprechen drei Interpretationen, je nachdem, welche der Di-
chotomien wir für grundlegend halten, und falls die Dichotomien
nicht gleichbedeutend sind: die gesellschaftspolitische Interpretati-
on, die methodische Interpretation und die von mir vertretene so-
zialphilosophische Interpretation. Ich werde im letzten Abschnitt
dafür argumentieren, dass die drei Dichotomien nicht gleichbedeu-
tend sind und dass wir unter Voraussetzung des in den anderen

41

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

Abschnitten dieses Kapitels Gezeigten die sozialphilosophische In-
terpretation favorisieren sollten.

3.1. Coleridge versus „Coleridge“

Es scheint mir wichtig, Mills Bild von Coleridge von Coleridge selbst
zu unterscheiden, und vor allem Mills Bild von der „Germano-
Coleridgian school“1 von den Personen, die Mill damit meint: Cole-
ridge wird häufig für seine entscheidende Rolle in der Verbreitung
einiger Ideen des deutschen Idealismus im englischsprachigen Raum
erwähnt.2 Mill hebt insbesondere kantische Gedanken in seiner Dar-
stellung von Coleridge hervor und zwar sowohl, was praktische als
auch was theoretische Fragestellungen angeht.3 Sicherlich finden
sich aber auch rechtshegelianische Gedanken bei Coleridge – insbe-
sondere bezüglich der These, dass Sozialphilosophie Geschichtsphi-
losophie sein müsse, die Mill ebenfalls hervorhebt.4 Für Mills Bild
von Coleridge sind unzweifelhaft neben seiner Lektüre auch die Ge-
spräche mit Frederick Maurice und John Sterling von Bedeutung,
deren Bedeutung für ihn er in seiner Autobiographie betont und
dort als Schüler von Coleridge bezeichnet.5 Das Werk Coleridges,
mit dem sich Mill hauptsächlich beschäftigt ist On the Constitution
of Church and State6.

Wie deutlich werden wird, hat Mill weder für die Methoden des
deutschen Idealismus noch für die technische Sprache, in der diese
seiner Meinung nach Ausdruck finden7, viel übrig. Es ist etwas an-
deres, das Mill an Coleridge schätzt, und entsprechend geht es im
Folgenden auch nicht darum, Coleridge systematisch zu untersu-

1 Für den Ausdruck vgl. Mill, „Coleridge“, S. 138.
2 „Samuel Taylor Coleridge is the thinker chiefly responsible for introducing

German Idealism to English-speaking readers [...].“ Andy Hamilton. „Con-
servatism“. In: The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Hrsg. von Edward
N. Zalta. Fall 2015. 2015. Auch Mill hebt diesen Einfluss hervor, wenn er von
der „Germano-Coleridgian doctrine“ spricht. Mill, „Coleridge“, S. 126.

3 Ebd., S. 159f bzw. S. 125f.
4 Vgl. ebd., S. 138f.
5 Mill, Autobiography, S. 159ff.
6 Samuel Taylor Coleridge. On the Constitution of Church and State. Lon-

don: William Pickering, 1839. url: https : / / archive . org / details /
cu31924105501906 (besucht am 05. 05. 2019).

7 Mill, „Coleridge“, S. 126.

42

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.1. Coleridge versus „Coleridge“

chen oder seine genaue ideengeschichtliche Verbindung zum deut-
schen Idealismus herauszuarbeiten, sondern darum, die philosophi-
sche Tugend, die Mill durch ihm repräsentiert sieht, zu formulieren.
Natürlich ist die Verwandtschaft Coleridges zum deutschen Idealis-
mus oft auch in Mills Darstellung unverkennbar; aber er stellt einige
Gedanken Coleridges – insbesondere diejenigen, von denen er sich
nicht distanzieren will – auch in einem eigenen, sehr die menschliche
Erfahrung betonenden Lichte dar.

Für die Zwecke dieser Arbeit ist Mills Bild von Coleridge natür-
lich entscheidender als Coleridge selbst. Was Mill für die Stärken
von Coleridge hält, ist entscheidender, wenn es darum geht, Mills
Gedanken zur Philosophie der Philosophie zu erarbeiten, als das,
was Coleridge tatsächlich gedacht hat. Die methodische Frage aber,
ob das Schreiben über andere Philosoph*innen als Methode der
Philosophie der Philosophie voraussetzt, dass diese fair dargestellt
werden, ist dennoch interessant. Beim Schreiben über andere Phi-
losoph*innen als Methode der Philosophie der Philosophie geht es
darum, ostentativ auf ein Stück philosophischer Praxis als Beispiel
für gute (oder auch schlechte) Philosophie zu verweisen. Dies darf
dementsprechend nicht gänzlich fiktiv sein – auch wenn es sicher-
lich Freiheiten darin gibt, welche Aspekte etwa betont werden. Da-
für, dass „Coleridge“ als Darstellung einer philosophischen Tugend
überzeugend ist, ist es also notwendig, dass Mill etwas Wesentli-
ches an einer tatsächlich ausgeübten Art zu philosophieren richtig
erfasst. Es ist aber zum Beispiel weniger entscheidend, ob der Besit-
zer der Tugend tatsächlich Coleridge war oder Maurice oder Ster-
ling. Betrachtet man Coleridges Texte, wird Mill Coleridge aber im
Wesentlichen gerecht – und ich habe mich bemüht, an den Stellen,
an denen Mills Darstellung dem Original nicht ganz treu ist, darauf
hinzuweisen.

Allerdings wird das Hauptaugenmerk dieser Arbeit auf Mill lie-
gen. Mills Leben als Philosoph und seine Philosophie sind das Stück
philosophischer Praxis, auf das nun ich meinerseits (in Teil II) os-
tentativ verweisen will. Deshalb ist für die Überzeugungskraft dieser
Arbeit als ganzer weniger entscheidend, ob Mill Coleridge in seiner
Darstellung gerecht wird, sondern eher, ob die Perspektive, die ich
auf Mills philosophisches Tun richte, eine ist, unter der etwas, das
tatsächlich wesentlich für seine Philosophie war, in seiner allgemei-
nen philosophischen Bedeutung deutlich wird.

43

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

3.2. Der erfahrbare, intrinsische Wert von
Institutionen und Praktiken nach Mills
Coleridge

Oben (Abschnitt 3.1) habe ich behauptet, Mill stelle Coleridge sehr
die menschliche Erfahrung betonenden Lichte dar. Dies wird schon
in obigem Zitat, zu dem Fußnote 35 des letzten Kapitels gehört,
deutlich, in dem behauptet wird, Coleridge sei bemüht zu zeigen,
inwiefern tradierte Meinungen (aber gemeint sind auch die damit
verbundenen gesellschaftliche Institutionen und so weiter) eine „ge-
treue Interpretation“ menschlicher Erfahrungen seien. Er sagt eben-
so über Coleridge und Bentham: „They employed, indeed, for the
most part, different materials; but as the materials of both were
real observations, the genuine product of experience – the results
will in the end be found not hostile, but supplementary, to one an-
other.“8 Diese Betonung der Erfahrung scheint auf den ersten Blick
in Spannung damit zu stehen, dass er Coleridge der intuitiven Schu-
le zuordnet und davon die Schule der Erfahrung abgrenzt.9

Diese Spannung kann leicht aufgelöst werden, wenn wir den Sta-
tus der Äußerungen betrachten: Dass Coleridge in der Lage ist,
komplexen menschlichen Erfahrungen Ausdruck zu verleihen, wird
von Mill lobend erwähnt; dass er der intuitiven Schule angehört, ist
lediglich eine Charakterisierung seines geistesgeschichtlichen Hin-
tergrunds. Das, was Mill an Coleridge schätzt, ist folglich nicht,
dass er zur intuitiven Schule gehört. Dies hat Auswirkungen dar-

8 Mill, „Coleridge“, S. 121.
9 Die Textstelle in „Coleridge“, in der er das tut, beginnt mit einer Beschreibung

der Schule der Erfahrung, von der Coleridge dann abgegrenzt wird: „There
is no knowledge à priori; no truths cognizable by the mind’s inward light,
and grounded on intuitive evidence. [...] From this doctrine, Coleridge, with
the German philosophers since Kant (not to go farther back) and most of
the English since Reid, strongly dissents. [...] He claims for the human mind
a capacity, within certain limits, of perceiving the nature and properties of
‘Things in themselves.’ [...] These perceptions are not indeed innate, nor
could ever have been awakened in us without experience; but they are not
copies of it: experience is not their prototype, it is only the occasion by which
they are irresistibly suggested.“ Ebd., S. 125. Die Bezeichnungen „intuitive
school“ und „school of experience“ sind Bezeichnungen, die Mill andernorts
verwendet. Vgl. z. B. Mill, „Utilitarianism“, Kapitel 1. Gemeint sind aber im
Wesentlichen die gleichen Strömungen; in beiden Fällen wird zum Beispiel
Kant paradigmatisch genannt.

44

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.2. Institutionen und Praktiken für Mills Coleridge

auf, wie wir das philosophische Ideal, dass durch die Kombination
der Weisen zu philosophieren von Bentham und Coleridge entsteht,
verstehen sollten. Das philosophische Ideal, von dem Mill spricht,
besteht dementsprechend nicht oder zumindest nicht vorrangig dar-
in, die intuitive Schule und die Schule der Erfahrung zu vereinen.

Dass es bei dem, was Mill an Coleridge schätzt, darum geht, wie
dieser komplexen menschlichen Erfahrungen Ausdruck zu verleihen
vermag, wird auch dadurch plausibel gemacht, dass Mill viel später
in der Autobiography im Kapitel über seine Krise zum Beispiel an
zwei Stellen Gedichtzeilen von Coleridge zitiert: diese beschrieben
genau seinen Fall10, beziehungsweise seien eine treffende Beschrei-
bung seiner Gefühle.11 Es mag an einigen Stellen problematisch
sein, die Autobiographie zur Deutung von „Bentham“ und „Cole-
ridge“ zu verwenden – ich werde weiter unten auf Bemerkungen in
der Autobiographie zu den von mir behandelten Aufsätzen einge-
hen –, in diesem Fall ist Mills Meinung über Coleridge in beiden
Texten jedoch konsistent.

Hier geht es aber nicht darum, wie gut Coleridge Mill zufolge
dazu in der Lage ist, krisenhaften Erfahrungen Ausdruck zu ver-
leihen. Es geht stattdessen darum, was Coleridges Stärke für seine
Art und Weise, sozialphilosophische Fragen anzugehen, bedeutet.
Was ich meine, wird in folgendem Zitat deutlich, das auch gleich-
zeitig Ausgangspunkt meiner Beschäftigung damit dient, was Mill
damit meint, dass Coleridge im Gegensatz zu Bentham eine Innen-
perspektive vertrete:

[Coleridge] considered the long or extensive prevalence of any
opinion as a presumption that it was not altogether a fallacy;
that, to its first authors at least, it was the result of a struggle
to express in words something which had a reality to them,
though perhaps not to many of those who have since received
the doctrine by mere tradition. The long duration of a be-
lief, he thought, is at least proof of an adaptation in it to
some portion or other of the human mind; and if, on digging
down to the root, we do not find, as is generally the case,
some truth, we shall find some natural want or requirement

10 Siehe Mill, Autobiography, S. 139.
11 Siehe ebd., S. 143.

45

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

of human nature which the doctrine in question is fitted to
satisfy [...].12

In überlieferten Meinungen und – wie gesagt – Praktiken und In-
stitutionen findet mitunter etwas (something) Ausdruck, das Rea-
lität für ihre ersten Autor*innen hatte. (Dabei sollte sicherlich die
Phrase der Autor*innenschaft nicht im Sinne einer absichtlichen
Gestaltung der sozialen Wirklichkeit verstanden werden.) Dieses
Etwas, dessen linguistischer Ausdruck offenbar mit einer gewissen
Mühe (struggle) verbunden ist, meine ich auch praktisch deuten zu
dürfen: Nicht irgendeine Wahrheit wird ausgedrückt, sondern etwas
von ethischem oder vielleicht ästhetischem Wert. Dies wird eben-
falls deutlich, wenn wir die Beispiele berücksichtigen, um die es bei
Coleridge tatsächlich geht. Interessant ist, dass von zwei Möglich-
keiten gesprochen wird, wie dieser Wert mit der opinion zusammen-
hängt: Erstens mag sie direkt Ausdruck dieses Wertes sein oder sie
mag nützlich zur Erfüllung menschlicher Bedürfnisse sein.

Für uns ist natürlich besonders die erste dieser Möglichkeiten in-
teressant. Die zweite dieser Möglichkeiten ließe sich, wenn wir Mill
hier wörtlich nehmen, auch gänzlich in empiristischen Begriffen im
traditionelle Sinne fassen – wenn auch mitunter nur, wenn wir be-
reit sind, den Preis einer self-effacing theory13 zu zahlen: Wenn
wir beim Freilegen der Wurzel keine Wahrheit, sondern nur ein
menschliches Bedürfnis finden, sieht es so aus, als könne eine philo-
sophische Theorie uns nahelegen, etwas zu glauben, dass wir aber
nur glauben können, solange wir die Theorie nicht gleichzeitig auch
für wahr halten.14 Ausführlicher diskutiere ich die Frage, ob Mill
in Teilen eine self-effacing theory vertreten haben könnte, in Ab-
schnitt 5.1.3. Eine self-effacing theory zu vertreten mag zwar philo-
sophisch unattraktiv sein – sie mag sogar gegen das verstoßen, was

12 Mill, „Coleridge“, S. 120.
13 Der Begriff stammt aus Derek Parfit. Reasons and Persons. New York: Oxford

University Press, USA, 1986, S. 23.
14 Dass das ungünstig ist, schreibt Mill zum Beispiel in der Autobiographie,

wenn er von „burthen, so heavy to one who aims at being a reformer in
opinions, of thinking one doctrine true, and the contrary doctrine morally
beneficial“ spricht, von der ihn seine nun entwickelte kompatibilistische Po-
sition zur Willensfreiheit befreie. Mill, Autobiography, S. 177, vgl. auch Mill,
The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System of Logic
Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), Buch VI, Kapi-
tel 2, auf das sich die zitierte Stelle aus der Autobiographie bezieht.

46

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.3. Die Beispiele

es heißt, eine gute philosophische Theorie aufzustellen – aber eine
solche Theorie ist nicht besonders kompliziert zu verstehen. Na-
turwissenschaftliche Thesen, etwa aus Psychologie oder Soziologie,
dürfen selbstverständlich self-effacing sein – und werden dadurch
nicht unverständlich.

Vielleicht ist diese wörtliche Lesart aber eine ungeschickte Les-
art von dem, was Mill mit „natural want“ oder „requirement of
human nature“ im Gegensatz zu „truth“ eigentlich sagen will: Viel-
leicht geht es ihm nur darum, dass das mit „something which had
a reality to them“ Bezeichnete auch ein praktischer (im Gegensatz
zu einem theoretischen Wert, d.h. Wahrheit) sein kann. In jedem
Fall ist das eigentlich Interessante an Mills Coleridge nicht, dass
er einen instrumentellen Nutzen von überlieferten Überzeugungen
oder Institutionen hervorhebt.15

Wenn wir uns mit sozialen Institutionen philosophisch beschäf-
tigen, geht es nach Mills Coleridge nun darum, diesem „Etwas“
nachzuspüren: „His mode of treating any institution is to investi-
gate what he terms the Idea of it, or what in common parlance
would be called the principle involved in it.“16 Auch an dieser und
anderen Stellen zeigt sich wieder die im letzten Absatz diskutierte
Deutungsfrage: An anderer Stelle spricht Mill auch von den Zwe-
cken der existierenden Institutionen17, die (nach dem Zitat, zu dem
Fußnote 12 gehört) wiederum extrinsisch oder intrinsisch sein könn-
ten.

3.3. Die Beispiele

Als Hauptbeispiele dienen Mill Coleridges Behandlung der unge-
schriebenen Verfassung Großbritanniens18, sowie die anglikanische
Kirche19. Bessere Beispiele für intrinsische Ideen, bei denen es klarer

15 Dies tun die konservativen „Utilitaristen“ des 18. Jahrhunderts, die Mill in
„Whewell on Moral Philosophy“ erwähnt und die dort von eben genau der
Richtung der „deutschen Metaphysiker“ abgegrenzt werden, der er in „Cole-
ridge“ auch Coleridge zuordnet. Siehe Mill, „Whewell on Moral Philosophy“,
S. 170.

16 Mill, „Coleridge“, S. 147.
17 „the ends of existing institutions, vgl. ebd., S. 142“.
18 Vgl. ebd., S. 151–159.
19 Vgl. ebd., S. 147–151.

47

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

wird, dass sie an die entsprechende Institution geknüpft sind, fin-
den sich aber unter den Beispielen, die Mill eher beiläufig anführt:
beispielsweise das Christentum sowie Moral und Wissenschaft. Aus
diesen Gründen und weil für heutige Leser*innen Diskussionen um
die Verfassung Großbritanniens und die anglikanische Kirche, wie
sie im 19. Jahrhundert geführt wurden, fremd sein dürften, behan-
dele ich die Beispiele von Moral und Wissenschaft und das Chris-
tentum.20

3.3.1. Moral und Wissenschaft

Den Germano-Coleridgians wird von Mill eine Kritik an einem me-
taethischen und einem wissenschaftstheoretischen Reduktionismus
der empiristischen Philosophie zugesprochen, namentlich Hume an
der im Folgenden besprochenen Textstelle kurz vor dem hier zitier-
ten Ausschnitt:

It is further said that the same doctrine [die empiristische
nämlich] annihilates moral obligation; reducing morality ei-
ther to the blind impulses of animal sensibility, or to a cal-
culation of prudential consequences, both equally fatal to its
essence. Even science, it is affirmed, loses the character of
science in this view of it, and becomes empiricism; a mere
enumeration and arrangement of facts, not explaining nor
accounting for them [...].21

Der Reduktionismus laufe, so die Germano-Coleridgians, deren Kri-
tik in der Textstelle wiedergegeben wird, Gefahr, das Wesen, bezie-
hungsweise den Charakter von Moral und Wissenschaft aus den
Augen zu verlieren.

Mill geht es an dieser Stelle des Textes vornehmlich darum, die
beiden Schulen – die er in Bezug auf die Moralphilosophie später die
„induktive“ und die „intuitive Schule“ nennt22 – zu unterscheiden.
Er verhält sich nicht explizit zu der hier dargestellten Kritik; es geht
ihm zunächst nur darum, eine Debatte darzustellen – nicht darum

20 Für Mill sind zumindest in dieser Phase nicht alle praktischen Werte mora-
lische Werte. Vgl. Mill, „Bentham“, S. 112, siehe auch Mill, The Collected
Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System of Logic Ratiocinative
and Inductive (Books IV-VI and Appendices), S. 949.

21 Vgl. Mill, „Coleridge“, S. 127.
22 Siehe z. B. Mill, „Utilitarianism“, § 1.3

48

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.3. Die Beispiele

einzugreifen. Textintern ist es daher schwierig zu entscheiden, ob
Mill sich der hier dargestellten Kritik anschließen will: Immerhin
ordnet er sich selbst der induktiven Schule zu. Auf der anderen
Seite ist die Passage so aufgebaut, dass er die Wichtigkeit von Kri-
tikpunkten der Coleridgianer in der dargestellten Debatte deutlich
machen will, indem unter anderem Defizite der induktiven Schule
aufgezählt werden, auch wenn sich Mill zu letzterer zählt.23

Ein Blick in andere Texte legt aber nahe, dass Mill die Kritik
durchaus teilt. Was die theoretische Seite angeht, so verwendet Mill
zum Beispiel das Wort empiricism, mithilfe dessen er auch die Kri-
tik im Zitat formuliert, immer, wenn er es verwendet, in kritischer
Absicht24 und oft auch um damit genau die Kritik zu äußern, um
die es in dem Zitat geht.25 (Dies ist auch interessant, weil die Kri-

23 Vgl. Mill, „Coleridge“, S. 129f. Es mag bei dem Zitat zu dem Fußnote 21
gehört, textintern nicht klar sein, ob Mill die Kritik teilt; völlig klar ist es
aber bei dem folgenden Beispiel im nächsten Unterabschnitt.

24 Vgl. McRae. „Introduction“. In: The Collected Works of John Stuart Mill,
Volume VII - A System of Logic Ratiocinative and Inductive (Books I-III
and Appendices). Hrsg. von J. M. Robson. Toronto und andere: University of
Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1974, S. xxi–xlviii, xxif

25 Noel Annan ist sogar der Meinung, Mill verwende das Wort durchgehend
konsistent – das heißt, immer für die gleiche Form der Kritik. Für diese Be-
hauptung und den Nachweis anhand mehrerer Textstellen vgl. R. P. Anschutz.
„The Logic of J. S. Mill“. In: Mill – A Collection of Critical Essays. Hrsg. von
Jerome Schneewind. London u.a.: Palgrave Macmillan, 1968, S. 46–83, S. 60.

Besonders deutlich wird dies anhand der folgenden, auch von Anschutz zi-
tierten Fußnote aus An Examination of William Hamilton’s Philosophy. Diese
Fußnote ist auch deshalb interessant für die Diskussion in diesem Abschnitt,
weil sie rhetorische Ähnlichkeit mit dem hier diskutierten Text hat: Nachdem
er die kontinentale Philosophie charakterisiert und kritisiert hat, charakteri-
siert und kritisiert er die englische: „It is but just to add, that the English
mode of thought has suffered in a different, but almost equally injurious man-
ner, by its exclusive following of what it imagined to be the teaching of Bacon,
being in reality a slovenly misconception of him, leaving on one side the whole
spirit and scope of his speculations. The philosopher who laboured to con-
struct a canon of scientific Induction, by which the observations of mankind,
instead of remaining empirical, might be so combined and marshalled as to
be made the foundation of safe general theories, little expected that his name
would become the stock authority for disclaiming generalization, and enthron-
ing empiricism, under the name of experience, as the only solid foundation of
practice.“ Vgl. John Stuart Mill. The Collected Works of John Stuart Mill,
Volume IX - An Examination of William Hamilton’s Philosophy and of The
Principal Philosophical Questions Discussed in his Writings. Hrsg. von J. M.

49

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

tik an Mill selbst oft mithilfe des Wortes empiricism formuliert
wird.26 Wenn er seine eigene Position beschreibt, verwendet Mill
hingegen das Wort „experiential“.27) Was die praktische Seite an-
geht, dürfte es noch selbstverständlicher sein, dass Mill die Kritik,
die er hier darstellt, teilt. Weder glaubt er, Moral ließe sich auf
egoistisch-kontraktualistische Weise rekonstruieren, noch meint er,
blinde Impulse oder tierisches Empfindungsvermögen gäben inhalt-
lich vor, was moralisch gut ist.28

Inhaltlich sind die Probleme, die Mill hier anspricht, natürlich
bekannt. Die Frage, was eigentlich unter einer „wissenschaftlichen
Erklärung“ in einer rein experimentell begründeten (oder gar rein
statistisch gefassten) Theorie verstanden werden sollte, oder ob wir
das Bedürfnis nach Erklärung als eigentlich unwissenschaftlich ab-
tun sollten und uns vielleicht auf die Zuverlässigkeit von Prognosen
beschränken sollten, ist keineswegs gelöst.29 (Für Mill stellt sich
dieses Problem vergleichsweise allgemein, da selbst die (wenig ehr-
geizige) Vorstellung von Erklärung als deduktive Ableitung des Ex-
planandums aus einem allgemeinen (kausalen) Satz Schwierigkeiten
zu bereiten schien: In Bezug auf die Möglichkeit wissenschaftlicher
Allaussagen kann die Logic nach Anschutz auch als Versuch gelesen
werden, zwischen Realismus und Nominalismus hindurch zu navi-
gieren.30) Und natürlich wird auch die praktische Seite der Kritik,
die Mill darstellt, in Diskussionen, die wir auch im 21. Jahrhundert
noch führen, widergespiegelt: Zum Beispiel kritisiert Gunnarsson
bestimmte Formen des Reduktionismus, insbesondere solche, die
versuchen, moralischen Gründen eine nicht-moralische, zum Bei-

Robson. Toronto und andere: University of Toronto Press und Routledge &
Kegan Paul, 1979, S. 485.

26 Vgl. McRae, „Introduction“, S. xxi. Ich diskutiere diese Kritik in Ab-
schnitt 6.2.

27 Vgl. ebd., S. xxii und vgl. Anschutz, „The Logic of J. S. Mill“, S. 60.
28 Hier unterscheidet er sich nicht von Bentham. Siehe Jeremy Bentham. An

Introduction to the Principles of Morals and Legislation. Oxford: Clarendon
Press, 1907, § 24; und noch klarer: „Hume acknowledges the dominion of
utility but so he does of the moral sense: which is nothing more than a
fiction of ipsedixitism“. Siehe Jeremy Bentham. Deontology together with A
Table of the Springs of Action and The Article on Utilitarianism. Oxford und
andere: Oxford University Press, 1983, S. 57.

29 Vgl. Wesley Salmon. Four Decades of Scientific Explanation. Pittsburgh: Uni-
versity of Pittsburgh Press, 1990, S. 185f.

30 Vgl. Anschutz, „The Logic of J. S. Mill“, S. 82f.

50

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.3. Die Beispiele

spiel bloß rationalistische Grundlage31 zu geben, wie es Habermas’
und Gauthiers Ziel laut ihm ist.32

Mill ist an dieser Stelle, was diese Beispiele angeht, eher unspe-
zifisch. Er sagt nicht viel zu der Kritik außer, dass der Vorwurf
ist, dass der Reduktionismus dem Charakter oder Wesen von Wis-
senschaft beziehungsweise Moral nicht gerecht wird und dass es
Menschen wie Coleridge braucht, die dem Abhilfe verschaffen.

3.3.2. Die Unitarier*innen und das Christentum

Etwas klarer wird der Punkt beim zweiten Beispiel aus dem Text,
das ich besprechen möchte. In Bezug auf das Christentum sind es
nicht die Empirist*innen, sondern die Unitarier*innen, deren Posi-
tion Coleridge zufolge droht, reduktionistisch zu werden:

He thus goes quite as far as the Unitarians in making man’s
reason and moral feelings a test of revelation; but differs toto
caelo from them in their rejection of its mysteries, which he
regards as the highest philosophic truths, and says that “the
Christian to whom, after a long profession of Christianity,
the mysteries remain as much mysteries as before, is in the
same state as a schoolboy with regard to his arithmetic, to
whom the facit at the end of the examples in his cyphering-
book is the whole ground for his assuming that such and such
figures amount to so and so.”33

Die Strategie, die Coleridge hier unterstellt wird, ist ähnlich wie
die Strategie von Philippa Foot, auf die in Fußnote 31 angespielt
wird: Um sagen zu können, dass Moral rational sei, ohne dass Moral
an einem der Moral externen Rationalitätsmaßstab gemessen wer-

31 Gemeint ist eine nicht-moralische aber rationale Grundlage. Insofern nur ge-
sagt wird, moralische Gründe seien lediglich (vielleicht unter anderen Grün-
den) mitkonstitutiv für das, was wir als rational bezeichnen, könnten wir zwar
sagen, die Moral habe eine rationale Grundlage; aber es läge sicher kein Re-
duktionismus vor. Siehe z. B. Foot im Anschluss an Quinn: Philippa Foot.
Natural Goodness. Oxford: Clarendon Press (OUP), 2001, S. 62f.

32 Siehe Logi Gunnarsson. Making Moral Sense – Beyond Habermas and Gau-
thier. Cambridge et al.: Cambridge University Press, 2003, Kapitel 6 bzw.
Kapitel 8.

33 Vgl. Mill, „Coleridge“, S. 159.

51

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

den müsste, behauptet Foot an der zitierten Stelle34 unter anderem,
moralische Gründe seien konstitutiv für das, was als „vernünftig“
bezeichnet wird. Ebenso Coleridge: Um sagen zu können, das Chris-
tentum sei vernünftig, ohne dass es, so wie die Unitarier*innen es
versuchen, an einem externen Maßstab gemessen wird, nach dem
die Mysterien beispielsweise nicht mehr vernünftig sind, behaup-
tet Coleridge eine Vernünftigkeit, die sich der christlich Praktizie-
renden erschließt – die aber vermutlich ebenso wenig einer Nicht-
Praktizierenden einsichtig gemacht werden kann, wie die Vernünf-
tigkeit moralischer Handlungen der berühmten Amoralist*in ein-
sichtig zu machen sind.

Denn den Vergleich mit der Mathematik verstehe ich so: Zwar
spielt Vernunft nach Mills Coleridge eine entscheidende Rolle im
christlichen Glauben, aber es reicht nach Coleridge nicht, auf Ver-
nunft zu verweisen, wenn es um das Wesentliche am Christentum
geht: Vielmehr sei der einzige Weg, Zugang zu den Mysterien des
Christentums zu erhalten – ihre Vernünftigkeit zu begreifen –, das
Christentum zu praktizieren, genauso, wie die einzige Art und Weise
zu verstehen, was es heißt, dass das Ergebnis einer Rechenaufga-
be aus dieser mathematisch folgt, ist, das Rechnen zu praktizieren.
Dort, wo sich praktizierenden Christ*innen wie den Unitarier*in-
nen, die Mysterien nicht aus einer Innenperspektive erschließen,
entgehe ihnen etwas am Christentum. Genauso, wie einem Schul-
kind, das Rechnen übt, etwas entgeht, wenn es meint, die Tatsa-
che, dass im Rechenbuch ein Gleichheitszeichen abgedruckt sei, sei
der Grund, warum das Ergebnis auf die Übungsaufgabe folgt. Dass
im Buch ein Gleichheitszeichen steht, ist nicht der Grund, sondern
der mathematische Zusammenhang zwischen Aufgabe und Ergeb-
nis. Die Vernünftigkeit der Mysterien des Christentums wären also
nach Mills Coleridge genauso wenig reduzierbar auf säkulare Ver-
nunft, wie die Vernünftigkeit richtigen Rechnens auf etwas außer-
halb dieser Praxis reduziert werden kann – und genauso wenig wie
die Vernünftigkeit der Moral zum Beispiel auf blinde Impulse oder
prudentielle Erwägung reduziert werden kann.

Ich glaube, dass es legitim ist, die Analogie zwischen Mathematik
und Christentum im Sinne von Mills Coleridge etwas besser heraus-

34 Dies unterscheidet sich von dem, was sie in älteren Texten, z. B. Philippa Foot.
„Morality as a System of Hypothetical Imperatives“. In: The Philosophical
Review 81.3 (1972), S. 305–316, stellenweise zu behaupten scheint.

52

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.3. Die Beispiele

zuarbeiten, indem wir nicht das Gleichheitszeichen, sondern einen
zumindest etwas plausibleren externen Maßstab für die Vernünftig-
keit der Rechnung vorschlagen: Die Unitarier*innen versuchen die
Vernünftigkeit des Christentums so zu erweisen wie ein Schuljun-
ge, der die Vernünftigkeit arithmetischer Rechnungen durch ihre
funktionale Rolle in der Naturwissenschaft zu erweisen versucht.

Etwas weiter hergeholt, aber trotzdem verwandt und vielleicht
erhellend ist der folgende, ebenfalls auf einer Analogie mit der Ma-
thematik beruhende Interpretationsvorschlag: Nehmen wir an, das,
was im Rechenbuch steht, wären die durchschnittlichen Reaktionen
von Menschen auf Rechenaufgaben – oder präziser: Ersetzen wir in
dem Beispiel das Rechenbuch durch die dispositionalen Reaktionen
als kompetent angesehener Rechner*innen. Dann hätten wir unge-
fähr die Antwort, die Kripkes Wittgenstein auf die Frage gibt, was
damit gemeint ist, dass es korrekt ist, an der entsprechenden Stel-
le 125 und nicht 5 für die Antwort auf die Rechnung zu halten.35

Die Kritik daran, zum Beispiel der systematische Teil der Kritik
von McDowell, entspräche dann der Kritik von Coleridge an den
Unitarier*innen.36 Die Analogie dieser beiden Kontroversen wird
allerdings getrübt: Mit Recht könnte McDowells Kritik an Kripke
als Kritik an einer psychologistischen – oder soziologistischen – Po-
sition aufgefasst werden; genau dies wird Mill selbst aber zum Teil
zu Recht vorgeworfen. Inwiefern dieser Vorwurf zu Recht erhoben
wird, diskutiere ich in Abschnitt 6.2.

Auch wenn ich glaube, dass Mills Psychologismus am Ende ein
Problem dabei darstellt, solche Reduktionsprobleme in ihren letzten
Konsequenzen richtig aufzufassen, können wir verstehen, worum es
ihm geht, ohne ihn auf eine Theorie dazu festzulegen, worin die Be-
deutung einzelner Handlungen und Sprechakte innerhalb einer so-
zialen Praxis letztlich besteht. Was er nämlich sagen will – und dies
wird noch deutlicher, wenn er über Bentham schreibt –, ist, dass
es wichtig ist, das, was den Teilnehmer*innen einer solchen Praxis
selbst an dieser Praxis liegt, in einer philosophischen Behandlung
dieser Praxis ernstzunehmen. Dafür braucht es eine philosophische

35 Vgl. Saul Kripke. Wittgenstein on Rules and Private Language: An Elemen-
tary Exposition. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1984,
8f.

36 Vgl. John McDowell. „Wittgenstein on Following a Rule“. In: Synthese 58
(1984).

53

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

Tugend, die Mill Coleridge, aber zum Beispiel nicht Bentham zu-
gesteht.

Das Beispiel des Christentums ist auch deshalb interessant, weil
Mill hier selbst Außenstehender ist und mit der Textstelle sicher-
lich nicht sagen will, dass wir trinitarische Christen werden sollten.
Mill bekennt sich an mehreren Stellen zum Atheismus.37 Ihm dürf-
te persönlich egal gewesen sein, ob Unitarismus oder Trinitätslehre
bessere sprachliche Ausdrücke von etwas Wesentlichem im Christen-
tum sind. Insofern stellt sich auch hier die Frage, die sich schon im
letzten Abschnitt gestellt hat, inwiefern Mill hier eigentlich sagen
will, dass Coleridge etwas richtig macht, und inwiefern es lediglich
eine neutrale Darstellung von Gedanken von Coleridge ist. Textin-
tern ist hier die Lage etwas klarer als im vorigen Abschnitt: Die
Textstelle ist, anders als die Textstelle zu Moral und Wissenschaft,
nicht in erster Linie die Darstellung philosophischer Schulen (und
ihrer Stärken und Schwächen), sondern steht inmitten eines Kon-
textes, in welchem die Stärken von Coleridge aufgezählt werden.
Mill will hier etwas an Coleridge lobend hervorheben. Dies kann
aber natürlich nicht den Inhalt betreffen, von dem Mill selbst als
Atheist ja nicht überzeugt ist. Mill schreibt dazu selbst, nachdem
er seine inhaltliche Skepsis geäußert hat, eine Seite später: „The
question, however, is not whether Coleridges attempts are success-
ful, but whether it is desirable or not that such attempts should be
made.“38

Dass Mill meint, der Versuch, das, was wesentlich an der Religion
ist, philosophisch zu fassen, sei es wert, unternommen zu werden,
zeigt sich auch an seinem eigenen Versuch, dies zu tun. In „The

37 Siehe Mill, Autobiography, S. 41ff, oder John Stuart Mill. „Three Essays on
Religion“. In: The Collected Works of John Stuart Mill, Volume X –Essays on
Ethics, Religion and Society. Hrsg. von J. M. Robson. London: Routledge und
Kegan Paul, 1969; in Letzterem möchte er die metaphysischen Implikationen
der Religion aufgeben (siehe Abschnitt 6.2.3). Zum Atheismus bekennt sich
Mill aber auch direkt im Anschluss an die hier besprochene Textstelle.

38 Mill, „Coleridge“, S. 160. Mill liefert an dieser Stelle auch pragmatische Ar-
gumente für seine liberale Leser*innenschaft, warum sie Coleridges Auseinan-
dersetzung mit Religion schätzen sollten. Religiöse Philosophie erleichtere es
der Philosophie Anschluss zu finden in einer religiösen Gesellschaft (S. 160).
Coleridge richte sich innerhalb des Christentums gegen die zunehmende Ten-
denz, die Bibel wörtlich zu verstehen, und würde Konservative, wenn sie ihn
läsen, sicherlich eher liberaler als konservativer machen.

54

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.3. Die Beispiele

Utility of Religion“ bemüht sich Mill im zweiten Teil das, was eine
„säkulare Religion“ genannt werden könnte, zu formulieren: Diese
soll eben das, was gut an der Religion ist, fassen, ohne die fragwür-
dige Metaphysik dabei zu übernehmen. Auch hier wird deutlich,
dass Mills Psychologismus ihm eine philosophische Grenze ist. Ich
werde daher in Abschnitt 6.2 den Aufsatz genauer diskutieren.

Die Gemeinsamkeit all dieser Beispiele der Wissenschaft, der Mo-
ral und des Christentums ist, dass Mill in Coleridge einen Kritiker
einer bestimmten Art von reduktionistischer Tendenz39 sieht: Re-
duktionismus in diesem Sinne besteht in einer Art Versuch, eine
soziale Praxis oder Institution wie die Wissenschaft, die Moral oder
das Christentum dadurch zu erklären, dass sie in anderen Begriffen
eines bestimmten Typs reformuliert wird mit dem Anspruch, das
Wesentliche der Praxis oder Institution dabei zu erhalten. Beson-
ders deutlich wird dies im Kontrast zum Aufsatz über Bentham,
den ich in Kapitel 4, diskutiere: Bentham behandelt Institutionen
wie die herkömmliche Moral und das Christentum vornehmlich als
Ausdruck von Interessen der Mächtigen. Statt Interessen könnten
aber auch andere Begriffe herangezogen werden. Gemein ist reduk-
tionistischen Tendenzen allerdings, dass ihre Begriffe sich dadurch
auszeichnen, dass die Zusammenhänge zwischen ihnen (mutmaß-
lich) einfacher verständlich (und daher nicht mysteriös) sind oder
dass ihre Gegenstände (mutmaßlich) leichter objektiv und/oder em-
pirisch verifizierbar sind oder Ähnliches. Nun ist sicher nicht jede
Abstraktion problematisch: Jede Form der feststellenden Rede und
sicherlich jede Form der Philosophie ist auf Abstraktionen angewie-
sen. Problematisch ist ein solcher Reduktionismus, wenn das, was
der Witz oder das Wesentliche der Institution oder Praxis ist, in
der neuen Beschreibung nicht ausdrückbar ist. Genau diese Schwä-
che sieht Mill in der philosophischen Tradition, der er sich selbst
zugehörig sieht.

39 Natürlich kann Mills Psychologismus seine Versuche, philosophische Frage-
stellungen auf psychologische Begriffe zu reduzieren, auch als eine Art von
Reduktionismus bezeichnet werden. Und, wie bereits gesagt, ist dies nicht
ganz unproblematisch. Aber, wie hoffentlich spätestens im nächsten Kapi-
tel (Kapitel 4) deutlich wird, kann diese metaphysische Frage bis zu einem
gewissen Grade unabhängig von dem Problem gesehen werden, das Mill in
Bentham sieht und auf das „Coleridge“ Mills Antwort ist. (Siehe auch Ab-
schnitt 6.2.)

55

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

Der Witz oder das Wesentliche zeigt sich aber nur einer Teilneh-
mer*in an der Praxis – möglicherweise erst „after a long profession“.
Und ihn zu erkennen, ist für Mill bedingt durch die Erfahrungen
der Teilnehmer*innen an einer Praxis; es ist eine Frage dessen, was
sie als wichtig erleben.

Die philosophische Tugend, die Mill in Coleridge sieht, besteht
nun darin, das, was eine Teilnehmer*in an einer Praxis an dieser
Praxis wertvoll findet, in Worte zu fassen, die dem gerecht werden.
Dies heißt nicht einfach, irgendwie für diesen Wert zu argumen-
tieren. Eine besondere Argumentationsfähigkeit scheint, was diese
Tugend angeht, nicht einmal besonders wichtig zu sein. (Adjektive,
die in die Richtung analytischer oder argumentativer Fähigkeiten
gehen, verwendet Mill tatsächlich eher für Bentham als für Cole-
ridge. Siehe Kapitel 4.) Mill wirft den anderen konservativen engli-
schen Philosophen seiner Zeit vor, „superfine new arguments“40 zu
entwickeln, um alte Vorurteile zu bestätigen. Der Wert, so kann et-
was spekulativ rückgeschlossen werden, den etablierte Institutionen
und Praktiken gegebenenfalls haben, kann sich nach Mill nicht da-
durch zeigen, dass er als Schlussfolgerung ausgeklügelter Argumen-
te in Erscheinung tritt. Coleridge jedenfalls überzeugt Mill sicher
nicht durch bloße intellektuelle Stärke, wie eine Einschätzung Mills
bezüglich Frederic Maurice’ aus der Autobiographie belegt: „The
nearest parallel to him, in a moral point of view, is Coleridge, to
whom, in merely intellectual power, apart from poetical genius, I
think him decidedly superior.“41

Möglicherweise würden die ausgeklügelten Argumente, um die es
geht, das, was sie etablieren sollen, nämlich den Wert einer über-
lieferten Praxis, genauso reduktionistisch rekonstruieren, wie die
kritischen Rekonstruktionsversuche derjenigen, die sie kritisieren

40 Eine Phrase, die in diesem Kontext kritisch gemeint ist; zwar referiert Mill
hier Kritik anderer Empiristen, aber er will sich davon mit Sicherheit nicht
distanzieren. Vgl. Mill, „Coleridge“, S. 126. Vergleiche (diesmal in Bezug auf
die Methode, nicht auf die politische Ausrichtung bezogen) auch den in eine
ähnliche Richtung gehenden Vorwurf der Einführung einer „technical termi-
nology [...] for the double purpose of giving logical precision to doctrines
which we do not admit, and of marking a relation between those abstract
doctrines and many concrete experimental truths, which this language, in
our judgment, serves not to elucidate, but to disguise and obscure.“ Vgl.
ebd., S. 122.

41 Mill, Autobiography, S. 161.

56

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.4. Coleridge als Konservativer?

sollen. Sie würden dann zu bloßen Sophismen. Der Versuch, ge-
nau anzugeben, was Mill an dem, was er mit „superfine new ar-
guments“ und „technical terminology“ kritisiert, stört, ist vielleicht
etwas spekulativ. In jedem Fall aber kann das, was Mill an Cole-
ridge schätzt, nicht seine Fähigkeit zu raffinierter Argumentation
sein, sondern seine Fähigkeit, Worte für Wertvolles zu finden, das
in einer Philosophie, wie Bentham sie betreibt, ansonsten keinen
Ausdruck finden könnte.42 Damit dies aber nicht reaktionär wird,
braucht es eine Möglichkeit, wie dieses Wertvolle in der Philosophie
in Erscheinung treten kann, ohne dass es einfach die Schlussfolge-
rung einer Untersuchung der Tradition ist. Bevor ich im nächsten
Abschnitt den anderen Ansatz vorstelle, aus dessen Synthese mit
Coleridges Ansatz in die Richtung einer solchen Philosophie der
erste Schritt gemacht werden kann, möchte ich diese Interpretation
der Stärke Coleridges im Umgang mit sozialen Praktiken und In-
stitutionen gegen alternative Interpretationsvorschläge verteidigen.

3.4. Coleridge als Konservativer?

Ich hatte oben (Abschnitt 3.2) dafür argumentiert, dass Mills Un-
terscheidung zwischen intuitiver Schule und Schule der Erfahrung
als Interpretation für die Tugenden, die in ihrer Kombination gu-
te Philosophie ergeben sollen, den eigentlichen Kern der Tugen-
den nicht treffe. Ich habe also, was die „methodische Interpreta-
tion“ genannt werden könnte, zurückgewiesen.43 Sie sei, so hatte
ich behauptet, eine Beschreibung des geistesgeschichtlichen Hinter-
grunds, die aber nicht das trifft, was jeweils speziell an Coleridges
und Benthams Art zu philosophieren wertzuschätzen sei. Ein an-
derer häufiger Interpretationsvorschlag besteht in der zweiten Di-
chotomie, die Mill verwendet: der Dichotomie zwischen konservati-
ver und progressiver Philosophie.44 Diese Interpretation werde ich

42 „Bentham should continually miss the truth which is in the traditional opin-
ions, and Coleridge that which is out of them, and at variance with them.
But it was also likely that each would find, or show the way to finding, much
of what the other missed.“ Mill, „Coleridge“, S. 120.

43 Siehe auch S. 129, wo Mill sich explizit zu distanzieren scheint: ebd., S. 129.
44 So schreibt Mill beispielsweise am Anfang von „Bentham“, alle Philosoph*in-

nen ließen sich in die Dichotomie zwischen progressiv und konservativ ein-
ordnen. Siehe Mill, „Bentham“, S. 77. Obwohl dies, falls die Dichotomie den

57

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

„die gesellschaftspolitische Interpretation“ nennen, um sie und die
„methodische Interpretation“ von meiner sozialphilosophischen In-
terpretation abzugrenzen.

Auch diese Interpretation trifft den Punkt nicht genau. Dies soll-
te auch bereits deutlich geworden sein: Es ist sehr unplausibel, dass
Mill im gleichen Atemzug, in dem er seine Anhänger noch einmal
erinnert, dass er Atheist ist, sagen will, dass es einen Wert hat, eine
trinitarische (im Gegensatz zur unitarischen) Version des Christen-
tums zu goutieren. Es muss vielmehr Coleridges Umgang mit dem
Christentum sein, den Mill interessant findet.

Aber trotzdem ist es natürlich vielleicht möglich, beide Inter-
pretationen zu vereinen, um zu einer plausiblen Interpretation zu
gelangen. Meine Argumente dagegen, dass jede der beiden Inter-
pretation für sich betrachtet sinnvoll ist, würden ihre Plausibilität
verlieren, wenn sie eben nicht für sich betrachtet werden könnten.
Und tatsächlich: Es wirkt stellenweise so, als wolle Mill sagen, dass
die Denker*innen seiner Zeit entweder der kontinentalen, intuiti-
ven Schule angehörten und Philosophie im Dienste der Orthodoxie
betrieben oder der Schule der Erfahrung angehörten und progres-
sive Philosophie betrieben; dass also die ersten beiden Dichotomi-
en letztlich bedeutungsgleich seien.45 Dafür zu argumentieren, dass
dies nicht so ist, ist die Aufgabe dieses Abschnittes.

Einen sehr simplen Grund gegen die gesellschaftspolitische Inter-
pretation möchte ich direkt vorweg schicken: Maurice und Sterling,
die Mill die Gedanken Coleridges im Debattierklub nahebringen,

logischen Raum abdecken soll, trivial erscheinen mag, so legt es doch nahe,
dass Mill auf diese Eigenschaft von Bentham und Coleridge abzielt. Allerdings
sagt er eine Seite später, dass sich so große Denker*innen, wie es Bentham
und Coleridge sind, dieser Einordnung bis zu einem gewissen Grade entziehen.
Siehe Mill, „Bentham“, S. 77.

45 Beispielsweise spricht Mill häufig einfach von der „Gegenseite“ – so, als ob
es nur eine kohärente Position gibt, die zu Mills Ansichten entgegengesetzt
ist. Es mag im Debattierklub in den 1830ern sinnvoll gewesen sein, von „our
Coleridgian adversaries“ zu sprechen (siehe Mill, Autobiography, S. 159), aber
auch in anderem Kontext bezeichnet er Coleridge als „contrary side“. Ebd.,
S. 227. Interessanterweise differenziert Mill in einer früheren Fassung – anders
als in der Columbia MS – der Autobiographie an der entsprechenden Stelle
klar zwischen den „Coleridgians“ und der „Tory party“ im Debattierklub.
Ebd., S. 158. Alles, was solche Gegenüberstellungen zeigen, ist, dass Mill
ideengeschichtlich vielleicht aus rhetorischen Gründen ein zweipoliges Bild
favorisiert.

58

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.4. Coleridge als Konservativer?

werden von ihm in der Autobiography sowohl in der Frühversion
als auch in der späten Fassung als eine zweite liberale und sogar
radikale Partei bezeichnet.46 Dieser erste Kontakt Mills mit cole-
ridgianischer Philosophie fand durch Personen statt, die diese in
einer Weise vertreten haben, die Mill auch sehr viel später nicht als
konservativ bezeichnet. Das Bild, das „coleridgianisch“ automatisch
„konservativ“ bedeutet, will Mill also zumindest zu dem Zeitpunkt,
an dem er Autobiographie schreibt, nicht zeichnen.

Ich werde nun zunächst darstellen, warum Mill meint, dass die
intuitive Methode in besonderem Maße für den Konservativismus
anfällig sei (Abschnitt 3.4.1). Dann werde ich jedoch meine Zwei-
fel ausdrücken erstens daran, dass die Zuordnung von philosophi-
schen Schulen zu politischen Ausrichtungen so klar ist – oder für
Mill selbst so eindeutig war, wie dies oft dargestellt wird. Zweitens
möchte ich gegen ein Bild im Zusammenhang mit der gesellschafts-
politischen Interpretation argumentieren, dass alles, was Mill an
Positivem über „Coleridge“ zu sagen weiß, einfach taktisches poli-
tisches Kalkül gewesen sei (beides in Abschnitt 3.4.2).

Zunächst muss aber zugestanden werden: Coleridge ist ein kon-
servativer Denker – und Mill behandelt ihn als solchen. Mill weist
darauf hin, dass trotz des Konservativismus Coleridges Art zu phi-
losophieren Gesellschaftskritik zulässt und zwar, insofern eine tat-
sächlich gelebte Institution nicht ihrer Idee entspricht. Diese Art
der Gesellschaftskritik weist natürlich viele Parallelen auf zu dem,
was Rahel Jaeggi „interne Kritik“ nennt.47 Am Beispiel der angli-
kanischen Kirche macht Mill klar, inwiefern Coleridge zur internen
Kritik herangezogen werden kann:

Coleridge’s merit in this matter consists, as it seems to us,
in two things. First, that by setting in a clear light what a
national church establishment ought to be, and what, by the
very fact of its existence, it must be held to pretend to be,

46 Siehe ebd., S. 160 bzw. 133. „Radikal“ spielt hier auf die Bezeichnung der
Gruppe von Benthamiten an, zu der auch Mill gehört.

47 Jaeggi, Kritik von Lebensformen, S. 261f. So scheint jedenfalls Mill Coleridge
zu lesen. Es könnte aber auch argumentiert werden, dass Coleridge bereits
auf etwas, das Jaeggis immanenter Kritik ähnlich ist, abzielt. Siehe Kapitel 8.

59

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

he has pronounced the severest satire upon what in fact it
is.48

Allerdings sind Coleridges konservativen gesellschaftlichen Vorstel-
lungen natürlich eigentlich etwas, das Mill ausdrücklich ablehnt:
Coleridge verteidigt konservative Institutionen wie die Kirche, das
viktorianische Christentum, eine Verfassung, nach der im House
of Lords die (unterstellte) Verantwortlichkeit, die mit Landbesitz
einhergeht, direkt zur Legitimation politischen Einflusses genutzt
wird.49 Nichts davon unterstützt Mill inhaltlich.

Die gesellschaftspolitische Interpretation berücksichtigt ebenso
wie das, was ich über die Essays sage, deren offensichtliche Einheit
und Komplementarität – interpretiert diese aber vor dem Hinter-
grund der politischen Strömungen zu ihrer Entstehungszeit.50 Und
natürlich würden sich die gesellschaftspolitische Interpretation, die
methodische und die sozialphilosophische Interpretation unter ei-
ner Voraussetzung nicht ausschließen: Wenn es nämlich kein Zufall
wäre, dass Coleridges Art zu philosophieren einen gesellschaftspoli-
tischen Konservativismus nahelegt und dass Benthams Art zu phi-
losophieren eine progressive politische Ausrichtung nahelegt.

Mill jedenfalls will dies zumindest zum Zeitpunkt der Veröffent-
lichung von „Bentham“ und „Coleridge“ nicht als reinen Zufall er-
scheinen lassen – auch wenn er später eine differenziertere Ansicht
vertritt. Auf der einen Seite liegt das auch nahe: Bentham und Cole-
ridge sind eben nicht hauptamtlich Philosophen, die privat zufällig
verschiedene politische Weltanschauungen vertreten, sondern Ben-
tham und Coleridge sind praktische Philosophen, deren Philosophie

48 Mill, „Coleridge“, S. 150. Interessant für das Verständnis von Mill ist auch
der zweite Verdienst von Coleridge, der im Herausarbeiten der Idee der Kir-
che Englands besteht: Diese soll so etwas wie eine spirituelle oder geistige
Führung für alle ermöglichen, indem sie bestimmte Menschen von der Not-
wendigkeit, für die eigene Existenz zu arbeiten, ausnimmt. (Ebd.) Mills lo-
bende Erwähnung dieses Gedankens kann sicherlich in Zusammenhang mit
der Unterstellung eines säkularen Elitismus gebracht werden, die oft gegen
Mill erhoben wird. (So schlägt Mill im Zuge der zweiten großen Reform des
Wahlrechts im 19. Jahrhundert beispielsweise unter anderem die Einführung
einer Gewichtung der Stimmen nach Bildung vor. Vgl. Mill, „Thoughts on
Parliamentary Reform“.)

49 Vgl. Mill, „Coleridge“, S. 152.
50 Wie sie sich beispielsweise im Debattierklub Mills abzeichneten. Vgl. Mill,

Autobiography, S. 159.

60

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.4. Coleridge als Konservativer?

eng daran geknüpft ist, die soziale und politische Wirklichkeit ihrer
Zeit unter einem bestimmten Blickwinkel zu sehen und zu kritisie-
ren.51

Wenn ich im Folgenden gegen die gesellschaftspolitische Inter-
pretation argumentiere, dann argumentiere ich dementsprechend
selbstverständlich nicht dagegen, dass die gesellschaftliche Relevanz
von Philosophie für Mill wichtig ist. Diese ist Mill außerordentlich
wichtig. Dies impliziert auch, dass die Dichotomie „konservative
versus progressive Philosophie“ für Mill wichtig und auch in seiner
Beschäftigung mit Coleridge und Bentham wichtig ist und vieles in
den Aufsätzen verständlich macht. Ich argumentiere lediglich dage-
gen, dass das, was Mill jeweils in Bentham und Coleridge schätzt
– was er als ihre philosophischen Tugenden erkennt – durch diese
Dichotomie erfasst wird.

3.4.1. Die „intuitive Schule“ und Konservativismus

Oben hatte ich dafür argumentiert, dass die gesellschaftspolitische
Interpretation von vornherein nur plausibel sein kann, wenn sie in
Kombination mit der methodischen vertreten wird. Und tatsächlich
scheint der Konservativismus Coleridges aus Mills Sicht nicht nur
in seiner Wahl der Institutionen, deren Wert er herausstellen will,
zu liegen; er liegt zumindest zum Zeitpunkt, zu dem „Coleridge“
geschrieben wurde, auch in dem, was Mill unter der „intuitiven
Schule“ versteht. Paradigmatisch für diesen Zusammenhang ist, was
Mill unter Transzendentalphilosophie versteht:

They [die Empiristen, zu denen Mill sich selbst auch zählt]
in their turn allege that the transcendentalists [Mill meint
die Transzendentalphilosophie, nicht die amerikanische Be-
wegung] make imagination, and not observation, the crite-
rion of truth; that they lay down principles under which a
man may enthrone his wildest dreams in the chair of phi-
losophy, and impose them on mankind as intuitions of the
pure reason [...]. And even if [...] the private revelations of

51 Neben der oberflächlichen Kompromissfreudigkeit der britischen Philosophie
seiner Zeit macht Mill auch die Erosion der gesellschaftlichen Legitimation
der existierenden Institutionen dafür verantwortlich, dass die großen Hin-
terfrager (the great questioners) – gemeint sind Coleridge und Bentham –
hervorgebracht werden konnten. Vgl. Mill, „Coleridge“, S. 142ff.

61

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

any individual [...] be disowned, or, in other words, outvoted
[...], this is still only substituting, as the test of truth, the
dreams of the majority for the dreams of each individual.
Whoever form a strong enough party, may at any time set
up the immediate perceptions of their reason, that is to say,
any reigning prejudice, as a truth independent of experience;
[...] for no less authority than this is claimed by some tran-
scendentalists for their à priori truths. And thus a ready
mode is provided, by which whoever is on the strongest side
may dogmatize at his ease [...].52

Weil, so können wir versuchen, Mills Argument zu rekonstruieren,
transzendentale Argumente die Bedingungen der Möglichkeit einer
Praxis (Begriff, Institution) etablieren sollen, wird, was sie zeigen,
letztlich immer an der Autorität hängen, mit der diese Praxis be-
hauptet werden kann. „Die Träume der Mehrheit“ sind dann letzt-
lich die fragwürdige Grundlage philosophischer Wahrheiten. Natür-
lich sind die Träume der Mehrheit nicht unbedingt konservativ –
aber es wird ja, anders als es in diesem kurzen Abschnitt verkürzt
dargestellt ist, auch nicht garantiert, dass es die Träume der Mehr-
heit sind, die in philosophischen Abhandlungen den Test der Wahr-
heit bilden, sondern die Träume der Mehrheit der Philosophieren-
den. Diese sind in privilegierten gesellschaftlichen Positionen und
diese erhalten zu wollen ist konservativ. Mill ist dies durchaus be-
wusst. In „Whewell on Moral Philosophy“ macht Mill zum Beispiel
sehr viel deutlicher, warum er meint, dass besonders die Kombi-
nation der intuitiven Methode mit der Institution der englischen
Universität zu seiner Zeit zu Konservativismus führe.53

Die Kritik Mills erinnert natürlich an die Kritik Schopenhauers
an Kant, die er unter dem Vorwurf der „umgekehrten Theologie“
fasst, und kann durch diese illustriert werden: Es sei nicht ver-
wunderlich, dass Kant, wenn er den „im Schwange gehenden“ Mo-
ralbegriff54 analysiert, letztlich auf die Annahme Gottes (natürlich
ausschließlich zu praktischem „Behuf“) als Garant für das höchste
Gut55 komme, weil die im Schwange befindliche Moral nun einmal

52 Mill, „Coleridge“, S. 127.
53 Siehe Mill, „Whewell on Moral Philosophy“, 167f.
54 Vgl. Immanuel Kant. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hamburg: Felix

Meiner, 1999, AA 445.
55 „Ist dieses nun einmal geschehen, so wird dem Begriffe des Objekts eines

moralisch bestimmten Willens (dem des höchsten Guts) und mit ihm den

62

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.4. Coleridge als Konservativer?

zu Kants Zeit eine christlich geprägte Moral sei, die in ihrer säku-
larisierten Form genau dort eine Leerstelle aufweise, wo Kant die
Idee Gottes einfügt.56 Wenn man den „im Schwange gehenden“ Mo-
ralbegriff als „Moraltraum der Mehrheit“ bezeichnet, und die (aus
Sicht des atheistischen Mill konservative) Schlussfolgerung bedenkt,
wird verständlich, wieso Mill meint, ein solches Vorgehen lege einen
Konservativismus nahe.

Natürlich könnte gesagt werden, Mill habe transzendentalphilo-
sophische Argumente nicht richtig verstanden. Wir könnten zum
Beispiel darauf hinweisen, dass ein transzendentales Argument zu
formulieren nicht heißt, für irgendeine Praxis die Bedingungen ihrer
Möglichkeit herauszustellen, sondern, dass dies auf Praktiken einge-
schränkt werden muss, an denen die Teilnahme in gewissem Sinne
nicht optional ist, weil wir zum Beispiel mit Jürgen Habermas derje-
nigen, die ihre Teilnahme an unserer Praxis des Gründegebens hin-
terfragt, einen performativen Widerspruch nachweisen könnten.57

Interessant ist natürlich, dass Habermas Mill insofern eingeschränkt
Recht geben könnte, als er den Status der Schlussfolgerung seines
eigenen Argumentes nicht in Unabhängigkeit von den empirischen
Gegebenheiten unserer tatsächlich verwendeten „Begriffssysteme“
sehen will.58

Mill jedenfalls würde der Verweis auf die Notwendigkeit nicht
überzeugen. Bereits in Abschnitt 3.3 wurde darauf hingewiesen,
dass Mill nicht glaubt, dass das, was an dem, was die Germano-
Coleridgians tun, auf die sich die Textstelle am Anfang dieses Ab-
schnitte bezieht, gut ist, ausgeklügelte Argumentationen sind. Mill
übersieht auch nicht einfach, dass ein vollständiges transzendentales

Bedingungen seiner Möglichkeit, den Ideen von Gott, Freiheit und Unsterb-
lichkeit, auch Realität, aber immer nur in Beziehung auf die Ausübung des
moralischen Gesetzes (zu keinem spekulativen Behuf), gegeben.“ Vgl. Kant,
KpV, AA 138. Natürlich ist der Status dieser Idee komplex.

56 „In abstracto ausgesprochen ist Kants Verfahren dieses, daß er zum Resultat
machte, was das Princip oder die Voraussetzung hätte seyn müssen (die Theo-
logie), und zur Voraussetzung nahm, was als Resultat hätte abgeleitet werden
sollen (das Gebot).“ Arthur Schopenhauer. Preisschrift über das Fundament
der Moral. Hamburg: Meiner, 1979, S. 23.

57 Vgl. z. B. Jürgen Habermas. „Diskursethik – Notizen zu einem Begründungs-
programm“. In: Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1983, S. 53–125, S. 96–104.

58 Vgl. ebd., S. 104–108.

63

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

Argument auf die Bedingung der Möglichkeit einer Praxis ein Ar-
gument für die Nicht-Optionalität der Teilnahme an dieser Praxis
beinhalten sollte. Er ist gegenüber Formulierungen, die eben diese
Nicht-Optionalität ausdrücken sollen, einfach äußerst skeptisch, wie
an anderer Stelle noch deutlicher wird: Beispiele für Formulierun-
gen, die eine solche Notwendigkeit ausdrücken sollen, denen Mill
gegenüber aber sehr skeptisch ist, sind „our idea of man as man“,
„all men think“, und „we cannot help feeling“.59

3.4.2. „Coleridge“ versus „Whewell on Moral Philosophy“

Aus der Sicht, die Mill in „Coleridge“ darstellt, besteht also ein Zu-
sammenhang zwischen intuitiver Schule und Konservativismus. Wie
bereits angedeutet, beschränkt sich diese Ansicht auch nicht auf
„Coleridge“ oder die Zeit, in der dieser Aufsatz geschrieben wurde.
Die Frage ist, wie eng dieser Zusammenhang für Mill wirklich war.
Selbst aber, wenn die mit „intuitive Schule“ bezeichnete Methode
für Mill eine intrinsische Tendenz hätte, konservative Positionen
zu rechtfertigen, wäre beides nicht gleichzusetzen: Weder in „Co-
leridge“ noch sonst scheint Mill Zugeständnisse bezüglich metho-
discher Entscheidungen der intuitiven Schule zu machen. Genauso
wenig kommt er Coleridge inhaltlich in seinem Konservativismus
entgegen. Wenn überhaupt, müsste die philosophische Tugend, die
Mill an Coleridge verdeutlicht, also ein Beiprodukt einer methodi-
schen (oder gesellschaftspolitischen) Präferenz sein.

Auch das ist aber nicht nicht der Fall. Egal, wie plausibel die Ver-
bindung transzendentaler Argumente mit einer konservativen Welt-
anschauung Mill zum Veröffentlichungszeitpunkt von Coleridge ge-
schienen haben mag, er sieht es später differenzierter. In „Whewell
on Moral Philosophy“ schreibt Mill (Whewell kritisierend):

During the greater part of the eighteenth century, the re-
ceived opinions in religion and ethics were chiefly attacked,
as by Shaftesbury, and even by Hume, on the ground of in-
stinctive feelings of virtue, and the theory of a moral taste
or sense. As a consequence of this, the defenders of estab-
lished opinions, both lay and clerical, commonly professed
utilitarianism. [...] But a change ensued, and the utilitarian

59 Vgl. Mill, „Whewell on Moral Philosophy“, S. 193.

64

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.4. Coleridge als Konservativer?

doctrine, which had been the favourite theory of the defend-
ers of orthodoxy, began to be used by its assailants. In the
hands of the French philosophers, and in those of Godwin
and of Bentham,–who, though earlier than Godwin in date,
was later in acquiring popular influence,–a moral philosophy
founded on utility led to many conclusions very unacceptable
to the orthodox.60

Dieses Zitat legt zunächst nur nahe, dass der Utilitarismus (be-
ziehungsweise das, was Mill zu diesem Zeitpunkt so bezeichnet61)
sowohl in konservativer als auch in progressiver Absicht vertreten
wurde. Dies trübt die Chancen für die Gleichsetzung der gesell-
schaftspolitischen Interpretation mit den anderen beiden Interpre-
tationen bereits insofern, als die Elemente einer der Seiten der bei-
den Dichotomien offensichtlich nicht gleichbedeutend sind. Bedenkt
man weiter, dass Mill an anderer Stelle meint, die intuitive Schule
sei, was die praktische Philosophie angeht, so etwas wie die logische
Konsequenz der hier angesprochenen moral sense-Theorie, wären
sogar beide Seiten der Dichotomie in Frage gestellt.62 Noch etwas
deutlicher wird das wenig später in „Whewell on Moral Philoso-
phy“, wenn Mill explizit auf die „deutschen Metaphysiker“ eingeht,
die laut Mill die ideengeschichtliche Vorlage der „Orthodoxie“ in
England zu seiner Zeit bilden:

It was not without reluctance that they found themselves
engaged in this path; for German metaphysics in Germany
lay under as grave a suspicion of religious scepticism, as the
rival philosophy in England or France. But it was found on
trial, that philosophy of this cast admitted of easy adapta-
tion, and would bend to the very Thirty-nine Articles; as it

60 Ebd., S. 170.
61 Einige der Denker, die Mill in der Auslassung aufzählt, vertreten zum Beispiel

keine Maximierung des Gesamtnutzens als Maßstab für individuelles Handeln.
Dies ist an dieser Stelle aber nicht wichtig.

62 „[T]hose believers in [a moral sense] have been obliged to abandon the idea
that it discerns what is right or wrong in the particular case in hand, as our
other senses discern the sight or sound actually present. Our moral faculty,
according to all those of its interpreters who are entitled to the name of
thinkers, [...] is a branch of our reason, not of our sensitive faculty [...]. The
intuitive, no less than what may be termed the inductive, school of ethics,
insists on the necessity of general laws.“ Mill, „Utilitarianism“, § 1.3.

65

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

is the essence of a philosophy which seeks its evidence in in-
ternal conviction, that it bears its testimony with equal ease
for any conclusions in favour of which there is a predisposi-
tion, and is sceptical with the sceptical, and mystical with
the mystical.63

Hier wird deutlich, dass die Kritik an der intuitiven Methode (zu-
mindest zu dem Zeitpunkt als Mill „Whewell on Moral Philosophy“
verfasst) weniger darin begründet liegt, dass sie Konservativismus
zur Folge hätte, sondern dass sie zur Verteidigung beliebiger Kon-
klusionen taugt. Sie ist dann konservativ, wenn sie von in bestimm-
ter Weise Privilegierten betrieben wird – wie Mill dies beispielsweise
in den englischen Universitäten seiner Zeit sieht. Die Frage ist, ob
er dies vor dem Hintergrund dessen, was er kurz vorher zum Utilita-
rismus gesagt hat, nicht auch für den Utilitarismus zugeben müsste.
(In diesem Sinne lässt sich zum Beispiel Mills Aussage aus „Ben-
tham“ über Benthams Verpflichtung auf den Utilitarismus deuten:
„It was by mere accident that this opinion became connected in
Bentham with his peculiar method.“64) In jedem Fall sind auch für
Mill die Dichotomien nicht bedeutungsgleich. Dass sie von Mill an
anderen Stellen oft so behandelt werden, mag, wie Roger Crisp
nahelegt, damit zu tun haben, dass er in Personen wie Whewell
oft gegen Intuitionismus und Konservativismus in Personalunion
zu kämpfen hatte.65

Nun könnte eingewandt werden, „Whewell on Moral Philosophy“
dürfe zur Interpretation von „Coleridge“ nicht herangezogen wer-
den, weil Mill inzwischen – immerhin zwölf Jahre später – seine
Taktik geändert habe. Die gesellschaftspolitische Interpretation sei
richtig, die als Interpretationsausgangspunkt entscheidende Dicho-
tomie sei diejenige zwischen konservativer und progressiver Philo-
sophie, nur dass Mill inzwischen nicht mehr die Strategie verfolge,

63 Mill, „Whewell on Moral Philosophy“, S.170f.
64 Mill, „Bentham“, S. 87.
65 Crisp legt an der gleichen Stelle sogar nahe, Mill sei eigentlich selbst Intuitio-

nist: zumindest die Unparteilichkeitsannahme, die Mill für sein Argument für
den Utilitarismus in Kapitel 4 von „Utilitarianism“ voraussetze, sei letztlich
nur intuitionistisch zu begründen. Dass Mill das nicht wahrhaben wolle, liege
eher daran, dass er sich nicht mit Personen wie Whewell gemein machen wol-
le, als am Intuitionismus. Siehe Roger Crisp. Mill on Utilitarianism. London
und New York: Routledge, 1997, S. 82f.

66

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.4. Coleridge als Konservativer?

seinen Widersachern entgegenzukommen. Mill legt dies auf der an-
deren Seite selbst etwas nahe, da er sich in der Autobiographie
etwas unspezifisch von den hier behandelten Aufsätzen zu distan-
zieren scheint:

In both cases, the impetus with which I had detached myself
from what was untenable in the doctrines of Bentham [...],
may have carried me, though in appearance rather than in
reality, too far on the contrary side. But as far as relates to
the article on Coleridge, my defence is, that I was writing for
Radicals and Liberals, and it was my business to dwell most
on that in writers of a different school, from the knowledge
of which they might derive most improvement.66

Zum einen aber distanziert sich Mill nur von dem erweckten An-
schein wirklich – was die Meinungen von Coleridge angeht, hatte er
schon in „Coleridge“ selbst keinen Zweifel gelassen, dass er sie für
reaktionär hält. Zum anderen aber scheint er das, was er an der Art
und Weise Coleridges zu philosophieren schätzt, weiterhin wichtig
zu finden, sonst würde die „Entschuldigung“ Coleridge als Korrek-
tiv für „Radicals“ und „Liberals“ einzusetzen, keine Entschuldigung
sein. Dafür spricht auch, dass er „Coleridge“ und „Bentham“ 1859
und 1867 noch einmal in Dissertations and Discussions publiziert.67

Das Hauptargument aber, das dagegen spricht, die gesellschafts-
politische Interpretation unter Voraussetzung einer Änderung der

66 Mill, Autobiography, S. 227.
67 Außer der bereits zitierten Autobiographie lassen sich Mills Einstellungen

zu diesem Zeitpunkt gegenüber seinen früheren Texten auch aus dem Vor-
wort dieser Ausgabe entnehmen: John Stuart Mill. „Preface to Dissertations
and Discussions“. In: The Collected Works of John Stuart Mill, Volume X
– Essays on Ethics, Religion, and Society. Hrsg. von J. M. Robson. Toronto
und andere: University of Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1969,
S. 493–494. Er befürchtet dort zwar, dass „Review on Sedgwick’s Discourse“
eine zu große Sympathie für die Philosophie des 18. Jhd. erkennen lasse, was
durch „Coleridge“ und „Bentham“ korrigiert werde, die aber ihrerseits eine zu
große Sympathie für die Reaktion des 19. Jhd. auf das 18. Jhd. nahelege, was
wiederum durch „Whewell on Moral Philosophy“ korrigiert werde. Er sagt
aber auch, dass der Wert, den „Coleridge“ und „Bentham“ haben, nicht bloß
temporär ist. Stellen, wo er seine Meinung wirklich geändert hat (und nicht
bloß den Tonfall ändern würde) hat Mill außerdem nach eigenen Angaben in
der Ausgabe, die in dieser Arbeit, wenn nicht anders angegeben, verwendet
wird, ab 1859 geändert. (Siehe Fußnote 1 in Kapitel 1.)

67

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. „Coleridge“

Taktik zur Grundlage der Interpretation von „Coleridge“ zu ma-
chen, ist, dass diese voraussetzen würde, dass Mill, würde er vor
die durch seine eigene Differenzierung in „Whewell on Moral Phi-
losophy“ möglich gewordene Wahl gestellt, welche Eigenschaften
von Coleridge er nun schätzen würde, die konservativen Einstel-
lungen wählen würde. Dies ist aber selbst vor dem Hintergrund
taktischer Überlegungen unplausibel. Wie ich versucht habe deut-
lich zu machen, distanziert sich Mill auch in „Coleridge“ bereits
sowohl von dessen konservativen Überzeugungen als auch von der
intuitiven Methode – und lobt ihn nicht etwa dafür. Damit ist die
sozialphilosophische Interpretation die einzig plausible.

Zusammenfassung. In diesem Kapitel habe ich gezeigt, dass für
Mill Coleridge ein Paradigma für ein philosophisches Ideal ist, das
ich eine „sozialphilosophische Tugend“ genannt habe. Wie bereits
im letzten Kapitel angedeutet, wird der systematische Wert, der
darin liegt, dieses Ideal als Tugend auszulegen, erst in Teil II deut-
lich. (Auch wenn einige Zitate in diesem Kapitel schon deutlich ge-
macht haben dürften, dass Mill zumindest unter anderem auf Dis-
positionen und Fähigkeiten der Person Coleridge hinweisen will.
Dies wird besonders im nächsten Kapitel in Bezug auf Bentham
und seine Schwächen als Person noch deutlicher.) Die Tugend ist
charakterisiert durch Coleridges Vermögen und sein Interesse dar-
an, dem, was kompetente Teilnehmer*innen an einer sozialen Praxis
oder Institution als wertvoll erfahren oder als wichtig erleben, ad-
äquaten Ausdruck zu verleihen. Ich hatte betont, dass es Mill hier
um den adäquaten Ausdruck einer Erfahrung geht und nicht etwa
darum, für diesen Wert durch geschickte Argumentation zu argu-
mentieren. Insbesondere reduktionistische Versuche, den Wert einer
Praxis stattdessen zu bestimmen, sind daher zum Scheitern verur-
teilt: Anhand von zwei Negativbeispielen aus „Coleridge“ habe ich
versucht deutlich zu machen, wieso ein solcher Reduktionismus kein
adäquater Ausdruck der Erfahrung einer Teilnehmer*in sein kann,
und die Kritik von Mills Coleridge daran erläutert und zu moder-
nen Fragestellungen ins Verhältnis gesetzt. Diese Interpretation von
„Coleridge“ (und die von „Bentham“ im folgenden Kapitel) schließt
aus, dass es Mill in den beiden Aufsätzen lediglich darum geht, dass
Vertreter*innen zweier politischer Strömungen oder Anhänger*in-
nen zweier philosophischer Methoden voneinander lernen können:

68

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.4. Coleridge als Konservativer?

Ich habe daher im letzten Teil dieses Kapitels gegen das, was ich die
„gesellschaftspolitische Interpretation“ genannt habe, und das, was
ich die „methodische Interpretation“ genannt habe, argumentiert.

69

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

Nachdem ich im letzten Kapitel Coleridges Tugend erarbeitet ha-
be, wird es nun um Benthams Tugend gehen. (Auch zwischen Ben-
tham und dem Bild, das Mill von Bentham zeichnet, muss natürlich
unterschieden werden. Ich werde aber diesmal auf diese Selbstver-
ständlichkeit nicht gesondert eingehen, weil Mill hier nicht wie im
Falle von „Coleridge“ den eigenartigen Spagat unternimmt, diesen
einerseits dem, was er „die intuitive Schule“ nennt, zuzuordnen,
ihn dann aber dafür zu loben, wie er besondere menschliche Er-
fahrungen in seiner Philosophie berücksichtigt.1) Eine, die sich in
der Philosophie um Benthams Tugend bemüht, bemüht sich um
eine bestimmte Form der Objektivität. Speziell für die Sozialphilo-
sophie bedeutet das, dass wir uns bei der Evaluation sozialer Prak-
tiken darum bemühen müssen, ihr Gutsein (oder ihr Schlechtsein)
gegenüber möglichen Alternativen nachzuweisen.

Ein erster Schritt dazu ist das Infragestellen des Bestehenden.
(In „Coleridge“ hatte Mill auch Bentham „the great questioner of
things established“2 bezeichnet.) Diese Charakterisierung, die ich in
Abschnitt 4.1 erarbeiten werde, legt die gesellschaftspolitische In-
terpretation nahe. Vielleicht noch offensichtlicher als in „Coleridge“
macht Mill aber sehr deutlich, dass in dessen progressiven Einstel-
lung seiner Meinung nach nicht die Hauptstärke von Bentham liegt.
Es geht vor allem darum, das Gutsein sozialer Praktiken vor dem
Hintergrund von Alternativen zu prüfen. Es liegt nahe, zu vermu-
ten, Mill ziele damit auf den Utilitarismus Benthams ab: Darauf,
dass wir mithilfe des Utilitarismus das Bessersein einer Praxis ge-
genüber einer anderen nachweisen können. Dies ist aber nicht der
Fall: Obwohl Bentham Utilitarist ist und sich auch Mill in „Ben-
tham“ (mehr oder weniger) zum Utilitarismus bekennt, geht es Mill

1 Es gilt weiterhin: Wenn ich der Kürze halber von „Benthams Tugend“ spreche,
dann sind damit nicht tatsächliche philosophische Stärken Benthams gemeint,
sondern Stärken des Bildes, das Mill von Bentham zeichnet.

2 Mill, „Coleridge“, S. 119. Auch Coleridge könne, wenn auch in anderer Weise,
so bezeichnet werden. Siehe Kapitel 3.

71

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

um die funktionale Rolle, die der Utilitarismus in Überlegungen
dieser Art spielt. Diesen Gedankengang und die Rolle werde ich
in Abschnitt 4.2 erarbeiten. Bevor Benthams Tugend aber endgül-
tig erarbeitet ist, ist es nötig, diese zu qualifizieren: Zwei Fragen
sind dabei wichtig: Wie sollten wir die „wissenschaftlichen Dispo-
sitionen“ verstehen, die nach Mill mit dieser Tugend Einzug in die
Philosophie erhalten? Welche Rolle spielt für Mill die Tatsache,
dass es letztlich einen Maßstab geben muss? Diese beiden Fragen
diskutiere ich in Abschnitt 4.3.

Bevor ich mit dem ersten dieser drei Schritte beginne, folgt ei-
ne kurze Übersicht über den Text von „Bentham“: Mill beginnt
„Bentham“ wie auch „Coleridge“, indem er die Komplementarität
beider Denker und ihre Beispielhaftigkeit für das, wofür sie stehen,
hervorhebt.3 Auch in Bentham bieten sich alle drei im letzten Ka-
pitel unterschiedenen Arten, diese Komplementarität zu verstehen
an; und auch in diesem Kapitel werde ich, wie in Abschnitt 3.4, da-
für argumentieren, dass wir das, was ich die „sozialphilosophische
Interpretation“ genannt habe, akzeptieren sollten.

Nach dieser Einleitung würdigt Mill zwei seiner Ansicht nach zu-
sammenhängende Stärken von Bentham: Erstens sei er (wie Hume)
ein kritischer Denker; er weite aber Kritik in Humes Stil als erste
Philosoph*in auf die Sozialphilosophie aus.4 Zweitens, und wichti-
ger für Mill, bringe Bentham das Verlangen nach Verifikation in
die Philosophie ein, sodass diese nicht bloßer Ausdruck individu-
eller Sichtweisen sei.5 Durch die Ausarbeitung dieser zweiten von
Mill erwähnten Stärke Benthams werde ich die Formulierung von
Benthams Tugend erarbeiten.

Es folgen Benthams Schwächen. Diese wurden stärker rezipiert,
einerseits, weil es überraschend ist, mit welcher Schärfe Mill hier
sein ohne Zweifel wichtigstes philosophisches Vorbild6 kritisiert (ins-
besondere im Gegensatz zur viel sanfter formulierten Kritik an Co-
leridge in „Coleridge“); andererseits, weil es scheint, dass Mill diese
aus unterschiedlichen Gründen in „Bentham“ tatsächlich wichtiger
sind. Vor allem aber ist die Kritik stark auf die Person bezogen:

3 Siehe Mill, „Bentham“, S. 77–78.
4 Siehe ebd., S. 78–82.
5 Siehe ebd., S. 82–88.
6 Wie in einer Fußnote in Kapitel 1 erwähnt, bezeichnet Mill die Rolle, die

Bentham für ihn spielt, als religionsähnlich. Siehe Mill, Autobiography, S. 69.

72

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

Bentham hat Mill zufolge als Mensch Schwächen, die sich auf seine
Philosophie auswirken. Es ist kein Zufall, dass Mills Kritik ad ho-
minem ist: Es zeigt, dass die Ideale, um die es in „Bentham“ und
„Coleridge“ geht, Ideale für philosophierende Personen – was ich al-
so philosophische Tugenden nenne – sind. Benthams erste Schwäche
ist, dass er unfähig ist, die Erfahrungen anderer Leute zu berück-
sichtigen beziehungsweise von anderen zu lernen.7 Benthams zweite
Schwäche ist, dass ihm selber wichtige menschliche Erfahrungen un-
zugänglich sind.8

Diese Schwächen wurden im letzten Kapitel zum Teil schon an-
gesprochen; sie sind der Gegensatz zu den Stärken Coleridges. Es
sollte also nicht verwundern, dass Mill hier auch das Wort „Erfah-
rung“ verwendet, um die methodische Stärke von Bentham und die
entsprechende Schwäche von Coleridge zu beschreiben; er verwen-
det das Wort „Erfahrung“ genauso, um die Stärke von Coleridge9

und die Schwäche von Bentham zu beschreiben: Wenn Benthams
Empirismus derjenige eines Mannes ist, der wenig Erfahrung hat-
te,10 so ist Coleridges Intuitionismus derjenige eines Mannes, der
echte menschliche Erfahrungen ernst nimmt und ihnen Ausdruck
verleihen kann.11

Diese Schwächen Benthams führen nach Mill dazu, dass Bentham
ein sehr verarmtes Bild der menschlichen Natur hat, dass Mill da-
nach beschreibt.12 Dies wiederum führe zu einer sehr beschränkten
Moralphilosophie13 und einer beschränkten Sozialphilosophie und

7 Siehe Mill, „Bentham“, S. 89–91.
8 Siehe ebd., S. 91–94.
9 Siehe Abschnitt 3.2.
10 Dies sagt Mill über Bentham: siehe Mill, „Bentham“, S. 92.
11 Eine der Erfahrungen, die Bentham laut Mill fehlt, ist die Erfahrung der

seelischen Verzweiflung. Siehe ebd., S. 92. Dass Mill meint, Coleridge habe
solche Erfahrungen und könne ihnen Ausdruck verleihen, wird in der Au-
tobiographie deutlich, wo Mill, wie bereits erwähnt, Gedichte von Coleridge
benutzt, um seine eigene Krisenerfahrung verständlich zu machen. Siehe Mill,
Autobiography, S. 139 und S. 145.

12 Siehe Mill, „Bentham“, S. 94–97.
13 Mills Kritik ist zum Teil verheerend: „It is fortunate for the world that Ben-

tham’s taste lay rather in the direction of jurisprudential than of properly
ethical inquiry. Nothing expressly of the latter kind has been published un-
der his name, except the Deontology–a book scarcely ever, in our experience,
alluded to by any admirer of Bentham without deep regret that it ever saw
the light.“ Ebd., S. 98.

73

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

politischen Philosophie, weil beide laut Mill natürlich auf dem Bild
des Menschen aufbauen müssten.14

Wie auch in Coleridge soll der überwiegende Teil des Restes des
Aufsatzes anhand von Beispielen die Stärken von Bentham verdeut-
lichen: „We turn with pleasure from what Bentham could not do,
to what he did. [...] The unpleasing part of our work is ended.“15

In Wirklichkeit ist es aber keineswegs so, dass Mill in dem, was
folgt, Bentham nicht mehr (zum Teil auch grundlegend) kritisie-
ren würde. Es scheint eher so zu sein, dass die Kritik, die Mill nun
übt, nicht so sehr auf die persönlichen Schwächen von Bentham ab-
zielt, sondern Benthams Schwächen anderweitig entschuldbar sind.
In Bereich des Recht und der Rechtsphilosophie einerseits16 und
Benthams Theorie der Regierung andererseits17 scheinen es nicht
Benthams persönliche Schwächen zu sein, die seine Theorien defi-
zitär machen. Außerdem hat Mill – vor allem vor dem Hintergrund
des (vor Bentham) vorherrschenden Rechtsverständnisses18 – hier
auch viel zu loben. Es folgen in „Bentham“ abschließende, zum Teil
kritische Bemerkungen Mills.

4.1. Bentham als Kritiker

Mill verwendet eine eigenartige Terminologie, um die beiden Stär-
ken Benthams zu beschreiben: Er sei einerseits ein „negativer oder
destruktiver Philosoph“19 gewesen, andererseits aber ein „positi-
ver“20. Den „positiven“ Aspekt werde ich im nächsten Abschnitt
diskutieren. Was „negativ“ hier bedeutet, ist zunächst leichter zu
verstehen: Dass Bentham für Mill komplementär zu Coleridge ist,
zeigt sich zunächst nämlich daran, dass er nicht konservativ, son-
dern kritisch gegenüber der „received opinion on any subject“21

ist: „he is the great subversive, or, in the language of continental
philosophers, the great critical, thinker of his age and country.“22

14 Siehe Mill, „Bentham“, S. 97–100.
15 Ebd., S. 100.
16 Siehe ebd., S. 100–105.
17 Siehe ebd., S. 105–110.
18 Siehe ebd., S. 100–103.
19 Siehe ebd., S. 79.
20 Siehe ebd., S. 82.
21 Siehe ebd., S. 82.
22 Ebd., S. 79.

74

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.1. Bentham als Kritiker

Mill stellt Bentham dazu in eine Reihe mit Hume: Zwar sei er Hu-
me, was Humes Qualitäten diesbezüglich angeht, weit unterlegen
gewesen, aber

there was a wide field left vacant for him by Hume, and
which he has occupied to an unprecedented extent; the field
of practical abuses. This was Bentham’s peculiar province:
to this he was called by the whole bent of his disposition: to
carry the warfare against absurdity into things practical.23

Wie sieht Benthams Methode der Kritik aus? Sie wird in „Cole-
ridge“ charakterisiert als „short and easy method of referring all to
the selfish interests of aristocracies, or priests, or lawyers, or some
other species of impostors“24. Benthams Kritik an der Parteilichkeit
der Institutionen wird in „Bentham“ ausführlicher ausgeführt und
die Interessen herrschender Klassen herausgestellt.25 In „Coleridge“
charakterisiert Mill diese Perspektive Benthams, wie bereits zitiert,
als Außenperspektive26 – gemeint hatte ich, dass Bentham auf In-
stitutionen und Praktiken die Perspektive einer Außenstehenden
einnimmt. In Bentham wird diese Perspektive an die Darstellung
des Bentham’schen Menschenbildes geknüpft und sie erscheint we-
niger als Außenperspektive, sondern sehr viel mehr als eine sehr
verarmte Innenperspektive:

Man is conceived by Bentham as a being susceptible of plea-
sures and pains, and governed in all his conduct partly by the
different modifications of self-interest, and the passions com-
monly classed as selfish, partly by sympathies, or occasion-
ally antipathies, towards other beings. And here Bentham’s
conception of human nature stops.27

Diese Perspektive ist keine Außenperspektive im Sinne einer na-
turwissenschaftlichen Betrachtung: Menschliche Handlungen, das
Festhalten an unfairen Institutionen durch diejenigen, die davon
profitieren, beispielsweise, erscheinen in dieser Perspektive als ra-

23 Ebd., S. 80f.
24 Mill, „Coleridge“, S. 120.
25 Vgl. Mill, „Bentham“, S. 109f.
26 Mill, „Coleridge“, S. 119.
27 Vgl. Mill, „Bentham“, S. 94.

75

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

tional.28 Sie ist aber eine Außenperspektive in dem Sinne, dass die
Rationalisierung, die hier angeboten wird, keine ist, die den Betei-
ligten an der Institution offen stünde. Die Perspektive Benthams
gleicht in dieser Hinsicht vielleicht Foucault oder Bourdieu: Die
Behauptung, menschliches Handeln sei symbolischer Ausdruck von
Macht oder menschliches Handeln könne stets als Akkumulation
verschiedener Arten von Kapital begriffen werden, liefern ein all-
gemeines29 Rationalisierungsmodell, das sich zur Kritik bestehen-
der Institutionen eignet, indem es herausstellt, wem diese letztlich
dienen. Dieses kommt aber nicht für die Teilnehmer*innen an den
entsprechenden Institutionen zur Selbstbeschreibung in Frage. Um
ein naheliegendes Beispiel zu nehmen: Wir können zwar die Arbeit
an einer philosophischen Dissertation als den Erwerb institutionali-
sierten kulturellen Kapitals in Bourdieus Sinne verstehen – wenn es
zum Beispiel unser Ziel ist, eine Präferenz derjenigen, die im Besitz
dieses Kapitals sind, für die Institution der Universität beziehungs-
weise die Form von Bildung, die in einer philosophischen Disserta-
tion zum Ausdruck kommen soll, zu verstehen. Wir können aber
kaum unser eigenes Arbeiten an unseren akademischen Projekten
ausschließlich unter dem Gesichtspunkt der Kapitalakkumulation
rationalisieren.30

28 Es ist stattdessen – obwohl weder Mill noch Bentham diese Idee noch nicht
kannten – die Perspektive einer verstehenden Sozialwissenschaft (im Gegen-
satz zur erklärenden Naturwissenschaft). Vgl. z. B. Max Weber. Wirtschaft
und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie [1921]. Tübingen:
Mohr, 1976, Kap. 1, § 1.

29 Die Allgemeinheit ist sicher an das kritische Potential geknüpft: Weil wir alle
oder fast alle Handlungen tatsächlich im Lichte dieser Theorien sehen können,
taugen sie zur kritischen Beleuchtung eben dieser Handlungen. In diesem
Sinne kann nicht gesagt werden, Benthams Theorie sei nicht umfassend: Er
hat „one sort of comprehensiveness, but not [...] another.“ Mill, „Bentham“,
S. 88.

30 Wir können und sollten natürlich unser eigenes Tun auch unter Perspekti-
ven wie der von Bentham, Foucault oder Bourdieu sehen – und zwar auch
aus praktischen Gesichtspunkten: Die dadurch eröffnete Perspektive auf das
eigene Tun ermöglicht es, sich auf eine besondere Weise vom eigenen Tun
zu distanzieren und letztlich das eigene Verhalten anzupassen. Gemeint ist
stattdessen nur: Wir können unser Tun nicht ohne Weiteres ausschließlich in
Begriffen dieser Perspektive wertschätzen.

76

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.1. Bentham als Kritiker

Und wie bei Bourdieu und Foucault ist auch für Bentham unser
tatsächlicher politischer und moralischer Diskurs eines der Haupt-
ziele des Angriffes:

Proceeding on this principle, Bentham makes short work
with the ordinary modes of moral and political reasoning.
These, it appeared to him, when hunted to their source, for
the most part terminated in phrases. In politics, liberty, so-
cial order, constitution, law of nature, social compact, &c.,
were the catch-words: ethics had its analogous ones.31

Diese leeren Phrasen und Schlagworte dienen nach Bentham ein-
fach dazu, der Adressat*in die Meinung der Autor*in aufzuzwin-
gen, wobei die politischen und moralischen Phrasen sowohl der
Verschleierung dieses Vorgangs gegenüber den Adressat*innen als
auch der Selbsttäuschung über das, was wirklich geschieht, dienen.32

Menschen, insbesondere Philosoph*innen, verwendeten moralische
Phrasen, um andere Menschen dazu zu bringen, die eigene mora-

31 Mill, „Bentham“, S. 84.
32 Siehe ebd., S. 84. Neben der asketischen Moral lassen sich alle anderen Mo-

raltheorien nach Bentham auf das Prinzip der Sympathie und Antipathie
zurückführen, egal, ob sie kognitivistische oder non-kognitivistische Ansprü-
che hätten: „In looking over the catalogue of human actions (says a partizan
of this principle) in order to determine which of them are to be marked with
the seal of disapprobation, you need but to take counsel of your own feelings:
whatever you find in yourself a propensity to condemn, is wrong for that very
reason.“ Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legisla-
tion, § II.XIII. In diesem Zusammenhang steht auch Benthams Überlegung
zu moralischen Phrasen, auf die Mill im obigen Zitat anspielt: „They consist
all of them in so many contrivances for avoiding the obligation of appealing
to any external standard, and for prevailing upon the reader to accept of the
author’s sentiment or opinion as a reason for itself. The phrases different, but
the principle the same.“ Ebd., § II.XIV. Dies wird noch beispielhaft erläutert
durch eine lange Fußnote, die Mill eine Seite später fast vollständig zitiert,
und die die Benutzung solcher moralischer Sprache als Verschleierung und
als Selbsttäuschung beschreibt: „It is curious enough to observe the variety of
inventions men have hit upon, and the variety of phrases they have brought
forward, in order to conceal from the world, and, if possible, from themselves,
this very general and therefore very pardonable self-sufficiency. [...] The mis-
chief common to all these ways of thinking and arguing (which, in truth, as
we have seen, are but one and the same method, couched in different forms
of words) is then serving as a cloke, and pretense, and aliment, to despotism
[...].“ Ebd., § II.XIVn.

77

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

lische Meinung anzunehmen; auf der Oberfläche sehe das, was ge-
schieht, wie eine Begründung aus; aber, was in Wirklichkeit gesch-
ehe, sei, dass die eigenen Sympathien und Antipathien gegenüber
bestimmten Handlungen durchgesetzt werden.

Wir könnten natürlich hinterfragen, ob es wirklich gerechtfertigt
ist, eine so beschriebene Perspektive (und Foucaults und Bourdieus)
als kritisch zu bezeichnen: Bentham bezeichnet das, was im tat-
sächlichen moralischen Diskurs passiert, wie in Fußnote 32 belegt,
beispielsweise als „Despotismus“ – und es scheint, als funktioniere
dieses Wort bei ihm sehr ähnlich, wie er es seinen Gegner*innen
unterstellt.33 Wieso sollten wir, falls wir seine Beschreibung der
Funktion moralischer Phrasen akzeptieren, uns seiner Bewertung
anschließen? Eine Alternative wäre ja, diese Beschreibung bereit-
willig als wesentlich für die Moral anzunehmen: In der Tat klingt die
Funktion moralischer Äußerungen in Stevensons Version des Emo-
tivismus, wenn von der Bewertung dieser Funktion abgesehen wird,
sehr ähnlich wie das, was Bentham beschreibt.34 Wenn Mills Ben-
tham also nicht mehr dazu sagt, droht seine Position, sich selbst zu
unterminieren. Natürlich sagt er mehr, dazu komme ich in Kürze.

Auch in Bezug auf Foucault wurde diese Kritik geäußert: So legt
Habermas nahe, die Art und Weise, wie Foucault die Grundlage
der aufklärerischen Tradition in Begriffen der Macht rekonstruiere,
unterminiere letztlich die Position der Kritiker*in selbst.35 Nicht
anders als die Aristokraten, Anwälte und Priester, in deren Inter-
esse soziale Praktiken und Institutionen laut Bentham zu seiner
Zeit oft gewesen seien, läuft auch Benthams Kritik an ihnen Ge-
fahr, nicht mehr als Ausdruck eines Interesses zu sein. So lange
Bentham nichts dazu sagen kann, was sein Interesse der Kritik an
den Institutionen von dem Interesse der Aristokraten, Anwälte und

33 Es ist interessant, dass Mill diese Bewertung Benthams im Zitat der Fußnote,
die er ansonsten fast vollständig zitiert, auslässt. Mill, „Bentham“, S. 86.

34 Vgl. Charles Leslie Stevenson. „Die emotive Bedeutung ethischer Ausdrücke“.
In: Sprache und Ethik – Zur Entwicklung der Metaethik. Hrsg. von Günther
Grewendorf und Georg Meggle. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1974, S. 116–
139.

35 Z. B. „How can Foucault’s selfunderstanding as a thinker in the tradition of
the enlightenment be compatible with his unmistakable criticism of this very
form of knowledge of modernity?“ Jürgen Habermas. „Taking Aim at the
Heart of the Present“. In: Foucault – A Critical Reader. Hrsg. von David C.
Hoy. Oxford und andere: Basil Blackwell, 1986, S. 103–108, S. 106.

78

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.1. Bentham als Kritiker

Priester unterscheidet, so lange kann er uns zwar etwas über die
soziale Wirklichkeit beibringen, aber nichts von dem, was wir so
lernen können, sagt uns, ob wir diese gut oder schlecht finden sol-
len. So könnten wir Habermas’ Kritik an Foucault versuchen auf
das bisher Gesagte zu übertragen.

Natürlich müssen wir mit der Bezeichnung einer Position als „kri-
tisch“ nicht so streng sein. Warum sollten wir nicht eine theoretische
Position, die in kritischer Absicht formuliert wird und dabei stellen-
weise durchaus effektiv ist, nicht als kritisch bezeichnen, bloß weil
diese es unterlässt, gleichzeitig den Standpunkt der Kritikerin als
rationalen Standpunkt zu rekonstruieren? Es gibt viele Hinsichten,
in denen solche Positionen effektiv bleiben: Selbst, wenn sie nichts
anderes machen, so entfremden sie uns immer noch von gewohnten
Auffassungen über soziale Institutionen und Praktiken und liefern
uns so Beschreibungen einer Realität, mit der wir dann nicht zu-
frieden sind – auch wenn die Unzufriedenheit zunächst lediglich in
der Fremdheit liegt: Darin nämlich, dass sie zumindest auch etwas
anderes sind, als wir bisher dachten, und sich so zumindest die Fra-
ge eröffnet, ob sie vielleicht nur das sind. Trotzdem will Bentham
Mill zufolge mehr, wie in Abschnitt 4.2 deutlich werden sollte.

Damit, dass Benthams kritisches Potential hier mit Foucault und
Bourdieu verglichen wurde, soll übrigens keineswegs gesagt werden,
dass es egal sei, auf Grundlage welcher dieser Vorstellungen wir
die Institutionen und Praktiken in kritischer Absicht rekonstruie-
ren. Der Begriff „Interesse“ hat sicherlich durch seine Verwendung
im klassischen Liberalismus und in den Wirtschaftswissenschaften
eine Geschichte, die ihn ungeeignet macht, wenn es zum Beispiel
darum geht, kapitalistisch geprägte Institutionen und Praktiken
in einem ihnen fremden Licht erscheinen zu lassen. Darüber hin-
aus mag „Interesse“ ein sehr viel defizitäreres Konzept sein als
die angesprochenen Alternativen, wenn es darum geht, die subti-
len symbolischen Aspekte der gesellschaftlichen Kontrolle heraus-
zustellen, die mit unseren Institutionen einhergehen. Auf der ande-
ren Seite sollte Bentham hier auch nicht unterschätzt werden. Au-
ßer der in meiner Fußnote 32 angesprochenen Idee des concealment
hebt Mill zum Beispiel hervor, dass Bentham mit dem Begriff des
„interest-begotten prejudice“ durchaus den Anspruch hatte, par-

79

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

teiische Machtausübung, die denjenigen, die diese Macht ausüben,
zum Beispiel als Moral erscheint, zu entlarven.36

Eine Möglichkeit wäre es, den Wert, den Bentham für Mill hat,
in der Effektivität der gesellschaftlichen Kritik oder der Tatsache,
dass er sich überhaupt um radikale Kritik bemüht, zu sehen. Dies
würde der Dichotomie konservativ–progressiv entsprechen und die
gesellschaftspolitische Interpretation der Aufsätze nahelegen. Dies
wäre analog dem Argument, das auf Seite 25 für einen abgeleiteten
Wert der zweiten Tugend diskutiert wurde. Dies die sozialphilo-
sophische Interpretation unterminieren, die ich favorisiere. Meine
Strategie hier ist ähnlich, wie ich mit dem analogen Einwand im
vorigen Kapitel umgegangen bin: Ich stimme auf systematischer
Ebene emphatisch zu, dass kritische Perspektiven in dieser Hin-
sicht ihre eigene Berechtigung haben. (Und zwar auch, wenn sie
sich aus der Sicht der Teilnehmer*in an einer Praxis nicht zur Be-
gründung ihrer Handlungen eignen. Dieser Vorwurf läuft in gewisser
Hinsicht einfach ins Leere: Dies ist bereits berücksichtigt, insofern
die Perspektive der Handelnden bei Bentham immer eine bereits
korrumpierte Perspektive ist.) Ich stimme auch exegetisch zu, dass
auch Mill dem emphatisch zustimmt. Dies lässt aber, wie oben,
den Punkt unberührt, dass es zusätzlich zum Wert, den Kritik die-
ser Sicht zufolge immer hat, eine philosophische Tugend gibt, die

36 Vgl. Mill, „Bentham“, S. 109. Der Begriff „interest-begotten prejudice“
stammt aus The Book of Fallacies und wird dort so erklärt: „If by inter-
est in some shape or other–that is, by a motive of some sort or other–every
act of the will, and thence every act of the hand, is produced, so, directly or
indirectly, must every act of the intellectual faculty: though in this case the
influence of the interest, of this or that motive, is neither so perceptible, nor
in itself so direct as in the other.

But how (it may be asked) is it possible that the motive a man is actuated
by can be secret to himself? Nothing is more easy—nothing more frequent:
indeed the rare case is, not that of his not knowing, but that of his knowing
it.“ (S. 477)

Kurz: Nicht nur was wir tun, auch, wovon wir überzeugt sind, wird durch
unser Interesse verursacht, auch wenn wir uns dessen oft nicht bewusst sind.
Neben dem von Mill zitierten „interest-begotten prejudice“ gibt es noch das
„self-conscious sinister interest“, das „authority-begotten prejudice“ und et-
was, dass ich als intellektuellen Opportunismus (mitunter aus guter Absicht)
bezeichnen würde. Vgl. Jeremy Bentham. „The Book of Fallacies“. In: The
Works of Jeremy Bentham, Volume II. Hrsg. von John Bowring. London:
Simpkin, Marshall & Co., 1843, S. 374–487, S. 475–480.

80

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.2. Benthams Bemühen um Objektivität

Mill in Bentham sieht, deren philosophisches Gutsein nur zu tragen
kommen könnte, wenn Bentham auch die Tugend von Coleridge
besäße.

Worauf es Mills Bentham nämlich eigentlich ankommt, ist, dass
Bentham nach der objektiven Grundlage für unsere moralischen,
politischen und philosophischen Diskurse fragt und so eine Unter-
scheidung ziehen will zwischen philosophischen (oder ethischen oder
politischen) Gedanken, die uns aufgrund unserer Prägung als wahr
(oder gut) erscheinen, und solchen, die es wirklich sind. Die Mög-
lichkeit von Kritik der entsprechenden Diskurse ist eine Konsequenz
dieses Vorgehens; aber Benthams Vorgehen hätte auch einen philo-
sophischen Wert, wenn sich die untersuchte philosophische Meinung
an der Erfahrung als wahr herausstellen würde. Dies werde ich im
folgenden Abschnitt genauer erläutern.

4.2. Benthams Bemühen um Objektivität

Mill scheint in der Tatsache, dass Bentham nicht ein rein negativer
Philosoph gewesen ist, die eigentliche Stärke gesehen zu haben. Zum
Teil hat das vielleicht auch damit zu tun, dass Bentham anderen
kritischen Philosoph*innen laut Mill nicht das Wasser reichen kann:

If Bentham had merely continued the work of Hume, he
would scarcely have been heard of in philosophy; for he was
far inferior to Hume in Hume’s qualities, and was in no re-
spect fitted to excel as a metaphysician. We must not look
for subtlety, or the power of recondite analysis, among his
intellectual characteristics. In the former quality, few great
thinkers have ever been so deficient [...]. Bentham had not
these peculiar gifts; but he possessed others [...].37

37 Mill, „Bentham“, S. 80. Die anderen Begabungen, die Mill hier meint, werden
an dieser Textstelle nicht eindeutig genannt. In der Abgrenzung zu Hume
scheint es Mill schon darum zu gehen, dass Bentham „positive“ Philosophie
betreibe, während Hume „nur“ negative Philosophie betreibe. Andererseits
beziehen sie sich vielleicht auch auf die Ausdehnung auf das Praktische, das
Mill auch in den Begriffen von Disposition und Begabung beschreibt: „This
was Bentham’s peculiar province: to this he was called by the whole bent of
his disposition: to carry the warfare against absurdity into things practical.
His was an essentially practical mind.“ Ebd., S. 80.

81

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

Aber Mill meint nicht nur, dass Benthams Leistung dadurch ver-
bessert wird, dass er sich nicht auf ein Feld beschränkt, in dem er
nicht sonderlich begabt ist. Auch das Feld selbst ist weniger wert
als das, worin Benthams eigene Stärke liegt. Positive Philosophie
scheint für Mill mehr wert zu sein als „bloß“ negative Philosophie
– selbst wenn sie mit Humes Fähigkeiten betrieben wird:

We consider this, however, to be not his highest title to fame.
Were this all, he were only to be ranked among the lowest
order of the potentates of mind–the negative, or destructive
philosophers; those who can perceive what is false, but not
what is true; who awaken the human mind to the inconsis-
tencies and absurdities of time-sanctioned opinions and in-
stitutions, but substitute nothing in the place of what they
take away.38

Was ist aber mit Benthams „positivem“, offenbar wichtigerem Bei-
trag gemeint? Mill schreibt, es gehe hier um Benthams Methode: Er
habe in die Moralphilosophie und die politische Philosophie Denk-
gewohnheiten und Arten der Untersuchung eingeführt, die für die
Wissenschaften wesentlich seien und deren Abwesenheit diese Be-
reiche zu „a field of interminable discussion, leading to no result“
gemacht hätten.39 Es liegt vielleicht nahe, hinter der Methode, die
die praktische Philosophie der Wissenschaft ähnlicher mache, Ben-
thams utilitaristisches Verfahren zur Evaluation sozialer Institu-
tionen zu vermuten. Immerhin wird der Utilitarismus oft als das
Bindeglied zwischen Mill und Bentham gesehen.

Das oben angesprochene Problem, dass sich Benthams kritische
Perspektive systematisch selbst unterminiert, würde dieser Idee zu-
folge dadurch behoben, dass Bentham seine eigene Perspektive utili-
taristisch untermauert: „Despotismus“ mag eine moralische Phrase
sein und damit besteht die Gefahr, dass der Ausdruck selbst unter
das fällt, was er kritisieren soll. Aber, ob eine moralische Phrase
despotisch ist oder nicht, hängt nach dieser Idee davon ab, ob sie
sich utilitaristisch begründen lässt. (Selbstverständlich wäre dies
nur eine Lösung, wenn sich das, was Bentham mit „despotisch“
meint, utilitaristisch rekonstruieren lässt. Das lässt sich natürlich
mit guten Gründen bezweifeln. Für die Zwecke dieses Kapitels ist

38 Mill, „Bentham“, S. 79.
39 Ebd., S. 79.

82

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.2. Benthams Bemühen um Objektivität

es aber unerheblich, ob Benthams Kritik des moralischen Diskur-
ses als „despotisch“ utilitaristisch rekonstruiert werden kann.) Die
Idee, dass der Utilitarismus ein Maßstab sein könnte, der nicht bloß
formale, sondern auch materiale Kritik zulassen könnte, geht auch
bereits in Richtung dessen, was Mill wichtig ist.

Aber Mill meint den Utilitarismus selbst offensichtlich hier nicht:
Erstens spricht Mill den Utilitarismus nur auf knapp zwei Seiten
ganz am Ende des Aufsatzes an und, so sind seine Bemerkungen
wohl zu verstehen, eher weil er meint, seine Leser*innen erwarte-
ten von ihm, etwas dazu zu sagen;40 dort bekennt er sich zwar im
Allgemeinen zu Benthams Prinzip, distanziert sich aber auch von
Bentham bis zu einem gewissen Grade;41 er spielt zumindest in der
1838 veröffentlichten Originalfassung außerdem die Bedeutung des
utilitaristischen Prinzips in der hier angedeuteten Funktion herun-
ter:

All we intend to say at present is, that we are much nearer
to agreeing with Bentham in his principle, than in the de-
gree of importance which he attached to it. [...] As mankind
are much more nearly of one nature, than of one opinion
about their own nature, they are much more easily brought
to agree in their intermediate principles [...] than in their
first principles [...]. We consider, therefore, the utilitarian
controversy as a question of arrangement and logical subor-
dination rather than of practice; important principally in a
purely scientific point of view, for the sake of the system-
atic unity and coherency of ethical philosophy. Whatever be
our own opinion on the subject, it is from no such source
that we look for the great improvements which we believe
are destined to take place in ethical doctrine.42

40 Siehe ebd., S. 110f.
41 „[W]e do not hold with him that all right thinking on the details of morals

depends on its express addertion.“ Ebd., S. 110. Es werden in diesem Zusam-
menhang auch bereits „secondary ends“ und „secondary principles“ erwähnt.
Siehe dazu Abschnitt 5.1.3 dieser Arbeit.

42 Ebd., 110f. Dies widerspricht natürlich der Rolle, die Mill dem utilitaristischen
Prinzip in „Utilitarianism“ zugesteht (ich diskutiere dies in Abschnitt 6.1)
und ist in den Ausgaben ab 1859 von Mill entsprechend verändert worden:
Mill erwähnt in Ausgaben ab diesem Zeitpunkt an der Textstelle die Rol-
le des Utilitarismus bei der Entscheidung zwischen sich widersprechenden
sekundären Prinzipien; er streicht außerdem erstens die Behauptung, er hal-

83

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

Der zweite Gedanke, der dagegen spricht, dass es sich bei Benthams
positiven Beitrag um den Utilitarismus oder das utilitaristische Ver-
fahren handeln könnte, ist, dass Mill an mehreren Stellen betont,
es seien nicht seine „doctrines“ oder „opinions“43 die er in „Ben-
tham“ hervorheben wolle; der Utilitarismus sei keine originelle Idee
Benthams gewesen;44 es sei ein bloßer Zufall, dass Bentham auch
Utilitarist sei;45 er habe seine Tugend an die Intellekte vieler Den-
ker*innen weitergegeben, die seine „opinions“ niemals angenommen
oder aufgegeben hätten und habe so auch seine philosophischen Ge-
genspieler*innen gelehrt;46 u.s.w.

Es ist also nicht die utilitaristische Methode der kritischen Be-
wertung gegebener sozialer Institutionen selbst, in der Benthams
Tugend besteht. Aber die utilitaristische Methode kann als Bei-
spiel dienen, um was es geht. Irgendetwas, das die Funktion erfüllt,
die die utilitaristische Methode in den hier angedeuteten Überle-
gungen hat, brauchen wir laut Mill.47 Wir müssen uns, so meint
Mill, also bemühen, die Philosophie der Wissenschaft in der Hin-
sicht ähnlicher zu machen, dass sie nicht in endlosen Diskussionen,
die zu keinem Ergebnis führen, endet. Ein Beispiel für ein solches
Bemühen wurde mit Benthams Kritik der moralischen Phrasen ge-
geben. Ein Streit zwischen Philosoph*innen, die der von Bentham

te die Frage der Wahrheit des Utilitarismus nicht für wichtig und eine rein
wissenschaftliche Frage und er streicht zweitens die Behauptung, er erwarte
keinen ethischen Fortschritt durch die Akzeptanz des utilitaristischen Prin-
zips. Aber obwohl die Textstelle nach diesen Änderungen den Äußerungen in
„Utilitarianism“ nicht mehr widerspricht, spielt Mill die Wichtigkeit seiner
utilitaristischen Gemeinsamkeit mit Bentham dem Tonfall nach immer noch
herunter. Vgl. Mill, „Bentham“, 110f.

43 Beides: ebd., S. 83.
44 „The generalities of his philosophy itself have little or no novelty: to ascribe

any to the doctrine that general utility is the foundation of morality, would
imply great ignorance of the history of philosophy, of general literature, and
of Bentham’s own writings.“ Siehe ebd., S. 86.

45 Siehe ebd., S. 87.
46 Siehe ebd., S. 87.
47 Vgl. dazu ebd., S. 111. Ob es dafür wirklich einen Maßstab geben muss und

Moral konsequentialistisch – wenn auch nicht utilitaristisch – aufgefasst wer-
den muss, wie Mill hier anzudeuten scheint, diskutiere ich in Abschnitt 4.3.
Vergleiche ähnliche Überlegungen Mills dazu in Mill, The Collected Works of
John Stuart Mill, Volume VIII - A System of Logic Ratiocinative and Induc-
tive (Books IV-VI and Appendices), S. 951 und im ersten Kapitel von Mill,
„Utilitarianism“.

84

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.2. Benthams Bemühen um Objektivität

kritisierten Schule der Sympathie und Antipathie angehören, würde
letztlich in despotischen Überredungsversuchen beider Seiten en-
den. Wieso ist die Kritik an diesen Philosoph*innen als despotisch
aber nicht einfach eine dritte Position, die wiederum in eine endlose
Diskussion mit den beiden anderen einsteigen müsste? Weil – unter
der Voraussetzung, dass der Utilitarismus selbst oder irgendetwas,
das diese Funktion erfüllt, irgendwie48 begründet werden kann, und
unter der Voraussetzung, dass das, was mit „despotisch“ gemeint
ist, utilitaristisch rekonstruiert werden kann – ein Verfahren zur
Entscheidung zwischen den Positionen gefunden wurde. Natürlich
stehen beide Voraussetzungen auf dünnem Eis. In der frühen Ver-
sion des Aufsatzes legt Mill aber keinen Wert darauf, dass dieses
Verfahren der Utilitarismus sein müsse; alles was feststeht, ist, dass
wird eine Art und Weise finden müssen, nicht bloß subjektiv zwi-
schen philosophischen Position zu entscheiden.

Aber: In den späteren Fassungen des Aufsatzes (ab 1859) spricht
Mill dem Utilitarismus dann doch genau diese Rolle zu. Wenn näm-
lich „secondary ends“49 – zu denen wahrscheinlich einerseits zählt,
anderen gegenüber nicht despotisch aufzutreten, aber andererseits
sicher auch das, was durch die moralischen Phrasen der „ordinary
modes of moral and political reasoning“50 bezeichnet wird – in Kon-
flikt geraten, dann dient das utilitaristische Prinzip dazu, eine Ant-
wort zu finden.51 Trotzdem ist das utilitaristische Prinzip auch,
wenn wir nur die spätere Fassung berücksichtigen würden, nur ein
Spezialfall oder eine Anwendung eines allgemeineren Ideals – und
zwar aus den genannten Gründen.

Die Rolle, die Benthams Tugend zukommt, kann präzisiert wer-
den, wenn wir einen Aspekt von Mills Charakterisierung von Ben-
thams „positiver“ Philosophie im Kontrast zur „negativen“ Philo-
sophie von Hume u.s.w. berücksichtigen, auf die ich mich später in
dieser Arbeit mit dem Begriff „Benthams Herausforderung“ an die
Philosoph*innen beziehen möchte:

Their [gemeint sind die negativen Philosophen] character was
exclusively analytic, his [gemeint ist Bentham] was synthetic.
They took for their starting-point the received opinion on

48 Siehe zu diesem ernsthaften Problem Abschnitt 6.1.2.
49 Mill, „Bentham“, S. 110.
50 Ebd., S. 84.
51 Ebd., S. 111.

85

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

any subject, dug round it with their logical implements, pro-
nounced its foundations defective, and condemned it: he be-
gan de novo, laid his own foundations deeply and firmly,
built up his own structure, and bade mankind compare the
two [...].52

Die Textstelle zeigt nicht nur den revisionären Charakter der bent-
hamitischen Philosophie: Benthams Utilitarismus ist nach Mill nicht
als Analyse unserer moralischen Begriffe gedacht, sondern als de-
ren Ersatz, auch wenn bereits Bentham meint, dass das Prinzip der
Sympathie und Antipathie oft, ohne dies zu beabsichtigen, mit dem
Utilitarismus deckungsgleich ist.53 Hier geht es aber, wie gesagt,
Mill nicht darum, Benthams utilitaristisches System selbst zu ver-
teidigen, sondern darum, ein Anliegen seiner Philosophie deutlich
zu machen: Benthams Herausforderung ist es, dass unsere über-
lieferten Meinungen (und hier sind auch soziale Praktiken gemeint,
siehe Abschnitt 2.4) in der philosophischen Untersuchung nicht bloß
daran scheitern können, in sich widerspruchsfrei zu sein – dies kann
auch mit „negativer“ Philosophie nachgewiesen werden. Eine philo-
sophische Untersuchung muss auch ein materiales Scheitern nach-
weisen können, indem sich unsere Praktiken als schlechter erweisen
als (mitunter radikale) Alternativen.

Anders ausgedrückt: Unsere Praktiken (oder überlieferten Mei-
nungen) könnten auch sehr anders sein. Benthams Herausforderung
besteht vor dem Hintergrund dieser Feststellung darin, sich vor
dem Hintergrund dieser Alternativen um eine Antwort zu bemü-
hen, die die Frage tatsächlich entscheidet. Wohl auch aus diesem
Grund habe sich Bentham, so Mill, auch darum bemüht, die größ-
ten Selbstverständlichkeiten zu beweisen: Das Mord, Aufwiegelung,
Raub schlecht sei, dürfe nicht ohne Nachweis akzeptiert werden.54

4.3. Qualifikationen von Benthams Tugend

Die Grundidee von Benthams Tugend ist damit dargestellt. Ich
möchte aber zwei Punkte ansprechen, die vielleicht als besonders
kontrovers empfunden werden: zum einen Mills lobende Behaup-

52 Mill, „Bentham“, S. 82.
53 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, S. II.V.
54 Siehe Mill, „Bentham“, S. 83.

86

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3. Qualifikationen von Benthams Tugend

tung, die Philosophie werde, wenn sich die Philosophie mehr an
Benthams Tugend orientiere, der Wissenschaft ähnlicher; zum an-
deren Mills Behauptung ganz am Ende des Aufsatzes, es müsse
einen Maßstab geben, damit Benthams Tugend überhaupt reali-
siert werden kann. Die erste Behauptung durchzieht weite Teile des
gesamten Aufsatzes. Die zweite Behauptung findet sich nur ganz
am Ende (im Zusammenhang mit der Diskussion zum Utilitaris-
mus); sie spielt dafür auch in anderen wichtigen Texten aus allen
Lebensabschnitten Mills eine Rolle. Es erscheint mir daher wich-
tig, auf beide einzugehen. Meine Strategie im ersten Falle ist es,
die Kontroverse zu entschärfen: Mills Behauptung, die Philosophie
solle mehr wie die Wissenschaft werden, ist weniger radikal, als
es den Anschein hat. Meine Strategie im zweiten Fall ist es, Mill
zu widersprechen: Benthams Tugend setzt nicht voraus, dass wir
einen Maßstab gefunden haben, anhand dessen wir unterschiedli-
che Praktiken bewerten können. Ich möchte also in diesem Falle
behaupten, dass es möglich ist, Mills Bestimmung der Tugend von
seiner persönlichen Überzeugung dazu, welche Anforderungen an
eine philosophische Theorie mit dieser Tugend verbunden sind, zu
trennen.

4.3.1. Benthams Tugend und Wissenschaftlichkeit

Ich werde drei Argumente anführen, warum die Behauptung Mills,
durch Benthams Tugend werde die Philosophie eher wie die Wissen-
schaft, nicht als so kontrovers aufgefasst werden sollte, wie es viel-
leicht auf den ersten Blick den Anschein hat. Erstens ist gar nicht
genau klar, welche Verpflichtungen Mill mit der Verwendung von
„Wissenschaft“ eingehen will. Zweitens sollten wir „wissenschaft-
lich“ hier nicht mit „empirisch“ gleichsetzen – auch wenn Mill na-
türlich glaubt, dass nur mit Erfahrung Begründetes letztlich wis-
senschaftlich sein kann, ist er für den Zweck, die Tugend Benthams
zu erarbeiten, nicht daran interessiert, beides gleichzusetzen. Drit-
tens ist Benthams Tugend in letzter Instanz nur als Komplement
zu Coleridges Tugend ein vollständiges sozialphilosophisches Ideal.

Erstens. Mill vertritt darin, ob Moralphilosophie oder politische
Philosophie als Wissenschaft bezeichnet werden sollte, keineswegs
eine einheitliche Meinung: In dem in diesem Kapitel diskutierten
Aufsatz schreibt er beispielsweise die Frage danach, ob der Utilita-

87

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

rismus wahr sei, sei eine Frage, die hauptsächlich aus „wissenschaft-
licher“ Perspektive interessant sei.55 Fünf Jahre später schreibt er
im System of Logic, die Beschäftigung mit der Moral würde, sofern
sie nicht die Wissenschaft des menschlichen Charakters betreffe, um
die es in den ersten Kapiteln des Buches geht, zwar konventioneller-,
aber streng genommen unzulässigerweise als Wissenschaft bezeich-
net.56 In „Utilitarianism“ scheint Mill uneinheitlich zu sprechen.
Auf der einen Seite scheint Mill die Dichotomie zwischen Kunst
und Wissenschaft aus A System of Logic dort aufrecht erhalten zu
wollen: „But though in science the particular truths precede the
general theory, the contrary might be expected to be the case with
a practical art, such as morals or legislation.“57 (Dieser Unterschied
zwischen Kunst und Wissenschaft ist sogar der Grund dafür, warum
wir die Frage, ob das utilitaristische Prinzip wahr ist, überhaupt
klären müssen.) Auf der anderen Seite schreibt Mill einen Absatz
später: „[T]he intuitive school affirm as strongly as the inductive,
that there is a science of morals.“58 Der Beweis ist allerdings kein
Beweis in der gängigen Bedeutung dieses Wortes, weil Fragen nach
letzten Zwecken solchen Beweisen nicht zugänglich sind.59 Wenn
nach Mill Benthams Tugend die Philosophie also „wissenschaftli-
cher“ macht, ist damit nicht unbedingt eine klar umrissene Vor-
stellung gemeint; eine „doctrine of ends“ fällt möglicherweise auch
darunter – angenommen Mill benutzt in „Bentham“, wie anschei-
nend zum Teil in „Utilitarianism“, die konventionelle und nicht die
streng genommen nur zulässige Verwendungsweise des Wortes.

Zweitens. Mill meint zweifellos, dass Wahrheiten letztlich auf Er-
fahrung beruhen müssen. (Mills diesbezügliches Bekenntnis in „Co-
leridge“60 wurde bereits in Kapitel 3 angesprochen. Ebenso ist aber
zum Beispiel seine Zuordnung zur „induktiven Schule“ der Moral-
philosophie in „Utilitarianism“61 zu verstehen und natürlich die

55 Vgl. Mill, „Bentham“, S. 111.
56 Vgl. Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System

of Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), S. 943.
Der damaligen Kapitelzählung zufolge wird dieses spätere 12. Kapitel noch
als „Kapitel 11“ bezeichnet.

57 Mill, „Utilitarianism“, § 1.2.
58 Ebd., § 1.3.
59 Siehe ebd., § 1.5. Ich behandele den „Beweis“ in Abschnitt 6.1.2.
60 Siehe Mill, „Coleridge“, S. 128
61 Siehe Mill, „Utilitarianism“, § 1.3.

88

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3. Qualifikationen von Benthams Tugend

die theoretische Philosophie betreffenden Hauptideen aus System
of Logic62.) In „Bentham“ verwendet er aber „empirical“ nicht zur
Selbstbeschreibung, sondern zur Beschreibung von Bentham – und
charakterisiert dessen Methode im gleichen Atemzug als „empiri-
cism“63. Der Begriff „Erfahrung“ wird in „Bentham“ hauptsächlich
verwendet, um einen Mangel bei Bentham auszudrücken, nicht, um
eine seiner Stärken zu charakterisieren: Bentham fehlt die Fähigkeit
zu bestimmten Erfahrungen.64 In der gleichen Weise wird „Erfah-
rung“ verwendet, um eine Stärke von Coleridge zu charakterisie-
ren, siehe Kapitel 3. Vor allem aber scheint Mill explizit zu meinen,
dass Benthams Tugend auch von Nicht-Empirist*innen verwirklicht
werden kann: Es gehört zu Benthams Tugend nach Mill zum Bei-
spiel, vage Allgemeinheiten auf „facts (whether of experience or of
consciousness)“ zurückzuführen65.; mit Bewusstseinstatsachen soll
sicherlich grob in Richtung nicht-empirischer Philosophie gedeu-
tet werden, zumal Mill meint, dies sei „a sound maxim, and one
which all close thinkers have felt“ – also nicht nur Empirist*innen.
Dass Benthams Tugend auch von Nicht-Empirist*innen verwirk-
licht werden kann, zeigt auch Mills Würdigung des Einflusses Ben-
thams: „This method Bentham has finally installed in philosophy;
has made it henceforth imperative on philosophers of all schools.
[...] He has taught the method to men of the most opposite schools
to his [...].“66. Wenn Mill also Benthams Tugend in „Bentham“ als
wissenschaftlich charakterisiert, sollten wir ihn trotz seiner eigenen,
heute als „empiristisch“ charakterisierbaren Überzeugungen nicht
so lesen, dass hier empirische Wissenschaften oder gar Naturwis-
senschaften als Vorbild gemeint sind: Benthams Tugend ist nach

62 Siehe beispielsweise in der Zusammenfassung der Dinge, die bezeichnet wer-
den können: John Stuart Mill. The Collected Works of John Stuart Mill,
Volume VII - A System of Logic Ratiocinative and Inductive (Books I-III
and Appendices). Hrsg. von J. M. Robson. Toronto und andere: University of
Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1974, S. 75–77.

63 Siehe Mill, „Bentham“, S. 92. Zur kritischen Absicht, die bei Mill (stets)
hinter der Verwendung dieses Wortes steht, siehe Anschutz, „The Logic of J.
S. Mill“, S. 60. Diskutiert wurde dies in Abschnitt 3.3.1, siehe auch Fußnote 25
in diesem Abschnitt.

64 Siehe vor allem Mill, „Bentham“, S. 91–94.
65 Ebd., S. 84.
66 Ebd., S. 87.

89

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

Mill allgemein genug, um nicht auf den Empirismus festgelegt zu
sein.

Drittens. Selbst wenn wir Benthams Tugend so verstünden, dass
die Philosophie sich, indem sich Philosoph*innen an ihr orientie-
ren, in einer Hinsicht hin zu einer empirischen Wissenschaft oder
sogar einer Naturwissenschaft bewegte, würde das nicht bedeuten,
dass die Philosophie dem Wesen nach eine Naturwissenschaft wür-
de: Benthams Tugend ist nur eines der Komplemente guter Philoso-
phie. Coleridges Tugend macht das andere Komplement aus – und
von dieser Tugend könnte mit gleichem Recht gesagt werden, sie
bewege die Philosophie weg von der Wissenschaft; vielleicht wäre
es in Mills Sinne zu sagen, sie bewege sie hin zur Poesie.67 Werden
also beide Tugenden berücksichtigt, könnte die Spannung zwischen
ihnen so ausgedrückt werden, dass die Philosophie ein bisschen wie
die Wissenschaft und ein bisschen wie die Poesie sein sollte. Dies,
so mag eingewendet werden, ist etwas dunkel, aber ich nehme an, es
ist wesentlich weniger kontrovers als die erste Hälfte des Vergleichs
alleine.

Wir sollten also die Tatsache, dass Mill Benthams Tugend mit
Wissenschaftlichkeit der Philosophie assoziiert, nicht als zu radikal
auffassen, weil erstens nicht ganz klar ist, welche Ansprüche Mill
hier genau im Blick hat; zweitens aber klar ist, dass nicht die An-
sprüche einer empirischen Wissenschaft oder gar Naturwissenschaft
gemeint sind; und drittens damit keine vollständige Charakterisie-
rung eines Wesenszuges der Philosophie gemeint ist, sondern nur
ein Komplement eines philosophischen Ideals. Stattdessen sollten
wir davon ausgehen, dass „Wissenschaftlichkeit“ in „Bentham“ zu-
nächst nicht mehr bedeutet als die Ansprüche an die Sozialphiloso-
phie, die ich mit der Formulierung von Benthams sozialphilosophi-
scher Tugend explizit machen will: Die Sozialphilosophie muss sich
auch darum bemühen, das Gutsein oder Schlechtsein einer sozia-
len Praxis vor dem Hintergrund zu prüfen, dass unsere Praxis auch
ganz anders beschaffen sein könnte.

Dies mag immer noch für kontrovers gehalten werden, denn diese
Charakterisierung schließt zum Beispiel sicher aus, dass Philoso-
phie ausschließlich im Explizitmachen analytischer Sätze bestehen

67 Dies wird in Mill, „Bentham“, S. 113f, bereits angesprochen. Wie ich an meh-
reren Stellen in Kapitel 5 anhand anderer Texte ausführlicher argumentieren
werde, spielt Poesie für Mill tatsächlich diese Rolle.

90

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3. Qualifikationen von Benthams Tugend

könnte. Analytische Sätze sind alternativlos wahr; ihre Wahrheit
kann nicht vor dem Hintergrund geprüft werden, dass die Dinge
anders sein könnten.68 (Und es könnte im Sinne der Gedanken aus
Abschnitt 3.4.1 argumentiert werden, dass analytische Wahrheiten
daran gebunden sind, unsere begriffliche Praxis so zu akzeptieren,
wie sie ist; also bloß Ausdruck unserer Praxis sein können. Mill
schreibt auch explizit über das, was ich hier „analytische Sätze“
genannt habe, dass „such propositions are not, strictly speaking,
susceptible of truth or falsity, but only of conformity or disconfor-
mity to usage or convention; and all the proof they are capable
of, is proof of usage; proof that the words have been employed by
others in the acceptation in which the speaker or writer desires to
use them.“69) Sobald aber zumindest für Philosoph*innen, die zu-
gestehen, dass entweder synthetische Urteile nicht mit empirischen
Urteilen zusammenfallen oder empirische Urteile (im Sinne eines
weiten Erfahrungsbegriffs) nicht mit wissenschaftlichen Urteilen zu-
sammenfallen, dürfte Benthams Tugend nach dieser Qualifikation
weniger kontrovers sein.

4.3.2. Ein einzelner Maßstab

Wie deutlich geworden sein sollte, bemüht sich Mill Benthams Tu-
gend so zu fassen, dass möglichst viele philosophische Richtungen
(„all schools“) darunter fallen können. Auch wenn dies sicherlich
nicht auf alle philosophischen Richtungen zutrifft, hatte ich argu-
mentiert, dass wir „Wissenschaftlichkeit“ bei Mill nicht zu streng
auslegen sollten und Benthams Tugend dann tatsächlich weniger
kontrovers sein dürfte. Die Strategie, seine Redeweise durch wohl-
wollende Auslegung akzeptabel zu machen, ist, so meine ich, bei
Mills Überlegungen dazu, warum es ein einzelnes höchstes Prinzip
oder einen einzelnen letzten Zweck geben müsse, nicht erfolgreich.70

Stattdessen will ich dafür argumentieren, dass wir Benthams Tu-
gend systematisch nicht an diese Voraussetzung knüpfen sollten –

68 Vergleiche dazu die Diskussion um Moores Missverständnis von Mills Beweis
des utilitaristischen Prinzips in Abschnitt 6.1.2.

69 Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VII - A System of
Logic Ratiocinative and Inductive (Books I-III and Appendices), S. 109.

70 Auch hier meint Mill aber, dass „rational persons of all schools“ ihm zustim-
men müssen. Mill, „Bentham“, S. 111.

91

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

auch wenn Mill dieser Meinung war. Bevor ich dafür argumentiere,
will ich aber das Argument skizzieren und auf einen Unterschied
zwischen den verschiedenen Stellen, an denen Mill das Argument
präsentiert, eingehen. Anschließend werde ich argumentieren, dass
wir, unabhängig davon, ob Mills Argument für die Notwendigkeit
letzter Zwecke gültig ist oder nicht, Benthams Tugend nicht an
letzte Zwecke knüpfen sollten.

Das Argument für die Notwendigkeit letzter Zwecke wird zum
Beispiel am Ende von „Bentham“ angedeutet,71 es ist ein eigener
Paragraph im zwölften Kapitel des sechsten Buches von A System
of Logic72 und es wird im ersten Kapitel von „Utilitarianism“ wie-
derholt73. Mill meint offenbar, um die Rationalität von Handlun-
gen oder von mittleren Prinzipien nachzuweisen, müsse gezeigt wer-
den, dass diese abgeleitet („deduced“74) beziehungsweise bestimmt
(„determined“75) werden können durch ein gültiges höheres Prinzip,
oder auf dieses verweisen („refer“76) müssen. Dass es dann am En-
de ein Prinzip sein muss, aus dem alle anderen abgeleitet werden,
liegt daran, dass ansonsten Konflikte zwischen mittleren Prinzipien
nicht entschieden77 beziehungsweise mit Hilfe von Argumentation
und Diskussion gelöst78 werden können. In allen drei Fällen soll das
Argument nicht begründen, dass der Utilitarismus gilt, sondern nur,
dass es einen letzten Zweck oder ein höchstes Prinzip geben muss.
In A System of Logic und in „Bentham“ hat Mill auch nicht den
Anspruch, seine Überzeugung, dass das utilitaristische Prinzip diese
Rolle einnehmen muss, zu begründen – obwohl er in beiden Fällen

71 Mill, „Bentham“, S. 111.
72 Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System of

Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), S. 951f.
73 Mill, „Utilitarianism“, § 1.3.
74 Ebd., § 1.3.
75 Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System of

Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), S. 951f.
76 Mill, „Bentham“, S. 111.
77 Siehe Mill, „Utilitarianism“, § 1.3 bzw. siehe Mill, The Collected Works of

John Stuart Mill, Volume VIII - A System of Logic Ratiocinative and Induc-
tive (Books IV-VI and Appendices), S. 951

78 Mill, „Bentham“, S. 111.

92

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3. Qualifikationen von Benthams Tugend

diese Überzeugung äußert.79 In „Utilitarianism“ folgt die Begrün-
dung an anderer Stelle.80

Bevor ich auf das Argument für die Notwendigkeit letzter Zwecke
eingehe, möchte ich auf einen interessanten Unterschied im Skopus
des Argumentes hinweisen. Die Anordnung des Textes bei Bentham
legt nahe, dass das Argument sich ausschließlich auf einen letzten
moralischen Zweck bezieht. Die rationale Klärung von Meinungs-
verschiedenheiten muss innerhalb der Moral möglich sein, so könnte
das Argument verstanden werden; deshalb braucht es einen letzten
Zweck der Moral.81 Dass Moral hier nicht einfach im umfassenden
Sinne aller praktischen Fragen verstanden wird, wird eine Seite spä-
ter deutlich, auf der Mill – vielleicht auch um Benthams Lehre zu
entschärfen82 – explizit sagt, der moralische Standard sei nicht der
einzige Standard, nach dem menschliche Handlungen bewertet wer-
den sollten. Es gebe außer dem moralischen Aspekt von Handlungen
noch den ästhetischen und den sympathetischen.83 Der Zusammen-
hang ließe sich dann darstellen wie in Abbildung 4.1.

Mill führt dies am Beispiel von [Lucius Junius] Brutus aus:

The action of Brutus in sentencing his sons was right, be-
cause it was executing a law essential to the freedom of his
country, against persons of whose guilt there was no doubt: it
was admirable, because it evinced a rare degree of patriotism,
courage, and self-control; but there was nothing loveable in
it; it affords either no presumption in regard to loveable qual-
ities, or a presumption of their deficiency.84

79 Siehe Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System
of Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), S. 951
bzw. siehe Mill, „Bentham“, S. 110.

80 Siehe Mill, „Utilitarianism“, Kapitel 4.
81 Es ist „essential to the very idea of moral philosophy; is, in fact, what ren-

ders argument or discussion on moral questions possible.“ Mill, „Bentham“,
S. 111, meine Hervorhebung.

82 Er schreibt nämlich über Bentham: „This error, or rather one-sidedness, be-
longs to him not as a utilitarian, but as a moralist by profession, and in
common with almost all professed moralists, whether religious or philosoph-
ical: it is that of treating the moral view of actions and characters, which is
unquestionably the first and most important mode of looking at them, as if
it were the sole one [...].“ Ebd., S. 112, Hervorhebung im Original.

83 Ebd., S. 112.
84 Ebd., S. 112, Hervorhebung im Original. Die Hervorgehobenen Wörter sollen

offenbar den drei „Aspekten“ entsprechen.

93

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

Abbildung 4.1.: Rolle des letzten Zwecks in „Bentham“

Dies führt zu einem Dilemma für Mill, nämlich zu der Frage, mit
welchem Recht er den moralischen Aspekt als „unquestionably the
first and most important mode of looking at them“85 bezeichnen
kann. Wenn es wirklich so wäre, dass erstens das utilitaristische
Prinzip auf den moralischen Aspekt beschränkt ist und dass zwei-
tens die Frage des Vorranges eines Prinzips vor einem anderen im
Konfliktfall nur unter Verweis auf ein höheres Prinzip entschieden
werden kann, dann scheint Mill diese Bewertung nicht vornehmen
zu können. Auf Brutus angewendet hieße dies (unter der Voraus-
setzung, dass Mill mit seiner Analyse der Situation Recht hat): Auf
die Frage, ob er liebenswert oder richtig handeln sollte, gibt es keine
Antwort.

Im „Utilitarianism“ scheint Mill es auf den ersten Blick ähnlich
zu sehen wie in „Bentham“. Er schreibt dort in Reaktion auf den
Einwand, die utilitaristische Sicht würde zu viel von uns verlan-
gen: „[N]inety-nine hundredths of all our actions are done from
other motives, and rightly so done, if the rule of duty does not
condemn them.“86 Wenn es andere Maßstäbe gibt, wieso hat der
moralische Maßstab dann Vorrang? Dadurch aber, dass Mill den
Einwand über die Motive rekonstruiert und nicht normativ, wird
es hier komplizierter.87 Nicht alles, was wir tun, so sagt Mill hier,

85 Mill, „Bentham“, S. 112.
86 Mill, „Utilitarianism“, § 2.19.
87 Außerdem wird es dadurch kompliziert, dass Mill den Einwand in dem re-

lativ kurzen Absatz auf zwei weitere Weisen entkräftet: (1) Zumeinst sei es
gar nicht nötig, alle Menschen zu berücksichtigen, weil die Handlung nur

94

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3. Qualifikationen von Benthams Tugend

muss aus Pflichtgefühl getan werden; streng genommen sagt die uti-
litaristische Moral nach Mill gar nichts darüber aus, aus welchem
Gefühl etwas getan werden muss, solange das, was getan wird, das
utilitaristisch Richtige ist.88 Dies weicht der Frage aber eher aus, ob
es neben dem utilitaristischen Bewertungsmaßstab für Handlungen
keinen anderen Bewertungsmaßstab geben kann – zumindest der
Person, die wissentlich aus einem der anderen Motive, von denen
Mill spricht, heraus handelt, muss es ja so erscheinen, als ob es ei-
ne Perspektive der Bewertung von Handlungen gebe, die nicht mit
der moralischen Perspektive identisch ist. Dann ergäbe sich aber
wieder die normative Frage des Vorranges89 – und nicht bloß eine
motivationale Frage.

Mill entgeht diesem Problem im System of Logic, da er dort den
utilitaristischen Maßstab an die „Art of Life“ knüpft, die ihrerseits
drei Teilbereiche, nämlich Moral, Klugheit und Ästhetik habe (ver-
gleiche Abbildung 4.2). (Die ästhetische Kategorie kommt in beiden
Texten vor; statt der sympathetischen Kategorie gibt es hier aller-
dings die Kategorie der Klugheit.)90

Abbildung 4.2.: Rolle des letzten Zwecks in System of Logic

wenige betreffe; (2) Handlungen, die als sekundäre Prinzipien etabliert sind
(beispielsweise einen Freund verraten), könnten selbstverständlich und ohne
utilitaristisches Kalkül befolgt werden. Siehe ebd., § 2.19.

88 Ebd., § 2.19.
89 Vergleiche auch den Einwand der rationalen Egoist*in gegen Mills Beweis,

den Crisp diskutiert: Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 78.
90 Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System of

Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), S. 951.

95

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

Dies löst das Problem, wie Vorrangfragen zwischen Moral und
anderen praktischen (beziehungsweise ästhetischen) Maßstäben un-
ter der Voraussetzung geklärt werden können, dass die Rationalität
eines Prinzips nur durch Ableitung aus einem höheren Prinzip ge-
zeigt kann. Aber dieser Zusammenhang ist nicht plausibel. Unter
der Voraussetzung eines sehr weiten Hedonismusbegriffs, wie ich ihn
Mill in Abschnitt 5.1.2 unterstelle, könnte sicherlich gesagt werden,
die Betrachtung des Schönen sei eine Form von höherer Freude oder
happiness. Aber es ist eher unplausibel zu meinen, „conduciveness
to happiness of mankind, or rather, of all sentient beings“ sei, was
einen Gegenstand schön mache: Die Unparteilichkeit des utilitaris-
tischen Prinzips scheint in Bezug auf Schönheit fehl am Platze. Aus
dem Prinzip in der Rolle, die es in System of Logic (Abbildung 4.2)
hat, könnten vielleicht Brutus (oder Williams’ Gauguin91) „ablei-
ten“, ob sie liebenswert oder moralisch (beziehungsweise für oder
gegen Kunst) entscheiden sollten – dies würde davon abhängen, was
insgesamt mehr Freude bringt.92 Aber die praktische Vorrangfrage
so zu klären ist etwas anderes als zu behaupten, ästhetischer Wert
ließe sich mit dem utilitaristischen Maßstab fassen. Selbst wenn dies
aber für ästhetische Werte noch irgendwie behauptet werden könn-
te, wird das Problem noch deutlicher im Falle der Klugheit: Was
klug ist, wird eben nicht dadurch bestimmt, was „conducive[] to
happiness of mankind, or rather, of all sentient beings“ ist, sondern
bezieht sich auf die eigene happiness.

Wir könnten die Textstelle im zweiten Bild so versuchen zu inter-
pretieren, dass das utilitaristische Prinzip nur die Frage des prakti-
schen Vorrangs, nicht aber die Frage, was es ist, das eine Handlung
letztlich liebenswert oder einen Gegenstand schön macht, klären
soll.93 Tatsächlich scheint das nahe an das ranzukommen, wie ein

91 Bernard Williams und Thomas Nagel. „Moral Luck“. In: Proceedings of the
Aristotelian Society, Supplementary Volumes 50 (1976), S. 115–151.

92 Und es würde unter der Voraussetzung, dass dies im Falle von Gauguin vorher
nicht feststeht, interessanterweise die Rede von „moral luck“ rechtfertigen –
obwohl Williams natürlich ein entschiedener Gegner des Utilitarismus gewe-
sen ist. Siehe z. B. Bernard Williams. Morality: An Introduction to Ethics.
Cambridge: Cambridge University Press, 1976, S. 82ff.

93 Ich halte es selbst nicht für sinnvoll, die Vorrangfrage von der Frage zu tren-
nen, warum etwas gut oder schön etc. ist. Es ist hier nur als Vorschlag dazu
gemeint, wie wir die Vorstellung aus dem System of Logic (Abbildung 4.2)
verstehen könnten.

96

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3. Qualifikationen von Benthams Tugend

sehr weiter Hedonismusbegriff bei Mill aufgefasst werden könnte.
(Siehe Abschnitt 5.1.2.) Allerdings wäre Mills Kritik am Intuitio-
nismus dann weniger überzeugend: Es stellte sich dann die Frage,
warum dieser Zusammenhang nicht auch auf moralische Prinzipien
zweiter Ordnung ausgedehnt werden könnte: Warum sollte es, wenn
es ohnehin verschiedene praktische Maßstäbe geben kann, nicht
auch verschiedene moralische Maßstäbe geben können? Falls das
nicht der Fall ist, scheint unter der Voraussetzung, dass Prinzipien
nur durch höhere Prinzipien begründet werden können, irgendetwas
zum Beispiel für die Ästhetik oder für Prinzipien zweiter Ordnung
immer noch die dem utilitaristischen Prinzip nun geraubte Rolle
übernehmen zu müssen und das utilitaristische Prinzip wäre in die-
ser Hinsicht nicht ein Ersatz für den Intuitionismus, als den Mill es
hinstellt. (Ich werde dieses Problem an zwei getrennten Stellen im
Zusammenhang mit der Anwendung der Tugenden auf Mill selbst
weiter diskutieren: In Kapitel 5 wird diskutiert, wie Mills Vorstel-
lung des Guten aufzufassen ist; im ersten Teil von Kapitel 6 wird
die Unparteilichkeitsannahme diskutiert.)

Dies ist aber nicht der einzige Grund, warum Mill sich eigent-
lich nicht darauf festlegen sollte, dass sich die Vernünftigkeit eines
Zweckes oder eines Prinzips nur aus einem höheren Prinzip erwei-
sen lässt – zumindest nicht, wenn er sich gleichzeitig darauf festlegt,
dass Vernünftigkeit nur erwiesen werden kann, wenn es einen Re-
gressstopper geben muss. Dieser muss ja auch begründet werden
können. Sowohl im System of Logic als auch in „Bentham“ deutet
Mill an, dass er meint, dass das Prinzip gerechtfertigt werden könn-
te, ohne das letztlich zu tun.94 In „Utilitarianism“ beansprucht er
dann tatsächlich, das utilitaristische Prinzip in seiner Rolle als Re-
gressstopper zu begründen95 – und zwar, auch wenn es kein Beweis
im gewöhnlichen Sinne sein könne, mit dem Anspruch, es als ver-
nünftig auszuweisen.96 Damit wäre aber die Prämisse für das Argu-
ment in Frage gestellt: Die Vernünftigkeit eines Prinzips oder einer
Handlung kann offensichtlich nicht nur dadurch erwiesen werden,

94 Siehe Mill, „Bentham“, S. 110 und Mill, The Collected Works of John Stuart
Mill, Volume VIII - A System of Logic Ratiocinative and Inductive (Books
IV-VI and Appendices), S. 951.

95 Siehe Mill, „Utilitarianism“, Kapitel 4. Siehe auch Abschnitt 6.1.2.
96 Siehe ebd., § 1.5.

97

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

dass es abgeleitet („deduced“97) beziehungsweise bestimmt („deter-
mined“98) werden kann durch ein gültiges höheres Prinzip, oder auf
dieses verweist („refer“99).

Es bliebe die Frage des Vorranges im Konfliktfall. Diese müsste
wohl als praktisches Problem aufgefasst werden: Mill kann – nach
dem der Tugend Benthams eigenen Anspruch – natürlich nicht ein-
fach behaupten, dass es eine Lösung für Konfliktfälle gibt. Er kann
behaupten, dass wir tatsächlich vor praktische Probleme gestellt
sind und in solchen Fällen entscheiden müssen und wir deshalb
aus praktischen Gründen, nicht aber aus theoretischen, ein solches
Prinzip brauchen.100

Die Frage, ob Benthams Tugend auf soziale Praktiken angewen-
det ein höchstes Prinzip voraussetzt, wie Mill in „Bentham“ an-
zudeuten scheint, hinge, wenn Mills Argument, dass es ein höchs-
tes Prinzip geben muss, so zu verstehen ist, aber vom praktischen
Erfolg der Lösung des Konfliktes zwischen sich widersprechenden
Prinzipien zweiter Ordnung ab. Dieser kann aber nach dem der Tu-
gend Benthams eigenen Anspruch nicht einfach behauptet werden;
die Notwendigkeit könnte vielleicht transzendental begründet wer-
den – was Mill selbst aber nicht gefallen dürfte, weil ein solches
Argument von der als praktisch notwendig gesetzten Möglichkeit

97 Mill, „Utilitarianism“, § 1.3.
98 Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System of

Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), S. 951f.
99 Mill, „Bentham“, S. 111.
100 Das Argument in seinen drei Formen wäre dann dem Status nach so zu ver-

stehen, wie Korsgaard in Sources of Normativity den kategorischen Impe-
rativ in der Universalisierungsform begründet. (Siehe Christine Korsgaard.
The Sources of Normativity. Cambridge, UK: Cambridge University Press,
1996, S. 3.2.3.) Zum praktischen Status dieses Arguments, auf den es mir
hier ankommt, siehe Christine Korsgaard. „Realism and Constructivism
in Twentieth-Century Moral Philosophy“. In: The Constitution of Agency.
Essays on Practical Reason and Moral Psychology. Oxford und andere: Ox-
ford University Press, 2008, S. 302–326, insbesondere S. 325. Natürlich würde
das nur die praktische Notwendigkeit eines solchen Prinzips zeigen, nicht aber,
dass es der Utilitarismus ist, der diese Rolle füllen kann. Auf der anderen Seite
erfüllt auch der Utilitarismus die Anforderung des kategorischen Imperativs
(hier im Gegensatz zum moralischen Gesetz gebraucht, das Korsgaard in den
Sources vom kategorischen Impertativ unterscheidet) genauso gut, wie die
von ihr an dieser Stelle diskutierten Gesetze der Getriebenen, der Egoist*in
u.s.w. Siehe Korsgaard, The Sources of Normativity, S. 3.2.4.

98

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3. Qualifikationen von Benthams Tugend

der Konfliktlösung ausgehen müsste. Hier wären Alternativen nicht
möglich. Ich habe nicht den Anspruch, hier Stellung zu beziehen.
Alles, was dieser Unterabschnitt zeigen sollte, ist, dass anders als
Mill andeutet, eine Festlegung auf Benthams Tugend uns noch nicht
darauf festlegt, einen letzten Zweck oder ein höchstes Prinzip an-
zunehmen.

Zusammenfassung. In diesem Kapitel ging es darum, Benthams
Tugend zu erarbeiten. Auch für Benthams Tugend stellt sich natür-
lich die Frage der drei Interpretationen, zumal der Aufsatz mit der
Charakterisierung Benthams als kritischem Philosophen beginnt.
Allerdings ist Mill hier sehr viel deutlicher, dass dies nicht das ist,
was er an Bentham besonders hervorheben will. Benthams Haupt-
stärke liege nicht darin ein bloß „negativer“, sondern eben auch ein
„positiver“ Philosoph zu sein. Negative Philosoph*innen wie Hume,
so meint Mill, könnten letztlich nur Inkonsistenzen oder Absurditä-
ten in unserem Denken und unseren Praktiken aufzeigen. Ich hatte
nahegelegt, dass sich darin die Rechtfertigung, hier von „kritischer
Philosophie“ zu sprechen, noch nicht erschöpft, obwohl das Potenti-
al der „negativen“ Seite Benthams, wie auch Mill bemerkt, Grenzen
habe. (Abschnitt 4.1) Was positive Philosophie letztlich bedeutet,
habe ich in Bezug auf diese Grenzen erarbeitet: „Benthams Heraus-
forderung“ habe ich die Forderung danach genannt, unsere Prakti-
ken müssten sich nicht nur an dem Maßstab messen lassen, nicht
inkonsistent und nicht absurd zu sein, sondern auch an dem Maß-
stab, der sich dadurch ergibt, dass wir die Dinge auch radikal anders
handhaben könnten. Benthams Utilitarismus wird von Mill, so hat-
te ich argumentiert, dementsprechend nicht verstanden als Analyse
des Wesens unserer moralischen Interaktion (beziehungsweise des
Wesens der moralischen Interaktion Ende des 18. Jahrhunderts),
sondern als Vorschlag für ihre Ersetzung. Die Herausforderung an
die Sozialphilosophie besteht nun darin, das Gutsein oder Schlechts-
ein sozialer Praktiken vor dem Hintergrund, dass diese auch ganz
anders sein könnten, zu erweisen. Das, was ich „Benthams philoso-
phische Tugend“ nenne, besteht darin, diese Herausforderung ernst
zu nehmen und sich im Einzelfall darum zu bemühen, ihr zu begeg-
nen. (Abschnitt 4.2.) Benthams Tugend (1) legt uns nicht auf den
Utilitarismus fest, sie setzt nicht einmal voraus, dass wir uns (2) auf
einen externen Maßstab zur Kritik festlegen, und sie legt uns (3)

99

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

auch nicht auf einen wissenschaftlichen Reduktionismus fest. Dies
waren letztlich die Argumentationsziele von Abschnitt 4.3. Wäh-
rend Mill selbst, so hatte ich versucht zu zeigen, (1) und (3) selbst
akzeptiert – zumindest unter einer bestimmten Vorstellung dessen,
was wissenschaftlicher Reduktionismus beinhaltet – ist (2) etwas,
das er nicht annimmt, für dessen Ablehnung er aber keine guten
Gründe hat.

100

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3. Qualifikationen von Benthams Tugend

Zusammenfassung von Teil 1

Teil I hatte die Aufgabe, zwei komplementäre, nicht ableitbare aber
nicht exklusive sozialphilosophische Tugenden exegetisch anhand
von Mills Texten „Bentham“101 und „Coleridge“102 zu erarbeiten.
(In der Hauptsache erfolgte dies in den Kapiteln 3 und 4.) Ich hatte
dafür argumentiert, dass beide Texte komplementär zu lesen sind;
dass Bentham und Coleridge für Mill zwei Pole einer Dichotomie
sind. (Abschnitt 2.4.) Aus den möglichen Antworten auf die Frage,
welche von drei auf komplexe Weise zusammenhängenden Dichoto-
mien, die Mill erwähnt, die grundlegende ist, ergeben sich drei ver-
schiedene Interpretationen: die methodische, die gesellschaftspoliti-
sche und diejenige, die ich selbst vorgeschlagen habe, die sozialphi-
losophische.103 (Zum Beispiel Abschnitt 3.4.) Indem ich die Zusam-
menhänge zwischen den einzelnen Interpretationen aufgezeigt habe
und dagegen argumentiert habe, dass die methodische oder die ge-
sellschaftspolitische Interpretation grundlegend sein kann, habe ich
für die von mir favorisierte Interpretation die sozialphilosophische
argumentiert. (Siehe Abschnitte 3.4, 4.1 und 4.2.)

Der sozialphilosophischen Interpretation gemäß geht es Mill in
den beiden Aufsätzen darum, zwei sozialphilosophische Tugenden
vorzuschlagen. Er tut dies, indem er Charaktereigenschaften, Fä-
higkeiten, Schwächen von Bentham und Coleridge hervorhebt und
zeigt, inwiefern der Einsatz dieser bei den beiden etwas ist, das
für das Philosophieren wichtig ist. Warum sollte eine Aufgabe aus
der Philosophie der Philosophie so angegangen werden? Ich hat-
te dafür argumentiert, dass diese Art des Schreibens über andere

101 Mill, „Bentham“.
102 Mill, „Coleridge“.
103 Eine weitere Interpretation, die durch Mill in ebd., S. 125, aber in ähnlichen

Worten auch in Mill, „Preface to Dissertations and Discussions“ nahegelegt
wird, könnte die ideengeschichtliche Interpretation genannt werden. Die zi-
tierten Textstellen können so verstanden werden, dass Coleridge dabei von
Mill als Vertreter der Romantik, Bentham als Vertreter der Aufklärung und
die Romantik als Reaktion auf die Aufklärung präsentiert wird – auch wenn
Mill natürlich nicht diese Worte verwendet. Auch diese Dichotomie ist na-
türlich nicht logisch äquivalent mit den anderen und ich müsste daher streng
genommen auch gegen sie argumentieren. Letztlich scheint es mir aber, dass
die ideengeschichtlichen Bemerkungen Mills in beiden Aufsätzen insgesamt
zu dürftig sind, um der ideengeschichtlichen Interpretation überhaupt eine
Anfangsplausibilität zu verleihen, weswegen ich sie einfach ignoriert habe.

101

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4. „Bentham“

Philosoph*innen vor dem Hintergrund methodischer Probleme der
Philosophie der Philosophie eine legitime Methode ist. (Ich habe
weder den Anspruch zu zeigen, dass es die einzige legitime Metho-
de ist, noch will ich behaupten, dass es andere Methoden gibt.)
Die Methode kann außerdem den Test der Selbstanwendung (auf
die Praxis des Philosophierens) bestehen, so hatte ich versucht zu
argumentieren, ohne dass diese Tatsache natürlich den Argumen-
ten für die Tugenden zusätzliches Gewicht verleihen könnte. (Siehe
Abschnitt 2.3.)

Coleridges sozialphilosophische Tugend besteht in der Fähigkeit
und dem Interesse, dem, was eine Teilnehmer*in an einer sozia-
len Praxis als das, was sie in dieser Praxis als wertvoll erlebt,
einen adäquaten sprachlichen Ausdruck zu verleihen. (Siehe Ka-
pitel 3.) Eines der Beispiele, die ich dafür aufgegriffen hatte, war
Coleridges Behandlung des Christentums (aus Mills Sicht): Das,
was eine Christ*in im Christentum sieht, so Mills Coleridge, könne
genauso wenig auf einen externen Maßstab der Vernünftigkeit redu-
ziert werden, wie das, was eine Rechner*in als das richtige Ergebnis
einer Addition sehen würde, auf externe Maßstäbe (beispielsweise
soziale Autorität oder Nützlichkeit in den Naturwissenschaften) re-
duziert werden kann. (Siehe Abschnitt 3.3.2.) Das Beispiel ist von
Mill geschickt gewählt, insofern er gleichzeitig dies zugestehen kann
und seinen Atheismus behaupten kann. Dies macht deutlich: Dem
einen adäquaten Ausdruck verliehen zu haben, was eine kompetente
Teilnehmer*in an einer sozialen Praxis als wertvoll erlebt, bedeutet
noch nicht, dass wir an der so behandelten sozialen Praxis auch
teilhaben sollten. Dafür, dass wir richtiges Rechnen erlernen soll-
ten oder beginnen sollten das Christentum zu praktizieren, müsste
nämlich zusätzlich dazu, dem Witz der jeweiligen Praxis Ausdruck
zu verleihen, nachgewiesen werden, dass es besser ist, teilzunehmen
als nicht teilzunehmen.

Dies ist der Übergang zu Benthams Tugend. (Siehe Kapitel 4.)
Nach Benthams Tugend müssen wir uns bei der Evaluation sozia-
ler Praktiken darum bemühen, das Gute oder Schlechte an diesen
anhand objektiver Kriterien zu bestimmen. Damit ist nicht nur ge-
meint, dass wir Argumente finden müssen, die auf eine potentielle
oder reale philosophische Gegenposition eingehen; vielmehr müssen
wir uns darum bemühen, das Gute (oder das Schlechte) an diesen
Praktiken vor dem Hintergrund, dass unsere Praktiken auch sehr

102

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.3. Qualifikationen von Benthams Tugend

anders sein könnten, anhand von objektiven Kriterien zu bestim-
men. Damit wird ausgeschlossen, dass Philosophie sich auf Diskus-
sionen vor einem Hintergrund vorgegebener und nicht philosophisch
hinterfragbarer Praktiken und Sprachpraktiken beschränken muss.
Potentiell ist kein analytischer Zusammenhang vor dieser Art des
Hinterfragens sicher: Dass (um für die Zwecke dieser Zusammen-
fassung ein besonders geeignetes Beispiel von meinem Betreuer zu
borgen104) zum Beispiel reaktive und retributive Emotionen nur
vor dem Hintergrund einer impliziten Freiheitsannahme verständ-
lich werden, mag innerhalb „unserer“ (eigenen, derzeitigen) mora-
lischen Praxis zutreffen; aber sollten wir zum Beispiel reaktive und
retributive Emotionen in unseren Kindern fördern oder unterbin-
den? Sollten wir den Ausdruck dieser Emotionen verfeinern und
ihnen Kunst und Literatur widmen – oder ihn ächten? Geht es zum
Beispiel um Freiheit, reicht es vor dem Hintergrund selbst dieser
bescheidenen Möglichkeiten, auf das, was „unsere Praxis“ bezeich-
net, einzuwirken, nach Mills Bentham nicht, für die Annahme von
Freiheit zu argumentieren, indem wir darauf hinweisen, dass Reue
und Empörung implizit die Annahme von Freiheit voraussetzen und
selbst die Person, die Freiheit bestreitet, Reue und Empörung be-
reits empfunden hat. Wir müssten uns gemäß Benthams Tugend
eben auch darum bemühen, zu zeigen, dass es wirklich besser ist,
solche Emotionen auszuleben und zu kultivieren.

104 Siehe Logi Gunnarsson. Vernunft und Temperament. Eine Philosophie der
Philosophie. Leiden, NL u.a.: Mentis Verlag, 2020, S. 357–373.

103

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783828876095-15 - am 13.01.2026, 02:48:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2. Eine vorläufige Formulierung dersozialphilosophischen Tugenden und methodische Überlegungen
	2.1. Eine vorläufige Formulierung von Mills Tugenden
	2.2. Bemerkungen zum Status der Tugenden
	2.3. Metametaphilosophie
	2.4. Begründung meiner Lesart von „Bentham“ und „Coleridge“

	3. „Coleridge“
	3.1. Coleridge versus „Coleridge“
	3.2. Der erfahrbare, intrinsische Wert von Institutionen und Praktiken nach Mills Coleridge
	3.3. Die Beispiele
	3.3.1. Moral und Wissenschaft
	3.3.2. Die Unitarier*innen und das Christentum

	3.4. Coleridge als Konservativer?
	3.4.1. Die „intuitive Schule“ und Konservativismus
	3.4.2. „Coleridge“ versus „Whewell on Moral Philosophy“


	4. „Bentham“
	4.1. Bentham als Kritiker
	4.2. Benthams Bemühen um Objektivität
	4.3. Qualifikationen von Benthams Tugend
	4.3.1. Benthams Tugend und Wissenschaftlichkeit
	4.3.2. Ein einzelner Maßstab
	Zusammenfassung von Teil 1


	Einleitung zu Teil 1

