TECHNIK UND PHANTASMA

DAs BEGEHREN DES MEDIUMS
Marc Ziegler

Zeitgenossische philosophische Technikanalysen unterschiedlicher
Ausrichtung verweisen gemeinsam auf einen Umstand, der sich als
das Entzogensein von Handlungsursachen beschreiben lasst. Chris-
toph Hubig deutet das Virtuellwerden der Technik und den Ubergang
von einem klassischen zum transklassischen Technikverstandnis als
das Verlustiggehen nachvollziehbarer Handlungsspuren in technik-
basierten Handlungskontexten. Andreas Hetzel nimmt das Ausein-
andergehen von Handlungsvollziigen und traditionellen Handlungs-
konzepten zum Ausgangspunkt seiner Uberlegungen zu einem Den-
ken von Technik als Dispositiv. Und Klaus Giinther analysiert die
Schwierigkeiten, (juridische) Verantwortung in Netzwerken zu veror-
ten, um somit bestimmten sozialen Akteuren Verantwortung zuzu-
schreiben.

Wie ldsst sich ein zeitgenossischer Begriff von Wirklichkeit den-
ken, der dieses Entzogensein der Handlungsursachen zu seiner Vor-
aussetzung nimmt? Ich mochte im Hinblick auf die Kategorien Tech-
nik, Gesellschaft und Subjektivitdt dieser Frage nachgehen.

In einem ersten Schritt sollen zundchst begriindungstheoreti-
sche Fragen aufgeworfen werden, die das Verhaltnis von Technik und
Gesellschaft betreffen. Es geht mir hier darum, Plausibilitdtsbegriin-
dungen fiir ein auf Nichtverortbarkeit, Nichtfeststellbarkeit und Unbe-
stimmbarkeit basierendes Verhdltnis von Technik und Gesellschaft zu
entwickeln. In einem zweiten Schritt mdchte ich idealtypische Be-
stimmungsmerkmale des Mediumsbegriffs vorstellen. Ich lege das
Medium im Sinne eines reflexionstheoretisch aufgefassten ver-
schwindenden Vermittlers aus, dessen ontologischer Status im Vagen
bleibt. Dies stellt die Grundlage fiir eine Reformulierung des Ver-

1 | Ich beziehe mich hierbei auf die Beitrdge von Christoph Hubig, Andreas
Hetzel und Klaus Giinther in diesem Band.

63

Inttpsz//dol.org/10.14361/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:08. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc hiltnisses von Technik und Gesellschaft im Konzept einer ontolo-

Ziegler gisch prekdren Medialitdt des Mediums bereit. Daran schlief3t sich in

einem dritten Schritt eine an Lacans Psychoanalyse angelehnte Les-

art des Phantasmabegriffs an. Von da aus ldsst sich der phantasmati-

sche Kern der Technik fokussieren. Dabei riickt der Vermittlungs-

aspekt des Mediums erneut in das Zentrum der Auseinandersetzung.

AbschlieRend frage ich nach der intersubjektiven Ebene der Subjek-

tivitdt und dem Begehren. Das Begehren ist in sich gespalten und

korreliert mit den Produktionsformen des zeitgendssischen Kapita-
lismus.

Nichtfeststellbarkeit von Technik und Gesellschaft

Meine erste (paradoxe) These lautet, dass es genauso gut moglich
ist, von Technik und Gesellschaft als zwei voneinander unterscheid-
baren GrofRen zu sprechen — wiewohl es ebenso unmdoglich ist, Tech-
nik und Gesellschaft als zwei von einander unabhdngige Grof3en be-
greifen zu konnen.

Die Argumente, die fiir eine Unterscheidbarkeit von Technik und
Gesellschaft sprechen sind:

1. Die Gewohnheit: Wir sind es gewohnt, Gesellschaft und Technik
als voneinander unterschieden aufzufassen. Wenn einmal ein
elektrisches Gerdt nicht funktioniert, dann machen wir im Regel-
fall nicht die Gesellschaft, sondern die Technik dafiir verantwort-
lich.

2. Es gibt eine normative, nicht letztbegriindbare Ablehnung, ge-
sellschaftliches Handeln als technisches Handeln verstehen zu
wollen. In einer Hermeneutik des Alltags, in den alltdglichen
Selbstverstandigungspraktiken der Menschen, gibt es einen Ab-
schottungsmechanismus, der erfolgreich die technische Ebene
gesellschaftlicher Selbstvermittlung ausblendet und sich ihr ge-
geniiber behauptet.

3. Fiir gewdhnlich wird die Technikvermitteltheit des Handelns
nicht als solche wahrgenommen. Wo Technik funktioniert, spielt
sie im Lebensvollzug der Menschen eine nur sehr untergeordnete
Rolle. Der Mensch reagiert jedoch mit Angst und Schrecken auf
gewisse sozial implementierte Techniksysteme: Waren es im Zeit-
alter der Industrialisierung die groRen Maschinen, die zu einer
Entfremdung des Arbeiters von seiner Arbeit und dem Arbeits-
produkt gefithrt haben, so wurde dieses Ablehnungsparadigma
bis in die 60er Jahre hinein facettenreich weitergefiihrt, um
dann durch die zumeist angstbesetzten Reaktionen auf die
Atomtechnologie abgeldst zu werden.

64

tps://dol.org/10.14367/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:06. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Umgangsweisen mit Technik sind aber auch durch eine Hybris Technik und
gekennzeichnet. Sie besteht in dem Glauben, mit Hilfe der Technik Phantasma
Omnipotenzvorstellungen Wirklichkeit werden zu lassen. Aus dieser Das Begehren
Perspektive erscheinen die Maschinen der Industrialisierung als rie- des Mediums
sige Emanzipationsquellen im Kampf gegen eine widerspenstige Na-
tur. Und die Atomspaltung entfesseltet nicht nur grenzenlose Men-
gen an frei werdender Energie, sondern auch die Machbarkeits- und
Zerstorungsphantasien der Menschen.

Der alltdgliche, wie auch der durch extreme Erwartungen oder
Angste geprigte Bezug zur Technik bleibt allerdings ein Bezug, der
ein aullertechnisches Verhalten ermdglicht oder zu seiner Vorausset-
zung hat. Denn - darauf hat Heidegger’ hingewiesen — weder die
Gleichgiiltigkeit, die Furcht oder die Lust an der Technik sind selbst
technischer Herkunft. Ebenso wenig der soziale Umgang, der durch
diese Affekte mit ausgeldst wird: Der Umgang mit Technik ist nicht-
technisch, er ist eine Sache von Marketing, politischer Strategie,
wirtschaftlicher Kalkulation, annehmendem oder ablehnendem Kon-
sumverhalten usw.’

Ein vierter Grund, der dafiir spricht, Technik und Gesellschaft als
voneinander unterscheidbare GréRen zu verhandeln, kommt aus ei-
ner nahezu entgegengesetzten Richtung: In Riickgriff auf William F.
Ogburn ldsst sich im Prozess der sozialen Implementierung neuer
Technologien das Phdnomen des »cultural lag« beobachten: das Hin-
terherhinken der Gesellschaft hinter technischen Erfindungen.* Es
braucht eine gewisse Zeit, bis sich bestimmte Technologien als sozial
vertrdglich erweisen oder bis sich eine Gesellschaft auf eine Techno-
logie als Teil ihres alltdglichen Umgangs eingerichtet hat. Ob man
die These vom »cultural lag« nun eher technikdeterministisch oder
als wechselseitige Beeinflussung von Technik und Gesellschaft ver-
stehen mochte, sie verweist auf ein nichtsoziales Moment an der
Technik, das es erlaubt, von Technik und Sozialem als zwei vonein-
ander unterschiedenen GroRen zu sprechen.

Diesen Argumenten stehen Uberlegungen gegeniiber, die ein
Verschmelzen, ein Ineinandergreifen oder auch ein in sich Vermit-
teltsein von Technik und Gesellschaft nahe legen.

Erstens: Die philosophische Anthropologie um Arnold Gehlen
und Helmuth Plessner hat mit der These gebrochen, es gdbe einen
vorkulturellen, nicht-technisch vermittelten Urzustand des Men-

2 | Vgl. Martin Heidegger: Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1963.

3 | Cornelius Castoriadis spricht diesbeziiglich von »nicht-eindeutigen Be-
ziehungen« zwischen Technik und Gesellschaft. Vgl. Cornelius Castoriadis:
»Technik«, in: Durchs Labyrinth. Seele, Vernunft, Gesellschaft, Frankfurt/Main
1983, S. 195-219.

4 | Vgl. William Fielding Ogburn: Kultur und sozialer Wandel, Neuwied 1969.

65

Inttpsz//dol.org/10.14361/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:08. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc schen. Menschsein und ein technisches Selbst- und Weltverhaltnis
Ziegler sind danach sozusagen »gleichurspriinglich«. Menschliche Subjekti-
vitdt bzw. Intersubjektivitdt trdgt von allem Anfang an eine techni-
sche Markierung in sich. Helmuth Plessner spricht diesbeziiglich von
einer »natiirlichen Kiinstlichkeit«®, und bei Arnold Gehlen heiRt
es: »Es gibt keine Wildform des Menschen.«®
Zweitens: Die Aufgabe einer der Zivilisation vorgelagerten Natiir-
lichkeit als normativem Fluchtpunkt von Gesellschaftskritik erdffnet
einen anderen Blick auf die Entfremdungsthese; also auf das Argu-
ment, dass sich die unterschiedlich starken zivilisatorischen Leiden
des Menschen zuriickfiihren lassen auf Formen eines von sich selbst
entfremdeten Lebens. Die These von der Entfremdung des menschli-
chen Lebens durch Technik ldsst sich entweder nicht halten oder ra-
dikalisiert sich: Denn die Entfremdungsthese braucht, um sich stabi-
lisieren und rechtfertigen zu konnen, immer auch einen normativen
Gegenpol des Nichtentfremdetseins. Wenn nun aber der Riss zwi-
schen Natur und Kultur, Natur und Technik, keiner ist, der sich
durch eine spezifische Ubermacht des Kulturellen oder Technischen
historisch erst ausdifferenziert, sondern durch die menschliche Sub-
jektivitdt selbst verlauft, zielt die Entfremdungsthese gleichsam ins
Leere. Sie rekurriert dann auf ein Verhdltnis des Menschen zur Na-
tur, das der Mensch als ein in sich paradox strukturiertes natiirlich-
kiinstliches Wesen nie eingenommen hat, und das er besser auch nie
versucht, einzunehmen. Der rousseauistische Ruf »Zuriick zur Natur«
droht damit, wie verschiedentlich festgehalten, in Barbarei umzu-
schlagen. — Die Entfremdungsthese lduft einerseits also ins Leere,
andererseits ldsst sie sich auch ins Extrem steigern: Der Mensch lebt
immer schon in spezifischen Formen der Entfremdung. Es gibt dem-
nach keinen nichtentfremdeten Zustand des Menschen.” Auf jeder
Stufe seiner kulturellen und zivilisatorischen Entwicklung artikuliert
sich die Entfremdung neu, und der Mensch muss immer wieder neue
Wege suchen, die Aufgabe dieser Entfremdung gut zu meistern. Es
lieRe sich daher ein praktisch normativer Gedanke aus der Radikali-
sierung der Entfremdungsthese entwickeln. Es ginge dann nicht da-
rum, die Entfremdung abstreifen zu wollen, sondern den Umgang
mit Entfremdung zu positivieren und zum Ausgang einer Theorie des
guten Lebens zu nehmen.®

5 | Vgl. Helmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch, Ber-
lin 1965, S. 309-321.

6 | Vgl. Arnold Gehlen: Anthropologische und sozialpsychologische Unter-
suchungen, Reinbek bei Hamburg 1983, S. 58.

7 | Vgl. hierzu bspw. Jean-Frangois Lyotard: Okonomie des Wunsches, Bre-
men 1984.

8 | Vgl. dazu Gerhard Gamm: Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des

66

tps://dol.org/10.14367/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:06. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein drittes Argument, das fiir die These eines unldsbaren, wech- Technik und

selseitigen Durchdringungsverhdltnisses von Technik und Gesell- Phantasma
schaft spricht, liefern die Arbeiten von Bruno Latour. Latour macht Das Begehren
den Begriff der technischen Vermittlung stark.’ Er fiihrt iiberzeu- des Mediums
gend aus, dass eine Technik- oder Wissenschaftssoziologie unter-
komplex verbleibt, die versucht, auf einer begriindungstheoreti-
schen Ebene die Trennung zwischen menschlichem Subjekt und
technischem Artefakt aufrecht zu erhalten, selbst wenn dabei nach
der Handlungsfdhigkeit von Maschinen gefragt wird. Latour argu-
mentiert, dass erst in der Verbindung von menschlichem Handeln
und technischem Artefakt wirklich neue Handlungsoptionen erdffnet
werden. Handlungsoptionen, die weder alleine dem Menschen, noch
dem Artefakt zuzusprechen sind. In der Verschmelzung von Mensch
und Technik entstehen neue Aktanten, die sich ihrerseits mit ande-
ren Aktanten verbinden konnen und damit sozio-technische Hybri-
disierungsformen und Aktantennetzwerke bilden, die sich einer ab-
schliefenden Klassifikation entziehen und innersystemische Schlie-
Rungen unterlaufen. Um das zu illustrieren: Einem Menschen mit
einer Pistole erdffnen sich vollig neue Handlungsoptionen, die we-
der einem Menschen ohne Pistole, noch einer Pistole ohne Menschen
gegeben sind. Erst dem Mensch-Pistole-Aktanten erdffnet sich ein
erweiterter Moglichkeitshorizont. Mit seinem Auftreten ruft er eine
ganze Reihe an weiteren Aktanten und Interaktionen auf den Plan:
Bewaffnete Polizisten und Militdrs, Waffenproduzenten und Waffen-
verkdufer, die damit verbundene Praxis des legalen und illegalen
Waffenkaufs, soziale Institutionen wie die Rechtsprechung, Biirger-
rechtsbewegungen, Versicherungen und Versicherungsschwindler
u.d.m. Sie alle sorgen dafiir, dass unser Pistole-Mensch-Aktant nicht
im luftleeren Raum, sondern im Rahmen eines um- und ausgreifen-
den sozio-technischen Netzwerkes seine Handlungsoptionen zum
Einsatz bringen kann. Mit anderen Worten: Ein Aktant ist immer
schon eingebunden in eine Kette kontingenter und reflexiver Hand-
lungen, Praktiken, Institutionen und weiterer Aktantenbildungen,
ohne dabei als einzige determinierende Kraft die Konsequenzen sei-
nes Handelns vollstédndig iberblicken zu kénnen.

Nachdem ich nun einige Argumente genannt habe, die einerseits
fiir eine getrennte Betrachtungsweise von Technik und Gesellschaft,
andererseits gegen ihre Trennbarkeit sprechen, mdchte ich nun we-
niger die einen Argumente gegen die anderen ausspielen, als viel-

Unbestimmten, Frankfurt/Main 2000. Vgl. hierbei v.a. die Studien iiber die nor-
mative Kraft des Unbestimmten.

9 | Vgl. Bruno Latour: »Uber technische Vermittlung. Philosophie, Soziolo-
gie, Genealogie«, in: Werner Rammert (Hg.), Technik und Sozialtheorie, Frank-
furt/Main, New York 1998, S. 29-81.

67

Inttpsz//dol.org/10.14361/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:08. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc mehr dafiir votieren, beide Perspektiven produktiv aufeinander zu

Ziegler beziehen. Die Frage nach der Trennbarkeit oder Nichttrennbarkeit

von Technik und Gesellschaft zeigt sich dann unterkomplex gestellt.

Eine Entweder-oder-Entscheidung grenzt zwangsldufig Aspekte aus,

die zu einem guten Verstdndnis von Technik und Gesellschaft beitra-

gen konnen. Im Unterschied dazu plddiere ich dafiir, das Verhéltnis

von Technik und Gesellschaft in einem framing von Unverortbarkeit,

Nichtfeststellbarkeit und Unbestimmtheit zu reformulieren. Unbe-

stimmtheit soll hier nicht im Sinne einer einfachen Unterbestimmt-

heit des Verhdltnisses verstanden werden, sondern im Gegenteil, im

Sinne einer vielfach in sich gebrochenen, also reflexiven Uberdeter-
miniertheit.

Medium, Medialitdat und Vermittlung

Wie nun ldsst sich dies Verhdltnis von Technik und Gesellschaft be-
griindungstheoretisch genauer denken?

Zur Beantwortung dieser Frage werde ich im Folgenden einige
idealtypische Eigenschaften, die dem Mediumsbegriff zugeschrieben
werden, ausfiihren.

Einem gdngigen Mediumsverstandnis nach wird das Medium als
eine zumeist technische GroRe begriffen, als ein Instrument der In-
formations-, Daten- oder Kommunikationsverarbeitung. Der Mensch
bedient sich der Medien und nutzt sie als Erfiillungsmittel fiir seine
Zwecke. Das Telefon nutzt er, um rdumliche Distanzen in der Kom-
munikation von Mensch zu Mensch zu tiberwinden, das esoterische
Medium dient ihm zur Kontaktaufnahme mit der jenseitigen Welt
und mit dem Fernsehen holt er sich an Diesseitigkeit ins Haus, was
ihm beliebt. Gleiches lieRe sich iiber das Internet sagen, und sicher-
lich konnte diese Reihe mit nur wenig Anstrengung recht lange wei-
tergefiihrt werden. Ein solcher Mediumsbegriff arbeitet mit einem
der Aufkldrung entlehnten und auf das einzelne Individuum kapri-
zierten Subjektbegriff. Thm wird zugetraut, in Transparenz des eige-
nen Wollens souverdn mit der ihn umgebenden dinglich verfassten
Umwelt zu agieren. Das Medium ist im Rahmen eines solchen Ver-
stdndnisses ein dem Handeln der Subjekte Zuhandenes unter ande-
ren. Der Instrumentalitdtscharakter dominiert den Blick; und die
Herrschaft des Menschen wird durch die Medialitdt des Mediums
nicht beriihrt, sondern das Medium erfiillt die Funktionen, die ihm
vom Menschen zugesprochen werden.

Diese noch sehr unterkomplexe Sichtweise auf das Medium er-
hélt eine erste interne Differenzierung, indem auf die Medialitdt des
Mediums reflektiert wird. Das Medium wird darin seiner puren Passi-
vitdt enthoben. Es wird aufgefasst als eine in den medialen Prozess

68

tps://dol.org/10.14367/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:06. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

aktiv eingreifende Kraft oder Macht. Das Medium transportiert dem-
nach nicht nur Inhalte und verbleibt diesen selbst duRerlich, son-
dern wirkt formend auf diese ein: So reduziert das Telefon die Kom-
munikation auf den elektrischen Transport menschlicher Stimmen,
das Fernsehen fiihrt Bilder und Tone in einer Weise zusammen, die
es in der aulRermedialen Welt so nicht gibt, etc. Das Medium verliert
in dieser Reflexion seine soziale Unschuld, es wird anriichig, und in
der Tat hat die Gesellschaftskritik sich lange an der manipulierenden
Kraft des Mediums abgearbeitet. Auf dieser Ebene wird der reine Ob-
jektstatus des Mediums suspekt. Das, was ein technisches Gerit,
bzw. der systemische Zusammenschluss verschiedener Apparattypen
zu leisten vermag, wird mit Blick auf das Medium um noch unbe-
kannte neue Horizonte erweitert. Insofern entzieht sich das Medium
der Verfiigungsgewalt des Menschen. Er begreift es zwar nicht als ei-
ne Maschine, an die er als Arbeitskraft nur angeschlossen ist, erfahrt
sich aber, wenn auch zeitlich spéter als zur Industrialisierung, ge-
geniiber der Transfigurationsleistung des Mediums als ein zuneh-
mend entmachtetes Subjekt. Zu dieser Entmachtung gehort die
Emanzipation der Medienereignisse. Sie etablieren eine — wie Bau-
drillard es nennt — »Rede ohne Gegenrede«'® und inszenieren einen
»Aufstand der Zeichen«, der letzten Endes zum Verstummen des
Subjekts, zu dessen Verschwinden im Text und zum »Tod des Autors«**
fiihrt. Die Reflexion auf die Medialitdt des Mediums wirkt damit zu-
riick auf das soziale Verhdltnis von Mensch und Medium. Was zu-
ndchst so aussah, als wenn es sich nur im Innern des Mediums ab-
spiele, hat nun mit der Wirkungskraft der Medialitdt des Mediums
immer schon die Grenzen des Mediums auf seine Anwender hin iiber-
schritten. Es ist nicht mehr das {iber ein Instrument verfiigende au-
tonome Subjekt, sondern dieses sieht sich durch das Medium he-
rausgefordert und beginnt, sich als dessen Interaktionspartner neu
zu definieren. Indem das Subjekt nicht mehr instrumentell handelnd
iiber die Medien verfiigt, sondern mit ihnen in Interaktion tritt,
nimmt das interaktionistische Subjekt Abschied von einer dogma-
tisch gewordenen Kritik, die in einer Anklage- und Ablehnungsgeste
gegeniiber der Anonymitét der Technik erstarrt ist.?

10 | Jean Baudrillard: »Requiem fiir die Medienx, in: Kool Killer oder der Auf-
stand der Zeichen, Berlin 1978, S. 83-118.

11 | Vgl. Roland Barthes: »La Mort de L"Auteur, in: Essais Critiques, Bd. IV,
Paris 1984, S. 61-67. Auf deutsch libersetzt in: Fotis Jannidis (Hg.), Texte zur
Theorie der Autorschaft, Stuttgart 2000, S. 185-193. Vgl. ebenso Michel Fou-
cault: »Was ist ein Autor?«, in: Schriften zur Literatur, Frankfurt/Main 2003.

12 | Zur techniksoziologischen Interaktionsdebatte vgl. Werner Rammert
(Hg.): Konnen Maschinen handeln? Soziologische Beitrdge zum Verhiltnis von
Mensch und Technik, Frankfurt/Main, New York 2002.

69

Inttpsz//dol.org/10.14361/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:08. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -

Technik und
Phantasma
Das Begehren
des Mediums


https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc Zur gleichen Zeit vervielfdltigen sich die Medien und verankern
Ziegler sich zusehends in den Selbstverstindigungsstrukturen der Gesell-
schaften, und dies iiber die Grenzen der westlichen Welt hinaus. Ne-
ben und hinter jeder Kritik haben sich die Medien als historische
Apriori der Gesellschaft einen Status der Unhintergehbarkeit ge-
schaffen. Mit dieser gewordenen Apriorizitdt mediumsgebundener
gesellschaftlicher Selbstverstindigung hat sich zugleich ein Wandel
in dem Medium als Ganzem vollzogen. Es geht nicht mehr nur um
eine Verdnderung durch die Medialitit des Mediums, sondern es
handelt sich nun um das Medialwerden eines ganzen Horizonts der
sowohl individuellen als auch gesellschaftlichen Selbst- und Weltbe-
ziige. Die von der Systemtheorie stets beschworene Anschlussfahig-
keit wird in einem Medium, das nunmehr wesentlich gesellschaftli-
che Vermittlungsstruktur ist, in jedem Moment der pulsierenden ge-
sellschaftlichen Interaktion aufs Neue verwirklicht.*®
Dieser Begriff des Mediums entzieht sich einer Klassifikation von
an sich unterschiedenen Medientypen. Die von einander differenten
Medien sind, indem sie sich historisch verwirklichen, in dem neuen
Begriff des Mediums mit aufgegangen. Es geht hier nicht mehr um
Telefon, Fernsehen, Internet als einander distinkte Medien, sondern
es geht darum zu verstehen, was es heifRt, dass sie im Prozess gesell-
schaftlicher Entwicklung nicht mehr wegzudenken sind. Mit anderen
Worten: Es geht um ihre Naturalisierung. Das Medium wird durch
den alltdglichen Umgang, durch die zahllosen Interaktionen, nicht
mehr als Medium wahrgenommen. Es umfasst somit nicht mehr nur
die Interaktion mit den einzelnen Massenmedien, sondern erstreckt
sich auf die Gesamtheit aller sozialer Interaktion, die mit und durch
Technik stattfindet. Es bildet eine neue Form von Allgemeinheit aus,
deren Wirklichkeit sich in den unterschiedlichen Durchdringungs-
gestalten von Gesellschaft und Technik dynamisch artikuliert findet.
Diese Allgemeinheit ist ohne eine Zentralitdt, ohne eine Mitte, oder
um mit Nietzsche paradox zu sprechen: »Die Mitte ist iiberall«'*. Ei-
ne solche Mitte ohne Mitte ist aus einer begriffslogischen Perspekti-
ve das Charakteristikum einer in sich gebrochenen Totalitdt. Die in
potentiell unendlich viele dezentralisierte Knotenpunkte zerfallende
Mitte ist nichts anderes als der Prozess dieses Zerfallens selbst. Inso-
fern ist das Medium, das ich hier zu bestimmen versuche, reine Ta-

13 | Die hierbei zentralen Leitkonzepte der Gesellschaftsanalyse bestimmen
sich liber die Begriffe Netzwerk, Globalisierung, Informationalisierung und Fle-
xibilisierung. Vgl. exemplarisch dazu Manuel Castells: Das Informationszeitalter,
Bd. 1, Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft, Opladen 2003.

14 | Friedrich Nietzsche: »Also sprach Zarathustra, in: Giorgio Colli/Mazzino
Montinari (Hg.), Friedrich Nietzsche — KSA, Bd. 4, Miinchen, Berlin, New York
1988, S. 273.

70

tps://dol.org/10.14367/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:06. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tigkeit oder auch reine Performativitdt. Aber keine Tdtigkeit im Sin- Technik und
ne einer mit Teleologie durchdrungenen Handlung. Es steckt kein Phantasma
Gott und kein souveranes Handlungssubjekt in dem Medium. Ebenso Das Begehren
lasst sich kein eindeutiger Index des Guten, kein archimedischer des Mediums
Punkt normativer Richtigkeit an ihm ausmachen. Das Medium ist
vielmehr durchdrungen von dem, was in Anschluss an Lukdcs »trans-
zendentale Obdachlosigkeit«'® genannt werden kann. Das Medium
trdgt die historische Erfahrung der Barbarei des 20. Jahrhunderts in
sich. Es transportiert aber auch die gesamte phantasmatische Bil-
derwelt einer Exlosung des Menschen von sich selbst durch Technik.
- Das Medium stellt eine absolute Monstrositdt dar; es spinnt das
Netz der Wirklichkeit in einer unabldssigen Produktion der Differen-
zen, ohne selbst als eine Positivitdt darin zu erscheinen. Die Imma-
nenz, die es erzeugt, ist eine, die sich nicht in sich selbst beruhigt,
sondern die in jeder ihrer Fasern dazu bereit ist, iiber sich hinauszu-
schieRen, zu expandieren und das Dasein auf ein experimentell und
bisher noch nicht erprobtes Neues hin zu 6ffnen und zu erweitern. -
Das Medium transportiert einerseits keine ihm fremden Inhalte, es
ist nicht ein Transportmedium fiir anderes, sondern es kommuniziert
im Wesentlichen seine eigene Kontingenz. Andererseits tritt das Me-
dium nirgendwo als Medium phdnomenal in Erscheinung. Das Medi-
um ist daher nie es selbst. An keinem Ort konnen wir dem Medium
begegnen oder es im Bereich der empirisch erfahrbaren Wirklichkeit
dingfest machen. Es ldsst keine Kartographie seiner selbst zu, und in
diesem Sinne gesprochen ist das Medium nur, indem es nicht ist.

Ein Medium, das ist, indem es nicht ist. Darauf lauft diese Be-
stimmungsbeschreibung hinaus. Um es kurz zu machen: Meine zwei-
te These lautet, dass die begriindungstheoretischen Fragen nach
dem Verhiltnis von Technik und Gesellschaft in die Explikation ei-
nes Mediumsbegriffes miinden, dessen ontologischer Status prekér
bleibt. Ein Mediumsbegriff, der in gewisser Weise nichts anderes als
die eigene Selbstauflosung im Akt der Selbstsetzung betreibt. Ein so
verstandener Mediumsbegriff fasst Technik und Gesellschaft nichtde-
terministisch in sich, ohne sich als eine eigene, dinghafte Entitét,
als ein bleibendes Drittes zu setzen. Mit anderen Worten: Das Medi-
um fungiert als ein verschwindender Vermittler, es ist »nicht nichts«
(Gerhard Gamm). Diesen Mediumsbegriff mdchte ich in erster Linie
als einen Reflexionsbegriff und nicht als einen Begriff der empiri-
schen Anschauung betrachten. Seine Aufgabe besteht darin, einen
Beitrag zur Begriindungstheorie zu leisten und die Voraussetzungs-
logik der Technisierung der Gesellschaft bzw. der Vergesellschaftung
der Technik aufzuhellen.

15 | Georg Lukdcs: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer
Versuch liber die Formen der groRen Epik, Neuwied und Berlin 1971, S. 32.

71

Inttpsz//dol.org/10.14361/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:08. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc
Ziegler

Die Produktivitdt der Phantasmen

Ich komme jetzt zum dritten Punkt und damit zum Begriff des Phan-
tasmas. Es konkurrieren mindestens drei unterschiedliche Phantas-
ma-Begriffe miteinander:

1. Unter Phantasmen lassen sich handlungsstrukturierende Ansich-
ten verstehen. Das Phantasma fungiert dann als eine Ideologie,
als ein Ensemble an »Belief-Strukturen«'®, das sich zwar ausdrii-
cken ldsst, von dem sich zu l6sen aber nicht leicht fallt. Beispiele
hierfiir wiren: Uberzeugungen aller Art, aber auch Lebensstile.
Man konnte dann etwa von dem Phantasma der Jugendlichkeit
sprechen, das dariiber entscheidet, ob eine bestimmte Personen-
gruppe Zugang zum Arbeitsmarkt erhdlt oder nicht.

2. Der Phantasma-Begriff benennt dariiber hinaus eine Wirklichkeit,
in der zwischen illusiondren und nicht-illusiondren Zustdnden
nicht mehr unterschieden werden kann. So wird im Kino eine
Wirklichkeit geschaffen, die auf der abgestimmten Tatigkeit meh-
rerer illusionsstiftender Apparate beruht. Aber man wird dem
Phanomen Kino nicht gerecht, wenn man es auf die Techniken
von Filmrolle, Filmprojektor und Leinwand reduziert. Analog da-
zu ist ein Buch mehr als die mit Buchstaben gefiillten Seiten. Da-
zu kommen noch die gesamten Diskurse, die iiber Filme und iiber
Biicher gefiihrt werden: Welchen Wirklichkeitsstatus haben sie?
Die Vermischung von illusiondren und nichtillusiondren Prakti-
ken stellen hier kein epistemologisches Problem dar; sie werden
in der Regel auch nicht als moralisch verderblich aufgefasst. In
ihnen findet man eher gewisse Bedingungsmdoglichkeiten fiir
kulturelle Selbstverstindigungspraktiken. Man konnte auch sa-
gen, dass ein so verstandener Phantasma-Begriff die irreduzible
und produktive Rolle der Einbildungskraft betont. Die technik-
relevanten Bereiche, die heute diesbeziiglich am meisten er-
forscht und diskutiert werden, sind die Virtuelle Realitdt und der
Cyberspace.

3. Ein dritter Phantasma-Begriff findet sich in dem Umkreis der Psy-
choanalyse nach Lacan. Hier wird er auf einer subjektkonstituie-
renden Ebene angesetzt. Da ich diesen Phantasma-Begriff am
brauchbarsten finde, mdchte ich ihn hier ein wenig naher erldu-
tern.

Die Psychoanalyse hat, beginnend mit Freud, eine ganze Reihe von
Subjektbegriffen entworfen. Sie stimmen bei aller Divergenz darin

16 | Vgl. Gernot Bohme: Weltweisheit, Lebensform, Wissenschaft. Eine Ein-
fiihrung in die Philosophie, Frankfurt/Main 1994. Hier S. 40.

72

tps://dol.org/10.14367/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:06. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

iiberein, dass das menschliche Subjekt nicht als ein Ganzes, Abge- Technik und
schlossenes, harmonisch mit sich selbst lebendes zu denken ist. Phantasma
Freud hat mit Blick auf die Kraft des Unbewussten dem Subjekt nicht Das Begehren
nur die Herrschaft iiber sich selbst abgesprochen, sondern forthin des Mediums
den Bereich der menschlichen Psyche stets neu in antagonistischen
und der Kriegssprache entlehnten Metaphern geschildert (»psychi-
sche Besetzung«, »Fluchtversuch der Liebesrequng«, »Gegenbeset-
zung«, »Ausdehnung der Herrschaft des Unbewussten«, »Abwehrme-
chanismus«, »Einbruchspforte der verdridngten Triebregung«)"’. Wie
auch immer Freud die Kampfzonen des Selbst reformuliert, es bleibt
die Einsicht bestehen, dass sich das Subjekt der Psychoanalyse,
wenn iiberhaupt, dann als ein in sich zerrissenes bestimmen ldsst.
Lacan nimmt die Zerrissenheit des Subjekts von Freud auf, re-de-
finiert es allerdings vor dem Hintergrund der strukturalistischen
Sprachphilosophie de Saussures'® und Roman Jakobsons™. Lacan
bestimmt dabei das Subjekt als das, was einerseits dem entsubjekti-
vierenden, entindividualisierenden System der Sprache unterworfen
ist, andererseits denkt er das Subjekt als quer zur Sprache stehend.
Es kommt zu einer Verdopplung des Subjekts, zu einem Subjekt der
Aussage und zu einem ausgesagten Subjekt. Diese Verdopplung lebt
von einer negativen Dialektik, die darin besteht, dass sich das Sub-
jekt einer Aussage nie vollstdndig in dem ausgesagten Subjekt wie-
derfindet. Um dies zu verdeutlichen: Bei allen Versuchen, etwas Ver-
bindliches iiber uns auszusagen, machen wir die Erfahrung, dass wir
uns nur schwer mit den Aussagen identifizieren konnen, die wir iiber
uns machen. Entweder sagen wir zu viel oder zu wenig. Selbst da, wo
wir glauben, den uns wichtigen Punkt getroffen zu haben, stellen
wir fest, dass dieser Punkt in den Interpretationen anderer plétzlich
eine Wendung erfdhrt, die uns die Sicherheit nimmt, die wir bisher
zu haben glaubten. Wir sehen uns daraufhin erneut dazu aufgefor-
dert, Rechenschaft iiber uns selbst abzugeben. Insofern verfiigen wir
nie iiber die Sprache, sondern es ist in einer gewissen Weise die
Sprache, die iiber uns verfiigt. Denn jede Aussage, die ein Subjekt
iiber sich trifft, ist eine Objektivierung des Subjekts, in der es nicht
nur aufgeht, sondern der gegeniiber es sich unvordenklich entzieht.
Es bleibt Subjekt durch alle sprachlichen Objektivierungen hindurch,
die es aus sich entldsst. Das Subjekt wird sich zu keinem Zeitpunkt

17 | Sigmund Freud: »Das UnbewuRte«, in: Studienausgabe, Bd. 3, Psycho-
logie des UnbewuRten, Frankfurt/Main 2000, S. 119-173.

18 | Vgl. Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissen-
schaft, Berlin, New York 2001.

19 | Hierbei v.a. Jakobsons Begriff der Verschiebung (»shifter«). Vgl. Roman
Jakobson: »Shifters, Verbal Categories, and the Russian Verbg, in: Selected Wri-
tings II, Word and Language, Paris 1971, S. 239-259.

73

Inttpsz//dol.org/10.14361/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:08. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc vollig in Sprache auflosen. Es verbleibt — mit Schelling gesprochen —

Ziegler ein nie aufgehender subjektiver Rest, der zwar nach Versprachli-

chung bzw. Symbolisierung drdngt, der sich paradoxer Weise aber

der Versprachlichung entzieht, in der Sprache nicht aufgeht und an

der Sprache scheitert. Etwas verkiirzt lie3e sich sagen, dass Lacan an
diesem heiklen Punkt das Unbewusste ansetzt.

Die Funktion des Phantasmas geht aus dieser Gespaltenheit des
Subjekts hervor. Seine Aufgabe besteht darin, diese Gespaltenheit zu
iiberdecken, den Schein eines Ganzen zu erzeugen. In einem nicht-
pathologischen Sinn haben wir mit dieser Ganzheit wenig Probleme.
Die phantasmatische Suggestion einer Vollstandigkeit unseres Selbst
ist beinahe die Voraussetzung dafiir, dass wir im Alltag dazu befa-
higt sind, Ich zu sagen. Das Phantasma ldsst uns regelmafig verges-
sen, dass wir uns gegeniiber der Sprache, auf die wir angewiesen
sind, in einer permanenten Mangelsituation befinden. Ich mdchte
hier den ganz grundlegenden imaginativen Charakter des Phantas-
mas betonen, der weit {iber das Biindel an Belief-Strukturen hinaus-
reicht und die Einbildungskraft des Menschen der labilen Konstruk-
tion des Subjekts nicht nur aufsetzt, sondern diese mit der Subjekti-
vitdt selbst verschmilzt. Der Blick auf uns selbst und die uns umge-
bende Welt ist somit nie nur ein rein faktischer. Der phantasmati-
sche Uberschuss hat sich vor jeder bewussten Wahrnehmung immer
schon in unsere Selbst- und Weltverhiltnisse eingewoben. Wie stark
das Phantasma in der Subjektivitdt des Menschen wurzelt, ldsst sich
erfahren, indem man den therapeutischen Versuch unternimmt, die-
ses Phantasma in der eigenen Subjektivitdt zu durchkreuzen. Dies
stellt einen meist mit starkem Leiden verbundenen, zeitaufwendigen
Prozess dar, dessen Ausgang im Ungewissen liegt und bei dem die
Gefahr gegeben ist, dass der Versuch aufs Heftigste misslingt und
der Patient schadenbehafteter die Therapie verldsst, als er in sie hi-
neinging.

Phantasmatisches Uberdeterminiertsein der Technik

Wenn sich mit Hilfe der Psychoanalyse Lacans eine im Intersubjekti-
ven verankerte begehrende Subjektivitdt denken ldsst, die bis in ihre
innersten Regungen hinein phantasmatisch iiberdeterminiert ist, so
bleibt zu fragen, inwiefern damit auch der phantasmatische Kern von
Technik selbst verstehbar gemacht werden kann.

Der subjektphilosophisch motivierte Riickgriff auf die Psychoana-
lyse Lacans kann ndmlich nicht erkldren, wieso es gerade die Tech-
nik ist, die sich fiir eine solche Projektionsfliche so hervorragend
eignet. Man konnte daher ungeféhr so argumentieren: Es muss etwas
an der Technik geben, dass das phantasmatische Potential des Men-

74

tps://dol.org/10.14367/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:06. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen mit einer starken Kraft oder Macht an sich bindet und das in Technik und
der Lage ist, von sich aus einen Einfluss auf den Konstitutionspro- Phantasma
zess der Subjektivitdt auszuiiben. Dabei handelt es sich aber um ei- Das Begehren
nen Einfluss, der nicht deterministisch, kausal oder ursdchlich ver- des Mediums
standen werden sollte. Es gibt m.E. keinen Grund, in einen Technik-
determinismus, also in den Glaube, dass die Technik gesellschaftli-

che Prozesse total bestimme, zuriickzufallen. Dazu liegen die Griin-

de, die gegen einen Technikdeterminismus sprechen, zu offen auf

der Hand (vgl. Abschnitt I. dieses Textes). Es ginge dann eher da-

rum, ein Wirkungsmoment von Technik auszumachen, das jenseits

aller Projektionskraft und Phantasmenbildung des Menschen ge-

schickt dazu ist, das Begehren des Menschen auf sich auszurichten.

Eine der Technik zuzuschlagende Eigenschaft eben, die die Einbil-

dungskraft des Menschen auf sich lenkt.

Darauf lief3e sich so antworten: Der Ermdglichungscharakter von
Technik stellt eine solche Eigenschaft dar. Denn: Technik ldsst sich
nicht auf einen festen, gegebenen Bestand reduzieren. Im Gegenteil:
Mit Technik ist immer auch die tatsdchliche Moglichkeit (mit-)gege-
ben, das Bestehende zu verdandern. Mglichkeit und Wirklichkeit ste-
hen sich also nicht neutral gegeniiber. Vielmehr arbeitet im wirkli-
chen Umgang mit Technik ein technisch induzierter Mdglichkeits-
sinn immer schon mit. Technik gestaltet nicht nur das Vorhandene
als ein Wirkliches. Indem Technik gestaltet, wirkt ein ganzes Set an
Mdglichkeitswelten mit. Ohne einen Bezug zu sowohl mdglichen als
auch unmdglichen Mdglichkeiten wére kein Kalkulieren und Ab-
schitzen, Planen und Verwerfen mdglich. Man koénnte sagen, wir
sind in den praktischen Lebensvollziigen auf das Aufgreifen von
Mdglichkeiten angewiesen. Aber nicht nur in dem Sinn, dass wir uns
Mdglichkeitswelten blof3 sozusagen kognitiv vorstellen. Es ware ver-
fehlt, den Moglichkeitssinn allein der Einbildungskraft des Men-
schen zuzuschreiben. Der Mdglichkeitssinn haftet ebenso an der
Wirklichkeit der technischen Artefakte, auf die sich die Bilder ma-
lende Einbildungskraft stiitzen muss.

Das unterstreicht aber - reflexiv gewendet — nur die grundlegen-
de Rolle der Einbildungskraft in der Konstitution der Wirklichkeit.
Auch wenn Erméglichung eine Bestimmung der Technik darstellt, so
entfalten sich die Moglichkeiten nur an, mit und durch Subjekte, die
diese Mdglichkeiten als Moglichkeiten wahrmehmen. Wenn die genu-
in technische Eigenschaft, die das Begehren an Technik kniipft, die
immense Negativitdt des technisch Moglichen darstellt, so bleibt
dieses Mdgliche riickgebunden an das Begehren des Menschen und
dessen phantasmatische Kraft. Was technisch mdglich ist, wird sozial
bestimmt. Aber diese soziale Bestimmung des Mdglichkeitssinns von
Technik ist nicht (ausschlieRlich) das Ergebnis einer Verhandlung,
einer bewusst oder unbewusst getroffenen Entscheidung, auch nicht

75

Inttpsz//dol.org/10.14361/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:08. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc (nur) das Resultat einer Handlung, sondern (v.a. auch) die Artikula-
Ziegler tion eines bestimmten Begehrens.

Es gibt also weder einen diskret bestimmbaren phantasmatischen
Kern der Technik, noch eine begehrende Subjektivitdt, die sich in
der phantasmatischen Uberdeterminiertheit vollstindig erschopft. Es
wdre m.E. daher gewinnbringender, solche Verortungsversuche zu-
gunsten eines Konzepts von Vermittlung fallen zu lassen, das die
Verbindung von Subjektivitdt und Technik in das Zentrum der Be-
trachtung riickt. Wenn die phantasmatische Kraft nicht mehr alleine
in der Subjektivitdt bzw. der Technik zu lokalisieren ist, muss sie in
einer dritten Grof3e verortbar sein. In einer GroRe allerdings, die nur
paradox zu bestimmen ist, da sie einerseits zwar als Vermittlungsin-
stanz zwischen Subjektivitdt und Technik am Wirken ist. Die aber
andererseits iiber keinen eigenen phanomenalen Status verfiigt. Eine
GroRe, die sich per se der empirischen Erfassbarkeit entzieht. Eine
GroRe ohne bestimmbare quantitative oder qualitative Ausmale. Ei-
ne GroRe ohne Grofe also, die nichts anderes ist als Vermittlungsta-
tigkeit. Eine Vermittlung, die aufgeht in dem, was sie vermittelt. So-
zusagen eine Vermittlung ohne Rest, eine reine Vermittlung. Sie ist
damit weder die Ursache dessen, was sie vermittelt, noch dessen
Grund, auf den sich das Vermittelte selbstversichernd riickbeziehen
konnte. Denn was wir sinnlich erfahren, begegnet uns als sinnliche
Erfahrung in erster Linie unvermittelt. Die Welt tritt uns als eine ge-
genstdndlich verfasste gegeniiber. Aber wie schon das 1. Kapitel von
Hegels »Phanomenologie des Geistes«®® lehrt, ist dieses Verhaftet-
sein in einer vermeintlichen durch die Sinne gestifteten Gewissheit
einem Schein geschuldet. Bezogen auf das, was ich hier als Vermitt-
lung zu bestimmen versuche, kdnnte man sagen, dass dieser von
Hegel attestierte Scheincharakter der sinnlichen Gewissheit gerade
darin besteht, dass die Vermittlungstdtigkeit des Geistes in der sinn-
lichen Wahrnehmung vergessen wird. Sie wird deshalb vergessen,
weil sie als Vermittlung nicht wahrgenommen werden kann, weil sie
sich der Wahrnehmbarkeit entzieht. Aber nur durch den permanen-
ten Entzug der Vermittlungstdtigkeit kann uns die Welt als eine ge-
genstdndlich Unvermittelte sinnlich wahrmehmbar entgegentreten.
Es ist (u.a.) diese Invisibilisierungsstruktur der Vermittlung, die es
erfordert, zur Verhdltnisbestimmung von Subjektivitdt und Technik
iiber den Bereich des Empirischen hinaus zu gehen. An die Stelle ei-
nes Subjekt-Objekt-Dualismus muss daher eine sozialphilosophische
Vermittlungslogik treten, die in der Lage ist, die energetischen Be-
setzungen des Begehrens und die dazu gehorende phantasmatische
Bilderwelt zwischen Subjektivitit und Technik zu bestimmen. Ein

20 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phanomenologie des Geistes, in: Werke
in 20 Banden, Bd. 3, Frankfurt/Main 1996.

76

tps://dol.org/10.14367/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:06. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

solcher sozialphilosophischer Ansatz kann unter dem Leitbegriff des Technik und
Mediums durchgefiihrt werden. Das Verhdltnis von Technik und Ge- Phantasma
sellschaft lasst sich dann unter der Leithinsicht des Begehrens des Das Begehren
Mediums fassen. des Mediums

Begehren und Herausfordern

AbschlieRend méchte ich diese Ausfithrungen um eine Uberlegung
ergdnzen, in der ich aus einer etwas gewendeten Perspektive das
Verhiltnis von Subjektivitdt, Begehren und Gesellschaft hinterfrage.

Moderne Subjekttheorien standen und stehen immer auch vor
der Aufgabe, das einzelne und besondere Subjekt mit der Allge-
meinheit verbunden zu denken. Wahrend z.B. Kant im Begriff des
Sittengesetzes den allgemeinen Begriff der Menschheit mit der ein-
zelnen empirisch handelnden Person zusammenschloss,?’ glaubt —
um ein zweites Beispiel zu geben — der Sozialbehaviorist George
Herbert Mead, iiber die Konstruktion eines »verallgemeinerten Ande-
ren«? die Handlungsstruktur einer zugleich moralischen und ratio-
nalen Allgemeinheit in das Selbstverhdltnis des Einzelnen spielerisch
nachahmend implementieren zu kénnen. Ich mdchte hier nicht die
unterschiedlichen Theorien entfalten und miteinander konkurrieren
lassen, sondern nur plausibilisieren, inwiefern jede Subjektphiloso-
phie an zentralen normativ-praktischen Stellen auf die Frage nach
der Intersubjektivitdt des Subjekts Antworten geben muss.

Ich behaupte, dass eine zeitgendssische Subjektphilosophie
diesbeziiglich nicht umhin kommt, das Verhdltnis von Einzelnem
und Allgemeinen in den wechselseitigen Konstitutions- und Produk-
tionsbedingungen von Subjektivitit und Kapitalismus zur Darstel-
lung zu bringen.

Es ldsst sich zeigen, dass die Wandlungsfahigkeit des Kapitalis-
mus sich einer fast schon wunderbaren Fahigkeit verdankt, syste-
misch die an ihn adressierte Kritik fiir seine Zwecke umzudeuten
und nutzbar zu machen.?? Wurde in den 60er und 70er Jahren des
vergangenen Jahrhunderts die mangelnde Kreativitdtsentfaltung,
die autoritdre Kontrolle sowie die auf statische Routine ausgerichte-
ten Arbeitsabldufe kritisiert, so speist sich der Kapitalismus heute
gerade aus einer verstdrkten Zugriffnahme auf die kreativen Potenti-

21 | Immanuel Kant: »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«, in: Werke,
Bd. 4, Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, Darmstadt 1983.

22 | George Herbert Mead: Geist, Identitat und Gesellschaft aus der Sicht des
Sozialbehaviorismus, Frankfurt/Main 1968, S. 194-206.

23 | Vgl. Luc Boltanski und Eve Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus,
Konstanz 2003.

77

Inttpsz//dol.org/10.14361/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:08. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc ale der Arbeiter und Angestellten. Luc Boltanski und Eve Chiapello
Ziegler fassen dieses Phdnomen unter dem Stichwort der »Kiinstlerkritik«
zusammen. Die Effektivitdtsausschopfung der Arbeitskraft soll heute
durch projektorientierte Eigeninitiative vergrofert werden; die In-
stallation und Foérderung kommunikativer Strukturen bei gleichzei-
tiger Verflachung bestehender Betriebshierarchien dient dabei der
Erzeugung synergetischer Effekte. Arbeitsabldufe werden dynami-
siert und stets den aktuellen Anforderungen gemdf} umgestellt. Die
Werktédtigen werden nicht mehr, wie in den Hochzeiten des Fordis-
mus, als mehr oder weniger gut bezahlte und an den industriellen
Maschinenbetrieb durch manuelle oder geistige Arbeit angeschlos-
sene Arbeitskrédfte verstanden, sondern sie werden als kreative, in-
telligente Mitarbeiter, als eigenstdndig in wechselnden Gruppen und
Projekten agierende Arbeitskraftunternehmer® geschitzt. Und in
beruflichen Weiterbildungsseminaren findet die Férderung ihrer af-
fektiven, kommunikativen und sozialen Kompetenzen statt. Mit an-
deren Worten: Subjektivitdt wird — zumindest der Tendenz nach -
zum Rohstoff, der unmittelbar in die Produktionsabldufe des sozia-
len und Skonomischen Marktes eingespeist wird; der flexibel ge-
machte Mensch wird zu einem Warenprodukt unter anderen.?

Die Effizienzsteigerungsstrategien des Marktes greifen allerdings
nicht mehr nur in der Form eines autoritdren Disziplinarregimes so-
zusagen von aulRen auf die Ressourcen des Einzelnen zuriick. Thnen
steht ein Subjekt zur Seite, das sich — so meine These - von sich aus
den Anforderungen des Marktes bereitwillig 6ffnet. Heideggers The-
se von dem Herausforderungscharakter der Technik®® hat heute eine
spezifische Wendung erfahren: Der Mensch ist nicht mehr das ent-
machtete und passivische Dasein, das von der Technik als Gestell im
Verbund mit Natur und Artefakt zusammen herausgefordert wird.
Entgegen dem ist die Herausforderung zu einem spezifischen Cha-
rakterzug heutiger Subjektivitdt geworden. Und dies in dem Sinn,
dass sich Subjektivitdt in den Begriffen des Herausforderns selbst
definiert: Das Sich-Herausfordern hat sich als ein Begehren in ihm
eingerichtet. Es sehnt sich nach jenen vom Markt angebotenen offe-
nen Projekten, die es mit seinen Affekten auszufiillen vermag. Der

24 | Zum Begriff des Arbeitskraftunternehmers vgl. G. Giinther Voss und Hans
J. Pongratz: »Der Arbeitskraftunternehmer. Eine neue Grundform der Ware Ar-
beitskraft?«, in: Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 50
(1998), Heft 1, S. 131-158.

25 | Zur Rolle des Affekts in den zeitgendssischen Produktionsformen der
»immateriellen Arbeit« sowie dem starker werdenden Zugriff des Kapitalismus
auf die Subjektivitdt vgl. Michael Hardt und Antonio Negri: Multitude. Krieg und
Demokratie im Empire, Frankfurt/Main, New York 2004.

26 | Vgl. M. Heidegger: Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1963.

78

tps://dol.org/10.14367/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:06. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tempordre Charakter der projektbasierten Arbeit wird dabei einer-
seits als eine auf Dauer gestellte Unsicherheit in Bezug auf die eige-
ne Zukunft erlebt. Sie er6ffnet aber auch affektiv positiv besetzte
neue Moglichkeitshorizonte der Selbstverwirklichung und das Ken-
nenlernen neuer sozialer Umwelten. Das Selbstbild ist auf ungleich
intensivere Weise mit der eigenen Arbeit verkniipft, als dies noch in
fordistischen Arbeitsverhdltnissen der Fall gewesen war. Verdrangt
werden hingegen real existierende Gefahrenpotentiale, die gleich ei-
nem Damoklesschwert iiber dem Begehren nach Mitteilungen des
Selbst, Aufmerksamkeit von anderen und leistungsbezogener Aner-
kennung schweben: Burn-Out, Depressionen, Einsamkeit und Nicht-
Anerkennung sowie Arbeitsunfihigkeit stellen diese moglichen Ge-
fahren dar.?’

Ich halte es fiir verfehlt, hier von einer einseitigen Durchdrin-
gung der Subjektivitdt durch den Kapitalismus zu sprechen, sondern
sehe eher ein durch die Struktur heutiger Subjektivitdt mitverant-
wortetes Kollabieren sozialer Antagonismen am Werk: Die Widersprii-
che zwischen Ausbeutung und Nichtausbeutung, Arbeits- und Nicht-
arbeitszeit, Eigen- und Fremdinteresse fallen in sich zusammen. Da-
raus entstehen - wiederum: zumindest der Tendenz nach — neue,
unmittelbar produktiv werdende Bereiche des Ununterscheidbaren:
Nichtausbeutung ist Ausbeutung, das Eigeninteresse dient ebenso
einem Fremdinteresse, uneigenniitzige Freundschaftlichkeit wird
zum strategischen Verhalten bei der Herstellung neuer Geschifts-
kontakte; die Ausbildung der eigenen Personlichkeit findet ihren
Ausdruck in erfolgsorientierten Anerkennungspraktiken. Oder, ins
Extrem getrieben: »Freiheit ist Sklaverei«, wie es bei George Orwell
heiRt.?®

Bei diesem Kollaps der Widerspriiche bleibt es allerdings nicht
stehen. Die Bewegung der (negativen) Dialektik geht, entgegen den
Annahmen Baudrillards und Deleuzes, weiter. Der Kollaps fiihrt nicht
zur vielfach vorgetragenen Eindimensionalititsthese,?® sondern -
subjektphilosophisch gesehen — richtet sich in diesem Zusammen-
bruch das Begehren nach Arbeit und Anerkennung stets aufs Neue
wieder auf. Das phantasmatische Spiel der starken Affekte entziindet
sich erst da, wo das auf Konstanz ausgerichtete Lustprinzip einer
iibermdRigen Destabilisierung ausgesetzt, oder, mit anderen Worten,
herausgefordert wird. Daher noch einmal: Dieses Herausfordern er-

27 | Zur Neubewertung der Depression heute vgl. die duBerst instruktive Un-
tersuchung von Alain Ehrenberg: Das erschopfte Selbst. Depression und Gesell-
schaft in der Gegenwart, Frankfurt/Main, New York 2004.

28 | Vgl. George Orwell: 1984, Berlin 1998.

29 | Wie sie am bekanntesten von Herbert Marcuse vorgetragen worden ist.
Vgl. Herbert Marcuse: Der eindimensionale Mensch, Miinchen 1967.

79

Inttpsz//dol.org/10.14361/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:08. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -

Technik und
Phantasma
Das Begehren
des Mediums


https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc leidet das Subjekt nicht nur von auf3en. Es wird von seinem eigenen

Ziegler Begehren dazu gendtigt. Das Begehren ist in sich gebrochen: In dem

es sich in immer neue Projekte verausgabt, findet das Subjekt in der

Herausforderung nicht die Anerkennung, die es sich ersehnt. So sehr

das Begehren das Subjekt herausfordert, so wenig findet sich das

Subjekt in der Herausforderung letztlich wieder. Man konnte sagen:

Es gibt ein Subjekt der Herausforderung und ein herausgefordertes
Subjekt, und beide sind nicht miteinander in Deckung zu bringen.

80

tps://dol.org/10.14367/9783839403518-005 - am 14.02.2026, 18:22:06. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

