
Wird er sich auflösen? 
Foucaults Anthropologiekritik — ein Retraktandum

Petra Gehring

L’homme s’étant constitué quand le langage était voué à la disper-

sion, ne va-t-il pas être dispersé quand le langage se rassemble?1 

In den Schlusskapiteln seiner Wissenschaftsgeschichte Les mots et les choses 
formuliert Michel Foucault eine irritierende Analyse. Die Moderne insgesamt  
wird als Epoche der Anthropologie charakterisiert, als epistemischer Komplex, 
der auf vertrackte Weise unter menschenwissenschaftlichen Synkretismen 
leidet. Ein Zeitalter, das wir stets im Licht historischen Fortschritts sahen, er-
scheint als Zone instabiler Wissensformen und voller Verdunklung. Foucaults 
Diagnose mündete in eine Spekulation über die mögliche Auflösung (disper-
sion), das mögliche Verschwinden (disparition), das mögliche baldige Ende (fin 
prochaine) des Menschen. Die These darin traf. Ein Blitz ohne Blitzableiter.

Solche wurden dann freilich hastig montiert – und was wurde nicht alles 
gesagt: Von ›Antihumanismus‹ war die Rede, obwohl Foucaults Buch ethische 
Kontexte erkennbar nicht adressiert. Man sah Nietzscheanismus oder Heideg-
gerianismus am Werk, obgleich Les mots et les choses vor allem vom Material 
ausgewählter Einzeldisziplinen her argumentiert. Das Schlagwort vom ›Tod 
des Subjekts‹ zirkulierte, wiewohl es im Text in der Frage der Anthropologie 
um das erkenntnistheoretische Subjekt (hypokeímenon, cogito, also vormoderne 

1  |  Michel Foucault: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 

Paris: Gallimard 1966, 397; dt. Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwis-

senschaften, Frankfur t a.M.: Suhrkamp 1971, 461; die Übertragung von Ulrich Köppen 

verzichtet auf die Frageform: »Der Mensch hat sich gebildet, als die Sprache zur Ver-

streuung bestimmt war, und wird sich deshalb wohl auflösen, wenn die Sprache sich 

wieder sammelt.« Die Wirkungsgeschichte dieser Übersetzerentscheidung ist nicht 

mein Thema. Nachfolgend ergänze ich aber zuweilen die Zitate aus deutschen Ausga-

ben (in Klammern) um französische Wendungen und weise zu Foucault jeweils auch die 

frz. Angaben nach.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring190

Größen) kaum geht, sondern in einem zeitgenössischen und daher näher zu 
klärenden Sinn um den ›empirischen‹ Menschen der Moderne: um die Ziel-
scheibe der Demographie, das Objekt von Biomedizin und psychologischer 
Therapie, den Akteur der Sozialwissenschaften, das ›Ich‹ für Psychoanalyse 
und Existentialismus, den homo sapiens der biologischen Anthropologie. Ob-
sessiv wiederholt wurde Foucaults markanter Schlusssatz im Buch, man könne 
wetten, der Mensch werde verschwinden comme à la limite de la mer un visage de 
sable, also »wie am Meeresufer ein Gesicht aus Sand«.2 Und auch politisch wur-
de Foucault verdächtig, obwohl seine Anthropologiekritik, ganz anders als die 
deutsche Nachkriegs-Kritik an der philosophischen Anthropologie Gehlens 
oder Plessners, auf Rechts-Links-Bekenntnisse gar nicht abzielt. Schließlich 
das gute alte Klischee von der französischen Leichtfertigkeit: Muss es nicht 
schlichtweg eine irrlichternde These sein, der Mensch löse sich auf?

Viel von all dem klang ab. Foucaults Anthropologiekritik ist inventarisiert 
und ging in den Grundbestand der Kulturwissenschaften ein: als vielleicht 
ein wenig drastische Modernekritik, als heilsamer Vorbehalt gegen subjek-
tivistischen Tiefsinn, als Ruf zu epistemologisch angeratener Distanz in Sa-
chen Mensch.3 Subtilere Botschaften, etwa diejenige, dass anthropologische 
Reflexe mit historistischen Reflexen untergründig zusammenhängen, trieben 
die Wissens- und Diskursforschung ebenfalls voran. Eine der Einsichten von 
Les mots et les choses lautet ja: ›Der‹ Mensch und ›die‹ Geschichte verfestigten 
sich im 19. Jahrhundert als Letzterklärungen zwar alternativer, aber doch auch 
äquivalenter Art. Beide Kollektivsingulare bleiben also wie die Begriffe Arbeit, 
Leben und Sprache, die Foucault »Quasi-Transzendentalien« nennt4, fraglich 
und zeitgebunden. Ebenso reproduzieren Termini wie Natur, Kultur, Evolution 
oder Wert eine für das 19. Jahrhundert typische szientifische Realität, eine Art 
schielend holistischer Wissenschaftlichkeit. Denn die Moderne ist auf perfek-
te Evidenzen ebenso versessen wie aufs schlechterdings Geheimnisvolle, auf 
Oberflächen wie auf Tiefen, auf partikulare Daten wie aufs große Ganze.

Foucaults Arbeiten der 1970er Jahre zu Disziplinierung und Strafe, Pa-
thologisierung und Forensik haben eine gewisse Selbstkritik der Sozialwis-
senschaften ausgelöst, weniger der Begründungsmuster als in angewandten 
Feldern: Psychiatrie, Klinik, Pflege, soziale Arbeit, Gender, Überwachung, Bio-
techniken, Sport. Über Anthropologie jedoch diskutierte man in diesen poli-
tisierten Feldern allenfalls ansatzweise —mit Ausnahme heute vielleicht von 
Peter Sloterdijk und Bruno Latour, die je mit ihren Mitteln eine Foucault ent-

2  |  Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 462, dort allerdings »im Sand« (frz. 398).

3  |  Eine Zwischenbilanz, die für den deutschsprachigen Raum disziplinäre Rezeptions-

linien aufgliedert, zogen vor einigen Jahren Clemens Kammler, Rolf Parr (Hg.): Foucault 

in den Kulturwissenschaften. Eine Bestandsaufnahme, Heidelberg: Synchron 2007.

4  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 307ff. (frz. 262ff.)

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 191

lehnte Provokation kultivieren.5 Generell blieb am ehesten die Wissenschafts-
forschung ein Residuum von Distanzgesten Foucaultschen Typs. Abseits einfa-
cher Natur-Kultur-Gegensätze ist hier ein Experimentierfeld für neue Formen 
der Science Studies und der Wissenschaftskritik entstanden. Überall sonst gilt: 
Gemeinsam mit der Moral hat sich die Anthropologie in allen Spielarten der 
Modernekritik gehalten — ebenso wie in den Sozialwissenschaften der empiri-
sche Mensch ›genannt Akteur‹. Verschwunden scheint also erst einmal wenig. 
Flexibel, aber hartnäckig richtet sich nicht nur das von Foucault kaum unter-
suchte 20. Jahrhundert, sondern auch das beginnende 21. Jahrhundert in anth-
ropologischen Denkfiguren ein.6

Der nachfolgende Beitrag spricht Punkte an, die in Sachen Anthropologiekri-
tik ein neuerliches Nachlesen bei Foucault lohnen. Ich stelle zunächst (1.) die 
schon kurz geschilderte Diagnose rund um das ›Ende‹ des Menschen vor, um 
daran zu erinnern, dass sie tatsächlich eine wissenschaftshistorische ist. Fou-
caults Anthropologiekritik richtet sich nicht gegen Individuen, die auf zwei 
Beinen laufen, sondern legt typische Methodendefizite eines sich auf den Men-
schen gründenden modernen Szientismus frei. Im Zusammenhang mit der 
Prognose vom Verschwinden weise ich (2.) auf die zentrale, freilich auch omi-
nöse Rolle der ›Sprache‹ hin. Die Auflösung des anthropologischen Syndroms 
soll sich, so Les mots et les choses, als Wiederkehr oder sich wieder Sammeln (se 
rassembler) der Sprache (langage) vollziehen — beziehungsweise als Wiederkehr 
der aussagekräftigen, wirklichkeitsstiftenden Rede (discours). Was mag das 
meinen? Ich rufe hier (3.) in Erinnerung, dass Foucaults Analyse moderner 
Anthropologismen mit der berühmt-allzu berühmten, auf Kant gemünzten 
Wendung von der ›empirisch-transzendentalen Dublette‹ keineswegs endet. 
Foucault skizziert vielmehr in Les mots et les choses, dass — und auf welche 
Weise — vor allem Spielarten des Vitalismus oder Varianten von Lebens- und 
Biophilosophien für das anthropologische Denken des ausgehenden 19. und 
des 20. Jahrhunderts kennzeichnend sind. Anthropologiekritik ist so weniger 
Kantkritik als eine Kritik holistischer Paradigmen wie ›Sinn‹ oder (um 1900) 
›Wert‹ oder ›Leben‹. Anthropologiekritik hängt somit eng zusammen mit Pro-
blemen, die das Buch La volonté de savoir 1976 in den Kontexten Sexualität und 
›Bio-Macht‹ weiter vertieft.

Ich tue (4.) historisch und in der Werkfolge einen Sprung, um Foucaults 
Arbeiten zur antiken Moral mit dem modernen Problem der Anthropologie zu 

5  |  Peter Sloterdijk: Du mußt dein Leben ändern. Über Anthropotechnik. Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 2009; Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetri-

schen Anthropologie (1991). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008.

6  |  Vgl. Marc Rölli: Kritik der anthropologischen Vernunft. Berlin: Matthes und Seitz 

2011.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring192

kontrastieren (mit der Moderne kurzschließen will ich sie nicht). Die antiken 
Paradigmen eines »Selbst« oder besser »Sich« (soi) sowie praktisch-übungsför-
miger, aber eben auch wesentlich sprachlicher »Selbsttechniken« (techniques 
de soi)7 entwerfen ein, begriffsscharf gesprochen, ›menschenfreies‹ und auch 
›lebensfreies‹ Konzept des Individuums. Und auch Foucaults Überlegungen 
zu Formen der veridiction, zu den Bedingungen der Möglichkeit einer poli-
tisch-provokativen Wortergreifung im Namen der ›Wahrheit‹, tragen zur Dis-
tanzierung von Anthropologie und Anthropologismen bei. Zum Abschluss 
sage ich (5.) etwas zur unvermeidlichen Frage, ob Foucaults Prognose vom 
Ende des Menschen für heute noch etwas besagt oder inzwischen inaktuell 
geworden ist. 

1.

»Vor dem Ende des 18. Jahrhunderts existierte der Mensch nicht.«8 Diese Aus-
sage wird in Les mots et les choses historisch-rückblickend entfaltet und mit-
tels exemplarischer Textanalysen zu drei Einzelwissenschaften — Sprachfor-
schung, Biologie, Ökonomie — eingehend belegt. Schöne Literatur, Philosophie 
und Malerei werden nicht abgetrennt. Auch sie bezieht der Argumentations-
gang, ein vier Jahrhunderte umgreifende Vergleich disziplinärer Ordnungs-, 
Begriffs- und Argumentationssysteme, mit ein.

Um 1800 formt sich, folgen wir Foucault, die europäische Wissensland-
schaft auf dramatische Weise um. Der Rationalitätstyp des 17. und 18. Jahr-
hunderts (der sog. ›Klassik‹) gleicht nicht dem Denken der vorausgehenden 
zwei Jahrhunderte (›Renaissance‹) und auch die wissenschaftliche Ratio, die 
an der Schwelle zum 19. Jahrhundert entsteht (›Moderne‹), bedeutet einen ho-
rizontalen Bruch, der die Kontinuität der inhaltlichen Linien gleichermaßen 
durchschneidet. Die Ökonomie, die um 1800 entsteht, Analyse einer tieflie-
genden Dynamik von Kapitalisierung und Produktivität, steht der parallel ent-
stehenden Biologie und Sprachforschung näher als ihrem Vorgänger in der-
selben Domäne, der Wirtschaftslehre der vormodernen Zeit. Gleiches gilt für 
die Biologie und die historische Sprachwissenschaft. Als Aussageordnungen 
(discours) genau genug betrachtet, haben diese Fächer mit ihren Vorläufern – 

7  |  Vgl. Michel Foucault: Histoire de la sexualité II: L’usage des plaisirs, Paris: Gallimard 

1984; dt. Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2, Frankfur t a.M. 1986, 18ff. 

(frz. 18ff.). Foucault fasst hier die in der Ratgeberliteratur der griechischen Klassik sich 

spiegelnden Anstrengungen in Sachen Diätetik, Ökonomik und Erotik als »große Selbst-

führungskünste« oder eben »Selbsttechniken« (S. 315, frz. 324) zusammen.

8  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 373 (frz. 319).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 193

vormoderne Naturgeschichte und allgemeine Grammatik – deutlich weniger 
gemein als mit den modernen Fächern ihrer Zeit.

Der Mensch nun aber, das machen die Schlussteile von Les mots et les choses 
deutlich, gehört nur auf die eine, auf die jüngere Seite des so umschriebenen 
Umbruchs. Für ›den‹ Menschen — wohlgemerkt: als wissenschaftlich fundie-
rende Instanz, nicht als wortbegabtes Wesen unter Wesen oder Kreatur unter 
Kreaturen — gibt es kein vormodernes Äquivalent. Dabei hat der moderne 
Mensch, eine Mischung aus Objekt, Norm und universaler Seinsgröße, ver-
wirrend widersprüchliche Konturen: Ein stofflich dichtes Ding, das gleichwohl 
eine Innenwelt besitzt? Naturhaft festgelegt, zugleich sozial offene Entität? 
Souveränes Sein, in welchem alle Erfahrung und auch alles welterschließen-
de Handeln privilegiert zuhause sind? Bei allem letztlich niemals universal, 
sondern auf fatale Weise endlich? Sich selbst stets reflexiv auf seltsame Weise 
verborgen?

Das, was wir uns im Zweifel gern als unser rätselhaftes gemeinsames gro-
ßes Sein, als tiefgründige lange Linie vorstellen, erweist sich als Konstrukt 
und Verlegenheit. Der Mensch, jenes Über-Objekt, ist vor allem das Korrelat 
einer spezifischen epistemischen Erwartungslandschaft: der nachromanti-
schen Epoche der sciences humaines, der Sozial- und Kulturwissenschaften 
also — oder der ›Menschenwissenschaften‹.9 »Das erkenntnistheoretische Feld 
(champ épistémologique), das die Humanwissenschaften (sciences humaines) 
durchlaufen, ist nicht im voraus vorgeschrieben gewesen: keine Philosophie, 
keine politische oder moralische Option, keine empirische Wissenschaft gleich 
welcher Art, keine Beobachtung des menschlichen Körpers, keine Analyse der 
Sinneswahrnehmung, der Vorstellungskraft oder der Leidenschaft ist jemals 
im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert auf etwas wie den Menschen 
gestoßen.«10

Was für Foucault hier zählt, ist zum einen die Breite des Grabens, der 
die Typik moderner Disziplinen von der Wissenschaftlichkeit damaligen Zu-

9  |  Sciences humaines wird im Blick auf Foucault meist mit dem deutschen Terminus 

›Humanwissenschaften‹ übersetzt. Les mots et les choses hebt aber ausdrücklich auch 

auf Soziologie und Ethnologie, also auf Sozialwissenschaften ab – und meint anderer-

seits nicht alle hermeneutischen Disziplinen, sondern solche, die auf Soziologismen 

oder Psychologismen (etwa ›Mentalitäten‹) abstellen. Im Text wird aufgelistet: »Psycho-

logie, Soziologie, Kulturgeschichte, Ideengeschichte oder Wissenschaftsgeschichte« 

(Foucault, Ordnung der Dinge, 425; frz. 366). Es war das Verdienst von Walter Seitter, 

hier die pointier te Wendung »Menschenwissenschaften« vorzuschlagen, vgl. Walter 

Seitter: Menschenfassungen. Studien zur Erkenntnispolitikwissenschaft (1985). Neu-

ausgabe mit einem Vorwort des Autors und einem Essay von Friedrich Balke. Weilers-

wist: Velbrück 22012.

10  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 413 (frz. 355).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring194

schnitts trennt: »[A]lle jene Themen, die uns vertraut und mit der Existenz 
der ›Humanwissenschaften‹ (sciences humaines) verbunden sind, werden durch 
das klassische Denken ausgeschlossen.«11 Zum anderen hebt er darauf ab, dass 
die moderne Formation in keine stabile Gesamtlage zu kommen scheint, und 
dies aus immanenten Gründen: Die neuen Wissenschaften vom Menschen 
können sich als Wissenschaften schlecht festigen – jedenfalls nicht als Diszi-
plinen, die methodisch-formalen Standards gehorchen sollen. Die neue Tiefe 
und paradoxe Allpräsenz des Humanen ist nicht präzisierbar. So müssen sich 
die sciences humaines an stärker formalisierte Fächer anlehnen und bleiben 
quasi sekundär.

Foucault spricht von »Empfindlichkeit« (précarité) und »Unsicherheit« (in-
certitude) der sciences humaines, sofern sie beanspruchen, Wissenschaften zu 
sein. Dazu spricht er von »ihrer gefährlichen Vertrautheit mit der Philosophie« 
(was wohl heißen soll: von einem gewissen Hang zur eklektischen Begriffs-
wahl) und von ihrem »schlecht definierten Sichstützen auf andere Gebiete des 
Wissens«.12 Er konstatiert fehlende mathematische oder überhaupt ernsthaft 
formale Ansprüche der Menschenwissenschaften, das bloße Duplizieren von 
Abstrakta auf der Ebene beobachtbaren Verhaltens sowie Synkretismus und 
eine bleibende Verschwommenheit.

Es ist nicht der Gegenstand Mensch ursächlich, nicht einfach die Tücke 
eines Objekts. Die Diskurskonstellation ist es, sie erschafft ein Passepartout, 
ein verwackeltes Bild. Gemessen an den strengen Schemata der Klassik voll-
zieht die epistemische Konfiguration der Moderne gleichsam eine Drehung 
in ihren eigenen Angeln. Foucault zufolge zerreißt dabei im Hinblick auf die 
logisch-formalen Erfordernisse des Wissenschaftlichen die bis dato geforder-
te Kohärenz. Er wertet daher klar: »Die ›Anthropologisierung‹ ist heutzutage 
die große innere Gefahr der Wissenschaften (du savoir).«13 Anders gesagt: Die 
fachlichen Methoden werden beliebig, wo der Gegenstand allzu diverse Zu-
gänge auf sich vereint und zu rechtfertigen hat.

Die Menschenwissenschaften sind so teils Epochensignatur, teils Symp-
tom. Im historischen Vergleich zeigen sie eine modernetypisch prekäre Lage 
des Wissenschaftlichen an. Das letzte Kapitel von Les mots et les choses spricht 
dies als Ruf nach Rückkehr zu formaler Strenge deutlich aus — ein Punkt, 
den die Rezeption kaum aufgegriffen hat. Auch die betroffenen Disziplinen 
verteidigten ihre beispielsweise verhaltens- oder sozialwissenschaftlichen Me-
thoden nicht. Sie schwiegen. Stattdessen wurde um die Existenz des Menschen 
gerungen, um den Humanismus und um die Grenzen der Relativierung von 

11  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 375 (frz. 321).

12  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 418 (frz. 359).

13  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 417 (frz. 359).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 195

Subjektpositionen — um später dann Foucaults Methodenbegriffe unkommen-
tiert zu übernehmen.14

Eine frühe Ausnahme waren Einwände des Philosophen Rudi Visker gegen 
Foucaults Sicht auf die sciences humaines. Für einen Konstruktivismus, demzu-
folge ›der‹ Mensch sich mit dem anthropologischen Unterbau bestimmter Dis-
ziplinen ab 1800 erst herausformt, ist der Hinweis auf eine fehlenden Strenge 
der neuen Fächer, so Visker, ein problematisches Argument. Denn gemessen 
woran ergibt sich aus der Neuheit der humanwissenschaftlichen Konstellation 
sowie ihres großen Objekts, und sei es auch bei verringerter formaler Strenge, 
ein Mangel? In welchem Sinne beanstandet Foucault Instabilität, wo doch das 
menschenwissenschaftliche Paradigma sich über beachtlich lange Zeit hält? 
Wenn die Wissenschaften einer Zeit mit ihren Konstrukten zusammenfallen, 
dann »bleibt unklar, wieso man Foucaults Analyse nicht als Beschreibung 
der spezifischen Wissenschaftlichkeit der Humanwissenschaften – mitsamt all 
ihren Problemen – sehen kann.«15 Entweder also hält Foucaults Kritik der Anth-
ropologie eine epochenübergreifende Norm des Wissenschaftlichen entgegen 
(eine Deutung, die zu Foucaults Analytik in keiner Weise passen kann) oder 
aber sie führt eine von der Epochenbindung gelöste These auf der Ebene des 
Gegenstandes ein, rekurriert etwa auf eine grundsätzlich mischungsartige, 
verteilte Verfasstheit der Individuen, welche das abstrakte Konstrukt ›Mensch‹ 
dann gleichsam auf objektstufiger Ebene verfehlt. In beiden Fällen nähme, fol-
gen wir Visker, Foucaults kritische Wertung der Humanwissenschaften selbst 
etwas von dem in Anspruch, was sie kritisiert: ein Wissenschaftlichkeitsideal, 
ein Menschenbild. Oder aber sie hinge in der Luft.

Der so umrissene Widerspruch mag sich nicht völlig erübrigen, wird aber 
gemildert, nimmt man Foucaults Diagnose nicht ganz so abstrakt, sondern liest 
sie als Aufforderung, die jeweils geschilderten Epochenbrüche tatsächlich auch 
bilanzierend zu betrachten und dabei möglichst konkret abzutragen, was sich 
mit ihnen ändert — etwa in puncto Formalisierung und formale Strenge. Auf 
eine alternative Ontologie zu derjenigen des Menschen (oder der Geschichte 

14  |  Die deutschsprachigen Sozialwissenschaften machten sich Foucault ab Ende der 

1980er Jahre zu Eigen, anthropologie- und soziologiekritische Impulse ignorierend. Auch 

das ansonsten verdienstvolle Nachschlagewerk von Clemens Kammler/Rolf Parr (Hg.): 

Handbuch Foucault. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler 2008, verfügt über Lem-

mata wie ›Mensch‹, ›Anthropologie‹ oder ›Humanwissenschaften‹ bezeichnender Weise 

nicht. Zur Kritik sozialwissenschaftlicher Adaptionen von Grundbegriffen wie discours 

und dispositif vgl. Petra Gehring: »Foucaults Verfahren«, in: Michel Foucault: Geometrie 

des Verfahrens. Schriften zur Methode. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, 371-393.

15  |  Rudi Visker: »Foucaults Anführungszeichen. Eine Gegenwissenschaft?«, in: Fran-

çois Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.): Spiele der Wahrheit: Michel Foucaults Denken. 

Frankfur t a.M.: Suhrkamp 1991, 298-319, 305 [Herv. i. Orig.].

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring196

oder der Sprache) ist Foucault erkennbar nicht aus. Aber auch eine geschichts-
enthobene Apologie von Mathematik oder anderer Kriterien einer Wissen-
schaftlichkeit im Sinne von strukturaler Strenge, Differenzierung, zeitstabilen 
Ergebnissen, trennender Methodik — wird man Foucault nicht nachsagen kön-
nen. Nicht nur die in Les mots et les choses geradezu liebevoll ausgefallene Schil-
derung des Zeitalters der Ähnlichkeiten, also der Renaissance, einer fremden 
Epoche des Denkens in Analogien, sondern auch Foucaults grundsätzliche Dis-
tanz zur wissenschaftlichen Produktion von Wahrheit stehen dagegen.16

Inzwischen scheinen Anschlussforschungen die kritischen Intuitionen 
Foucaults zu bestätigen. Was Les mots et les choses als mit dem 19. Jahrhun-
dert einsetzendes Wegbrechen formaler Strenge beschreiben, als instabile und 
vornehmlich auf pragmatisch-technischen Wegen sich plausibilisierende Mit-
telposition der Wissenschaften vom Menschen in einem »Triëder« des klassi-
schen Wissens17, umschreiben wahlverwandte Diagnosen für das ausgehende 
20. und beginnende 21. Jahrhundert als »technowissenschaftlichen« Zustand18 
der empirischen Disziplinen, als disziplinäre Amalgamierung und politisch 
gewollte Fusion von Grundlagenwissenschaften und Gesellschaft zugunsten 
einer »Emergenz«19 oder auch »Konvergenz«20 zukunftsorientierter Forschung.

Sind Methodendefizite ein stichhaltiger Grund, den Humanwissenschaf-
ten die Zukunftsfähigkeit abzusprechen? Was den Menschen angeht bleiben 
sie zwar Foucaults ausdrücklichstes, aber nicht sein einziges Argument. Die 
in den 1970er Jahren entstandenen Arbeiten zur Disziplinierung, namentlich 
Surveiller et punir (1975) und La volonté de savoir (1976), setzen die bereits mit 
der frühen Psychiatriekritik und der Histoire de la folie (1961) begonnene Er-

16  |  Neben den frühen Büchern über den Wahnsinn sind insbesondere Foucaults Über-

legungen zur Abtrennung juridischer Fragen von solchen des im wissenschaftlichen 

Sinne neutralisier ten Wahren einschlägig, vgl. Michel Foucault: Die Wahrheit und die 

juristischen Formen (1974). In: Schrif ten 2 (1994). Frankfur t a.M.: Suhrkamp 2002, 

669-792.

17  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 413ff. (frz. 355ff.).

18  |  Gilbert Hottois: Le signe et la technique. La philosophie à l’épreuve de la techni-

que. Paris: Aubier 1984; Technosience et sagesse? Paris: Plein 2000; Donna Haraway: 

Monströse Versprechen. Coyote-Geschichten zu Feminismus und Technowissenschaft. 

Hamburg: Argument 1995, 9f.

19  |  Edna F. Einsiedel (Hg.): Emerging Technologies: From Hindsight to Foresight, Van-

couver: UBC Press 2008.

20  |  Mihail C. Roco, William S. Bainbridge (Hg.): Converging Technologies for Improving 

Human Performance, NSF/DOC 2002, www.wtec.org/ConvergingTechnologies/Report/

NBIC_report.pdf [20. Mai 2014]; Mihail C. Roco, William S. Bainbridge, Bruce Tonn, 

George Whitesides (Hg.): Convergence of Knowledge, Technology, and Society, Heidel-

berg/New York: Springer 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 197

zählung von den politischen Folgen der Genese ›des Menschen‹ im modernen 
Wortsinn fort. Menschenwissenschaftliche Empirien sind an Manipulations-
interessen gebundene, zutiefst technische sowie auf unersättliche Weise er-
zieherische Empirien. Sie produzieren einen Typ von Wissen, der mit neuen 
Zugriffsformen auf den Menschen- und den Sozialkörper nicht bloß einher-
geht, sondern identisch ist. Die so sich herausformenden Machtverhältnisse 
— das Konzept der Wohlfahrt, der Hygiene, den modernen Sozialstaat — sind 
soziotechnisch und politisch adaptiv. ›Der Mensch‹ mag akademisch traktiert 
werden, er wird vor allem aber realisiert: als wirtschaftlich produktiver Arbeits-
körper, als biologischer Reproduktionskörper, als sexualisierter Paarkörper, als 
biomedizinisch zu optimierender Körper. Foucault richtet hier den Blick auf 
›gouvernementale‹ Formen der Verschränkung von Wissen und Regieren. 
Und er entdeckt das Thema der ›Techniken‹, die sich am Individuum fest-
machen, die dieses aber auch als Weg zur Selbstentfaltung internalisiert. Wie 
auf diese Weise im christlichen Mittelalter gläubige Seelen und in der Klassik 
Untertanen entstehen, bringt die Moderne psychologisch formatierte Geständ-
nismenschen hervor.

Welches sind die Alternativen zum Menschen der Anthropologie? Mit die-
ser Frage wird die historisch fernliegende Antike interessant, denn deren mo-
ralgeschichtliche Quellen lassen ganz andere »Selbsttechniken« (techniques de 
soi)21 ahnen als solche, die mit den in Les mots et les choses behandelten Jahrhun-
derten korrespondieren. Die These vom Epochenbruch um 1800, vor dem es 
keinen Menschen und keine Anthropologie gab, leitet zu einer noch weiterge-
henden These über: Die Infrastruktur des Individuums unterliegt überhaupt 
einem radikalen geschichtlichen Wandel. 

2.

Schwer ist es, den Nexus zwischen ›Mensch‹ und ›Sprache‹ (langage) ins Bild zu 
bringen, den Foucault in Les mots et les choses herstellt und der in der berühm-
ten Prognose geradezu den Charakter einer wechselseitigen Voraussetzung 
annimmt: die disparate Verfasstheit des einen bedingt das kompakte Sein des 
anderen und umgekehrt. Die Sprache werde ›sich sammeln‹ (se rassembler) lau-
tet eine zentrale Metapher, und eben dies stelle dann eine Bedingung für das 
Ende des Menschen dar. Im historischen Großmaßstab kehrte demnach etwas 
wieder, was mit dem Ende der klassischen Epoche auseinandertrat. Auf den 
Zustand von Wissenschaften bezogen, wäre wohl gemeint: Nachdem durch die 
Heraufkunft der Anthropologie das Sprachmedium seine Eindeutigkeit und 
seine epistemische Garantenstellung verlor, würde nun eine neuerlich fundie-

21  |  Vgl. Anm. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring198

rende Rolle des Sprachlichen, ein Äquivalent zum fraglosen Funktionieren der 
Zeichen im Zeitalter der Repräsentation bevorstehen — jedenfalls, sobald sich 
abzeichnet, dass ›der‹ Mensch zu Sand zerfällt.

Entweder also ›Sprache‹ oder aber ›Mensch‹? Les mots et les choses hält Diagno-
se und Prognose kaum auseinander. Tatsächlich schildert Foucault die Wissens-
ordnungen der Aufklärungszeit als ›Repräsentationsordnungen‹ in dem Sinne, 
dass als Klammer zwischen Ding und Bedeutung die repräsentativen Zeichen 
selber einen kompakten Seinswert hatten. Zwar besaßen die klassischen Diskur-
se ein scharfes Bewusstsein für die Ordnungsprobleme von Symbolsystemen. 
Aber Sprache funktionierte unproblematisch als wahrheitsfähig. Darstellungs-
medien besaßen eine Art selbsterklärendes Sein. Mit ihrer Hilfe koppelte sich 
eine Vernunftordnung mehr oder weniger direkt an die Ordnung der Dinge.

Vor diesem Hintergrund taucht um 1800 nicht nur der Mensch auf, son-
dern parallel werden die Möglichkeiten des Verstehens in Frage gestellt, und 
zwar auf grundsätzliche Weise, in der Sprachforschung, in den interpretieren-
den Wissenschaften, in der schönen Literatur – und auch in der Philosophie für 
das Erkennen überhaupt. Erreichen sprachliche Werkzeuge ihre Gegenstände? 
Entzieht sich die Welt nicht dem Begriff und dem Denken? Dass Sturm, Drang, 
Romantik und dann das 19. Jahrhundert die Sprachphilosophie entdeckten, ist 
für sich genommen kein neuer Befund. Zur Moderne gehört ein Problemsinn 
in Sachen Vermittlung, den das rationalistische Zeitalter schlicht nicht besaß. 
Foucault bringt diese Beobachtung jedoch mit dem Auftauchen des Menschen 
zusammen und er verändert die Wertung: Es ist nicht selbstverständlich, den 
Dingen eine unergründliche Tiefe zu unterstellen und zugleich im Namen des 
in einem anderen Sinne unergründlichen Menschen den Medien der Vermitt-
lung zu misstrauen. Die Krise der Repräsentation funktioniert so womöglich 
gar nicht als Durchbruch zu einer modernen, tief gegründeten Realität der 
Dinge, sondern sie vollzieht sich gewissermaßen flach: als elementares Fremd-
werden der Zeichen, als Auseinandertreten der Darstellungsformen und als 
Zerfall ihrer Gültigkeitswerte – wobei auch die neue, zwittrige Instanz ›des‹ 
Menschen hier nicht wirklich für Konsistenz sorgen kann.

Soweit die Diagnose. Die Prognose enthält erstens Generalisierungen über 
die Konstellation um 1800 und über die Singularität zweier Epochen hinaus. 
Foucault postuliert zweitens eine Art Interdependenzverhältnis der Seinswerte 
von Sprache und Mensch und legt drittens mit dem zweiten Teilsatz der be-
rühmten Formel — wenngleich fragend — eine Art Folgerung nahe: Löst der 
Mensch sich nicht also auf, wird er aufgelöst werden?22 Viertens legitimiert sie 
ein Gedankenspiel, das einem Aufruf gleicht: »Müßte man nicht eher darauf 

22  |  Es sei angemerkt, dass die deutsche Übertragung hier neben dem Verzicht auf die 

Frageform (siehe Anmerkung 1) auch natürlich durch die Suggestion eines Kausalver-

hältnisses die Anstößigkeit des Satzes forcier t: »Der Mensch […] wird sich deshalb wohl 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 199

verzichten, den Menschen zu denken oder, um strenger zu sein, möglichst 
nahe jenes Verschwinden des Menschen — und den Boden der Möglichkeit 
aller Wissenschaften vom Menschen — in seiner Korrelation mit unserer Sor-
ge um die Sprache zu denken?«23 Das Verhältnis von Sprache und Mensch 
würde demzufolge einer Kippfigur gleichen, einer negativen Kopplung, die 
Vorhersagen erlaubt, weswegen sich aus einem sich abzeichnenden neuen 
ontologischen Gewicht des Sprachlichen die Prognose vom Verschwinden der 
Anthropologie ableiten lässt. Und womöglich sogar eine Interventionschan-
ce: Vielleicht treibt eine bestimmte, hier in kritischer Absicht geforderte Ver-
zichtshaltung verbunden mit einer Hinwendung zur Sprache sogar das Ende 
des Menschen voran.

Sollen wir also – gegen Anthropologie – auf neue Weise der Sprachlich-
keit vertrauen? Die Kommentarliteratur weicht der Problemstellung mittels 
Verlegenheitsformeln aus. Es bekunde sich hier eben ein gewisser »Struktu-
ralismus«24 Foucaults, heißt es vage, und wohl auch eine »Illusion der Dis-
kursautonomie«.25 Man habe hier einen »sehr seltsamen Hinweis« vor sich, 
eine »eigenartige« Privilegierung der Sprache26 oder auch ein erstaunliches, 
weil »einzig systematische[s], ja ›philosophische[s]‹, jeder historischen Rela-
tivierung ein Stück weit enthobene[s]«27 Argument. Dazu wird vermutet, in 
der anthropologiekritischen Hinwendung zu einem ›Sein‹ der Sprache greife 
Foucault Motive Heideggers auf.28

auflösen, wenn die Sprache sich wieder sammelt«, vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 

461 (meine Hervorhebung, pgg).

23  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 461 (frz. 397).

24  |  So die vielgelesene Einführung von Hubert L. Dreyfus/Paul Rabinow: Beyond 

Structuralism and Hermeneutics. Chicago 1982; dt. Jenseits von Strukturalismus und 

Hermeneutik. Frankfur t a.M.: Athenäum 1987. Den Autoren gelingt das Kunststück, Les 

mots et les choses zu referieren (S. 66ff.), ohne Foucaults Prognose vom Ende des Men-

schen wirklich zu erwähnen.

25  |  Vgl. Maurice Blanchot: Michel Foucault tel que je l’imagine. Paris: Fata Morgana 

1986; dt. Michel Foucault, vorgestellt von Maurice Blanchot. Tübingen: Diskord 1987, 

30; auch der erste Teil des Buches von Dreyfus/Rabinow heißt »Die Illusion des auto-

nomen Diskurses«.

26  |  Gilles Deleuze: Foucault. Paris: Minuit 1986; dt. Foucault. Frankfur t a.M.: Suhr-

kamp 1987, 186f.

27  |  Vgl. Dreyfus, Rabinow, Beyond Structuralism, a.a.O., 69; Philipp Sarasin: Michel 

Foucault. Zur Einführung. Hamburg: Junius 22006, 89.

28  |  Vgl. Ulrich Johannes Schneider: »Foucault und Heidegger«, in: Markus S. Kleiner 

(Hg.): Foucault. Frankfurt a.M.: Campus 2001, 224-238, 231. Zur Alternative Mensch/

Humanwissenschaften oder aber Sprache/Repräsentation bleibt Schneiders Deutung 

allerdings kryptisch: Foucault verorte »die Möglichkeit der Humanwissenschaften in der 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring200

Verstreut sich das zuvor hypostasierte eine, wird (stets wieder) das ande-
re hypostasiert – als historische These ist das gewagt, als Prognose oder gar 
epochenpolitische Forderung bleibt es dunkel.29 Der Rahmen einer Kritik der 
Menschenwissenschaften wird jedenfalls deutlich gesprengt. Denn worauf 
sollte man mittels wiedergewonnener Seinswerte des Sprachlichen hinauswol-
len? Auf erneuerte, vielleicht zurückhaltend-fragmentierte, dafür aber solidere 
Erforschung des Sozialen? Auf eine Restabilisierung des insgesamt in Schräg-
lage geratenen europäischen Wissenschaftsgefüges durch veränderte Formen 
des szientifischen Zeichengebrauchs? Oder auf ganze neue Disziplinen, die 
der Bedeutung einer formalen Strenge wissenschaftlicher Weltbezüge dann in 
wahrhaft moderner Weise gerecht werden würden? Sollte man gar eine — wie 
immer pragmatische — Überhöhung der Sprache fordern, um dem Essentialis-
mus des Menschen zu entrinnen?

Tatsächlich liefert Les mots et les choses einige historische Hinweise, welche 
die Kombination von Anthropologiekritik und Kritik moderner Sprachskepsis 
verankern sollen. Foucault vermerkt eine Sondersituation der Sprache im mo-
dernen Wissenschaftsgefüge: Das Themendreieck Arbeit – Leben – Sprache 
besitzt nur zwei stabile Spitzen, die Größen ›Arbeit‹ und ›Leben‹; rund um 
die Sprache hingegen streben unter dem den Druck einerseits empirischer, 
andererseits tiefenwissenschaftlicher Erwartungen die Forschungswelten aus-
einander: »Sprache« existiert nur mehr – wiederholt der Text seine zentrale 
Metapher – in einer »verstreuten« Weise.30 Gemeint ist ein Auseinanderfallen 
nicht nur der Sprachmodelle, sondern auch der jeweils korrespondierenden 
›verstehenden‹ Methoden. Man arbeitet aneinander vorbei: Für die philologi-
sche Exegese zählt nur das Wort, für die Hermeneutik ist Sprache der aufzu-
schließende Text, für die Literatur zählt der sich in die eigene Performanz ver-
senkende Vollzug. Ende des 19. Jahrhunderts, so Foucault weiter, hätten dann 
erstmals Mallarmé und Nietzsche, jeder auf seine Weise, wieder ein Denken 
eingefordert, das Einheit und auch Unbedingtheit der Sprache praktiziert — 
als »großes Spiel« in »einem einzigen Raum (espace unique)«.31 Mallarmé und 
Nietzsche läuten freilich keine neue Epoche ein, sie bleiben Ausnahmeerschei-
nungen. Ist hier gemeint: nur vorerst? Die Textdramaturgie legt es nahe. Wie 
es diskurshistorisch zu solchen ›Ausnahmen‹ kommen kann, bleibt offen, 

Wiedererrichtung des Repräsentationsverhältnisses«, kündige »geschichtsphilosophisch 

ein neues Stadium an«, gebe aber auch »die Kluft am Anfang« an, »auf die man nur verwei-

sen kann, die man niemals überbrückt«.

29  |  Philipp Sarasin gibt einen Stoßseufzer zu Protokoll: »Was heißt denn eigentlich 

›Sprache‹? Was bewirkt ›Sprache‹? Wie dezentrier t sie den Menschen, wie macht sie 

diesen ›kaputt‹…?« (Michel Foucault, 89).

30  |  Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 368f. (frz. 315).

31  |  Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 371 (frz. 315).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 201

stattdessen wechselt Foucault ins prophetisch-spekulative Register: »Muß man 
darin die Entstehung oder noch früher das erste Leuchten eines sich kaum an-
kündigenden Tages in der Tiefe des Himmels ahnen, in dem wir aber bereits 
vermuten, daß das Denken [�] sich in seiner Ganzheit erfaßt und sich erneut in 
der Helle des Seins beleuchtet?«32

Unabhängig davon rückt Foucault den Vergleich mit der Klassik nach vorn. 
Er fragt selbst, ob in seiner Anthropologieanalyse die Seinsweise des Men-
schen nicht einiges von der alten Viergliedrigkeit des Seins repräsentativer 
Sprachlichkeit durchschlagen lässt: Die Abschnitte zu »Endlichkeit«, »empi-
risch-transzendentaler Wiederholung«, »Ungedachtes« und »Ursprung« des 
Kapitels IX L’homme et ses doubles legen Analogien, wenn nicht gar eine »Sym-
metrie« von allgemeiner Grammatik und Anthropologie doch mindestens 
nahe.33 Foucault diskutiert die Lesart, weist sie aber zurück. In der Epoche 
des Menschen werde nicht einfach die ältere, vierpolige Logik sprachlichen 
Seins durch ein menschenwissenschaftliches logisches Viereck ersetzt. Es 
handele sich vielmehr um eine umgekehrte »Modifizierung« (modification): 
Wo der klassische Diskurs seine Anstrengungen darauf richtet, das Verhältnis 
der Erkenntnis zu den Dingen (choses) »in einem der Sprache inneren Raum 
(dans un espace intérieur du langage)« aufzuklären, drehen sich moderne For-
schungsanstrengungen darum, dieses Verhältnis wie auch die Dinge selbst 
»in jener Dimension der Exteriorität spielen zu lassen, in der der Mensch als 
begrenzt, bestimmt (déterminé), in die Mächtigkeit dessen einbezogen, was er 
nicht denkt, und in seinem Sein selbst der Dispersion der Zeit unterworfen 
erscheint.«34 Ein Innenraum unbegrenzter und zumindest virtuell konsisten-
ter Ordnungen im Plural in der Klassik — in der Moderne aber auf humane 
Endlichkeit wie auch potentiell deterministische Erklärungsmodelle angelegte 
Selbstpositionierung: Situierung in einer abgründigen Exteriorität, in welcher 
empirische Momente und Latenzphänomene stets so auseinanderfallen, wie 
beim ›Menschen‹ selbst – so wie er sich variabel objektivierbar in den Spiegeln 
der Humanwissenschaften findet.

Die Moderne wäre demnach nicht Spiegelbild, sondern Inversion der Klas-
sik. Sprache und Mensch tauschen nicht einfach die Plätze, sondern mit der 
Zentrierung auf den Menschen verstülpt sich das Sein. Foucault spricht auch 
von »Funktionsumkehr« (inversion totale du fonctionnement)35. Die Rede von 
Innenraum und Äußerlichkeit durchkreuzt dabei die philosophisch nahe-
liegende, aber eben nicht passende Differenz von Immanenz und Transzen-
denz. ›Tranzendent‹ ist in der Epoche des Menschen nichts mehr. Allerdings 

32  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 371 (frz. 317).

33  |  Foucault, Ordnung der Dinge, 404 (frz. 346).

34  |  Vgl. im Zusammenhang: Foucault, Die Ordnung der Dinge, 407 (frz. 349).

35  |  Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 407 (frz. 349).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring202

lösen zwei Formen der Immanenz einander ab: Eine Immanenz des variablen 
Darstellens wird durch eine Immanenz der ins Leere führenden Be- und Ent-
Gründungen ersetzt, entsprechend wiederkehrender Vorfragen und (szienti-
fisch heterogener) Wechselkritik. Wie immer man Foucaults Rede von einer 
›Dimension der Exteriorität‹ rund um den Menschen und seine Wissenschaf-
ten näher deuten will: Die grundlegende Unvereinbarkeit von Mensch und 
Sprache hat weniger mit Existenzdefiziten als mit fehlgehenden Existenzbe-
hauptungen zu tun — im Rahmen eines (onto-)logischen Zugzwanges, den nur 
die anthropologische Epoche, nicht aber die Klassik kennt. Foucault bilanziert 
das als »Inkompatibilität«, die herrsche »zwischen der Existenz des klassi-
schen Diskurses (der sich auf die nicht befragte Evidenz der Repräsentation 
stützt) und der Existenz des Menschen …, so wie sie dem modernen Menschen 
gegeben wird (mit der anthropologischen Reflexion, die es gestattet).«36

Die Prognose setzt hier auf, indem sie einen unvermeidlichen Konflikt der 
Formen behauptet: Das eine und das andere Vergewisserungsmuster können 
historisch nicht koexistieren – nicht mit dem Maß an Selbstverständlichkeit 
jedenfalls, dessen sie bedürften, um epochenprägend, um »apriorisch«37 zu 
fungieren. Gemünzt ist das in Les mots et les choses auf die Lage der Wissen-
schaften: Es geht um widerstreitende Forschungsstile. Foucaults Psychoanaly-
sekritik legt hier auch weitergehende Deutungen nahe. Zwischen den Aporien 
des Menschen und unserem tiefsitzenden Hadern mit der ›eigenen‹ Sprache 
besteht auch ein alltäglicher, ein gegenwartspolitischer Zusammenhang.

So behauptet Foucault das Ende des Menschen denn auch nicht, sondern 
stilisiert die Situation einer historischen Alternative. Die Formen könnten ver-
söhnbar sein, es könne, heißt es im Text, eine künftige Aufgabe darin liegen, 
ein »Denken« (une mode de pensée) zu entwickeln, das es zulässt, das Sein der 
Sprache und das Sein des Menschen »gleichzeitig (à la fois), ohne Diskonti-
nuität oder Widerspruch« zu reflektieren.38 Eine solche, bis dato unmögliche 
Brücke hätte dann allerdings eine unserer Kultur noch unbekannte Form. Die 
andere, wahrscheinlichere Möglichkeit laufe aber auf eine »unauslöschliche 
Kluft« der epochenbildenden Seinsweisen hinaus. In diesem Fall bliebe für 
unsere Gegenwartsperspektive nur eine existentielle Wahl, die Probe auf eine 
Zukunft – die »vielleicht wichtigste philosophische Wahl (choix philosophique) 

36  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 407 (frz. 349).

37  |  Den Begrif f »historisches Apriori« verwendet Les mots et les choses zur Kenn-

zeichnung solcher Er fahrungsformen, die an den Rändern wissenschaftlicher Diszi-

plinen für Letztgewissheit sorgen, vgl. Die Ordnung der Dinge, 24f. (frz. 13). Den dem 

späten Husserl entlehnten Ausdruck wird L’Archéologie du savoir dann ein wenig anders 

definieren.

38  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 408 (frz. 349).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 203

unserer Epoche«39, wie es im Text vollmundig heißt. Immerhin markiert Fou-
cault den Punkt dieser Wahl sehr deutlich als einen, an dem die historische 
Diagnose ihre Genauigkeit verliert: »[N]ichts kann uns im Voraus sagen, nach 
welcher Seite der Weg offensteht. Das Einzige, was wir im Augenblick mit 
voller Sicherheit wissen, ist, daß niemals in der abendländischen Kultur das 
Sein des Menschen und das Sein der Sprache zusammen existieren (coexister) 
und sich nacheinander (l’un sur l’autre) haben gliedern können. Ihre Inkompa-
tibilität ist einer der fundamentalen Züge unseres Denkens gewesen.«40 Die 
Prognose ist also noch kurz vor der provokativen Schlusspassage noch vor-
sichtig gehalten. Wo vom Ende des Menschen dann die Rede ist, geht es nicht 
um eine Vorhersage, sondern um ein Plädoyer. Und zwar eben nicht nur eines 
gegen die Anthropologie, sondern eines für eine Konzentration der Wissen-
schaften auf die (und ›in‹ der) Sprache. Die Rezeption konnte damit wenig 
anfangen. Dennoch verbindet Foucault mit seiner Anthropologiekritik ein, 
wenn auch vage umrissenes positives Projekt, sagen wir: so etwas wie eine 
neue Methodologie.

3.

Mensch oder Sprache? Ehe man eine solche Zuspitzung als Flause Foucaults 
abtut, lohnt sich ein weiterer Blick auf seine wissenschaftshistorische Diagnos-
tik. Auch Les mots et les choses bleibt nämlich bei der Zeit um 1800 nicht stehen. 
In der Philosophie hat man sich in den letzten Jahren an Foucaults Kant-Ana-
lyse festgehalten. Die einprägsame Wendung von der »seltsame[n], empirisch-
transzendentalen Dublette« (un étrange doublet empirico-transcendental)41, die 
der Mensch sei, steht geradezu für die philosophische Seite von Foucaults An-
thropologiekritik, zumal eine frühe, nachträglich publizierte Arbeit Foucaults 
zu Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht42 unter Foucault-Philologen 
Aufmerksamkeit weckte.43 Die ›Dublette‹ wird jedoch in Les mots et les choses 

39  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 408 (frz. 350).

40  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 408 (frz. 350).

41  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 384 (frz. 329).

42  |  Michel Foucault: Introduction à l’Anthropologie de Kant (Genèse et structure de 

l’Anthropologie de Kant, 1961). Paris: Vrin 2008; dt. Einführung in Kants Anthropologie. 

Berlin: Suhrkamp 2010.

43  |  Der Text dokumentier t eine erste, zurückhaltende Auseinandersetzung Foucaults 

mit der Stellung Kants, die dessen Anthropologie allerdings bereits als ein Monument 

des Übergangs zur Moderne einordnet. Vgl. als Zwischenbilanz zur deutschen Rezep-

tion: Hans-Dieter Gondek: »Vom Weltbürger zum Übermenschen. Michel Foucault über 

Kants Anthropologie.« In: Zeitschrif t für Kulturphilosophie 5 (2011), 245-253. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring204

keineswegs als eine Art letzte Auskunft in Sachen Anthropologie präsentiert. 
Foucault präsentiert Kant als für das beginnende 19. Jahrhundert prägnante 
Gestalt — aber auch als Philosophie des Übergangs, die in der Folgezeit vielfach 
überschrieben wird. Allenfalls eine Schwankungsrichtung bleibt, wohingegen 
sich das Blatt im Laufe des 19. Jahrhundert zugunsten solcher Empirien wen-
det, die versuchen, sich auf ganzheitliche Weise der Kantischen Spannung zu 
entledigen. Was das Jahrhundert prägt, sind die nicht enden wollenden Versu-
che, ein noch ungedachtes, tiefgründiges ›Sein‹ aufzufinden – eines das unser 
naturales und rationales Universum ein für alle Mal begründet und gleichwohl 
mit dem Faktum menschlicher Endlichkeit zusammenzudenken ist.

Das moderne — also das nachkantische — transzendentale Denken fin-
det, so Foucault, »den Punkt seiner Notwendigkeit nicht wie bei Kant in der 
Existenz einer Wissenschaft der Natur, (gegen die sich der ständige Kampf 
und die Unsicherheit der Philosophen sträuben), sondern in der stummen, 
dennoch sprachbereiten und gewissermaßen insgeheim von einem virtuel-
len Diskurs durchlaufenen Existenz jenes Nichtbekannten, von dem aus der 
Mensch unaufhörlich zur Erkenntnis seiner selbst aufgerufen ist.«44 Hier ist 
von einem anderen, von einem spät- und nachromantischen Transzendenta-
lismus die Rede: Denn just im Dunkelsten, sofern wir selbst eben auch alles 
noch Unbekannte unserer selbst sind, wollen die Menschenwissenschaften 
das anthropologisch Eigentliche finden: »Wie kann«, so fasst Foucault die-
se Erkenntnisinteressen zusammen, »der Mensch dieses Leben sein, dessen 
Netz, dessen Pulsieren, dessen verborgene Kraft unendlich die Erfahrung 
überschreiten, die ihm davon unmittelbar gegeben ist (est immédiatement 
donnée)? Wie kann er jene Arbeit sein, deren Erfordernisse und Gesetze sich 
ihm als ein fremder Zwang auferlegen? Wie kann er das Subjekt einer Spra-
che sein, die seit Jahrtausenden ohne ihn gebildet worden ist, deren System 
ihm entgeht […]?«45

In der bei Kant lediglich umrissenen anthropologischen Zone, jener Zone 
in der wir zu hybriden, in ihrer Empirizität ungegründeten Urteilen gezwun-
gen sind46, erwachsen im Laufe des 19. Jahrhunderts also ganz andere Forma-
te, und diese machen eigentlich die Menschenwissenschaften aus: holistische 
Anthropologien, Eschatologien eines letztlich Menschlichen und ein Denkstil, 
der in der Urtiefe eines anthropologischen Kontinuums das zu finden sucht, 
was Sein und Denken fundieren soll, um ein zusammengehöriges Ganzes zu 
schmieden. Foucault drückt das umwunden so aus: »Eine Form der Reflexion 

44  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 389f. (frz. 334).

45  |  Foucault, Ordnung der Dinge, 390 (frz. 334).

46  |  Vgl. Michel Foucault: Introduction à l’Anthropologie de Kant (Genèse et structure 

de l’Anthropologie de Kant). Paris: Vrin 2008; dt. Einführung in Kants Anthropologie. 

Berlin: Suhrkamp 2010, 112ff.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 205

errichtet sich, die weit vom Cartesianismus und von der kantischen Analyse 
entfernt ist, in der es zum ersten Mal um das Sein des Menschen in einer Di-
mension geht, gemäß der das Denken sich an das Ungedachte wendet und sich 
nach ihm gliedert (s’articule sur lui).«47

Leider verankert Les mots et les choses das, wovon hier die Rede ist, kaum im 
deutschsprachigen Kanon. Im Text erwähnt werden Hegel, Marx und Freud. 
Gemeint sind aber romantische Psychologien und überhaupt romantisieren-
de Theorien eines Ungewussten als vitales Unbewusstes. Dazu Materialismen 
und Naturalismen, die das späte 19. Jahrhundert im Fahrwasser Darwins anla-
gert.48 Hinzu kommen der vitalistisch grundierte Historismus eines Spengler 
und die Husserlsche Phänomenologie.49 Zu ergänzen wären ebenso aber sozio-
logische Theorien eines Sozialen (das ›empirisch‹ und ›human‹ zugleich sein 
soll) sowie ganz sicher das deutschsprachige Phänomen der sog. Lebensphilo-
sophien, die sich biologiekritisch geben, sich aber umso mehr dem ›Leben‹ des 
Menschen verschreiben.

Foucault fokussiert in Les Mots et les choses all dies — und nicht Kant. Die 
moderne Persistenz des Menschen hängt weniger an der Zwieschlächtigkeit 
der kantischen ›Dublette‹ als an der Beliebigkeit, in welche die bloßen Negativ-
bestimmungen des Menschen abgleiten, sofern diese bis heute lediglich durch 
eine Überfülle schwacher Selbstbeschreibungen kompensiert worden sind. Es 
ist dieser Aspekt einer endlosen Offenheit und auch Unverbindlichkeit der Be-
stimmungen, für welchen Foucault die Metapher vom Sand erstmals verwen-
det. Der ›Sand‹ korrespondiert mit jener ›Exteriorität‹, in welche das anthropo-
logische Denken alles gestellt sieht, womit sich die epistemische Formation 
der Moderne ändert: »Der Mensch ist eine solche Seinsweise, dass sich in ihm 
jene stets offene, nie ein für allemal begrenzte, sondern unendlich durchlau-
fende Dimension begründet, die von einem Teil seiner selbst, den er nicht in 
einem Cogito reflektiert, zum Denkakt verläuft, durch den er sie erfaßt: und 
die umgekehrt von jenem reinen Erfassen zur empirischen Überfülle, zum 
ungeordneten Hinaufsteigen der Inhalte, zum Überhang der Erfahrungen, die 
sich selbst entgehen, also zum ganzen stummen Horizont dessen verläuft, was 
sich in der sandigen Weite des Nicht-Denkens (l’étendue sablonneuse de la non-
pensée) ergibt.«50

Damit muss Foucaults Anthropologiekritik vor allem als Holismuskritik 
gelesen werden sowie als Kritik einer Beliebigkeit, zu welcher es in den Denk-

47  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 392 (frz. 336).

48  |  Siehe hierzu neben Rölli, Kritik der anthropologischen Vernunft (siehe Anmerkung 

6), Odo Marquard: Transzendentaler Idealismus. Romantische Naturphilosophie. Psy-

choanalyse. Köln: Dinter 1987. 

49  |  Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 392f. (frz. 336f.).

50  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 389 (frz. 333).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring206

schleifen anthropologischer Vereinbarkeitspostulate kommt. Auch Foucaults 
Kritik des Sozialen und der Sozialwissenschaften wohnt diese Stoßrichtung 
inne. Seine politische Parteinahme gilt — mit dem Blick auf Psychiatrie, De-
linquenz, sexuelle Therapiebedürftigkeit sowie zwischen Allianz und Eugenik 
aufgespannte Paarpolitik – ja gerade dem menschenwissenschaftlich unterleg-
ten social und biomedical engineering des ausgehenden, nicht nur des beginnen-
den 19. Jahrhunderts.

4.

Liest man Les mots et les choses in der hier vorgeschlagenen Weise, dann legt es 
sich nahe, die späten Arbeiten Foucaults nicht zuletzt als eine Wiederaufnah-
me der Doppelfrage nach Mensch und Sprache zu lesen. Es fällt ja auf, dass 
die Sprache (langage, écriture, énoncé, discours) — nachdem L’archéologie du savoir 
(1969), das Methodenbuch, eine Art Letztauskunft anzubieten scheint — in 
Foucaults Arbeiten der 1970er Jahre kaum noch Thema ist. Surveiller et Punir 
(1975) und La volonté de savoir (1976) schreiben allerdings die Kritik des Men-
schen konsequent fort: Der ›Humanismus‹ des modernen Strafvollzugs, die 
Konstrukte der empirischen Populationsforschung, der Hygiene, der Sexual-
forschung, die Eugenik mit ihrem Gegenstand, dem humanen Gattungskör-
per, werden genauso aufs Korn genommen wie das ›Ich‹ der Pädagogik und der 
Psychoanalyse. Foucaults Arbeiten zur antiken Moralität – und hier insbeson-
dere die drei späten Vorlesungen L’Herméneutique du sujet (1981/82) sowie Le 
Gouvernement de soi et des autres (1982/83) und Le courage de la vérité (1983/84) 
— kommen freilich auf das Thema Sprache zurück. Und zwar auf noch einmal 
instruktiv veränderte Weise.

Auch in Foucaults Studien zu klassisch griechischen und römischen Ethi-
ken geht es (mit Walter Seitter gesprochen) um »Menschenfassungen« — nun 
aber eben um Fassungen ganz ohne ›Mensch‹. Antike Schilderungen eines gu-
ten, nämlich: angenehmen, gesunden, aber auch im Sinne ethischer Selbstbil-
dung vorbildlichen Gebrauchs der körperlichen Lüste zeichnen das Bild einer 
der modernen Welt sehr fremden Praxis wie auch Form von Moralität. Antike 
Ethiken sind keine »›zum Code orientieren‹ Moralen« (morales ›orienteés vers 
le code‹)51, so bilanziert das Foucault. Sie rücken »Subjektivierungsformen und 
Selbstpraktiken« ( formes de subjectivation et des pratiques de soi)52 ins Zentrum 
der moralischen Anstrengung. Diese kommen in der klassischen Antike ohne 

51  |  Michel Foucault: Histoire de la sexualité 2: L’usage des plaisirs. Paris: Gallimard 

1984; dt. Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2. Frankfur t a.M.: Suhrkamp 

1986, 42 (frz. 42 f).

52  |  Ebd., (frz. 42).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 207

einen generalisierten Pflichtgedanken und ohne generelle Verbote aus. Mit 
dem Übergang zum spätantiken, individualisierten und individuell auch deut-
lich angstbesetzten ethischen Beratungswesen ändert sich das: Es entsteht, 
glaubt man der überlieferten Literatur, eine regelrechte »Kultur seiner selber« 
(culture de soi)53, bestehend aus Übungen und gedanklichen Routinen, aber 
auch einer zunehmend rezeptförmigen und damit vorschriftshaften Literatur.

Durch Foucaults (zum Obertitel einer Geschichte der Sexualität schon al-
lein wegen des ganz in die Epoche der Menschenwissenschaften gehörigen 
Terminus ›Sexualität‹ kaum mehr passende) Analysen der offenen, kom-
petitiven Muster und Spielarten antiker Selbstsorge wird einerseits die Ge-
schichte der abendländischen Moralsysteme bereichert. Anderseits werden 
aber eben auch ›dem Menschen‹ Kontrastbilder gegenübergestellt. In brüs-
ker Abwendung von naturalistisch oder idealistisch unterlegten Konzepten 
eines Menschen mit Vernunftbegabung und daher auch ›zentriertem‹ Ich-
bewusstsein führt Foucault den nüchternen Begriff der ›Technik‹ ein, bzw. 
genauer: der zeitgebundenem Wandel unterliegenden Techniken im Plural, 
für jenes fremde Äquivalent dessen, was in der europäischen Neuzeit als Sub-
jekt oder Cogito konstruiert wurde, im 18. Jahrhundert als ›Bewusstsein‹ und 
in romantisch-nachromantischen Zeiten dann als ›Subjektivität‹. In den Va-
rianten antiker Selbstsorge lassen sich Techniken des Selbstbezuges und der 
Selbstfindung ausmachen, die fragile Formen — zeitgebunden — gelungener 
Individualität sehr wohl begründen konnten. Solche aber sind von modernen 
Subjektbegriffen himmelweit entfernt. Wie auch vom ›Menschen‹ der ›An-
thropologie‹.

Im Zusammenhang der vor-subjektiven, vor-anthropologischen Formen 
des Selbstseins kommt Foucault auf das Thema der Sprache zurück. Die zu-
nächst speziell klingende Frage nach der Funktion der parrhesía, einer in den 
Quellen dokumentierten, mit einem eigenen Namen belegten informellen 
Form der Wortergreifung und der politischen (Protest-)Rede in der griechi-
schen Antike, legt dabei ein neues Thema, eine ganze neue Forschungslinie 
frei. »Veridiktion« (veridiction) und »Wahrsprechen« (dire-vrai) lauten die Stich-
worte, die Foucault hierfür eigens prägt; genauer geht es um die »alethurgi-
schen Formen«, die nun im historischen Epochenvergleich zu untersuchen 
wären. »Alethurgie« bezeichnet dabei »die Schöpfung (production) der Wahr-
heit, der Akt, durch den sich die Wahrheit offenbart (se manifeste)«.54 Abseits 
des erkenntnistheoretischen Subjekts und auch abseits aller objektivierenden 

53  |  Michel Foucault: Histoire de la sexualité 3: Le souci de soi. Paris: Gallimard: 1984; 

dt. Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3. Frankfur t a.M.: Suhrkamp 1984, 53 

(frz. 53).

54  |  Michel Foucault: Le courage de la vérité. Le Gouvernement de soi et des autres II. 

Cours au Collège de France. 1983-1984. Paris: Gallimard 2009; dt. Der Mut zur Wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring208

Feststellungsformen einer faktischen oder bürgerlich-legitimen Existenz eines 
Individuums geht es um sprachliche Bekundung zugleich einer Wahrheit wie 
auch um den Auftritt eines — fragilen, im Prinzip illegitimen — Ich, das diese 
Wahrheit gleichsam blind verbürgen wird, und zwar allein und koste es was es 
wolle. Es geht also um Formen einer Sprache, die einem (erst virtuellen) Sub-
jekt vorausläuft, um einen »Handlungstyps«, »durch den das Subjekt, das die 
Wahrheit sagt, sich manifestiert (se manifeste).«55

Foucault interessiert sich für beides: für die Subjektform, die sich in die-
ser Art des gewidmeten Sprechens und ganz an die Sprache gebunden findet, 
wie auch für die Gelingensbedingungen parrhesiastischen Sprechens. Denn 
aus dem Ineinander von freier verbaler Aussprache einer ›Wahrheit‹ und einer 
sich darin (nicht demonstrativ, sondern exemplarisch) realisierenden Anerken-
nung für die unabgesicherte Selbstbehauptung eines Sprechers entstehen die 
in der Geschichte Europas so bemerkenswerten Institutionalisierungsformen 
von Pfaden der politischen und wissenschaftlichen ›Kritik‹ — philosophieren-
de Politikberatung, akademischer Disput, parlamentarische Auseinanderset-
zung, öffentlich-argumentativer Streit.56

Steht die antike parrhesia für eine Praxis, welche die »eigene Freiheit eines 
sprechenden Individuums« (sa propre liberté d’individu qui parle)57 geltend 
macht, so kann man einerseits, rückprojiziert auf L’archéologie du savoir und 
Foucaults frühe Konzeption der Aussage, einen Akt der parrhesia, sofern er 
in Archiven Spuren hinterlässt, als Neustiftung einer Form der »Äußerungs-
modalität« (modalité énonciative)58 ansehen: Andere Formen des dire-vrai und 
gerade auch die kanonische Wahrheitsliebe der Philosophie und der Wissen-
schaften vermögen diese in späteren Zeiten zu zitieren. Aber auch der Epo-
chenbruch zwischen den Diskursformationen der Klassik und der Moderne 
und die Frage nach dem Menschen aus Les mots et les choses ist berührt. Steht 
die parrhesia für die Dimension einer – nicht Diskurspragmatik, sondern »Dra-

heit. Die Regierung des Selbst und der anderen II. Vorlesungen am Collège de France 

1983/84. Berlin: Suhrkamp 2010, 15 (frz. 5). 

55  |  Foucault, Der Mut zur Wahrheit, a.a.O., 15 (frz. 4).

56  |  Zu Implikationen der von Foucault skizzier ten Geschichte der Veridiktionsformen 

als Geschichte (auch) der Freiheit: Petra Gehring/Andreas Gelhard (Hg.): Parrhesia. 

Foucault und Der Mut zur Wahrheit: philosophisch, philologisch, politisch. Berlin, Zü-

rich: diaphanes 2012.

57  |  Michel Foucault:  Le Gouvernement de soi et des autres. Cours au Collège de 

France. 1982-1983. Paris: Gallimard 2008; dt. Die Regierung des Selbst und der an-

deren. Vorlesungen am Collège de France 1982/83. Frankfur t a.M.: Suhrkamp 2009, 

93 (frz. 63).

58  |  Vgl. Michel Foucault: L’Archéologie du savoir. Paris: Gallimard 1969; dt. Archäo-

logie des Wissens (1969). Frankfur t a.M.: Suhrkamp 1973, 75ff. (frz. 68ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 209

matik« von Diskursen59, so ist damit auch ein neues wissensgeschichtliches 
Suchbild vorgeschlagen: eine andere Form des epochalen sowie Epochen dann 
auch fundierenden Potentials der Sprache. Mit der Entdeckung der Formen 
möglicher zur Veridiktion gehöriger Subjekt-Haltungen (sowie der Ordnun-
gen, die solche Formen festlegen) legt Foucault frei, dass Sprache den Men-
schen nicht nur als fundierende Instanz nicht benötigt, sondern (auch gerade: 
wahrheitsfähige) Aussage- und Subjektpositionen in einer enorm tragfähigen 
Weise stiften und stabilisieren kann: in einem Raum von Diskursen und als 
Raum von Diskursen, in welchen jemand gerade nicht von sich, sondern nur 
›als‹ jemand von der Wahrheit zu sprechen sucht. Was Anerkennung findet.

Damit ist die anthropologische Perspektive noch ein Stück weiter auf Ab-
stand gerückt. Die Sprache aber, hier: als Performanz, als Beglaubigungsakt, 
ist als Vermittlerin von Formen einer auch institutionell tragfähigen Weltge-
wissheit erkannt, einer kollektiven Gewissheit, welche, was ihren Wirklich-
keitswert angeht, materialen Ontologien mindestens ebenbürtig ist. So kann 
es in Die Regierung des Selbst und der anderen heißen, die Geschichte des Den-
kens müsse »als Geschichte der Ontologien verstanden werden, die auf ein 
Prinzip der Freiheit bezogen wäre, wobei die Freiheit nicht als Recht zu sein 
(un droit à être), sondern als Fähigkeit des Handelns (une capacité de faire) be-
stimmt wird.«60 Der Standpunkt der Freiheit ist daher ein Sprechpunkt – und 
zwar einer. Einen solchen ›wahren‹ Punkt gewährte und gewährt die Berufung 
auf ›den Menschen‹, jedenfalls der wissenschaftlichen Erkenntnispraxis nicht. 
Ob die Epoche der Klassik ihn besaß, kann letztlich offen bleiben. Jedenfalls 
aber gewinnt der Gedanke, dass man vom ›Menschen‹ ablassen muss, um sich 
auf die Sprache als Medium wirklicher Wahrheit neu zu konzentrieren, im 
Zuge von Foucaults Antike-Lektüren weiter an Plausibilität. 

59  |  Foucault, Die Regierung des Selbst und der anderen, 97 (frz. 66).

60  |  Foucault, Die Regierung des Selbst und der anderen, 390 (frz. 286).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring210

5.

Zum Abschluss der unvermeidliche Rückblick auf Foucaults Prognose. Lag sie 
falsch? Ihre gleißende Provokationswirkung ist dem matten Glanz einer klassi-
schen These gewichen und mindestens die methodische Perspektive, radikale 
Historisierung des wissenschaftlichen Wissens einschließlich der Realitäten 
und Realia für die es steht, scheint in der Forschung wie im öffentlichen Be-
wusstsein angekommen. Auch in den Sozialwissenschaften und Cultural Stu-
dies findet man das, was aus Les mots et les choses zu lernen zu sein schien, unter 
dem großen Obertitel Sozialkonstruktivismus verbucht. Heißt dies aber, dass 
es heute anachronistisch ist, Anthropologie erstens derart scharf als begrenz-
tes, temporäres Epochenanliegen aufzufassen, und zweitens, sie derart grund-
sätzlich zu attackieren, wie Foucault es tat? Und kann drittens die wissen-
schaftskritische Stoßrichtung — Stichwort hier nicht nur ›Mensch‹, sondern 
zugleich eben auch ›Sprache‹ (und letztlich: ›Methoden‹) — tatsächlich als er-
ledigt betrachtet werden? Zwar haben inzwischen Wissenschaftsphilosophie, 
Wissensgeschichte, Science and Technology Studies sowie überhaupt historisie-
rende Kritikstile relativierende Gesten nach Foucaultschem Vorbild geradezu 
zum Stilideal erhoben. Kaum jemand aber wird nach wie vor, wie Foucault in 
Les mots et les choses es tat, eine die westlichen Wissenschaften dauerhaft in 
eine Schräglage versetzende Fehlentwicklung konstatieren. So setzen die Wis-
senschaften in ihrer modernen Formation ihren Siegeszug ungehindert fort. 
Gerade die Bio- und Technikwissenschaften können mit schwachen, nurmehr 
pragmatisch eingeführten Anthropologismen sowie mit neuen, offeneren An-
thropologien (durchlässige Mensch-Tiergrenze, Mensch-Maschine-Schnitt-
stellen) augenscheinlich bestens leben.

Nimmt man die inhaltliche Botschaft von Foucault – was den Prognose-
wert der bewusst riskanten, in der Sache ja aber durchaus vorsichtigen Ana-
lyse angeht — ernst, dann wäre freilich gerade die vermeintliche Persistenz der 
modernen Wissenschaftsformation genauer zu betrachten. Der abgeschaffte 
Mensch scheint geradezu der stabilere zu sein. Wohin trieb in den inzwischen 
verstrichenen Jahrzehnten jedoch das menschenwissenschaftliche Gefüge und 
ist es nicht vor allem die Tatsache, dass, bildlich gesprochen, die Welt sich wei-
terdreht, welche sowohl die Verteidiger ›des Menschen‹ als auch jene, die im 
Namen Foucaults naiven Anthropologismen (zu Recht) entgegentreten, derart 
sicher sein lässt, dass das Gesicht aus Sand nicht bereits verschwunden ist?

Foucaults Anthropologiekritik lädt zur Neudiskussion ein, denn das starke 
Schlussbild, das ihr so viel Aufmerksamkeit bescherte, überlagert das Sachpro-
blem. Die Breite der Diagnose wurde verkannt, die Frage, wie die historischen 
Alternativen — und sei es nur gedanklich — aussehen, auf welche jenes Entwe-
der-Oder in Sachen Mensch und Sprache seinerzeit abzielte, hat die Forschung 
nicht ernstlich weiterverfolgt. Ebenso fehlt bis heute eine die Mikrologien der 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 211

sozialwissenschaftlichen, akteursorientierten Laborforschung übersteigende 
Zeitgeschichte, die unter der Verwendung der Werkzeuge, die Foucault erprobt 
hat, das 20. Jahrhundert in Angriff nimmt. Auf welcher Ebene also der Analyse 
aktuell zu begegnen wäre bleibt unklar. Womöglich hat sich das Schicksal der 
Humanwissenschaften längst entschieden, auch wenn die Vokabel ›Mensch‹ 
in Hochglanzmagazinen weiterlebt, wie ja auch von ›Natur‹ und ›Gott‹ immer 
einmal wieder neu zu lesen ist.

Könnte es also sein, dass eine epochale Verschiebung stattfand, dass der 
Mensch inzwischen verschwand? Wir würden es nicht wissen, selbst wenn es 
so wäre. Denn danach fragen wir nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839429563-012 - am 14.02.2026, 07:58:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

