
Weltspiel und Spielwelt.

Eugen Finks symbolische Kosmologie

Thomas Franz

»Welt« ist eines der drei konstitutiven Leitthemen abendländischer
Philosophie. Mit der Gottesfrage und der Frage nach dem Menschen
konturiert die kosmologische Frage das Ganze philosophischen Fra-
gens. Gleichwohl ist das Leitthema »Welt« nicht in gleicher Weise ex-
plizit thematisiert wie die Leitideen »Gott« und »Mensch«. Das Den-
ken der Welt ist zumeist, um eine Unterscheidung Finks aufzugreifen,
nur in operativen Begriffen präsent. Paradigmatisch hierfür steht am
Beginn der Neuzeit das nie geschriebene Werk »De mundo« des René
Descartes. Bei seinen Vor-Denkern wie Nikolaus von Kues und Giorda-
no Bruno und seinen Nach-Denkern wie Baruch de Spinoza und Leib-
niz bleibt die Thematisierung der Welt eingebunden in die ontotheolo-
gische Tradition, folgt man der Interpretation Martin Heideggers. Es
bedarf demnach weniger einer Destruktion des abendländischen Den-
kens als einer »apokryphen Denkgeschichte«, um die philosophische
Bedeutung der Kosmologie zu eruieren.1 Die Welt wird in der Neuzeit
daher ausdrücklich zum Thema der mathematisierbaren Naturwissen-
schaften, wie sie von Isaac Newton in seinen Philosophiae naturalis
principa mathematica grundgelegt und am Beginn des 20. Jahrhun-
derts durch Albert Einstein mit seinen Kosmologischen Betrachtungen
zur Allgemeinen Relativitätstheorie von 1917 erneuert werden. Ein-
stein ist damit der wichtigste Initiator heutiger physikalischer Kosmo-
logie. Innerhalb der Philosophie des 20. Jahrhunderts gehört Eugen
Fink2 zweifelsohne zu den Denkern, die die Frage nach einer philoso-
phischen Kosmologie am entschiedensten gestellt haben. In einem ers-

250

1 Vgl. hierzu die umfangreiche Studie des Fink-Schülers Heinrich Rombach in Rom-
bach 1981, bes. Band 1, 11–56. Rombach führt für das Weltthema einen eigenen onto-
logischen Grundbegriff, den des Systems ein, um die, wenn auch verdeckte, philosophi-
sche Grundlagendiskussion für die neuzeitliche Naturwissenschaft herauszuarbeiten.
2 Der Stand der internationalen Fink-Rezeption zu den vielfältigen Aspekten des Ge-
samtwerkes ist dokumentiert in Böhmer 2006.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten Schritt soll aufgezeigt werden, wie sich das Weltthema für Fink mit
und gegen die Phänomenologien Edmund Husserls und Martin Hei-
deggers herauskristallisiert hat. Zweitens soll die Bedeutung des
Spielphänomens als dem exponiertesten Weltsymbol in der Philoso-
phie Eugen Finks aufgezeigt werden. Abschließend wird es um opera-
tive Aspekte in Finks Denken gehen, um weiterführende Perspektiven
seines Denkens anzudeuten.

1. Unterwegs zu einer Phänomenologie und Kosmologie
des Spiels

Eugen Finks Denken exponiert sich als eine philosophische Erörterung
des Weltproblems im Gefolge der phänomenologischen Neuorientie-
rung, deren darin geführte Kritik an den neuzeitlichen Naturwissen-
schaften eingeschlossen. Charakteristisch für das Denken Finks ist die
gleichzeitige »Nähe und Distanz« zu den Phänomenologien Edmund
Husserls wie Martin Heideggers.

Die philosophische und menschliche Nähe zu Husserl in dessen
letzten Lebensjahren hindert Fink nicht an einer Infragestellung der
transzendentalphänomenologischen Grundlagen der husserlschen Phi-
losophie. Insbesondere die neuerdings durch Ronald Bruzina akribisch
unter der Kennzeichnung »Phänomenologische Werkstatt« editierten
Texte aus der Zeit der Zusammenarbeit zwischen Husserl und Fink
verdeutlichen eindeutiger noch als die publizierten Texte Finks aus
den 1930er-Jahren (vgl. Fink 1966) bereits die anfängliche Heraus-
arbeitung eines eigenen philosophischen Profils, das die Welt als zen-
trales Thema des gesamten finkschen Denkens anzeigt. Bereits in
einem frühen Text von 1931 findet sich folgende Kritik an der trans-
zendentalen Phänomenologie: »Husserls ›Welt‹-Begriff ist ›reflexions-
philosophisch‹ und überdies binnenweltlich orientiert.« (Fink 2006,
418 f.) Die Kritik an der binnenweltlichen Orientierung des Weltthe-
mas führt Fink zu Kants Weltbewusstsein in der Ideenlehre, das eben
kein Bewusstsein von Binnenweltlichem ist. So verwundert nicht, dass
sich in den Notizen Finks Pläne zu einer Habilitationsschrift finden,
die diese Differenz von Welt und Binnenweltlichem in Gefolge Kants
zum Thema machen wollte.

251

Weltspiel und Spielwelt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Weltbewußtsein und Weltganzheit. Phänomenologische Untersuchungen am
Leitfaden des Antinomieproblems. Grundthese: Die kantische Unterscheidung
von konstitutivem Gebrauch der Kategorien und dem regulativen Gebrauch der
›Ideen‹ ist ein Index für eine zwiefache phänomenologische ›Konstitution‹ :
Gegenstandsbewußtsein und Weltbewußtsein. Kants ›Grundsätze des reinen
Verstandes‹ betreffen Indizes gegenstands-konstitutiver Probleme, die ›Ideen‹
dagegen weltganzheit-konstitutive. Oder anders gesagt, die ›Kategorien‹ sind
ontologisch-transzendentale Bestimmungen, die ›Ideen‹ kosmologisch-trans-
zendentale. Aufgabe einer phänomenologischen konstitutiven Analytik.« (Fink
2008, 308)

Da eine dezidierte Analyse der bisher erschienenen zwei Bände der
Phänomenologischen Werkstatt nicht möglich ist, sei mit diesen bei-
den Hinweisen festgehalten, dass die Problematisierung der Weltfrage
bereits in den 1930er-Jahren durch die im späteren Denken weiterhin
ausgefaltete Differenzierung von Welt und Binnenweltlichem zum
Tragen kommt.

»Die Aufgabe einer phänomenologischen konstitutiven Analytik«
wird jedoch nicht in einem, wenn auch in Welt und Binnenweltlichem
gedoppelten transzendentalphilosophischen Entwurf ausgearbeitet,
sondern auf dem Boden und in Fortführung der ontologischen Phäno-
menologie Martin Heideggers durchgeführt. Es ist die Todesproblema-
tik, die die Extramundaneität der transzendentalen Subjektivität auf
die Mundaneität menschlicher Existenz zurückwirft. Die von Heideg-
ger zum Thema gemachte Endlichkeit des menschlichen Daseins führt
zur Infragestellung der transzendentalen Subjektivität. Mit der ausge-
wiesenen ontologischen Differenz von Sein und Seiendem in Heideg-
gers Denken wird die – bereits unter transzendentalphilosophischen
Vorzeichen vollzogene – Differenz zur konstitutiven Grundunterschei-
dung von Welt und Binnenweltlichem in Finks Philosophie ontologisch
begründet. Und es ist der Mensch, jenes seinsverstehende Seiende, das
Heidegger in der Existenzialanalytik von Sein und Zeit erörtert, wel-
ches zum verstehensmäßigen Schlüssel auch der Welt im finkschen
Sinne wird.

Was sich in Eugen Finks Denken in den Notizen der 1930er-Jahre
anbahnt, wird in den veröffentlichen Schriften nach 1945 konzep-
tionell ausgeführt. Diese gehen zum großen Teil auf Vorlesungs-
manuskripte zurück, die das Ergebnis eines sich immer mehr und mehr
entfaltenden Gedankenfeldes präsentieren, das in der Freiburger Lehr-
tätigkeit Finks seit 1946 von je unterschiedlichen Seiten erarbeitet und

252

Thomas Franz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vertieft wurde. Die zu Lebzeiten wie posthum publizierten Texte sind
als Vorlesungsmanuskripte dem universitären Semesterverlauf ge-
schuldet und vermögen nur jeweils einen Teilbereich seines Denkens,
sei es die ontologisch-kosmologische, sei es die anthropologische, sei es
die pädagogische Fragestellung, nie das Ganze zur Darstellung bringen.
Stets geht es jedoch um die Zuordnung von Welt und Mensch.

Eugen Finks Denken steht dezidiert auf dem Boden der ontologi-
schen Phänomenologie Martin Heideggers.3 Wie zu Heideggers Den-
ken gehört daher auch zum Philosophieren Eugen Finks die kritische
Auseinandersetzung mit der abendländischen Tradition. Es ist aber we-
niger eine Destruktion der Seinsvergessenheit abendländischer Meta-
physik, sondern – in der rombachschen Diktion – eine »apokryphe«,
restruktive Hochinterpretation kosmologischer Momente in der Meta-
physik. Wie in vielen anderen Detailfragen zeigt sich trotz der konzep-
tionellen »Nähe« zu Heideggers ontologischem Denken die profilierte
»Distanz« des kosmologischen Denkens Eugen Finks.

Ein wichtiger Schritt in der Erarbeitung der symbolischen Kosmo-
logie Eugen Finks stellt meines Erachtens die Vorlesung vom Winter-
semester 1950/1951 Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen
Erfahrung dar, die unter dem gleich lautenden Titel zwei Jahre nach
Finks Tod 1977 publiziert wurde. Das Problem der gegenwärtigen on-
tologischen Erfahrung wird in einer Analyse wie Auseinandersetzung
der ontologischen Grundbegriffe der Philosophien Hegels und Heideg-
gers betrieben. Der erste Teil von Sein und Mensch besteht in einer
Analyse der ontologischen Begrifflichkeit der hegelschen Metaphysik.
Die polare Begrifflichkeit von Substanz und Subjekt, Ansichsein und
Fürsichsein verweist nach Fink auf eine grundsätzliche Polarität und
macht den ontologischen Widerspruch, der das Ganze der Wirklichkeit
konstituiert, deutlich. Die ontologische Spannung und die Differenz
dieser Begriffspaare werden bei Hegel jedoch dialektisch aufgehoben
in das An-und-Fürsichsein. Damit verbleibt Hegel nach Fink in den
Bahnen einer dingontologisch ausgerichteten Metaphysik.

»Was Hegel notwendig ungesagt lassen muß, weil er noch in der Blickbahn auf
die binnenweltlichen Dinge gefesselt bleibt und immer um den Absprung von
dieser Blickbahn ringt, ist dies: mit dem An-und-Fürsichsein, dem Absoluten,

253

Weltspiel und Spielwelt

3 Zur konzeptionellen Differenz zwischen der transzendentalen und der ontologischen
Phänomenologie vgl. die aus einer strukturphänomenologischen Perspektive verfasste
Studie Rombach 1980.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


denkt Hegel unausdrücklich und ungesagt das einheitliche Ganze des Seins,
seine Lichtung und Verbergung, denkt er die Welt als das Verschlossene der
Erde und das Offene des Himmels.« (Fink 1977, 184–185)

Das Ganze des Seins besteht in der differenten Doppelung von Ansich
und Fürsich, von Lichtung und Verbergung, von Verschlossenheit der
Erde und Offenheit des Himmels. Diese Doppelung kann laut Fink
nicht dialektisch in einer letzten Synthese aufgehoben werden, son-
dern bleibt dialektisch im Widerspruch, ist »gegenwendig«, nicht syn-
thetisch konstituiert.

Mit der Kategorie der Gegenwendigkeit wird im differenzierten
Rückgriff auf Hegel das dialektische Moment in die ontologische Phä-
nomenologie eingebaut. Damit lässt sich auch Martin Heideggers
»Kehre« der 1930er-Jahre, die Wende von einem existenzialontologi-
schen zu einem seingeschichtlichen und -geschicklichen Denken, die
Wende von der emphathischen Entschlossenheit des In-der Welt-Seins
des Daseins in seinem Entwurf schließlich hin zur Gelassenheit im
Erwarten des Ereignisses im Spätwerk in ihrer Dialektik fassen. Sie
charakterisieren nicht nur die Chronologie eines Denkwegs, sondern
die Dialektik von Sein und Existenz, mit Fink gesprochen von Welt
und Mensch. Die Kehrung der Problemstellung in Heideggers Denk-
weg in der Frage von Sein und Dasein ist der konzeptionelle Hinter-
grund der gedoppelten Spannung zwischen Anthropologie und Kosmo-
logie im Werk Finks. Die ontologische Erfahrung der Gegenwart ist die
Erfahrung der Welt, nicht die Erfahrung des Dings, durch die die Me-
taphysik geprägt ist.

So besteht der zweite Teil von Sein und Mensch durch die Aus-
einandersetzung mit Heideggers Denken – als dem entscheidenden
Durchbruch dieser neuen ontologischen Erfahrung – im Aufzeigen
der nachmetaphysischen, kosmologischen Epoche. Heideggers Kritik
an der ontotheologischen Metaphysik ist eine Kritik an deren dingon-
tologischer Ausrichtung. Das Seiende und nicht das Sein wird darin
bedacht. Selbst das Absolute, Gott, ist ein höchstes Seiendes. Heideg-
gers Analyse der Seinsvergessenheit und seine Kritik an der Ding-
ontologie eröffnen die Wende hin zur Kosmologie. Die ontologische
Erfahrung zeigt sich jedoch als dialektische Kosmologie. Es ist die Ge-
genwendigkeit von Verbergen und Entbergen, von Himmel und Erde,
von Welt und Binnenweltlichem, von Welt und Mensch. Zur kosmo-
logischen Dialektik gehört auch, dass die Philosophie nicht nur das

254

Thomas Franz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sein, sondern auch das Nichts bedenkt. Das Ganze der Welt besteht in
deren Gegenwendigkeit. Sein und Mensch versteht sich als Exponie-
rung der Fragestellung des finkschen Denkens.

»Die Vorlesung hat uns bis dahin geführt, wo eine solche Dialektik in Gang
gebracht werden müsste, – wo ein Weltdenken überhaupt erst zu beginnen hät-
te. Wir sind in den Vorerörterungen des Problems von ›Sein und Mensch‹ ste-
ckengeblieben. Wir haben weder den Bezug des Seins zum Menschen überhaupt
geklärt, noch die aus solchem Bezug mögliche und notwendige ›Erfahrung‹
wirklich durchlaufen. Wir stehen noch ganz am Anfang. Gleichwohl ist das
nicht nichts; unsere Besinnung ist nicht vergeblich gewesen, wenn wir nunmehr
wissen, wo wir anfangen können. Das Schwerste in der Philosophie ist das Ler-
nen und Lehren des Anfangs.« (Fink 1977, 322)

Markiert Sein und Mensch den Anfang der Problemexponierung einer
nachmetaphysischen Kosmologie aus einer philosophiegeschichtlichen
Perspektive, so bilden die nachfolgenden Vorlesungstexte die Ausarbei-
tung des Bezugs von Sein und Mensch aus einer anthropologischen
Perspektive. Wie das Dasein bei Heidegger in seinem verstehenden Be-
zug existiert, so ist auch der Mensch in seinem Existenzvollzug und
Existenzverstehen der Schlüssel zum Verstehen der Welt bei Eugen
Fink. Eine ausgearbeitete Anthropologie liegt in Grundphänomene
des menschlichen Daseins vor, einer Vorlesung vom Sommersemester
1955. Darin wird die Existenzdialektik des menschlichen Daseins erar-
beitet, die aus der phänomenologischen Analyse der fünf anthropolo-
gischen Grundphänomene Liebe und Tod, Arbeit und Herrschaft und
Spiel besteht. »Die Grundverfassung unserer endlichen Existenz um-
zirkt diese fünf Lebensdimensionen.« (Fink 1979, 424) In diesen
Grundphänomenen verhält sich der Mensch verstehend zu sich selbst
und darin zu den Dingen, jedoch noch vor allem Selbstverhältnis ver-
hält er sich zu Sein und Welt, da er ein weltoffenes, ekstatisches Wesen
ist. In kritischer Distanz zu Heidegger sind die Grundphänomene des
menschlichen Daseins eine materiale Existenzanalyse. »Der Mensch ist
eben nicht nur formell ›ein Verhältnis zum Sein als Sein‹, er ist dies in
der Seinsweise der Liebe und des Kampfes, der Arbeit und des Spiels.«
(Ebd. 442) Da alle fünf Grundphänomene als gleichursprüngliche und
unableitbare anthropologische Seinsweisen des weltoffenen Menschen
fungieren, sind sie gleichermaßen prädestiniert für das Verstehen der
Welt als des Ganzen der Wirklichkeit, aus der alles Seiende hervor-
kommt und zurückgeht. »Die Arbeit, das Spiel, die Liebe, der Kampf
und der Menschentod können überhaupt zu wesenhaften Weltsym-

255

Weltspiel und Spielwelt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bolen des Denkens werden, weil sie insgesamt gerade im Weltbezug
des Daseins gründen.« (Ebd. 452)

Zwar sind alle gleichursprünglich, doch lassen sich Unterschiede
ausmachen. Liebe und Tod sind die panischen Grundphänomene, die
auf die »naturale« Dimension von Leben und Tod verweisen, Arbeit
und Herrschaft sind die individuellen Grundphänomene, die die Ge-
schichtsmächtigkeit des Menschen verdeutlichen. Das fünfte Grund-
phänomen Spiel hat jedoch eine »umgreifende Struktur«. »Das Ver-
hältnis des Spiels zu den anderen Grundphänomenen ist nicht nur das
einer Nachbarschaft und wechselseitigen Bezogenheit wie bei Arbeit
und Kampf oder bei Liebe und Tod. Das Spiel umfaßt und umgreift alle
anderen […].« (Ebd. 401) Im Spiel verhält sich der Mensch zu seinem
verhältnishaften Sein in einer präreflexiven Weise. Daher ist ein Ver-
stehen von Spiel nicht begrifflich, sondern symbolisch. Demzufolge
firmiert das Spiel in originärer Weise als das Weltsymbol par excellen-
ce in Finks Denken.

2. Anthropologie und Kosmologie des Spiels

Das Spiel als anthropologische und kosmologische Größe nimmt im
finkschen Denken – bei aller Betonung der Gleichwertigkeit der fünf
Grundphänomene – eine Sonderstellung ein. Dies hat einmal philo-
sophiegeschichtliche Gründe. Neben Hegel spielen die »Dialektiker«
Heraklit und Nietzsche gerade im Hinblick auf die Stellung des Spiel-
phänomens im Denken Finks eine herausragende Rolle. Vor der Etab-
lierung des metaphysischen Denkens und am Ende der Metaphysik
steht jeweils ein Denker des Spiels. Auf diesen Zusammenhang ver-
weist Fink bereits in der Heraklit-Analyse der Vorlesung vom Winter-
semester 1947/1948 Grundfragen der antiken Philosophie im Blick auf
das Fragment 52: »›Die Zeit ist ein Knabe, der spielt, hin und her die
Brettsteine setzt, die Königsherrschaft des Kindes.‹ Dieses Fragment
trägt im wesentlichen Nietzsches ganze Heraklitdeutung: Bei aller
Falschheit seiner Interpretation verrät doch Nietzsche hier wieder sei-
nen unerhörten Sinn für wesentlichen Geist.« (Fink 1985, 182) Die
Welt als die ontologische Erfahrung eines nachmetaphysischen Den-
kens ist Dreh- und Angelpunkt der Philosophie Finks. Nietzsches Phi-
losophie, Finks wohl populärstes Buch, endet mit einem Zitat des
Dionysos-Dithyrambus »Ruhm und Ewigkeit«, auf den Fink das

256

Thomas Franz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gesamtwerk Nietzsches programmatisch fokussiert. Fink merkt an,
dass »Nietzsche die wesentliche Existenzerfahrung seines Dichtens
und Denkens […] als den kosmischen Einklang von Mensch und Welt
im Spiel der Notwendigkeit« (Fink 1992, 189) beschreibt. Die heraus-
ragende Bedeutung des Spielphänomens im Gesamtwerk zeigt sich in
eigenständigen Publikationen wie Oase des Glücks. Gedanken zu einer
Ontologie des Spiels von 1957 oder in der für einen Philosophen un-
gewöhnlichen Publikation von 1969 Mode – ein verführerisches Spiel.
Dem Zusammenhang von phänomenologischer Spielanalyse, die in der
Vorlesung Grundphänomene des menschlichen Daseins im Rahmen
einer existenzialdialektischen Anthropologie erarbeitet wurde, und
der Weltfrage widmet sich die Vorlesung vom Sommersemester 1957,
Das menschliche und weltliche Problem des Spiels. Diese Vorlesung
bildet die Grundlage für das 1960 erschienene Buch Spiel als Weltsym-
bol, das die symbolische Kosmologie Finks darlegt.

Der Weltbezug des Menschen ist die zentrale Herausforderung
der Gegenwart, den die Philosophie nach Fink zu klären hat. Es ist
gerade das Spiel, also jenes Grundphänomen, das sich in seiner Lebens-
unmittelbarkeit am meisten der »Arbeit des Begriffs« entzieht und
gerade darin zur philosophischen Reflexion herausfordert. »In einer
Erörterung des Spieles gewinnen wir vielleicht jene begrifflichen
Denkmittel, um Unterschied und Zusammengehörigkeit von Mensch
und Welt ursprünglich zu begreifen.« (Fink 1960, 18)

Die Übertragbarkeit des anthropologischen Phänomens Spiel auf
die Welt stellt ein philosophisches Problem ersten Ranges dar, denn das
Welt-Spiel ist ja kein Phänomen wie das Menschenspiel, lässt sich also
phänomenologisch nicht erheben, sondern ist ein spekulativer Gedan-
ke. Zwischen dem Menschen als binnenweltlichem, endlichem Wesen
und der Welt besteht die kosmologische Differenz. Wenn es denn als
kosmisches Symbol zutreffend ist, muss die Zuordnung von Mensch
und Welt geklärt sein, um zu vermeiden, dass sich dahinter kein exis-
tenzialer Weltbegriff verbirgt, der die Welt vom Menschen her be-
greift. Solche existenzialen Weltbegriffe liegen für Fink etwa bei Kant,
Husserl und insbesondere bei Heidegger vor. »Die Welt ist kein an-
thropologischer Befund, keine Existenzstruktur des menschlichen Da-
seins. Wohl aber ist der Mensch das einzige von allen in der Erschei-
nung sich zeigenden Wesen, das nicht bloß um die Welt weiß, sie
vielmehr als Inbegriff und Urgrund aller Dinge weiß.« (Fink 1979, 450)
Die Welt ist in besonderer Weise dem binnenweltlichen Menschen zu-

257

Weltspiel und Spielwelt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gewandt und deswegen auch »menschlich«. Sie ist »menschlich«, weil
der Mensch »weltlich« ist in seiner ursprünglichen Offenheit zur Welt.
Die Welt ist der Zeit-Raum des Erscheinens aller binnenweltlichen
Dinge. Um dieses Erscheinen zu verstehen, bedarf es des Spiels. Denn
ursprünglicher als das Spiel des Menschen ist das Spiel der Welt, aus
dem alle Dinge hervorkommen und in das sie zurückkehren.

Die Weltfrage besitzt eine zentrale Stellung für das nachmetaphy-
sische Denken, denn die abendländische Metaphysik zeichnet sich
durch Weltvergessenheit aus. Um das Spiel in seiner Bedeutung als
Weltsymbol zu verstehen, arbeitet sich Fink deswegen in Spiel als
Weltsymbol an der Spielauffassung der Metaphysik ab. Obwohl die
Metaphysik den Menschen als vernünftiges und sprachliches Wesen
versteht, gebraucht sie anthropologische Modelle, die elementarer sind
als Vernunft und Sprache. Dahinter steckt die methodologische Ein-
sicht, die das ganze finksche Werk durchzieht, dass das Denken bei der
Thematisierung seiner Gedanken thematische Begriffe und Modelle
exponiert, gleichermaßen aber auch mit unthematischen Begriffen
und Modellen operiert.4 »In der Bildung der thematischen Begriffe
gebrauchen die schöpferischen Denker andere Begriffe und Denk-
modelle, sie operieren mit intellektuellen Schemata, die sie gar nicht
zu einer gegenständlichen Fixierung bringen. Sie denken durch be-
stimmte Denkvorstellungen hindurch auf die für sie wesentlichen the-
matischen Grundbegriffe hin.« (Fink 1976, 185 f.)

Ein solches operatives Denkmodell ist auch das Spiel in der plato-
nischen Metaphysik, dessen Repräsentanten die Dichter sind. Platons
Dichterkritik steht exemplarisch für die metaphysische Auffassung des
Spiels. Die Grundentscheidung Platons, die Wirklichkeit in einen sinn-
lichen und geistigen Bereich zu unterscheiden, wobei der sinnliche Be-
reich die unvollkommene Nachahmung des intelligiblen Bereichs ist,
die reale endliche Wirklichkeit nur ein gespiegeltes Abbild der eigent-
lichen Wirklichkeit der Ideen, hat für das Spiel und seiner Nichtbeach-
tung in der abendländischen Tradition weit reichende Folgen. Die
Erkenntnis der Ideen obliegt den Philosophen, deren begriffliche Re-
flexion die eigentliche Wirklichkeitserkenntnis darstellt. Alle anderen
Formen von Wirklichkeitserkenntnis müssen sich mit dem Schein und
dem Abbild begnügen, so auch die Dichter. Ihr Anspruch, in der Insze-

258

Thomas Franz

4 Vgl. hierzu den programmatischen Beitrag »Operative Begriffe in Husserls Phänome-
nologie« in: Fink 1976, 180–204.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nierung des schönen Scheins der Komödien und Tragödien Erkenntnis
zu gewinnen, ist zum Scheitern verurteilt, da sie sich ja auf die Nach-
ahmung der sinnlichen Welt konzentrieren, die ja selbst eine Nach-
ahmung der idealen Wirklichkeit ist. So ist die Dichtung eine doppelte
Nachahmung, eine doppelte Spiegelung.

Die Konsequenz aus der platonischen Grundunterscheidung ist die
Betonung der Vernunft in der abendländischen Tradition zulasten aller
realen Lebensvollzüge wie dem Existenzvollzug des Spiels. Gleichwohl
ist das Spiel durch die Hintertür operativ auch in Platons Denken prä-
sent. Platons Philosophie ist ja für Fink selbst ein Gedankenspiel, eine
Dichtung von Begriffen, voller sokratischer Ironie, voller maskenhafter
Züge. Es ist aber gerade dies, was Platon in seiner Dichterkritik abwer-
tet und entzaubert. Das Spiel als Abbild eines realen Urbildes, erläutert
am Spiegelbild, wird dem Spiel nicht gerecht. Es geht im Spiel nicht um
die Nachahmung einer eigentlichen ernsten Realität. Es geht im Spiel
um das Produzieren einer scheinhaften Spielwelt, die nicht in einem
Resultat endet, sondern im Spielen selbst besteht. »Spielen ist als Pro-
duzieren von spielweltlichem Schein. Die Spielproduktion geht primär
auf den Menschen selbst, ist ein Vollzugverhalten zu einer ständig ge-
bildeten Unwirklichkeitssphäre menschlicher Rollen, – geht nur mittel-
bar auf Sachen in ihrer Inanspruchnahme als Spielzeuge.« (Fink 1960,
111). Der zentrale Grundzug des Spiels ist der spielweltliche Schein, die
Unwirklichkeit, das Als-ob, das aber im Spiel selber Realität ist. Alles
ist in diesen spielweltlichen Schein hineingenommen, Menschen als
Spieler und Dinge als Spielzeug und in der Antike selbst die Götter. Im
Spiel verhält sich der Mensch zu seinem verhältnishaften Sein als Ar-
beiter, Liebender, Sterblicher, Herrscher und auch als Spieler. Im Spiel
kann der Mensch auch sich selbst als Spieler spielen. Im Spiel vergegen-
wärtigt sich der Mensch, noch bevor er nachzudenken beginnt und die
Wahrheit seiner Existenz in Begriffe fasst. Das Spiel ist damit in einer
ursprünglichen und umgreifenden Weise Selbstvollzug und Selbst-
interpretation des menschlichen Daseins und verweist darüber hinaus
auf das zweckfreie Walten der Welt.

Da der Mensch als weltoffenes Wesen in seinem ekstatischen
Weltbezug lebt, ist das Spiel eine elementare Weise des Weltverste-
hens. Die platonische Metaphysik war durch ihre ontologischen
Grundentscheidungen nicht in der Lage, dieses Selbst- und Weltver-
hältnis des Menschen im Spiel zu fassen. In der »kentaurenhaften«
Metaphysik, in welcher der Mensch als Zwitterwesen, halb Tier, halb

259

Weltspiel und Spielwelt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gott, halb sinnlich, halb geistig konzipiert ist, war für eine eigenstän-
dige Explikation des Spiels und für die Weltweisheit der Dichter kein
Platz. »Die Geschichte der Verwandlung der Weltweisheit in eine theo-
logische geprägte Ontologie kommt aber mit der platonisch-aristote-
lischen Stiftung der Metaphysik nicht zu Ende, sondern durchzieht als
untergründige Spannung und als Streit von Weltverschlossenheit und
Weltoffenheit des abendländischen Denkens den Gang der Philosophie
bis heute.« (Ebd. 140)

Der doppelte Abbildcharakter des Spiels in der Metaphysik wird
dem grundlegenden anthropologischen und kosmologischen Charakter
des Spiels nicht gerecht. Das (dichterische) Spiel ist nicht die Nach-
ahmung der Nachahmung eines Bildes, sondern eröffnet Möglichkei-
ten in der Wirklichkeit des spielweltlichen Seins.

Die Abgrenzung von der Metaphysik, die zwar das Spielthema
operativ gebraucht, aber in seiner anthropologischen und kosmologi-
schen Dignität nicht zur Geltung bringt, weil die Vorrangigkeit von
Vernunft und Sprache die Lebensunmittelbarkeit des Spiels – wie auch
die der anderen Grundphänomene5 – in ihrer philosophischen Rele-
vanz verkennt, führt Fink in den Bereich des religiösen Mythos. Dort
stehen reale Lebensvorgänge und ihre Lebensunmittelbarkeit im Vor-
dergrund. Das Spiel gründet menschheitsgeschichtlich in den kulti-
schen Vollzügen, bei denen Fink eine Entwicklung vom Dämonenzau-
ber über die Sakraltechnik hin zum Kultspiel nachzeichnet. So verweist
der Maskenzauber auf den Dämonenglauben der archaischen Zeit. Im
Masken-Spiel tritt der Mensch den Dämonen entgegen, als Spieler
kann er sich ihnen gegenüber behaupten und tritt mit der Maske in
die Unwirklichkeit der Dämonenwelt ein.

Eine zweite Stufe ist die Herausbildung der Sakraltechnik vor al-
lem bei den Initiationsriten. Die rituellen Handlungen sind kein Ab-
bild, sondern repräsentieren als Teil das Ganze, sie sind symbolische
Handlungen, verweisen auf das Ganze, das in sie zurückscheint. Die
sprachliche Anspielung an den Symbolbegriff bei folgender Formulie-
rung ist evident.

»Die Zauberhandlung ist ebensosehr vor-ahmend wie nach-ahmend; sie reprä-
sentiert, doch nicht so wie ein Abbild ein Urbild, sondern wie ein Teil das Ganze.
Zwischen dem Teil und dem Ganzen obwaltet gewissermaßen eine geheimnis-

260

Thomas Franz

5 Neben dem Spielphänomen hat Fink die Abgrenzung zur Metaphysik am ausführ-
lichsten bei der Analyse des Grundphänomens Tod vorgenommen (Fink 1969).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


volle Harmonie. Das Ganze scheint in den Teil zurück und drückt sich im Teil,
wenn auch in einer gebrochenen Weise aus. Auf das Teilstück fällt das Licht des
Ganzen, das Bruchstück ist durch das Ganze ›ergänzt‹.« (Ebd. 168 f.)

Eine dritte Stufe stellt das Kultspiel dar. Der Ursprung des Spiels im
Kult ist für die philosophische Analyse des Spielphänomens von beson-
derer Bedeutung. Es zeigt erstens, dass das Spiel zu den elementaren
Lebensformen des Menschen gehört, zweitens die Positivität des spiel-
weltlichen Scheins und seinen symbolischen Verweischarakter auf eine
Tiefendimensionalität der Wirklichkeit. Drittens wird das Handeln der
Götter selbst als Spiel dargestellt. Damit wird jedoch das eigentliche
Weltspiel verstellt. Die Religionsgeschichte zeigt für Fink eine zuneh-
mende Profanierung des Göttlichen. Diese Profanierung gehört zum
Wesen der Religion, die ja aus der Differenz von heilig und profan
besteht. Diese Profanierung des Göttlichen und das Ende der ontotheo-
logischen Metaphysik machen den Weg frei für das Weltdenken. Ohne
Heideggers Namen explizit zu nennen, stellt Fink diesen noch in die
Tradition der abendländischen Metaphysik. »Wir zweifeln in einer ex-
tremen Skepsis an jedem behaupteten Heroldamt, mag einer im Na-
men Gottes oder als Mund des Seins selbst zu sprechen glauben. Ein
Rest von ›Theologie‹ steckt am Ende auch in allen Philosophemen, die
sich selbst als ›Beauftragungen‹ auffassen.« (Ebd. 204 f.)

So gibt es bei Fink auch nicht den Ruf nach dem rettenden Gott,
sondern die Frage nach dem Weltspiel, die in der Analyse des Men-
schenspiels aufscheint. Das Spiel in der nachmetaphysischen Epoche
ist nicht eine Säkularisierungsform des religiösen Kultspiels. Heilig
und profan sind keine Kennzeichnungen für die Welt. Zwischen der
religiösen Praxis des Kultspiels einerseits wie der Ontotheologie der
Metaphysik und dem Weltdenken andererseits besteht ein fundamen-
taler Bruch.

Für Fink stellt sich nach der Abgrenzung zur Weltdeutung der
Metaphysik wie des Mythos die Frage nach der Weltlichkeit des Spiels.
Er unterscheidet dabei vier Bedeutungen von weltlich: 1. das Binnen-
weltlichsein aller endlichen Seienden; 2. das Walten der Welt selbst;
3. das verstehende Verhalten des Sich-zur-Welt-Verhaltens des Men-
schen und 4. einen diffamierenden Modus des menschlichen Weltauf-
enthalts.

Das Menschenspiel ist im ersten, dritten und vierten Sinn welt-
lich. Denn das Spiel ist das Spiel des binnenweltlichen Seienden

261

Weltspiel und Spielwelt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mensch, der im Unterschied zu anderem Seienden um sein Binnwelt-
lichsein weiß und sich dazu verhält. Im Spiel verhält sich der Mensch
zum Ganzen der Welt, zwar nicht nur im Spiel, sondern auch in den
anderen Grundphänomenen, aber im Spiel doch in einer ausgezeichne-
ten Weise. Der Unterschied zur zweiten Bedeutung von weltlich wird
nachdrücklich unterstrichen.

»Das menschliche Spiel ist die zeitweilige innerweltliche Tätigkeitsweise eines
innerweltlichen Seienden. Solch innerweltliches Tun ist vom Allgeschehen des
Universums abgründig getrennt. […] Und gerade wenn wir schließlich von
einem Spiel der Welt selbst reden wollen, muß zuvor in aller Schroffheit das
Spiel des Menschen, der ja ein innerweltlich Seiendes ist, vom Machten der
All-Macht getrennt und abgeschieden werden. Am Walten der Welt gemessen
ist das Menschenspiel nicht weltlich.« (Ebd. 225)

Wie lassen sich aber die Zusammengehörigkeit von kosmologischem
Weltspiel und anthropologischer Spielwelt und ihre Unterschiedlich-
keit aufzeigen? Dies gelingt Fink mit dem Symbolbegriff. Das Spiel ist
ein Symbol, es ist weder ein Bild noch ein Zeichen, beide beziehen sich
auf Dinge. Die Welt lässt sich aber am Modell der Substanz nicht fas-
sen. Der Symbolbegriff verweist auf die Endlichkeit und Bruchstück-
haftigkeit des Binnenweltlichen und seiner Ergänzungsbedürftigkeit.
Das Symbol verweist auf die Repräsentanz des Universums im End-
lichen, in der das Endliche gerade nicht mit dem Ganzen verschmilzt,
sondern die Rätselhaftigkeit, Endlichkeit und Binnenweltlichkeit des
menschlichen Daseins offengehalten wird. »Im Menschenspiel ge-
schieht die Repräsentanz und die symbolische Wiederholung eines
weit größeren, umfassenderen Spiels, dessen zweideutigen Charakter
wir durch die Tragödie und Komödie des menschlichen Daseins hin-
durch erahnen.« (Ebd. 171) So ist das rätselhafte Walten der Welt ein
Spiel ohne Spieler, durch das alle binnenweltlichen Dinge zum Vor-
schein kommen und wieder vergehen, ins Sein gelangen und ins Nichts
verschwinden.6 In der Spielwelt des Menschen verhält sich dieser eks-
tatisch zum Spiel der Welt, das wiederum in das Menschenspiel zu-
rückscheint. In der Unwirklichkeit, der Scheinhaftigkeit des mensch-
lichen Spiels liegt der Rückschein des Weltspiels. Wie das Spiel keinen
realen Zweck verfolgt, sondern nur um des Produzierens von Schein
geschieht, so ist auch das Spiel der Welt grundlos, ohne Zweck und
Ziel. Diese Grundlosigkeit der Welt scheint zurück in die Zwecklosig-

262

Thomas Franz

6 Vgl. zur ontologisch-kosmologischen Vor-Frage des Phänomen-Begriffs Fink 1958.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keit des Spiels. So wie es im Spiel der Welt keinen Spieler – im Gegen-
satz zum Menschenspiel – gibt, so findet der spielweltliche Schein des
Menschenspiels seine differente Entsprechung im Weltspiel. Denn die-
ses bringt alle Dinge zur Erscheinung. Das Weltspiel ist das Spiel der
Individuation des binnenweltlichen Seienden und seines Verschwin-
dens, das Spiel von Werden und Vergehen, von Hades und Dionysos.
Alles Binnenweltliche ist Spielzeug im Spiel der Welt. Das Spiel ist
kosmisches Symbol, verbindet und trennt das Weltspiel und die Spiel-
welt des Menschen.

Fink erweist sich mit seiner symbolischen Kosmologie, die in dich-
tester Form am Spiel durchgeführt wurde, als ein Philosoph, der nicht
nur Denker, sondern auch Dichter war. In der Analyse des Spiels als
anthropologisches Grundphänomen wie als Weltsymbol und ihrer ge-
genwendigen Dialektik zeigt sich Eugen Fink als ein nachmetaphysi-
scher Denker par excellence.

3. Operative Aspekte in Finks symbolischer Kosmologie

Ausgangspunkt vorliegender Überlegungen war die Exponierung der
finkschen Philosophie in Abgrenzung zu den Phänomenologien Hus-
serls und Heideggers in der Frage nach dem Spiel als geeigneter Grund-
figur einer symbolischen Kosmologie, in der sich die ontologische Er-
fahrung der Gegenwart verdichtet. Es sollte klar geworden sein, dass
Finks Spielanalyse in ihrer Doppelung als kosmologisches Weltspiel
und als Spielwelt des Menschen ohne Zweifel die husserlsche Bewusst-
seinsphänomenologie hinter sich gelassen hat. Trifft dies auch für sein
Verhältnis zu Heidegger zu? Wesentliche Grundlagen des Heidegger-
schen Denkens einer ontologischen Phänomenologie finden sich ja –
wie gezeigt – bei Fink wieder. Und folgt man der 2003 erschienenen
Dissertation von Martina Roesner, Metaphysica Ludens. Das Spiel als
phänomenologische Grundfigur im Denken Martin Heideggers, die die
durchgängige Präsenz der Spielthematik bei Heidegger detailliert
nachzeichnet, so ist auch die Spielanalyse Eugen Finks keine eigentli-
che philosophische Alternative zu Heidegger. Fink geht es allerdings
nicht um eine terminologische Präsenz des Begriffs Spiel, es geht nicht
um die Begriffsspiele der Denker und die Sprachspiele der Dichter, es
geht also nicht um eine philosophieimmanente Reflexion des Spiel-
begriffs. Vernünftigkeit und Sprachlichkeit sind nach Fink nicht die

263

Weltspiel und Spielwelt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


primären Kennzeichnungen des Menschen. Es geht Fink um die exis-
tenzielle Konkretheit und Pluralität des menschlichen Lebensvollzugs,
der erst nachgängig und nachträglich begrifflich reflexiv erfasst werden
kann. Und welche Schwierigkeiten eine solche begriffliche Erfassung
innerhalb der Philosophie mit sich bringt, wird für Fink deutlich, wenn
es darum geht, das Ganze der Welt auf den Begriff zu bringen. Hier
scheitert der Begriff und schlägt die Stunde des Symbols. In der Über-
zeugung, dass für die konkrete Analyse des Menschseins keine abs-
trakt-formale Existenzialität der Ausgangspunkt des Denkens zu sein
hat und dass dies Konsequenzen für die Frage nach der Wirklichkeit im
Ganzen mit sich bringt, erweist sich Finks Denken und Dichten als
materiale Weiterführung der ontologischen Phänomenologie, als dia-
lektisch konfigurierte Existenzialontologie und Kosmologie.

Gleichwohl stellt sich gerade bei einem Denker, der die Endlichkeit
jedes philosophischen Entwurfs und die Vorläufigkeit begrifflicher
Konstruktion explizit thematisiert, die Frage nach seinen eigenen
Schatten, nach den eigenen operativen Begriffen und Modellen, die
im Gebrauch sind, ohne sie zum Thema zu machen. Diese seien ab-
schließend mit wenigen Hinweisen angedeutet.

Ein erstes operatives Modell scheint mir Finks Auffassung von der
mythischen und metaphysischen Fremdinterpretation des Menschen
zu sein. Gerade etwa im Blick auf eine noch ausstehende interkulturel-
le Lektüre des finkschen Denkens ist dies von Bedeutung. Denn die
kosmischen Traditionen Asiens lassen sich ohne das anthropologische
Selbstverständnis der jeweiligen Kulturen und Religionen nicht erfas-
sen. Dies müsste auch von Relevanz für eine philosophische Anthro-
pologie sein. Die asiatischen Konzeptionen negieren ja ausdrücklich
eine Auffassung vom Absoluten im Sinne der Ontotheologie. Finks
Kritik an der Dingontologie könnte die Basis eines interkulturellen Ge-
sprächs sein, das die kosmischen Dimensionen des Menschseins auch
aus europäischer Perspektive in den Blick nimmt. Damit verbunden
stellt sich die Frage nach der eurozentrischen Universalität der Grund-
phänomene oder ihrer je spezifischen kulturellen Prägung.7

Ein zweites operatives Modell stellt die mit Heidegger von Fink
beibehaltene Differenz von Ding und Mensch dar. Damit werden letzt-
lich nicht nur die abendländische Metaphysik, sondern auch die Natur-

264

Thomas Franz

7 Vgl. zur Pluralisierung des Welt- und Erfahrungsbegriffs aus einer strukturphänome-
nologischen Perspektive Stenger 2006.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wissenschaften, die heute wirkmächtige Instanzen anthropologischer
wie kosmologischer Fragestellungen sind, als mögliche Gesprächspart-
ner ausgeblendet. Der Dialog zwischen einer philosophischen Spiel-
konzeption, wie sie Fink vorgelegt hat, und naturwissenschaftlichen
Spieltheorien steht noch aus.

Ein drittes operatives Modell ist die Grundunterscheidung von
Sein und Seiendem in der ontologischen Phänomenologie, die Fink in
die Differenz von Welt und Binnenweltlichen kosmologisch wendet.
Die Metaphysik ist gekennzeichnet durch eine durchgehende substan-
zontologische Auffassung von Wirklichkeit. Bedarf nicht auch eine
nachmetaphysische Wirklichkeitskonzeption einer neu zu fassenden
grundlegenden Ontologie, die konzeptionell gleichermaßen Welt und
Mensch, womöglich auch Gott, thematisch umfasst, jenseits der onto-
logischen bzw. kosmologischen Differenz?8

Eugen Finks Denken und Dichten gehört zu den längst noch nicht
gehobenen Schätzen der phänomenologischen Tradition. Seine grund-
legende Bedeutung für das Denken der Welt wollte dieser Beitrag in
seinen wesentlichen Leitlinien ins Spiel bringen.

Literatur

Böhmer, A. (Hg.) (2006): Eugen Fink. Sozialphilosophie – Anthropologie – Kos-
mologie – Pädagogik – Methodik (Orbis Phaenomenologicus Perspektiven N.F.,
Bd. 12), Würzburg.

Fink, E. (1957): Oase des Glücks. Gedanken zu einer Ontologie des Spiels, Frei-
burg/München.

– (1958): Sein, Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des Phänomen-Begriffs,
Den Haag.

– (1960): Spiel als Weltsymbol, Suttgart.
– (1966): Studien zur Phänomenologie 1930–1939 (Phaenomenologica, Bd. 21),

Den Haag.
– (1969): Mode – ein verführerisches Spiel, Basel.
– (1976): Nähe und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, Frei-

burg/München.
– (1977): Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, hg. v.

E. Schütz u. F.-A. Schwarz, Freiburg/München.

265

Weltspiel und Spielwelt

8 Vgl. hierzu etwa Rombach 1971 und 2003, der nach eigenem Selbstverständnis mit
dem Konzept der Strukturontologie eine solch grundlegende ontologische Basis erarbei-
tet hat: Die Welt als lebendige Struktur.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– (1979), Grundphänomene des menschlichen Daseins, hg. v. E. Schütz u. F.-A.
Schwarz, Freiburg/München.

– (1985): Grundfragen der antiken Philosophie, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
– (61992): Nietzsches Philosophie [1960], Stuttgart u. a.
– (2006): Phänomenologische Werkstatt, Teilband 1: Die Doktorarbeit und erste

Assistenzjahre bei Husserl (EFGA 3/1), hg. v. R. Bruzina, Freiburg/München.
– (2008): Phänomenologische Werkstatt, Teilband 2: Die Bernauer Zeitmanu-

skripte, Cartesianische Meditationen und System der phänomenologischen
Philosophie (EFGA 3/2), hg. v. R. Bruzina, Freiburg/München 2008.

Franz, Th. (1999): Der Mensch und seine Grundphänomene. Eugen Finks Exis-
tentialanthropologie aus der Perspektive der Strukturanthropologie Heinrich
Rombachs, Freiburg i. Br.

– (2008): »›Der Leib ist eine große Vernunft.‹ Eugen Finks kosmologisch-anthro-
pologische Interpretation von Eros und Thanatos«, in: A. Böhmer u. A. Hilt
(Hg.): Das Elementale. An der Schwelle zur Phänomenalität (Orbis Phaenome-
nologicus Perspektiven N.F., Bd. 20), Würzburg, 91–105.

Roesner, M. (2003): Metaphysica Ludens. Das Spiel als phänomenologische
Grundfigur im Denken Martin Heideggers, Dordrecht u.a.

Rombach, H. (1971): Strukturontologie. Eine Phänomenologie der Freiheit, Frei-
burg/München.

– (1980): Phänomenologie des gegenwärtigen Bewußtseins, Freiburg/München.
– (21981): Substanz, System, Struktur. Die Ontologie des Funktionalismus und

der philosophische Hintergrund der modernen Wissenschaft [11965/1966],
2 Bde., Freiburg/ München.

– (2003): Die Welt als lebendige Struktur. Probleme und Lösungen der Struktu-
rontologie, Freiburg i. Br.

Stenger, G. (2006): Philosophie der Interkulturalität. Erfahrung und Welten. Eine
phänomenologische Studie, Freiburg/München.

266

Thomas Franz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250 - am 16.01.2026, 08:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-250
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Unterwegs zu einer Phänomenologie und Kosmologie des Spiels
	2. Anthropologie und Kosmologie des Spiels
	3. Operative Aspekte in Finks symbolischer Kosmologie
	Literatur

