
 

I.  Platon und die esoterische Vermittlung  
 von Philosophie 

 
 
 

1.  PLATONS SCHRIFTLICHE SCHRIFTKRITIK – AUFRISS 
DER GESTALTUNGSFRAGE  
ALS VERMITTLUNGSPROBLEM 

 
»Soviel kann ich aber über alle, welche geschrieben haben und noch schreiben werden, 
indem sie das zu wissen behaupten, worauf mein Bestreben gerichtet ist, ob nun, als haben 
sie es von mir oder von andern gehört, oder auch selbst ausgesonnen, sagen, dass sie mei-
ner Meinung nach nichts von der Sache verstehen.«1 
 
»Darum ist jeder Mann, dem es Ernst ist, weit entfernt, dadurch, dass er als Schriftsteller 
über ernste [Hervorhebung von mir, H.D.]2 Dinge unter den Menschen auftritt, in Miss-
gunst und Zweifel sie zu verwickeln.«3 

 
Im 7. Brief scheint Platon vorausschauend eine harsche Kritik an jener gesamten 
Philosophie auszusprechen, die in den kommenden mehr als zweieinhalbtausend 
Jahren als »Fußnoten«4 zu seinem Werk entstehen wird. Die Philosophie, wie 

                                                             
1  Epist. 341b,c. Um einen besseren Lesefluss zu gewährleisten, habe ich die Orthogra-

phie in allen Zitaten (außer denjenigen Kants, weil das irritiert hätte) der aktuellen 
Rechtschreibung angepasst, was vor allem zur einheitlichen Doppel-s-Schreibung 
nach kurzen Vokalen geführt hat. 

2  Unterstreichungen stammen immer von mir und heben Begriffe hervor, die, wenn 
auch nicht immer im unmittelbaren Kontext des jeweiligen Zitats, untersucht werden. 

3  Epist. 344c. 
4  Hier wird auf Alfred North Whiteheads Ausspruch, abendländische Philosophie lasse 

sich am ehesten als Fußnoten zu Platon charakterisieren, angespielt. Vgl. Whitehead 
(1979) S. 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


18 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

wir sie in Buchform kennen und wie sie im akademischen Betrieb in Gestalt von 
Texten und abgelesenen Vorträgen praktiziert wird,5 wäre nichts als aufgeschrie-
bene Ahnungslosigkeit und Anmaßung. 

 
»Wer nun dieser Rede […] aufmerksam folgte, der wird recht gut wissen, dass, ob nun 
Dionysios etwas über das Erste und Höchste in der Natur schriftlich verfasste oder ein 
mehr oder minder Begabter, dieser von dem, was er niederschrieb, nichts meinen Ansich-
ten zufolge Haltbares gehört oder sich angeeignet hatte.«6 

 
Wenn auch die Echtheit des 7. Briefes mitunter bezweifelt wird, spricht die 
Schriftkritik im unbestritten von Platon selbst verfassten Dialog Phaidros diesel-
be Sprache: »Wenn, es sei nun Lysias oder ein anderer, jemals etwas geschrie-
ben hat oder schreiben wird, in besonderen Angelegenheiten oder in öffentlichen 

                                                             
5  Vgl. auch Wieland (1982) S. 7: »Resultate philosophischen Nachdenkens sind für uns 

zumeist in Gestalt von Texten greifbar. Man hat sich daran gewöhnt, dies als eine  
keiner weiteren Reflexion bedürftige Selbstverständlichkeit hinzunehmen. […] Es ist 
jedenfalls eine Tatsache, dass das Studium der Philosophie zumeist am Leitfaden der 
Beschäftigung mit Texten absolviert wird. […] Die Prüfung eines philosophischen 
Gedankens hat daher auch fast immer eine in einem Text fixierte oder zumindest  
fixierbare Gestaltung dieses Gedankens zum unmittelbaren Gegenstand.« – Die von 
Wieland diagnostizierte Praxis geht mit dem verbreiteten Vorurteil zusammen, Philo-
sophie sei auf den Bereich des akademischen Betriebs beschränkt. Als Philosoph wird 
nur ernst genommen, wer an einer Universität das Fach Philosophie belegt und die 
entsprechenden Prüfungen bestanden hat. Verdächtig macht sich, wer sich außerhalb 
der traditionellen Formen von hoch formalisiertem Aufsatz und abgelesenem Vortrag 
bewegt. Anschauliche Vermittlungsformate (die nicht zu verwechseln sind mit dem 
Schreiben über Anschaulichkeit) werden gern ausgeschlossen und mit dem Vorwurf 
des Populismus leicht abqualifiziert: Man vergleiche etwa immer wieder aufflackern-
de Diskussionen um Peter Sloterdijk und (den ausgerechnet von Sloterdijk selbst als 
André Rieu der Philosophie geschmähten) Richard David Precht – oder aber das his-
torische Beispiel Friedrich Nietzsches, der als ausgebildeter Philologe mit seiner Be-
werbung um eine Philosophie-Professur scheiterte (vgl. Janz (1993) S. 398-409, bes. 
S. 404). Gibt es überhaupt Philosophie jenseits der Universität? Ja, zumindest an 
Schulen und auf Philosophiefestivals; vgl. Schnädelbach (1995) S. 39 und den News-
letter der Deutschen Gesellschaft für Philosophie im Monat September 2012 mit dem 
Thema Philosophiefestivals (http://www.dgphil.de/downloads/Newsletter_DGPhil_ 

 No_17.pdf [21.10.12]). 
6  Epist. 344d. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 19 

[…] in der Meinung, es sei große Gründlichkeit und Klarheit darin, das gereicht 
dem Schreibenden zum Schimpf.«7 

Die Schärfe der hier ausgewählten Passagen macht die Schriftkritik Platons 
zu einem geeigneten Ausgangspunkt für eine Untersuchung, die Gestaltung als 
nicht-kontingenten Aspekt von Philosophie darstellt. Schrift, so die hier sich 
allmählich entwickelnde Lesart der Schriftkritik, ist ein mindestens problemati-
sches und wenn auch nicht prinzipiell ungeeignetes, so doch ebenso wenig das 
selbstverständliche oder prädisponierte Medium der Philosophie. Meine kritische 
Untersuchung zieht aus dieser Einschätzung die vergleichsweise radikale Kon-
sequenz diagrammatischen Philosophierens. 

Tatsächlich lässt sich im Kontext des platonischen Gesamtwerks ein generel-
les Verdikt gegen die Schrift keineswegs ausmachen, wie es die zitierten Stellen 
aus Phaidros und dem 7. Brief nahelegen könnten. Platon differenziert seine 
Bewertung je nach verschiedenen Verwendungsweisen und Zwecken von 
Schriftlichkeit, ohne zu einer kohärenten Position zu finden. Einerseits finden 
sich Parallelen zur Schriftkritik beispielsweise in den Nomoi8 sowie in der Ge-
setzeskritik im Politikos.9 Andererseits wird, wieder in den Nomoi, die schriftli-
che Fixierung von Gesetzen auch ausdrücklich gelobt.10 Selbst der Philosophie 
gesteht Platon die Verwendung der Schrift zu, wenn auch nur – wie er im 
Phaidros ausführt – zu Zwecken der Erbauung und Erinnerung.11 Die nicht im-
mer trennscharfen Differenzierungen geben Anlass dazu, Platons Schriftbegriff 
nicht pauschal im Gegensatz zur Rede zu verstehen, wie die eingangs zitierten 
Passagen ebenfalls nahelegen mögen. Es soll also nicht davon ausgegangen wer-
den, dass für Platon die Schrift generell ein minderwertigeres Medium darstellt 
als die Rede. Ein solcher binärer Gegensatz würde zudem das Problem aufwer-
fen, dass Platon sich selbst der Schrift bedient – und zwar nicht zuletzt, um darin 
seine Schriftkritik zu äußern –, was wiederum zu einer binären Differenzierung 
des Schriftbegriffs führen würde, falls man Platon nicht zu schlicht und zu ein-
fach einen Fehler unterstellen möchte. Verschiedene Reaktionen lassen sich in 
der Rezeptionsgeschichte der Schriftkritik finden. Sie bildet einen thematischen 
Leitfaden dieser Untersuchung, der mit dem platonischen Gegensatz von Ideen 
und Erscheinungen verflochten, den Beginn meines eigenen Textgewebes aus-
machen wird. 

                                                             
7  Phaedr. 277d. 
8  Vgl. Leg. 770b und 875c-876c. 
9  Vgl. Polit. 295c-300c; vgl. auch Schildknecht (1990) 43. 
10  Vgl. Leg. 891a; vgl. auch Derrida (Diss) 126. 
11  Vgl. Phaedr. 276a-e. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


20 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Diese Vorgehensweise hat den Vorteil, die Schriftkritik nicht als kurioses 
Detail der Philosophiegeschichte zu betrachten, sondern in enger Verbindung 
mit der Geistesgeschichte, die geprägt ist von jenem Gegensatz, den Sybille 
Krämer so auf den Punkt bringt: »Platon unterscheidet kategorisch zwischen 
dem Wahrnehmbaren und dem Denkbaren und führt damit eine Unterscheidung 
ein, die für 2000 Jahre so etwas wie einen ›Lebensnerv‹ der Philosophie bil-
det.«12 Zu den zahlreichen Ausprägungen des Gegensatzes zwischen Ideen und 
Erscheinungen gehören auch die Gegensatzpaare intuitives Wissen (nous) und 
vermitteltes Wissen (dianoia), Intelligibilität und Sinnlichkeit, Erkenntnis und 
Kunst, naturwissenschaftliches Erklären und geisteswissenschaftliches Verste-
hen, analytische, angloamerikanische und phänomenologische, kontinentale Phi-
losophie – um nur wenige, vielleicht die wichtigsten, Beispiele aus Antike und 
Neuzeit zu nennen.13 Dieser Gegensatz, den eine erstarkende Metaphysikkritik 
(als Kritik an abendländischer Rationalität) spätestens im 20. Jahrhundert als 
Grundunterscheidung der Metaphysik ausmacht, wird seit einigen Jahrzehnten 
als Gegensatz von Propositionalität und Nichtpropositionalität verhandelt.14  
Alternative Terminologien bestehen aus den Paaren »begrifflich – unbegrifflich« 
sowie »diskursiv – nichtdiskursiv«. Die vorliegende Untersuchung steht dieser 
metaphysikkritischen Tradition nahe. 

Sie bevorzugt aus drei Gründen die Terminologie »diskursiv – nicht-
diskursiv«. Erstens ist »diskursiv« ein weiterer Begriff als »propositional« oder 
»begrifflich«: Letztere Begriffe scheinen sich auf spezifische semantische oder 
syntaktische Einheiten zu beschränken. Diskursivität impliziert darüber hinaus 
das Begründen und beinhaltet damit auch den Aspekt einer bestimmten, auch 
pragmatischen Kommunikationsnorm. Dennoch – und zweitens – will der Ge-
gensatz »diskursiv – nicht-diskursiv« terminologisch betonen, dass Diskursivität 
nicht in einen nachhaltigen Gegensatz zu Metaphysik gebracht werden kann, wie 
es die Diskurstheorie tun möchte. Wenn darin der Diskurs ohne Universalität 
nicht auszukommen glaubt, ersetzt er nämlich die universelle Gültigkeit von 
Ideen, Begriffen, Propositionen und beerbt damit die Metaphysik. Aus dem grö-
ßeren Bedeutungsspektrum von »diskursiv« gegenüber »propositional« und »be-
grifflich« ergibt sich drittens ein bestimmter scheinbarer Nachteil, der in Wirk-
lichkeit ein Vorteil ist. Während nämlich Bilder (als dem Bereich der Sinn-
lichkeit zugehörig) eindeutig dem Nichtpropositionalen beziehungsweise dem 
Nichtbegrifflichen zuzuordnen sind, scheinen sie sowohl diskursiv (bei Platon, 

                                                             
12  Krämer (2010) S. 177. 
13  Vgl. auch Bogen (2005) S. 153 sowie Stegmaier (2005) S. 11f. 
14  Vgl. Bromand/Kreis (2010) und darin besonders Cota Marçal/Kisteumacher S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 21 

der sie der nicht-diskursiven Vernunft gegenüberstellt) als auch nicht-diskursiv 
(für die moderne Ästhetik, die sie der begrifflichen Erkenntnis gegenüberstellt) 
zu sein. Eine genauere Betrachtung zeigt, dass Bilder in verschiedenen Kontex-
ten als (sinnlich vermittelte) Abbilder wie auch als (unmittelbar wirkende) ästhe-
tische Bilder angesehen werden können: Bilder fallen insofern durchaus unter 
beide Kategorien. Was demnach als diskursiv, was als nicht-diskursiv zu gelten 
hat, zeigt sich als deutlicher perspektivenabhängig als das die Begriffe »proposi-
tional« oder »begrifflich« implizieren. 

Sicher kann der gewählten Terminologie der Vorwurf gemacht werden, ein 
sehr reiches Spektrum an Gegensätzen zusammenzufassen. Indessen sind auch 
die Vorteile der einfachen Begriffsopposition »diskursiv – nicht-diskursiv« zu 
beachten: Sie ermöglicht die Zuspitzung der Philosophie auf einen einzigen  
Gegensatz, was eine ungeheure Anschlussfähigkeit bedingt – sowie nicht zuletzt 
eine effektive vergleichende Bewertung der Gestaltung von Philosophie. 

Tatsächlich ist und war die Frage der Gestaltung in der Philosophie nie  
nebensächlich und stetig präsent, ob es eher um die geeignete »Vermittlung« von 
Philosophie ging, um ihre gelungene oder verbesserungswürdige Darstellung 
oder um ihre wirksame Aneignung. Überall zeigt sich, dass die Wahrheit oder 
der Geist – jene »ernsten Dinge«, wie Platon oben sagte, auf die sein »Bestreben 
gerichtet ist« – nicht für sich selbst sorgten und sorgen. Die Sache der Philoso-
phie und die Sachen, von denen die Philosophie etwas weiß, stehen und fallen 
mit ihrer Gestaltung. Dieser Umstand wurde und wird offenbar oft nicht über-
mäßig ernst genommen, weswegen die Gestaltung von Philosophie gewöhnlich 
wenig Beachtung findet – jedenfalls weniger als die Semantik ihrer Aussagen 
oder die Syntax ihrer Begründungen (die beide gemeinhin nicht als Gestaltungen 
wahrgenommen werden). 

Es würde zu kurz greifen, diesen Missstand nicht mehr als zu beklagen, ohne 
seine Bewandtnis offenzulegen; ohne vor allem zu erklären, warum er nicht ohne 
weiteres zu beheben ist; und ohne zu hinterfragen, inwiefern es tatsächlich wün-
schenswert wäre, ihn zu beheben. Für den ersten Schritt eines solchen Vorhabens 
bietet die Rezeptionsgeschichte der Schriftkritik ein natürlich begrenztes Unter-
suchungsgebiet, das zu einem großen Teil den Hintergrund des ersten Drittels 
meiner Untersuchung ausmacht. In den darin analysierten Platonbildern zeigt 
sich auch eine Entwicklung der Philosophie, die entlang einer Entwicklungslinie 
der Schrift verläuft und durch Epochenschwellen gegliedert ist. Sie markieren 
Aufstieg sowie Fall der Diskursivität und verdeutlichen deren in der Praxis der 
Schrift verankertes Beharrungsvermögen. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


22 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

2.  NICHT-DISKURSIVITÄT DES HÖCHSTEN WISSENS  
 

Nicht-Diskursivität findet sich bei Platon mit dem intuitiven Wissen des nous.15 
Es soll, wie auch andere Begriffe und Konzepte bei Platon, im Folgenden eng 
am Text herausgearbeitet werden, weil damit die vieldeutige Basis deutlich wird, 
die zu den verschiedenen, in dieser Untersuchung vorgestellten, Lesarten der 
platonischen Schriftkritik Anlass geben sollen. Wie eine genaue Sichtung der 
einschlägigen Schriftkritik-Passagen im 7. Brief offenbart,16 lässt Platon bei der 
Beschreibung des nous, dieser spezifisch philosophischen und dabei von der 
Schrift gefährdeten Erkenntnis – wie er es auch sonst tut – eine gewisse semanti-
sche Variabilität zu.17 Jenes in der Schrift besonders gefährdete philosophische 
Wissen nennt er neben »Weisheit«18 unter anderem auch »das Wichtigste«,19 
»das […], worauf mein Bestreben gerichtet ist«,20 »wie ein durch einen absprin-
genden Feuerfunken plötzlich entzündetes Licht in der Seele«,21 Wissen vom 
»Wesen der Dinge«,22 »der Wahrheit entsprechende […] Lehre«,23 »Wissen des 

                                                             
15  Ottfried Höffe weist darauf hin, dass die intuitive Erkenntnis darin besteht, nicht auf 

diskursive Weise, sondern schlagartig, das Allgemeine im Einzelnen zu sehen; vgl. 
Höffe (1996) S. 95f. – Ursula Wolf übersetzt (freilich bei Aristoteles) nous mit »intui-
tive Vernunft« und stellt sie in den Gegensatz zur »diskursiven Erläuterung«; vgl. ihre 
Anmerkung 19 in NE 371: »Was Aristoteles mit dem nous meint, wird am besten 
deutlich durch den Ausdruck intuitive reason, durch den u.a. Joachim (1997) und 
Urmson (22001, 115) den Begriff erläutern. Gemeint ist, dass wir in jeder Wissen-
schaft im Beweisen und Erklären auf letzte Begriffe und Axiome stoßen, die sich 
nicht mehr diskursiv erläutern lassen, sondern nur noch erfasst werden können.« 

16  Die Übersetzer Hieronymus und Friedrich Müller nennen in ihren Zwischenüber-
schriften »Unmöglichkeit der Darstellung philosophischer Erkenntnis« (Epist. 341a-e) 
und »Grund der Schwierigkeit der Darstellung von Erkenntnis« (Epist. 343a-d). Im 
Fokus der vorliegenden Arbeit steht die gesamte und darüber hinausreichende Passage 
Epist. 340b-345c. 

17  Vgl. Böhme (2000) S. 1: »Als Autor strebt Platon in seinen Schriften keineswegs eine 
durchgängige Stimmigkeit an, noch hält er sich an eine feste Terminologie.« 

18  Epist. 340c. 
19  Vgl. ebd. 341b. 
20  Ebd. 341b,c. 
21  Ebd. 341c,d. 
22  Ebd. 341d. 
23  Ebd. 342a. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 23 

seiner Natur nach Richtigen«,24 Wissen über »das wahre Wesen der Tugend oder 
Untugend«,25 »das Täuschende und das Wahrhafte des gesamten Seins«,26 »Ein-
sicht«,27 »Denken«28 sowie Wissen »über das Erste und Höchste in der Natur«.29 

Wie in dieser Auflistung schon anklang, liegt eine Eigenschaft dieses seman-
tisch unterbestimmten, nicht-diskursiven Wissens in seiner Auszeichnung als 
höchstes Wissen (worauf bereits die Unterstreichungen in den Platon-Zitaten in 
Kapitel A.1 hindeuteten).30 Ein deutlicher Beleg dafür findet sich auch im soge-
nannten erkenntnistheoretischen Exkurs des 7. Briefes, einer Art epistemischer 
Stufenleiter.31 In diesem Teil der Schriftkritik-Passagen werden erstens Name 
(onoma), zweitens Begriff (logos), drittens Abbild (eidolon) als niedrigstufige 
Erkenntnismomente der Erkenntnis (episteme/nous, aletes doxa)32 als viertem 
vorangestellt; »als fünftes muss man das annehmen, was da erkennbar und 

                                                             
24  Ebd. 343e. 
25  Ebd. 344a,b. 
26  Ebd. 344b. 
27  Ebd. 
28  Ebd. 
29  Ebd. 344d. 
30  Beim Umgang mit griechischen Texten bin ich auf Übersetzungen angewiesen. Dieser 

Umstand rechtfertigt sich hoffentlich bei einer Arbeit, die mit Platon und Aristoteles 
eher systematisch als historisch umgeht und sich nicht zum Ziel gesetzt hat, ihnen 
hermeneutische Gerechtigkeit wiederfahren zu lassen. Überall, wo ein bestimmter  
Begriff sich als zentral erwies – etwas bei nous oder Dialektik – habe ich dennoch  
sichergestellt, dass ich nicht falsche Schlüsse aus einer bestimmten Übersetzer-
strategie ziehe und verschiedene Übersetzungen bzw. den griechischen Originaltext 
hinzugezogen (in dem ich einzelne Begriffe durchaus identifizieren kann). Obwohl 
plakativ-tendenziöse Übersetzungen wie die von Wilhelm Wiegand oder auf Leben-
digkeit getrimmte Übersetzungen wie die von Otto Apelt meine Interpretation 
manchmal deutlicher unterstützt hätte, zitiere ich durchgängig die Übersetzungen von 
Friedrich Schleiermacher bzw. (im Fall des 7. Briefes) von Hieronymus und Friedrich 
Müller, die dem Originaltext besonders nahe sind. – Zudem folge ich meistens bereits 
etablierten Interpretationsmustern, an denen es ja gerade bei Platon und Aristoteles 
keinen Mangel gibt. Wo ich Interpretationen widerspreche, sie kombiniere oder darü-
ber hinausgehe, scheint mir meine Interpretation nirgends so feinteilig, dass sie durch 
eine andere Übersetzung ernsthaft gefährdet werden könnte. 

31  Epist. 342a-344d. 
32  Vgl. auch Wieland (1982) S. 36f und Blößner (2007) S. 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


24 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

wahrhaft ist.«33 Ihm kommt »der Geist«34 am nächsten, der sich von den vier 
vorhergehenden Erkenntnismomenten stark unterscheidet.35 Während diese näm-
lich die Eigenheit haben, dass sie sprachlich erfasst werden und wegen der 
»Ohnmacht der Sprache«36 der Veränderung und dem Irrtum anheimfallen kön-
nen, artikuliert sich das geistige Verständnis nicht sprachlich: »Dieser Ohnmacht 
wegen wird kein Verständiger es wagen, in ihr [der Sprache; H.D.] seine Gedan-
ken niederzulegen und noch dazu in unwandelbarer Weise, was bei dem schrift-
lich Abgefassten der Fall ist.«37 

An dieser Stelle meiner Ausführungen werden einige der darin aufblitzen-
den, in Platons Texten angelegten Spuren nicht weiter verfolgt. Platon wird vor-
erst weder als eindeutige Thesen meidender Begriffskünstler (wie in hermeneuti-
schen Lesarten) noch als früher, in semantischer Mehrdeutigkeit befangener 
Nutzer des Mediums Schrift dargestellt (wie vor allem in dekonstruktiven Lektü-
ren). Hier soll es zunächst nur darum gehen, die Schriftkritik in jenem Bild von 
Platons Werk zu verorten, das in der Philosophiegeschichte dominiert. Aus die-
sem Grund werden von nun an auch Passagen aufgerufen, die über die Schrift-
kritik hinausgehen; Passagen, die als notorische Quellen für eine platonische Er-
kenntnistheorie gelten und deren rhetorischer und medialer Status ebenfalls 
vorerst unhinterfragt bleibt. 

Im Liniengleichnis aus dem Staat findet sich eine ganz ähnliche Erkenntnis-
hierarchie wie im 7. Brief. Analog ist ihr Ausgangspunkt die Unterscheidung 
zwischen dem Denkbaren und dem Sichtbaren, wobei das Sichtbare (der Bereich 
der Meinung (doxa)) nicht drei Momente umfasst, sondern nur zwei: Abbilder, 
die nur »vermutet« werden (eikasia), und Dinge, die »für wahr gehalten« werden 
(pistis). Das Denkbare ist ebenfalls zweigeteilt: in den Bereich mathemati-
scher Gegenstände, wo zwar abstrakte, überzeitliche Erkenntnis möglich wäre, 
Erkenntnis meist aber doch sinnlich vermittelt bleibt (dianoia); und schließlich 
ins Reich der Ideen, die ausschließlich »unmittelbar«38 erkannt oder »gesehen«39 
werden (noesis). Auch hier ist die unsinnliche Erkenntnis die höchste und 
»sicherste«.40 

                                                             
33  Epist. 342b. 
34  Ebd. 342d. 
35  Vgl. ebd. 342d. 
36  Ebd. 342e. 
37  Ebd. 343a. 
38  Rep. 511b. 
39  Ebd. 511c. 
40  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 25 

Neben seiner hierarchisch ausgezeichneten Stellung besteht eine weitere Ei-
genschaft noetischen Wissens bei Platon darin, dass es mit einem praktischen 
Impetus verbunden ist: Es ist auch in dem Sinne ein höchstes Wissen, als es ein 
dringliches Wissen ist, dessen Bestimmung es ist, weiterzuwirken. »Ein Gott-
begeisterter der Weisheit […] meint«, so beschreibt es Platon im 7. Brief, »eine 
vortreffliche Anweisung vernommen zu haben und jetzt sich anstrengen zu müs-
sen, sonst werde ihm, tue er das nicht, das Leben unerträglich.«41 Im Phaidros 
vergleicht er das höchste Wissen mit einem Samen, der – nach erfolgreicher 
Aussaat – nicht nur Frucht trägt, sondern selbst neue Samen hervorbringt.42 Und 
im Anschluss an das Liniengleichnis – im Höhlengleichnis und in seiner Verbin-
dung mit dem Sonnengleichnis – wird die Verpflichtung der Philosophen betont, 
von den »Inseln der Seligen«43 zurückzukehren und die Höhlenbewohner zu je-
nem selbst erfahrenen »Aufschwung der Seele zur Erkenntnis«44 zu verhelfen. 
Bei Platon muss »Erkenntnis immer auch praktisch umgesetzt werden«, wie  
Erler hervorhebt.45 

Platons höchstes Wissen ist also kein bloß praktisches Wissen wie beispiels-
weise Radfahren-Können. Es ließe sich vielleicht eher als eine Art in fruchtbare 
Tätigkeit versetzendes Erlebnis46 fassen (wie es religiöse oder ästhetische Erleb-
nisse bewirken mögen) oder als Reflexionswissen (wie es in der Erziehung oder 
der Psychoanalyse angestrebt wird). Von rein theoretischem Wissen unterschei-
det es jedenfalls, was auch heute noch als Eigenschaft philosophischen Wissens 
gilt: der mangelnde feste Gegenstandsbereich.47 Insofern ist auch verständlich, 

                                                             
41  Epist. 340c. 
42  Phaedr. 277a. 
43  Rep. 519c. 
44  Ebd. 517b. 
45  Erler (2006) S. 160. 
46  Vgl. Schildknecht (1990) S. 49: »Diese ›letzte Erkenntnis‹, in der die Spaltung zwi-

schen theoretischem und praktischem Wissen aufgehoben ist (Ep. VII 342aff.), be-
wirkt dann ein schubhaft verändertes ganzheitliches Verständnis der Welt.« 

47  Vgl. Wieland (1982) S. 8, Höffe (1996) S. 90, Lueken (1996) S. 53, Welsch (1988) S. 
126 sowie besonders Mittelstraß (1982) S. 162: »Im Unterschied zu den Fachwissen-
schaften hat die Philosophie keinen ihr eigentümlichen Gegenstand, über dessen De-
finition ihre Bestimmung laufen könnte (wie z.B. die Bestimmung der Rechtswissen-
schaft über eine Definition des Rechts oder die Bestimmung der Ökonomie über eine 
Definition des Gütertauschs bzw. des Wirtschaftens). Ferner hat die Philosophie, wie-
derum im Unterschied zu den Fachwissenschaften, kein Lehrbuchwissen im strengen 
Sinn ausgebildet, das allgemein als philosophisches Wissen gelten könnte.« 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


26 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

warum es keine festgelegte Gestaltungsweise der Philosophie geben kann: Sie 
würde den Bereich des Gestalteten festlegen. Doch in dem Mangel an Festle-
gung zeigt sich ein weiterer, drastischer Mangel der Nicht-Diskursivität: Wer 
sich – wie im Höhlengleichnis beschrieben – von den Fesseln der Sinnlichkeit 
befreit und die Sonne gesehen hat, kann sich den Höhlenbewohnern nicht mehr 
adäquat mitteilen, und wenn er gar versucht, ihnen zum gleichen Erkenntnis-
Erlebnis zu verhelfen, wird er möglicherweise als Verbrecher behandelt – weil er 
von einem Verbrecher nicht unterschieden werden kann:48 Natürlich spielt  
Platon damit auf das Schicksal des Sokrates an. Dem philosophischen Wissen 
scheint es mit fehlendem festgelegtem Gegenstandsbereich sowie fehlender fest-
gelegter Gestaltungsweise auch an festgelegten, allgemein gültigen Kriterien zu 
fehlen. 

 
 

3.  DISKURSIVITÄT DER DIALEKTISCHEN ORDNUNG  
 

Möglicherweise als Korrektiv dieses Mangels versteht Platon das noetische Wis-
sen der Philosophie als ein ganz besonderes nicht-diskursives Wissen; und zwar 
als eines, das nur auf bestimmte, eng mit Diskursivität verbundene Weise erlangt 
werden kann. Ob Anamnesis, Eros oder Dialektik: Platons Beschreibungen von 
Erkenntnisvermittlung weichen ab von religiösen, ästhetischen, therapeutischen 
oder pädagogischen Methoden oder Praktiken wie Askese, Gebet, Diät, Medita-
tion. Platon setzt primär auch nicht auf die Herstellung oder Rezeption von 
Kunstwerken (die bestimmte körperliche und geistige Reinigungs- und Erleuch-
tungsprozesse begünstigen mögen) oder auf Nachahmung oder Lebenserfahrung 
(die praktisches, nicht-propositionales Wissen initiieren mögen), sondern auf  
eine originäre, sprachliche Erkenntnisvermittlung.49 Es handelt sich erstens um 
eine Fähigkeit, die in einer umfassenden Übersicht und Sachkenntnis gründet, 
sowie zweitens um eine damit einhergehende oder daraus resultierende, sinnfäl-
lige oder begründende Ordnung der Rede, die Platon im Kontext der Schriftkri-
tik und der anderen oben analysierten Passagen beide als dialektisch bezeichnet: 
mit einem Begriff, den er erst erfindet beziehungsweise neu benennt und nicht 
besonders genau definiert,50 und der auch aus diesem Grund notorisch schwer zu 
bestimmen ist.  

                                                             
48  Vgl. Rep. 517a und d,e. 
49  Vgl. Cota Marçal/Kisteumacher (2010) S. 109. 
50  Vgl. Staudacher (2007) S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 27 

Bereits im Liniengleichnis hatte sich das Wissen des nous als von der sinnli-
chen und sprachlichen Erkenntnis getrennt, aber nicht völlig entkoppelt gezeigt. 
Zwischen beiden Erkenntnisbereichen steht die dianoia, wo zwar abstrakte, 
überzeitliche Erkenntnis möglich wäre, Erkenntnis meist aber doch sinnlich 
vermittelt bleibt. Die prekäre Vermittlung übernimmt die Dialektik.51 Wie sie im 
Liniengleichnis und in der wenig später folgenden, sie behandelnden Passage 52 
beschrieben wird, erscheint sie als Kunst, das Erkennen durch seine sinnlichen – 
vor allem sprachlichen, aber auch bildlichen – Bedingungen zu navigieren und 
dabei unbefleckt und unirritiert zu halten.53 Als solche wird sie emphatisch her-
vorgehoben: Sie ist »wie der Sims über allen anderen Kenntnissen«.54 Wie sie 
konkret aussieht, wird hier trotz allen Lobs nicht deutlicher.55 Aufschlussreich 
scheint immerhin der Hinweis, dass die Dialektik durch eine »Übersicht der ge-
genseitigen Verwandtschaft der Wissenschaften und der Natur des Seienden«56 
gelehrt wird, die ausgezeichneten Schülern des Musterstaates im Alter von 
zwanzig Jahren vorsichtig anvertraut werden darf. »Wer in diese Übersicht ein-
geht, ist dialektisch; wer nicht, ist es nicht.«57  

Damit sind die Schüler allerdings noch nicht bei der höchsten Erkenntnis an-
gekommen, denn die Dialektik hat das »Übel«,58 dass sie im Dienst aller Positio-
nen eingesetzt und missbraucht werden kann. Erst eine gewisse Reife ab einem 
Alter von dreißig Jahren soll dafür sorgen, dass die Dialektik nicht nur »scherz-
haft«, sondern im Dienst der Wahrheit eingesetzt wird.59 In der Kontrastierung 
der reifen, »sittsame[n] und ernste[n] Naturen«60 – die zum richtigen Gebrauch 
der Dialektik geeignet sind – mit jenen »Knäblein«, die »wenn sie zuerst solche 
Reden kosten, damit umgehen als wenn es ein Scherz wäre, indem sie sie immer 
zum Widerspruch lenken, und den nachahmend der sie widerlegt wieder andere 
widerlegen, und ihre Freude daran haben wie Hündlein alle die ihnen nahe 

                                                             
51  Vgl. Rep. 511b,c. 
52  Vgl. ebd. 532d. 
53  Vgl. auch ebd. 537d. 
54  Ebd. 534e. 
55  Vgl. Mittelstraß (2005) S. 244. 
56  Rep. 537c. 
57  Ebd. 
58  Ebd. 537e. 
59  Vgl. ebd. 539c. 
60  Ebd. 539d. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


28 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

kommen bei der Rede zu zerren und zu rupfen«,61 klingt das Feindbild der  
Sophisten an.  

Als weniger ähnliches, doch gleichwohl gefährliches weiteres Feindbild 
werden im Staat die Dichter gezeichnet, deren Kritik sich durch das gesamte 
Werk Platons zieht: Dichter verwenden die Dialektik nicht etwa falsch, sondern 
leider gar nicht. Sie verwenden die Sprache nicht diskursiv-begründend und ver-
bleiben somit vollständig in der sinnlichen Welt, sie sind sogar – wie die Maler – 
bloße Abbildner von Abbildern, sprechen damit nicht den vernünftigen, erkennt-
nisinteressierten Gemütsteil des Menschen an und verstellen den Zugang zur Er-
kenntnis. 

 
»Für dieses unwillige nun [die unvernünftigen Leidenschaften; H.D.] gibt es gar viele und 
mancherlei Nachbildung; die vernünftige und ruhige Gemütsfassung aber, welche ziem-
lich immer sich selbst gleich bleibt, diese ist weder leicht nachzubilden noch auch die 
Nachbildung leicht zu verstehen, zumal für eine große Versammlung und die verschieden-
artigsten Menschen, wie sie sich vor den Schaubühnen zusammenfinden.«62 

 
Auch in der epistemischen Stufenleiter des 7. Briefes ist das Wissen des nous 
nicht völlig von seinen sinnlich-sprachlichen Bedingungen abgekoppelt. Hier 
übernimmt – ohne den Begriff Dialektik zu nennen – eine Methode des sprachli-
chen Vergleichs die prekäre Vermittlung, die Oliver Primavesi sogar als eine Art 
multimediale Methode fasst.63 Das dialektische »Reiben« der verschiedenen 
Medien – »nämlich zwei sprachliche, ein bildliches und ein mentales Medium«64 
– aneinander genügt freilich nicht. Voraussetzung ist zudem noch der kritische 
Austausch mit anderen Denkern, »die es, wie [Platon] selbst, nicht aufs Recht-
haben und auf Polemik abgesehen haben, sondern die sein vorbehaltloses Sach-
interesse teilen«.65 

 
»Indem nun das Einzelne, Namen, Begriffe, Anschauungen und Wahrnehmungen unterei-
nander verglichen und in guter Absicht durch aller Missgunst entbehrende Fragen und 
Antworten geprüft wird, so flammt über jedes Einsicht auf und Denken, wenn man sich 
anstrengt, wie es nur menschlichen Kräften möglich ist.«66 

                                                             
61  Ebd. 539b. 
62  Rep. 604d,e. 
63  Vgl. Primavesi (2007) S. 243. 
64  Ebd. S. 241. 
65  Ebd. S. 244. 
66  Epist. 344b. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 29 

Ähnlich wie im Staat geht der prekäre Übergang zum höchsten Wissen aus ei-
nem schwer zu fassenden vergleichenden Bezugnehmen, einer Art wissenschaft-
lichem Überblick hervor. Pragmatische Voraussetzung ist Leidenschaftslosigkeit 
und Interessefreiheit – sowie eine Art moralische Prädisposition. Keine Kunst 
vermag es, zur Erkenntnis zu führen, wo diese Prädisposition fehlt: »Ist jemand 
aber schlecht befähigt, wie es von Natur die Geistesanlage der meisten für das 
Erlernen und die erwähnte Gesinnung ist, dann sind es verlorene Worte, und 
dann vermöchte solchen Menschen selbst kein Lynkeus die Augen zu öffnen.«67 

Eine noch weitergehende Bestimmung der philosophischen Ordnung der 
Sprache findet sich im Phaidros wieder unter dem Begriff Dialektik. Als Nega-
tivbeispiel gilt hier die Rede des Sophisten Lysias, der »als wüsste er eigentlich 
nichts, ganz vornehm gesagt zu haben [scheint], was ihm eben einfiel«68 und 
»nicht einmal vom Anfang, sondern vom Ende an rückwärts die Rede durch-
schwimmen will«.69 Diese Unordnung, die nichts als Verwirrung, höchstens 
Überredung bewirken kann, wird mit Sokrates’ eigenen Reden kontrastiert, die 
organisch aufgebaut sind70 und nicht zuletzt zwei Eigenschaften aufweisen: die 
sinnfällige Analyse71 und Synthese72. »Ob ich jedoch diejenigen, welche dieses 
im Stande sind zu tun, recht oder unrecht bename, mag Gott wissen, ich nenne 
sie aber bis jetzt Dialektiker.«73 

Wie die Dialektik im Staat und wie die multimediale Methode des Verglei-
chens im 7. Brief erscheint die Dialektik auch im Phaidros einer Gefahr ausge-
setzt. Sie zeigt sie sich daran, dass in diesem Dialog beide dialektischen Reden 
des Sokrates »einander entgegen«74 sind, also gegensätzliche Thesen vertreten. 
Zum richtigen Gebrauch der Dialektik gehört aber auch eine Wohlmeinendheit 
mit dem Rezipienten, die Platon als »Ernst« beschreibt. Um zu gewährleisten, 
dass sie tatsächlich zum Zuge kommt, ist die Kontrolle der Rezeptionssituation 
vonnöten. Dieser Zusammenhang wird mit der Schriftkritik ausgedrückt: Nur, 
wer die Schrift meidet, kann die Kontrolle über das Gespräch behalten und die 
Wirkungen der dialektischen Ordnung den Reaktionen des Gesprächspartners 

                                                             
67  Ebd. 343e-344f. 
68  Phaedr. 264b. 
69  Ebd. 264a. 
70  Vgl. ebd. 264c. 
71  Vgl. ebd. 265d. 
72  Vgl. ebd. 265e, 266a. 
73  Ebd. 266b. 
74  Ebd. 265a. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


30 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

anpassen. Die Schrift hingegen hat keine Kontrolle über die Kontexte ihrer  
Rezeption und ist allen Missverständnissen ausgesetzt.75 

 
»Weit herrlicher aber denke ich ist der Ernst mit diesen Dingen, wenn Jemand nach den 
Vorschriften der dialektischen Kunst, eine gehörige Seele dazu wählend, mit Einsicht  
Reden säet und pflanzt, welche sich selbst und dem, der sie gepflanzt, zu helfen im Stan-
de, und nicht unfruchtbar sind, sondern einen Samen tragen, vermittelst dessen einige in 
diesen, andere in anderen Seelen gedeihend, eben dieses unsterblich zu erhalten vermö-
gen, und den, der sie besitzt, so glückselig machen, als einem Menschen nur möglich 
ist.«76 

 
Der Vergleich der drei Belegstellen in Staat, 7. Brief und Phaidros bestätigt, 
dass das nur intelligible Wissen des nous durchaus auf Sinnlichkeit angewiesen 
ist; dass Nicht-Diskursivität bei Platon auf Diskursivität angewiesen ist. Die Ge-
gensätze stehen sich jedoch nicht unvermittelt gegenüber. In der Dialektik zeigt 
sich diese prekäre Fähigkeit, nicht-diskursives Wissen anhand der Diskursivität 
einer dialektischen Ordnung zu vermitteln. 

Manche Interpreten beschränken die Dialektik auf die Funktion der Vermitt-
lung, also auf ihre Nicht-Diskursivität. Sie deuten Dialektik ausschließlich als 
eine Fähigkeit. Für Christiane Schildknecht beispielsweise ist sie ein »nicht-
propositionales Wissen« und so etwas wie die Kunst des Sokrates.77 Andere Inter-
preten sehen mit der dialektischen Vermittlungsfähigkeit nicht nur eine bestimm-
te, sondern jede zweckmäßige sprachliche Ordnung verbunden. Gernot Böhme 
etwa, für den sie so etwas wie die Kunst Platons selbst ist, sieht sie in allen Dia-
logen Platons am Werk: »Man könnte sagen, dass Platon in seinem ganzen Werk 
dem Leser vorführt, was Dialektik ist.«78 

Im Gegensatz dazu verweisen die drei untersuchten Belegstellen in Staat, 7. 
Brief und Phaidros darauf, dass es eine bestimmte dialektische Ordnung gibt,  
eine sprachliche Ordnung der Philosophen, die von den Dichtern gar nicht und 
von den Sophisten nur unzulänglich oder missbräuchlich benutzt wird. Als 
Merkmale dieser Ordnung finden sich bei Platon sehr vage, was man der diskur-
siven Arbeit am Begriff zurechnet: Begründung, Analyse, Synthese – und damit 
so etwas wie logische Kohärenz. Interpreten wie Stenzel79 und Kutschera80  

                                                             
75  Vgl. ebd. 275d. 
76  Ebd. 276e-277a. 
77  Vgl. Schildknecht (1990) S. 34ff. 
78  Böhme (2000) S. 100. 
79  Vgl. Stenzel (1961), bes. S. 54-94. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 31 

haben im platonischen Spätwerk die Weiterentwicklung der dialektischen Ord-
nung zur Dihairese gesehen und sie als prototypische Logik verstanden. 
Dihairesis ist die Kartierung eines Begriffsfeldes anhand der systematischen Hie-
rarchie der zugehörigen Einzelbegriffe, also eine Begriffsklassifikation.81  

Im Vergleich der drei Belegstellen in Staat, 7. Brief und Phaidros zeigt sich 
zudem, dass Platon die Dialektik in einen idealtypischen Kontext einbindet.  
Immer sind pragmatische Voraussetzungen für das Gelingen der dialektischen 
Vermittlung angegeben, und die Gefahr des Scheiterns wird explizit beschworen. 
Der Dialektiker gewinnt Sachkenntnis im Zustand der Interesselosigkeit. Bei der 
Vermittlung muss er zusätzlich Reife und Wohlmeinendheit mitbringen, die 
Schrift darf nicht benutzt werden, zusätzlich muss der Rezipient eine geeignete 
Prädisposition aufweisen. Jede dieser Voraussetzungen gefährdet den Vermitt-
lungsprozess. Fehlt Interesselosigkeit, Reife, Wohlmeinendheit, geeignete Prä-
disposition oder wird die Schrift benutzt, droht die Dialektik zu scheitern.  

 
 

4.  ESOTERIK ALS LÖSUNGSVERSUCH    
 DES VERMITTLUNGSPROBLEMS DER PHILOSOPHIE 

 
Die Schriftkritik, wie sie sich bisher darstellt, wäre Ausdruck eines Vermitt-
lungsproblems der Philosophie, ein drastisch formulierter Hinweis darauf, dass 
der Vermittlungsprozess vom Scheitern bedroht ist – keine Verdammung von 
Schriftlichkeit »an sich«. Wenn Platon die Schrift ablehnt, spricht daraus die 
nicht unrealistische Einschätzung, dass die Rezeptionssituation für das höchste 
Wissen selten ideal ist. Dieselbe Sorge klingt auch in seiner oft geäußerten Ein-
schätzung an, statt geeigneter Rezipienten handele es sich – wie in den bisheri-
gen Zitaten hervorgehoben – um »die verschiedenartigsten Menschen«, deren 
»Geistesanlage« sie »schlecht befähigt für das Erlernen und die erwähnte Gesin-
nung«. Platon weiß, dass unter den Umständen, die normalerweise gegeben sind, 
Erkenntnis nur selten gelingen kann. 

Die ungeeignete Prädisposition der meisten Menschen wie auch die Schrift 
scheinen schwere Mängel der Rezeptionssituation oder sogar Ausschlusskriterien 
der gelungenen Vermittlung von Philosophie zu sein. Um deren Gelingen vom 
Misslingen zu unterscheiden, nutzt Platon häufig den Gegensatz von Ernst und 

                                                                                                                                  
80  Vgl. Kutschera (2002), bes. Band 3, S. 194-202. 
81  Zu den Beispielen der vom platonischen Sokrates selbst vorgenommenen Dihairesen, 

vgl. Polit. 285, Soph. 253, Phlb. 16-17 sowie die sieben verschiedenen Definitionen 
des Sophisten in Soph. 221b-231e, 235b-236e und 264c-268d. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


32 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Scherz oder Spiel, so in den schon oben aufgeführten Belegstellen. Dabei zeigt 
sich allerdings besonders deutlich, dass die Unterscheidung zwischen idealer und 
ungeeigneter Rezeptionssituation weniger auf Kriterien als vielmehr auf der Au-
torität Platons beruht. Es ist der Autor, der allein imstande scheint zu unterschei-
den, wann die Voraussetzungen von Erkenntnis erfüllt sind und wann sie erreicht 
worden ist. Dergestalt auf den Autor – oder, in Ermangelung seiner Anwesen-
heit, auf die angenommene Autorintention – angewiesen, ist der Wissensbegriff 
in ein esoterisches Rezeptionsmodell eingebettet. 

Im Staat benutzen die unreifen Philosophie-Anwärter die Dialektik wie ein 
Spiel, »als wenn es ein Scherz wäre«:82 »Wer aber schon älter ist […] wird an 
solcher Torheit keinen Teil nehmen wollen, sondern lieber den, der untersuchen 
und die Wahrheit ans Licht bringen will, nachahmen, als den der Scherz treibt 
und zum Scherz widerspricht.«83 Offen bleibt, wie sich »sittsame und ernste  
Naturen«84 von jenen unverantwortlichen, verspielten Sophisten unterscheiden. 
Platon scheint im Kontext neben einem gewissen Lebensalter vor allem die Be-
währung im Gemeinschaftswesen als Kriterium aufstellen zu wollen. Das Beispiel 
des Sokrates zeigt jedoch eindringlich, wie wenig tauglich dieses auf empirische 
Daten und deren Bewertung angewiesene Kriterium ist. Selbst mit einer Fülle 
weiterer Kriterien, mit denen Platon seinen Lehrer von sophistischen Demago-
gen abgrenzt – er war nicht auf seinen Vorteil aus, wählte seine Schüler aus und 
stellte nicht bestimmte Lehren in den Vordergrund – lässt sich nicht eindeutig 
eine Bewährung im Gemeinschaftswesen belegen: Noch Jahrhunderte nach Pla-
tons Werk, das eine grandiose und wirkungsmächtige Verteidigung des Sokrates 
darstellt, wiederholt Nietzsche in Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der 
Musik und in Götzendämmerung die Anklage auf Verführung der Jugend – und 
nicht nur der Jugend, sondern der ganzen zukünftigen Kultur. 

Im 7. Brief setzt Platon im gleichen Satz den »Mann, dem es Ernst ist« dem 
»Schriftsteller« entgegen.85 Bei diesem Brief handelt es sich um einen Bericht 
von Platons Sizilienreisen und eine Abrechnung mit dem Tyrannen Dionysios II. 
Auf insgesamt drei aufwändigen Fahrten hatte Platon die Herausforderung ange-
nommen, die Vorzüge der Philosophie für das Gemeinschaftswesen unter Be-
weis zu stellen und auf den jungen, rund dreißigjährigen Regenten erzieherisch 
und mäßigend einzuwirken. Dionysios zeigte sich zwar als wissbegieriger, aber 
dennoch als unwürdiger Schüler. Schließlich stellte er sogar aus Platons Lehren 

                                                             
82  Rep. 539b. 
83  Ebd. 539c. 
84  Ebd. 539d. 
85  Vgl. Epist. 344c. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 33 

ein Buch zusammen, das er unter eigenem Namen veröffentlichte. Vor diesem 
Hintergrund stellt Platon in Abrede, dass es möglich ist, das höchste Wissen der 
Philosophie schriftlich zu verbreiten noch auch, dass es Gründe gibt, es gleich-
sam zum privaten Gebrauch – zu Erinnerungszwecken – festzuhalten.86 Doch es 
sei immerhin möglich, dass Dionysos – wie auch immer – die letzte Stufe zur 
Weisheit erklommen habe und nun seine (oder auch Platons, dem das eigentlich 
egal ist) Einsicht in bester Absicht als »der Ausbildung eines freien Geistes An-
gemessenes«87 veröffentlicht habe, erwägt Platon und verwirft diesen Gedanken 
gleich wieder. Als Nachweis, dass Dionysios keineswegs das höchste Wissen der 
Philosophie für sich beanspruchen könne, wird dessen mangelnde Bewährung im 
Gemeinschaftswesen angeführt, insbesondere gegenüber Platons Freund Dion, 
den er schrittweise enteignet.88 Angesichts der Tatsache, dass Dion allerdings 
nicht nur zu Dionysios Amtsantritt selbst einen Verrat begangen hat, sondern 
schließlich auch dessen Sturz bewirkt – eine Handlung, die Platon übrigens 
missbilligen wird – erscheint das Kriterium der Bewährung in der Gemeinschaft 
besonders unsicher. Wenn Platons Schilderungen trotzdem in gewisser Weise 
plausibel erscheinen, dann weniger aufgrund seiner Argumente als eher, weil 
man ihm zubilligt, den Lernerfolg seines Schülers bewerten zu können.  

Ganz besonders das Argument, dass Schreiben als Erinnerungshilfe des 
höchsten Wissens ungeeignet ist – »ist doch nicht zu besorgen, dass jemand es, 
hat er es einmal im Geiste aufgefasst, vergesse«89 – überzeugt nicht. Im Phaidros 
ist nämlich genau dies, die Erinnerungsfunktion, das Argument, mit dem die 
Schrift verteidigt wird. Zunächst wird der Ernst der mündlichen Vermittlung des 
höchsten Wissens mit dem Spiel der Schrift kontrastiert: 

 
»Nicht zum Ernst also wird er sie [die Erkenntnis vom Gerechten, Schönen und Guten]  
ins Wasser schreiben, mit Dinte sie durch ein Rohr aussäend, mit Worten, die doch unver-
mögend sind sich selbst durch Rede zu helfen, unvermögend aber auch die Wahrheit hin-
reichend zu lehren? […] Sondern die Schriftgärtchen wird er nur des Spieles wegen, wie 
es scheint, besäen und beschreiben. Wenn er aber schreibt, um für sich selbst einen Vorrat 
von Erinnerungen zu sammeln auf das vergessliche Alter, wenn er es etwa erreicht, und 
für Jeden, welcher derselben Spur nachgeht.«90 

 

                                                             
86  Vgl. Epist. 344d. 
87  Ebd. 345b. 
88  Vgl. ebd. 345c ff. 
89  Ebd. 344d. 
90  Phaedr. 276c,d. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


34 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Geeignete Rezeptionsumstände vorausgesetzt, scheint also selbst die Schrift der 
Vermittlung von Philosophie gute Dienste leisten zu können – allerdings nur, 
wenn man mit ihr »ein gar herrliches […] neben den geringeren Spielen« 
spielt.91 Wie sich nun aber das herrliche – man könnte auch sagen: ernste – Spiel 
vom geringeren – oder unernsten – Spiel unterscheidet, bleibt offen.  

Wenn sich nun auch an dieser Stelle das esoterische Rezeptionsmodell als 
anfällig zeigt, ist nicht überraschend, dass spätere Platon-Interpretationen genau 
um diesen Punkt stritten: Inwiefern sind Schriften, insbesondere Platons Schrif-
ten, ein ernstes Spiel (so wäre Schleiermachers Position, vgl. A.11), inwiefern 
eine bloße Spielerei? Falls Platons Schriften nicht genügend Ernst aufweisen 
oder auch nur angesichts ihres unklaren Status, liegt es nahe, ihnen Ernst zu 
supplementieren: was Platon gemeint habe, hinter oder außer seinen Schriften zu 
suchen (so die Tübinger Schule, vgl. A.11 und 12). Genau so, nämlich als esote-
rischer Autor, dem es mit etwas Ernst war, das es nun zu decodieren gilt, ist  
Platon die längste Zeit wahrgenommen worden.  

 
 

5.  DIE ENTWICKLUNG DES BEGRIFFSDENKENS 
 

Die bisherige Darstellung zeigt ein so schmerzlich lückenhaftes wie schema-
tisiertes Platon-Bild, das dennoch in zweierlei Beziehung nützlich ist. Erstens 
ließ sich erahnen, wie viel Wille zur Eindeutigkeit nötig ist, um Platon auf eine 
einzige begrifflich scharfe Opposition zu bringen. Zweitens mutet das so erstellte 
Bild gerade in seiner überscharfen Konturierung wohlbekannt an: Es zeigt Platon 
als Schöpfer der Trennung zwischen übersinnlicher und sinnlicher Welt und  
damit als Begründer der Metaphysik im weitesten (Heideggerischen und 
Derridaschen) Sinne und der Philosophie als Grundlage der Wissenschaft. In der 
Jahrhunderte dominierenden und auch heute noch häufig verwendeten platonis-
tischen Ausformung dieses Bildes gilt Platon als Schöpfer der Metaphysik im 
engeren Sinne: als Vertreter der Dominanz des Übersinnlichen, der die Kluft 
zum Sinnlichen esoterisch überbrückt. Geprägt wurde dieses Bild vom Neu-
platonismus,92 kolportiert nicht zuletzt von dessen Kritikern. 

                                                             
91  Vgl. ebd. 276e. 
92  Auf den Neuplatonismus und seinen Einfluss im Mittelalter, besonders auf die  

Mystik, muss in einer Arbeit über den Gestaltungsaspekt der Philosophie zumindest 
andeutungsweise eingegangen werden, auch wenn eine ausführliche Analyse hier un-
terbleibt. Schon mit seinem Verständnis von Philosophie als auslegender Praxis (vgl. 
Erler (2006) S. 213f) und mit der Hochachtung gegenüber dem (nicht-diskursiven) 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 35 

Im Folgenden möchte ich dieses Bild in eine Entwicklungslinie der Philo-
sophie einfügen, die auch innerhalb von Platons Werk sichtbar wird. Die oben ana-
lysierten Textpassagen aus Staat, Phaidros und 7. Brief würden nämlich muster-
gültig in jenes entwicklungsgeschichtliche Modell des Gesamtwerks Platons 

                                                                                                                                  
Bild (vgl. Boehm (1994a) S. 14), scheint der Neuplatonismus der Annahme einer 
Dominanz jenes Denkens, das sich als »Begriffsdenken« abzuzeichnen beginnt, zu 
widersprechen. Dagegen wäre zu argumentieren, wie es die vorliegende Arbeit beson-
ders deutlich in Teil A tut, dass Nicht-Diskursivität so lange der Diskursivität anheim-
fällt, wie sie in diskursiven Medien und einer Kultur der Diskursivität praktiziert wird. 
– Insbesondere die Negative Theologie ist eine prominente Strategie der Nicht-
Diskursivität, deren metaphysikkritische Anwendung häufig auch in zeitgenössischen 
philosophischen oder kulturwissenschaftlichen Texten diagnostiziert wird (vgl. Martin 
(1989) S. 373 in Bezug auf Wittgenstein). Dabei herrscht weitgehend Einigkeit darü-
ber, dass sie wenig erfolgreich ist (vgl. Ong (2002) S. 12ff) oder sogar selbst meta-
physisch (vgl. Erler (2006) S. 209). Rorty etwa erklärt Heideggers Ausbruchsversuch 
aus der Metaphysik mithilfe seiner Variante »negativer Theologie« für gescheitert. 
Derrida habe aus diesen Fehlern gelernt und sich einen eigenen, erfolgreicheren Stil 
geschaffen. (Vgl. Rorty (2008) S. 117 und 113.) – Derrida selbst erklärt den »Mysti-
zismus« (die in der Tradition der Negativen Theologie steht) zu einem Einschnitt (vgl. 
Gr S. 143), der noch keinen Abschluss der metaphysischen Epoche markiert (vgl. Gr 
S. 15). Mystizismus und Metaphysik seien »Komplizen« (Gr S. 143). In seinem Vor-
trag »Wie nicht sprechen« verteidigt er sich gegen den Vorwurf, die Dekonstruktion 
sei nichts als eine Neuauflage der Negativen Theologie. – Diese Abgrenzung bleibt 
strittig (vgl. Westerkamp (2006) sowie Welsch (1990) S. 26), und auch die vorliegen-
de Arbeit wird die Frage nicht klar beantworten, ob die Gestaltungslösung der Negati-
ven Theologie besser ist als die der Dekonstruktion. Ein bislang nicht untersuchter 
Hinweis auf einen wichtigen Unterschied könnte jedoch darin bestehen, dass sich die 
Negative Theologie auf die These von der Undarstellbarkeit des Göttlichen im  
Parmenides berief (vgl. Westerkamp (2006) S. 24), während nach der Epochen-
schwelle des 20. Jahrhunderts die Schriftkritik im Vordergrund steht. – Neben Gestal-
tungslösungen der Negativen Theologie und der Mystik bleiben auch die neu-
platonisch beeinflussten Diagramme im 11. Jahrhundert (vgl. Meier (2003)) in der 
vorliegenden Arbeit aus der Untersuchung ausgeklammert. Gerade sie scheinen je-
doch nicht in das in Teil C entwickelte Schema der pädagogischen Diagramme in der 
Blütezeit des Begriffsdenkens zu passen und zudem sogar ein Vorgriff auf das später 
gezeichnete »hybrid optimierte Diagramm« zu sein. Die Gemeinsamkeiten bleiben 
wie die Unterschiede – sie liegen wohl in verschiedenen Herausarbeitungen von 
Ephemerität und Korporalität – einer anderen Untersuchung vorbehalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


36 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

passen, wie es als Brücke zwischen protometaphysischem Sokratismus und me-
taphysischem Platonismus oftmals entworfen worden ist.93 Gemäß dieser Veror-
tung wäre das höchste Wissen als intuitives »Sehen« der Ideen einzuordnen zwi-
schen das sokratische fragende Nichtwissen in den frühen Dialogen, das sich 
jedem antwortenden, expliziten, propositionalen Wissen als überlegen erweist, 
und dem stillschweigenden Wissen der höchsten Idee beziehungsweise von den 
Prinzipien oder dem Demiurgen, wie Platon es in seinen späteren Dialogen an-
deutet (und teilweise nur mündlich im Kreis seiner Schüler diskutiert haben 
soll)94. Im gleichen Sinn wäre die Dialektik zu kontextualisieren. Sie ordnet sich 
in den frühen Dialogen mit anderen rhetorischen Techniken (darunter die sophis-
tische Eristik, die Sokrates meisterhaft beherrscht) in die Erkenntnismethode des 
Elenchos oder der Maieutik ein und wird in den späteren Dialogen als Dihairesis 
konkretisiert. 

Mit dieser Entwicklung scheint sich Platon immer mehr auf die Seite der 
Diskursivität geschlagen und insofern in Aristoteles einen würdigen Nachfolger 
gefunden zu haben. Seine eigene, späte Kritik an den Ideen und die Entwicklung 
der Dihairesis im Spätwerk wirken jedenfalls schon wie eine Vorarbeit für Aris-
toteles. Der verortete das Zentrum von Platons Schriften in dessen »Ideenleh-
re«95 und zeichnete damit eine platonistische Metaphysik, die er in seiner eige-
nen Metaphysik kritisieren, verbessern und weiterentwickeln konnte. Platon 
kann somit als Ahnherr des Begriffsdenkens gelten, als dessen Begründer im 
folgenden Kapitel Aristoteles vorgestellt werden soll, der in seinen Schriften inner-
halb der Philosophie, wie er sie von seinem Lehrer kannte, eine entscheidende 
Gewichtsverlagerung vollzog. Sie wird als Theoretisierung (des höchsten Wis-
sens), Logifizierung (der Erkenntnismethode) sowie Formvergessenheit (bei der 
Vermittlung) und allgemein als Diskursivierung des Denkens (Begriffsdenken) 
vorgestellt. Aristoteles etabliert damit ein dominantes Wissenskonzept, in dem 
die Spannung zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität dauerhaft neutrali-
siert scheint. Mit der folgenden Herausarbeitung des Begriffsdenkens wird nicht 
eine hermeneutisch gerechte und noch weniger eine umfassende Aristoteles-
Interpretation angestrebt, sondern es wird ein Muster nachgezeichnet, das als 
Signum einer ganzen Philosophietradition gültig sein kann. 

                                                             
93  Vgl. z.B. Martens (2006) S. 59f, Söder (2009) S. 27f und Wieland (1982) S. 85. 
94  Thiel (2006) S. 143-148. 
95  Vgl. Wieland (1982) S. 85: »Seit der aristotelischen Platonkritik gilt in der gesamten 

Tradition das, was man heute mit dem Namen der Ideenlehre bezeichnet, als systema-
tischer Angelpunkt von Platons Denken.«  

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001 - am 14.02.2026, 14:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

