. Platon und die esoterische Vermittlung
von Philosophie

1. PLATONS SCHRIFTLICHE SCHRIFTKRITIK — AUFRISS
DER GESTALTUNGSFRAGE
ALS VERMITTLUNGSPROBLEM

»Soviel kann ich aber iiber alle, welche geschrieben haben und noch schreiben werden,
indem sie das zu wissen behaupten, worauf mein Bestreben gerichtet ist, ob nun, als haben
sie es von mir oder von andern gehért, oder auch selbst ausgesonnen, sagen, dass sie mei-

. . 1
ner Meinung nach nichts von der Sache verstehen.«

»Darum ist jeder Mann, dem es Ernst ist, weit entfernt, dadurch, dass er als Schriftsteller
iiber ernste [Hervorhebung von mir, H.D.]? Dinge unter den Menschen auftritt, in Miss-

ey . 3
gunst und Zweifel sie zu verwickeln.«

Im 7. Brief scheint Platon vorausschauend eine harsche Kritik an jener gesamten
Philosophie auszusprechen, die in den kommenden mehr als zweieinhalbtausend
Jahren als »FuBnoten«’ zu seinem Werk entstehen wird. Die Philosophie, wie

1 Epist. 341b,c. Um einen besseren Lesefluss zu gewihrleisten, habe ich die Orthogra-
phie in allen Zitaten (auBer denjenigen Kants, weil das irritiert hétte) der aktuellen
Rechtschreibung angepasst, was vor allem zur einheitlichen Doppel-s-Schreibung
nach kurzen Vokalen gefiihrt hat.

2 Unterstreichungen stammen immer von mir und heben Begriffe hervor, die, wenn
auch nicht immer im unmittelbaren Kontext des jeweiligen Zitats, untersucht werden.

3 Epist. 344c.

Hier wird auf Alfred North Whiteheads Ausspruch, abendldndische Philosophie lasse
sich am ehesten als FuBinoten zu Platon charakterisieren, angespielt. Vgl. Whitehead
(1979) S. 91.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

18 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

wir sie in Buchform kennen und wie sie im akademischen Betrieb in Gestalt von
Texten und abgelesenen Vortriigen praktiziert wird,” wiire nichts als aufgeschrie-
bene Ahnungslosigkeit und AnmafBung.

»Wer nun dieser Rede [...] aufmerksam folgte, der wird recht gut wissen, dass, ob nun
Dionysios etwas tiber das Erste und Hochste in der Natur schriftlich verfasste oder ein
mehr oder minder Begabter, dieser von dem, was er niederschrieb, nichts meinen Ansich-

ten zufolge Haltbares gehort oder sich angeeignet hatte.«°

Wenn auch die Echtheit des 7. Briefes mitunter bezweifelt wird, spricht die
Schriftkritik im unbestritten von Platon selbst verfassten Dialog Phaidros diesel-
be Sprache: »Wenn, es sei nun Lysias oder ein anderer, jemals etwas geschrie-
ben hat oder schreiben wird, in besonderen Angelegenheiten oder in 6ffentlichen

5 Vgl. auch Wieland (1982) S. 7: »Resultate philosophischen Nachdenkens sind fiir uns
zumeist in Gestalt von Texten greifbar. Man hat sich daran gewohnt, dies als eine
keiner weiteren Reflexion bediirftige Selbstverstindlichkeit hinzunehmen. [...] Es ist
jedenfalls eine Tatsache, dass das Studium der Philosophie zumeist am Leitfaden der
Beschiftigung mit Texten absolviert wird. [...] Die Prifung eines philosophischen
Gedankens hat daher auch fast immer eine in einem Text fixierte oder zumindest
fixierbare Gestaltung dieses Gedankens zum unmittelbaren Gegenstand.« — Die von
Wieland diagnostizierte Praxis geht mit dem verbreiteten Vorurteil zusammen, Philo-
sophie sei auf den Bereich des akademischen Betriebs beschrinkt. Als Philosoph wird
nur ernst genommen, wer an einer Universitdt das Fach Philosophie belegt und die
entsprechenden Priifungen bestanden hat. Verdéchtig macht sich, wer sich auferhalb
der traditionellen Formen von hoch formalisiertem Aufsatz und abgelesenem Vortrag
bewegt. Anschauliche Vermittlungsformate (die nicht zu verwechseln sind mit dem
Schreiben iiber Anschaulichkeit) werden gern ausgeschlossen und mit dem Vorwurf
des Populismus leicht abqualifiziert: Man vergleiche etwa immer wieder aufflackern-
de Diskussionen um Peter Sloterdijk und (den ausgerechnet von Sloterdijk selbst als
André Rieu der Philosophie geschmihten) Richard David Precht — oder aber das his-
torische Beispiel Friedrich Nietzsches, der als ausgebildeter Philologe mit seiner Be-
werbung um eine Philosophie-Professur scheiterte (vgl. Janz (1993) S. 398-409, bes.
S. 404). Gibt es iiberhaupt Philosophie jenseits der Universitdt? Ja, zumindest an
Schulen und auf Philosophiefestivals; vgl. Schnidelbach (1995) S. 39 und den News-
letter der Deutschen Gesellschaft fiir Philosophie im Monat September 2012 mit dem
Thema Philosophiefestivals (http://www.dgphil.de/downloads/Newsletter DGPhil
No_17.pdf [21.10.12]).

6 Epist. 344d.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 19

[...] in der Meinung, es sei grofle Grindlichkeit und Klarheit darin, das gereicht
dem Schreibenden zum Schimpf.«’

Die Schirfe der hier ausgewahlten Passagen macht die Schriftkritik Platons
zu einem geeigneten Ausgangspunkt fiir eine Untersuchung, die Gestaltung als
nicht-kontingenten Aspekt von Philosophie darstellt. Schrift, so die hier sich
allmihlich entwickelnde Lesart der Schriftkritik, ist ein mindestens problemati-
sches und wenn auch nicht prinzipiell ungeeignetes, so doch ebenso wenig das
selbstverstiandliche oder pradisponierte Medium der Philosophie. Meine kritische
Untersuchung zieht aus dieser Einschétzung die vergleichsweise radikale Kon-
sequenz diagrammatischen Philosophierens.

Tatsdchlich ldsst sich im Kontext des platonischen Gesamtwerks ein generel-
les Verdikt gegen die Schrift keineswegs ausmachen, wie es die zitierten Stellen
aus Phaidros und dem 7. Brief nahelegen konnten. Platon differenziert seine
Bewertung je nach verschiedenen Verwendungsweisen und Zwecken von
Schriftlichkeit, ohne zu einer kohédrenten Position zu finden. Einerseits finden
sich Parallelen zur Schriftkritik beispielsweise in den Nomoi® sowie in der Ge-
setzeskritik im Politikos.” Andererseits wird, wieder in den Nomoi, die schriftli-
che Fixierung von Gesetzen auch ausdriicklich gelobt.'” Selbst der Philosophie
gesteht Platon die Verwendung der Schrift zu, wenn auch nur — wie er im
Phaidros ausfiihrt — zu Zwecken der Erbauung und Erinnerung.'' Die nicht im-
mer trennscharfen Differenzierungen geben Anlass dazu, Platons Schriftbegriff
nicht pauschal im Gegensatz zur Rede zu verstehen, wie die eingangs zitierten
Passagen ebenfalls nahelegen mogen. Es soll also nicht davon ausgegangen wer-
den, dass fiir Platon die Schrift generell ein minderwertigeres Medium darstellt
als die Rede. Ein solcher bindrer Gegensatz wiirde zudem das Problem aufwer-
fen, dass Platon sich selbst der Schrift bedient — und zwar nicht zuletzt, um darin
seine Schriftkritik zu duflern —, was wiederum zu einer binédren Differenzierung
des Schriftbegriffs fithren wiirde, falls man Platon nicht zu schlicht und zu ein-
fach einen Fehler unterstellen mochte. Verschiedene Reaktionen lassen sich in
der Rezeptionsgeschichte der Schriftkritik finden. Sie bildet einen thematischen
Leitfaden dieser Untersuchung, der mit dem platonischen Gegensatz von Ideen
und Erscheinungen verflochten, den Beginn meines eigenen Textgewebes aus-
machen wird.

Phaedr. 277d.

Vgl. Leg. 770b und 875¢c-876c¢.

Vgl. Polit. 295¢-300c; vgl. auch Schildknecht (1990) 43.
10 Vgl. Leg. 891a; vgl. auch Derrida (Diss) 126.
11 Vgl. Phaedr. 276a-e.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

20 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Diese Vorgehensweise hat den Vorteil, die Schriftkritik nicht als kurioses
Detail der Philosophiegeschichte zu betrachten, sondern in enger Verbindung
mit der Geistesgeschichte, die geprédgt ist von jenem Gegensatz, den Sybille
Krdmer so auf den Punkt bringt: »Platon unterscheidet kategorisch zwischen
dem Wahrnehmbaren und dem Denkbaren und fiihrt damit eine Unterscheidung
ein, die fiir 2000 Jahre so etwas wie einen >Lebensnerv< der Philosophie bil-
det.«'* Zu den zahlreichen Ausprigungen des Gegensatzes zwischen Ideen und
Erscheinungen gehoren auch die Gegensatzpaare intuitives Wissen (nous) und
vermitteltes Wissen (dianoia), Intelligibilitdt und Sinnlichkeit, Erkenntnis und
Kunst, naturwissenschaftliches Erklaren und geisteswissenschaftliches Verste-
hen, analytische, angloamerikanische und phanomenologische, kontinentale Phi-
losophie — um nur wenige, vielleicht die wichtigsten, Beispiele aus Antike und
Neuzeit zu nennen.” Dieser Gegensatz, den eine erstarkende Metaphysikkritik
(als Kritik an abendldndischer Rationalitit) spétestens im 20. Jahrhundert als
Grundunterscheidung der Metaphysik ausmacht, wird seit einigen Jahrzehnten
als Gegensatz von Propositionalitit und Nichtpropositionalitit verhandelt.'*
Alternative Terminologien bestehen aus den Paaren »begrifflich — unbegrifflich«
sowie »diskursiv — nichtdiskursiv«. Die vorliegende Untersuchung steht dieser
metaphysikkritischen Tradition nahe.

Sie bevorzugt aus drei Griinden die Terminologie »diskursiv — nicht-
diskursiv«. Erstens ist »diskursiv« ein weiterer Begriff als »propositional« oder
»begrifflich«: Letztere Begriffe scheinen sich auf spezifische semantische oder
syntaktische Einheiten zu beschrinken. Diskursivitdt impliziert dariiber hinaus
das Begriinden und beinhaltet damit auch den Aspekt einer bestimmten, auch
pragmatischen Kommunikationsnorm. Dennoch — und zweitens — will der Ge-
gensatz »diskursiv — nicht-diskursiv« terminologisch betonen, dass Diskursivitit
nicht in einen nachhaltigen Gegensatz zu Metaphysik gebracht werden kann, wie
es die Diskurstheorie tun mochte. Wenn darin der Diskurs ohne Universalitit
nicht auszukommen glaubt, ersetzt er ndmlich die universelle Giiltigkeit von
Ideen, Begriffen, Propositionen und beerbt damit die Metaphysik. Aus dem gro-
Beren Bedeutungsspektrum von »diskursiv« gegeniiber »propositional« und »be-
grifflich« ergibt sich drittens ein bestimmter scheinbarer Nachteil, der in Wirk-
lichkeit ein Vorteil ist. Wahrend ndmlich Bilder (als dem Bereich der Sinn-
lichkeit zugehorig) eindeutig dem Nichtpropositionalen beziehungsweise dem
Nichtbegrifflichen zuzuordnen sind, scheinen sie sowohl diskursiv (bei Platon,

12 Kréamer (2010) S. 177.
13 Vgl. auch Bogen (2005) S. 153 sowie Stegmaier (2005) S. 11f.
14 Vgl. Bromand/Kreis (2010) und darin besonders Cota Margal/Kisteumacher S. 101.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 21

der sie der nicht-diskursiven Vernunft gegentiberstellt) als auch nicht-diskursiv
(fiir die moderne Asthetik, die sie der begrifflichen Erkenntnis gegeniiberstellt)
zu sein. Eine genauere Betrachtung zeigt, dass Bilder in verschiedenen Kontex-
ten als (sinnlich vermittelte) Abbilder wie auch als (unmittelbar wirkende) &sthe-
tische Bilder angesehen werden kénnen: Bilder fallen insofern durchaus unter
beide Kategorien. Was demnach als diskursiv, was als nicht-diskursiv zu gelten
hat, zeigt sich als deutlicher perspektivenabhingig als das die Begriffe »proposi-
tional« oder »begrifflich« implizieren.

Sicher kann der gewihlten Terminologie der Vorwurf gemacht werden, ein
sehr reiches Spektrum an Gegensétzen zusammenzufassen. Indessen sind auch
die Vorteile der einfachen Begriffsopposition »diskursiv — nicht-diskursiv« zu
beachten: Sie ermoglicht die Zuspitzung der Philosophie auf einen einzigen
Gegensatz, was eine ungeheure Anschlussfihigkeit bedingt — sowie nicht zuletzt
eine effektive vergleichende Bewertung der Gestaltung von Philosophie.

Tatsédchlich ist und war die Frage der Gestaltung in der Philosophie nie
nebenséchlich und stetig présent, ob es eher um die geeignete » Vermittlung« von
Philosophie ging, um ihre gelungene oder verbesserungswiirdige Darstellung
oder um ihre wirksame Aneignung. Uberall zeigt sich, dass die Wahrheit oder
der Geist — jene »ernsten Dinge«, wie Platon oben sagte, auf die sein »Bestreben
gerichtet ist« — nicht flir sich selbst sorgten und sorgen. Die Sache der Philoso-
phie und die Sachen, von denen die Philosophie etwas weil}, stehen und fallen
mit ihrer Gestaltung. Dieser Umstand wurde und wird offenbar oft nicht iiber-
méBig ernst genommen, weswegen die Gestaltung von Philosophie gewdhnlich
wenig Beachtung findet — jedenfalls weniger als die Semantik ihrer Aussagen
oder die Syntax ihrer Begriindungen (die beide gemeinhin nicht als Gestaltungen
wahrgenommen werden).

Es wiirde zu kurz greifen, diesen Missstand nicht mehr als zu beklagen, ohne
seine Bewandtnis offenzulegen; ohne vor allem zu erkldren, warum er nicht ohne
weiteres zu beheben ist; und ohne zu hinterfragen, inwiefern es tatsdchlich wiin-
schenswert wire, ihn zu beheben. Fiir den ersten Schritt eines solchen Vorhabens
bietet die Rezeptionsgeschichte der Schriftkritik ein natiirlich begrenztes Unter-
suchungsgebiet, das zu einem grofen Teil den Hintergrund des ersten Drittels
meiner Untersuchung ausmacht. In den darin analysierten Platonbildern zeigt
sich auch eine Entwicklung der Philosophie, die entlang einer Entwicklungslinie
der Schrift verlduft und durch Epochenschwellen gegliedert ist. Sie markieren
Aufstieg sowie Fall der Diskursivitit und verdeutlichen deren in der Praxis der
Schrift verankertes Beharrungsvermogen.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

22 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

2. NICHT-DISKURSIVITAT DES HOCHSTEN WISSENS

Nicht-Diskursivitit findet sich bei Platon mit dem intuitiven Wissen des nous."
Es soll, wie auch andere Begriffe und Konzepte bei Platon, im Folgenden eng
am Text herausgearbeitet werden, weil damit die vieldeutige Basis deutlich wird,
die zu den verschiedenen, in dieser Untersuchung vorgestellten, Lesarten der
platonischen Schriftkritik Anlass geben sollen. Wie eine genaue Sichtung der
einschligigen Schriftkritik-Passagen im 7. Brief offenbart,'® lisst Platon bei der
Beschreibung des nous, dieser spezifisch philosophischen und dabei von der
Schrift gefahrdeten Erkenntnis — wie er es auch sonst tut — eine gewisse semanti-
sche Variabilitit zu."” Jenes in der Schrift besonders gefihrdete philosophische
Wissen nennt er neben »Weisheit«'® unter anderem auch »das Wichtigste«,'”
»das [...], worauf mein Bestreben gerichtet ist«,® »wie ein durch einen absprin-
genden Feuerfunken plétzlich entziindetes Licht in der Seele«,”’ Wissen vom
»Wesen der Dinge«,”” »der Wahrheit entsprechende [...] Lehre«,” »Wissen des

15 Ottfried Hoffe weist darauf hin, dass die intuitive Erkenntnis darin besteht, nicht auf
diskursive Weise, sondern schlagartig, das Allgemeine im Einzelnen zu sehen; vgl.
Hoffe (1996) S. 95f. — Ursula Wolf iibersetzt (freilich bei Aristoteles) nous mit »intui-
tive Vernunft« und stellt sie in den Gegensatz zur »diskursiven Erlduterung«; vgl. ihre
Anmerkung 19 in NE 371: »Was Aristoteles mit dem nous meint, wird am besten
deutlich durch den Ausdruck intuitive reason, durch den u.a. Joachim (1997) und
Urmson (*2001, 115) den Begriff erliutern. Gemeint ist, dass wir in jeder Wissen-
schaft im Beweisen und Erkldren auf letzte Begriffe und Axiome stoflen, die sich
nicht mehr diskursiv erldutern lassen, sondern nur noch erfasst werden konnen.«

16 Die Ubersetzer Hieronymus und Friedrich Miiller nennen in ihren Zwischeniiber-
schriften »Unmoglichkeit der Darstellung philosophischer Erkenntnis« (Epist. 341a-e)
und »Grund der Schwierigkeit der Darstellung von Erkenntnis« (Epist. 343a-d). Im
Fokus der vorliegenden Arbeit steht die gesamte und dariiber hinausreichende Passage
Epist. 340b-345c.

17 Vgl. Bohme (2000) S. 1: »Als Autor strebt Platon in seinen Schriften keineswegs eine
durchgingige Stimmigkeit an, noch hilt er sich an eine feste Terminologie.«

18 Epist. 340c.

19 Vgl. ebd. 341b.

20 Ebd. 341b,c.

21 Ebd. 341c,d.

22 Ebd. 341d.

23 Ebd. 342a.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 23

seiner Natur nach Richtigen«,” Wissen iiber »das wahre Wesen der Tugend oder
Untugend«,” »das Tiuschende und das Wahrhafte des gesamten Seins«,”® »Ein-
sicht«,”” »Denken«®® sowie Wissen »iiber das Erste und Hochste in der Natur«.”’

Wie in dieser Auflistung schon anklang, liegt eine Eigenschaft dieses seman-
tisch unterbestimmten, nicht-diskursiven Wissens in seiner Auszeichnung als
hochstes Wissen (worauf bereits die Unterstreichungen in den Platon-Zitaten in
Kapitel A.1 hindeuteten).”® Ein deutlicher Beleg dafiir findet sich auch im soge-
nannten erkenntnistheoretischen Exkurs des 7. Briefes, einer Art epistemischer
Stufenleiter.”’ In diesem Teil der Schriftkritik-Passagen werden erstens Name
(onoma), zweitens Begriff (logos), drittens Abbild (eidolon) als niedrigstufige
Erkenntnismomente der Erkenntnis (episteme/nous, aletes doxa)’> als viertem
vorangestellt; »als fiinftes muss man das annehmen, was da erkennbar und

24 Ebd. 343e.

25 Ebd. 344a,b.

26 Ebd. 344b.

27 Ebd.

28 Ebd.

29 Ebd. 344d.

30 Beim Umgang mit griechischen Texten bin ich auf Ubersetzungen angewiesen. Dieser
Umstand rechtfertigt sich hoffentlich bei einer Arbeit, die mit Platon und Aristoteles
eher systematisch als historisch umgeht und sich nicht zum Ziel gesetzt hat, ihnen
hermeneutische Gerechtigkeit wiederfahren zu lassen. Uberall, wo ein bestimmter
Begriff sich als zentral erwies — etwas bei nous oder Dialektik — habe ich dennoch
sichergestellt, dass ich nicht falsche Schliisse aus einer bestimmten Ubersetzer-
strategie ziehe und verschiedene Ubersetzungen bzw. den griechischen Originaltext
hinzugezogen (in dem ich einzelne Begriffe durchaus identifizieren kann). Obwohl
plakativ-tendenziose Ubersetzungen wie die von Wilhelm Wiegand oder auf Leben-
digkeit getrimmte Ubersetzungen wie die von Otto Apelt meine Interpretation
manchmal deutlicher unterstiitzt hitte, zitiere ich durchgingig die Ubersetzungen von
Friedrich Schleiermacher bzw. (im Fall des 7. Briefes) von Hieronymus und Friedrich
Miiller, die dem Originaltext besonders nahe sind. — Zudem folge ich meistens bereits
etablierten Interpretationsmustern, an denen es ja gerade bei Platon und Aristoteles
keinen Mangel gibt. Wo ich Interpretationen widerspreche, sie kombiniere oder darii-
ber hinausgehe, scheint mir meine Interpretation nirgends so feinteilig, dass sie durch
eine andere Ubersetzung ernsthaft gefihrdet werden konnte.

31 Epist. 342a-344d.

32 Vgl. auch Wieland (1982) S. 36f und Bl6Bner (2007) S. 250.

- am 14.02.2026, 14:3811;



https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

24 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

wahrhaft ist.«” Thm kommt »der Geist«’* am ndchsten, der sich von den vier
vorhergehenden Erkenntnismomenten stark unterscheidet.” Wihrend diese nim-
lich die Eigenheit haben, dass sie sprachlich erfasst werden und wegen der
»Ohnmacht der Sprache«’® der Verinderung und dem Irrtum anheimfallen kon-
nen, artikuliert sich das geistige Verstindnis nicht sprachlich: »Dieser Ohnmacht
wegen wird kein Verstandiger es wagen, in ihr [der Sprache; H.D.] seine Gedan-
ken niederzulegen und noch dazu in unwandelbarer Weise, was bei dem schrift-
lich Abgefassten der Fall ist.«’’

An dieser Stelle meiner Ausfithrungen werden einige der darin aufblitzen-
den, in Platons Texten angelegten Spuren nicht weiter verfolgt. Platon wird vor-
erst weder als eindeutige Thesen meidender Begriffskiinstler (wie in hermeneuti-
schen Lesarten) noch als frither, in semantischer Mehrdeutigkeit befangener
Nutzer des Mediums Schrift dargestellt (wie vor allem in dekonstruktiven Lektii-
ren). Hier soll es zunéchst nur darum gehen, die Schriftkritik in jenem Bild von
Platons Werk zu verorten, das in der Philosophiegeschichte dominiert. Aus die-
sem Grund werden von nun an auch Passagen aufgerufen, die iiber die Schrift-
kritik hinausgehen; Passagen, die als notorische Quellen fiir eine platonische Er-
kenntnistheorie gelten und deren rhetorischer und medialer Status ebenfalls
vorerst unhinterfragt bleibt.

Im Liniengleichnis aus dem Staat findet sich eine ganz dhnliche Erkenntnis-
hierarchie wie im 7. Brief. Analog ist ihr Ausgangspunkt die Unterscheidung
zwischen dem Denkbaren und dem Sichtbaren, wobei das Sichtbare (der Bereich
der Meinung (doxa)) nicht drei Momente umfasst, sondern nur zwei: Abbilder,
die nur »vermutet« werden (eikasia), und Dinge, die »fiir wahr gehalten« werden
(pistis). Das Denkbare ist ebenfalls zweigeteilt: in den Bereich mathemati-
scher Gegenstdnde, wo zwar abstrakte, tiberzeitliche Erkenntnis moglich wire,
Erkenntnis meist aber doch sinnlich vermittelt bleibt (dianoia); und schlieBlich
ins Reich der Ideen, die ausschlieBlich »unmittelbar«®® erkannt oder »gesehen«’
werden (noesis). Auch hier ist die unsinnliche Erkenntnis die hochste und
»sicherste«.*

33 Epist. 342b.
34 Ebd. 342d.

35 Vgl. ebd. 342d.
36 Ebd. 342e.

37 Ebd. 343a.

38 Rep. 511b.

39 Ebd. 511c.

40 Vgl. ebd.

- am 14.02.2026, 14:3811;



https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 25

Neben seiner hierarchisch ausgezeichneten Stellung besteht eine weitere Ei-
genschaft noetischen Wissens bei Platon darin, dass es mit einem praktischen
Impetus verbunden ist: Es ist auch in dem Sinne ein hdchstes Wissen, als es ein
dringliches Wissen ist, dessen Bestimmung es ist, weiterzuwirken. »Ein Gott-
begeisterter der Weisheit [...] meint«, so beschreibt es Platon im 7. Brief, »eine
vortreffliche Anweisung vernommen zu haben und jetzt sich anstrengen zu miis-
sen, sonst werde ihm, tue er das nicht, das Leben unertréiglich.«41 Im Phaidros
vergleicht er das hochste Wissen mit einem Samen, der — nach erfolgreicher
Aussaat — nicht nur Frucht trigt, sondern selbst neue Samen hervorbringt.** Und
im Anschluss an das Liniengleichnis — im Hohlengleichnis und in seiner Verbin-
dung mit dem Sonnengleichnis — wird die Verpflichtung der Philosophen betont,
von den »Inseln der Seligen«* zuriickzukehren und die Hohlenbewohner zu je-
nem selbst erfahrenen »Aufschwung der Seele zur Erkenntnis«™* zu verhelfen.
Bei Platon muss »Erkenntnis immer auch praktisch umgesetzt werden«, wie
Erler hervorhebt.”

Platons hochstes Wissen ist also kein bloB praktisches Wissen wie beispiels-
weise Radfahren-Konnen. Es lie3e sich vielleicht eher als eine Art in fruchtbare
Titigkeit versetzendes Erlebnis*® fassen (wie es religidse oder dsthetische Erleb-
nisse bewirken mogen) oder als Reflexionswissen (wie es in der Erziehung oder
der Psychoanalyse angestrebt wird). Von rein theoretischem Wissen unterschei-
det es jedenfalls, was auch heute noch als Eigenschaft philosophischen Wissens
gilt: der mangelnde feste Gegenstandsbereich.”” Insofern ist auch versténdlich,

41 Epist. 340c.

42 Phaedr. 277a.

43 Rep. 519c.

44 Ebd. 517b.

45 Erler (2006) S. 160.

46 Vgl. Schildknecht (1990) S. 49: »Diese >letzte Erkenntnis¢, in der die Spaltung zwi-
schen theoretischem und praktischem Wissen aufgehoben ist (Ep. VII 342aff.), be-
wirkt dann ein schubhaft verandertes ganzheitliches Verstindnis der Welt.«

47 Vgl. Wieland (1982) S. 8, Hoffe (1996) S. 90, Lueken (1996) S. 53, Welsch (1988) S.
126 sowie besonders Mittelstra3 (1982) S. 162: »Im Unterschied zu den Fachwissen-
schaften hat die Philosophie keinen ihr eigentiimlichen Gegenstand, tiber dessen De-
finition ihre Bestimmung laufen konnte (wie z.B. die Bestimmung der Rechtswissen-
schaft {iber eine Definition des Rechts oder die Bestimmung der Okonomie {iber eine
Definition des Giitertauschs bzw. des Wirtschaftens). Ferner hat die Philosophie, wie-
derum im Unterschied zu den Fachwissenschaften, kein Lehrbuchwissen im strengen

Sinn ausgebildet, das allgemein als philosophisches Wissen gelten konnte.«

- am 14.02.2026, 14:3811;



https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

26 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

warum es keine festgelegte Gestaltungsweise der Philosophie geben kann: Sie
wiirde den Bereich des Gestalteten festlegen. Doch in dem Mangel an Festle-
gung zeigt sich ein weiterer, drastischer Mangel der Nicht-Diskursivitat: Wer
sich — wie im Hohlengleichnis beschrieben — von den Fesseln der Sinnlichkeit
befreit und die Sonne gesehen hat, kann sich den Hohlenbewohnern nicht mehr
addquat mitteilen, und wenn er gar versucht, ihnen zum gleichen Erkenntnis-
Erlebnis zu verhelfen, wird er moglicherweise als Verbrecher behandelt — weil er
von einem Verbrecher nicht unterschieden werden kann:** Natiirlich spielt
Platon damit auf das Schicksal des Sokrates an. Dem philosophischen Wissen
scheint es mit fehlendem festgelegtem Gegenstandsbereich sowie fehlender fest-
gelegter Gestaltungsweise auch an festgelegten, allgemein giiltigen Kriterien zu
fehlen.

3. DISKURSIVITAT DER DIALEKTISCHEN ORDNUNG

Moglicherweise als Korrektiv dieses Mangels versteht Platon das noetische Wis-
sen der Philosophie als ein ganz besonderes nicht-diskursives Wissen; und zwar
als eines, das nur auf bestimmte, eng mit Diskursivitdt verbundene Weise erlangt
werden kann. Ob Anamnesis, Eros oder Dialektik: Platons Beschreibungen von
Erkenntnisvermittlung weichen ab von religiésen, édsthetischen, therapeutischen
oder padagogischen Methoden oder Praktiken wie Askese, Gebet, Diédt, Medita-
tion. Platon setzt primédr auch nicht auf die Herstellung oder Rezeption von
Kunstwerken (die bestimmte korperliche und geistige Reinigungs- und Erleuch-
tungsprozesse begiinstigen mogen) oder auf Nachahmung oder Lebenserfahrung
(die praktisches, nicht-propositionales Wissen initiieren mogen), sondern auf
eine originire, sprachliche Erkenntnisvermittlung.* Es handelt sich erstens um
eine Fahigkeit, die in einer umfassenden Ubersicht und Sachkenntnis griindet,
sowie zweitens um eine damit einhergehende oder daraus resultierende, sinnfil-
lige oder begriindende Ordnung der Rede, die Platon im Kontext der Schriftkri-
tik und der anderen oben analysierten Passagen beide als dialektisch bezeichnet:
mit einem Begriff, den er erst erfindet bezichungsweise neu benennt und nicht
besonders genau definiert,” und der auch aus diesem Grund notorisch schwer zu
bestimmen ist.

48 Vgl. Rep. 517aund d,e.
49 Vgl. Cota Margal/Kisteumacher (2010) S. 109.
50 Vgl. Staudacher (2007) S. 81.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 27

Bereits im Liniengleichnis hatte sich das Wissen des nous als von der sinnli-
chen und sprachlichen Erkenntnis getrennt, aber nicht v6llig entkoppelt gezeigt.
Zwischen beiden Erkenntnisbereichen steht die dianoia, wo zwar abstrakte,
iiberzeitliche Erkenntnis moglich wire, Erkenntnis meist aber doch sinnlich
vermittelt bleibt. Die prekire Vermittlung iibernimmt die Dialektik.”' Wie sie im
Liniengleichnis und in der wenig spiter folgenden, sie behandelnden Passage >
beschrieben wird, erscheint sie als Kunst, das Erkennen durch seine sinnlichen —
vor allem sprachlichen, aber auch bildlichen — Bedingungen zu navigieren und
dabei unbefleckt und unirritiert zu halten.”® Als solche wird sie emphatisch her-
vorgehoben: Sie ist »wie der Sims iiber allen anderen Kenntnissen«.”* Wie sie
konkret aussieht, wird hier trotz allen Lobs nicht deutlicher.”” Aufschlussreich
scheint immerhin der Hinweis, dass die Dialektik durch eine »Ubersicht der ge-
genseitigen Verwandtschaft der Wissenschaften und der Natur des Seienden«™
gelehrt wird, die ausgezeichneten Schiilern des Musterstaates im Alter von
zwanzig Jahren vorsichtig anvertraut werden darf. »Wer in diese Ubersicht ein-
geht, ist dialektisch; wer nicht, ist es nicht.«’’

Damit sind die Schiiler allerdings noch nicht bei der hochsten Erkenntnis an-
gekommen, denn die Dialektik hat das »Ubel«,*® dass sie im Dienst aller Positio-
nen eingesetzt und missbraucht werden kann. Erst eine gewisse Reife ab einem
Alter von dreiflig Jahren soll dafiir sorgen, dass die Dialektik nicht nur »scherz-
haft«, sondern im Dienst der Wahrheit eingesetzt wird.”” In der Kontrastierung
der reifen, »sittsame[n] und ernste[n] Naturen«” — die zum richtigen Gebrauch
der Dialektik geeignet sind — mit jenen »Knéblein«, die »wenn sie zuerst solche
Reden kosten, damit umgehen als wenn es ein Scherz wire, indem sie sie immer
zum Widerspruch lenken, und den nachahmend der sie widerlegt wieder andere
widerlegen, und ihre Freude daran haben wie Hiindlein alle die ihnen nahe

51 Vgl. Rep. 511b,c.

52 Vgl. ebd. 532d.

53 Vgl. auch ebd. 537d.

54 Ebd. 534e.

55 Vgl. Mittelstral (2005) S. 244.
56 Rep. 537c.

57 Ebd.

58 Ebd. 537e.

59 Vgl. ebd. 539c.

60 Ebd. 539d.

- am 14.02.2026, 14:3811;



https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

28 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

kommen bei der Rede zu zerren und zu rupfen«,(’1 klingt das Feindbild der
Sophisten an.

Als weniger #hnliches, doch gleichwohl gefdhrliches weiteres Feindbild
werden im Staat die Dichter gezeichnet, deren Kritik sich durch das gesamte
Werk Platons zieht: Dichter verwenden die Dialektik nicht etwa falsch, sondern
leider gar nicht. Sie verwenden die Sprache nicht diskursiv-begriindend und ver-
bleiben somit vollstidndig in der sinnlichen Welt, sie sind sogar — wie die Maler —
bloBe Abbildner von Abbildern, sprechen damit nicht den verniinftigen, erkennt-
nisinteressierten Gemiitsteil des Menschen an und verstellen den Zugang zur Er-
kenntnis.

»Fiir dieses unwillige nun [die unverniinftigen Leidenschaften; H.D.] gibt es gar viele und
mancherlei Nachbildung; die verniinftige und ruhige Gemiitsfassung aber, welche ziem-
lich immer sich selbst gleich bleibt, diese ist weder leicht nachzubilden noch auch die
Nachbildung leicht zu verstehen, zumal fiir eine grole Versammlung und die verschieden-

. L . 62
artigsten Menschen, wie sie sich vor den Schaubiithnen zusammenfinden.«

Auch in der epistemischen Stufenleiter des 7. Briefes ist das Wissen des nous
nicht vollig von seinen sinnlich-sprachlichen Bedingungen abgekoppelt. Hier
tibernimmt — ohne den Begriff Dialektik zu nennen — eine Methode des sprachli-
chen Vergleichs die prekédre Vermittlung, die Oliver Primavesi sogar als eine Art
multimediale Methode fasst.” Das dialektische »Reiben« der verschiedenen
Medien — »niamlich zwei sprachliche, ein bildliches und ein mentales Medium«®**
— aneinander geniigt freilich nicht. Voraussetzung ist zudem noch der kritische
Austausch mit anderen Denkern, »die es, wie [Platon] selbst, nicht aufs Recht-
haben und auf Polemik abgesehen haben, sondern die sein vorbehaltloses Sach-
interesse teilen«.”

»Indem nun das Einzelne, Namen, Begriffe, Anschauungen und Wahrnehmungen unterei-
nander verglichen und in guter Absicht durch aller Missgunst entbehrende Fragen und
Antworten gepriift wird, so flammt iiber jedes Einsicht auf und Denken, wenn man sich

anstrengt, wie es nur menschlichen Kriften moglich ist.«*

61 Ebd. 539b.

62 Rep. 604d,e.

63 Vgl. Primavesi (2007) S. 243.
64 Ebd. S. 241.

65 Ebd. S. 244.

66 Epist. 344b.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 29

Ahnlich wie im Staat geht der prekire Ubergang zum hochsten Wissen aus ei-
nem schwer zu fassenden vergleichenden Bezugnehmen, einer Art wissenschaft-
lichem Uberblick hervor. Pragmatische Voraussetzung ist Leidenschaftslosigkeit
und Interessefreiheit — sowie eine Art moralische Préidisposition. Keine Kunst
vermag es, zur Erkenntnis zu flihren, wo diese Prédisposition fehlt: »Ist jemand
aber schlecht befdhigt, wie es von Natur die Geistesanlage der meisten fiir das
Erlernen und die erwdhnte Gesinnung ist, dann sind es verlorene Worte, und
dann vermochte solchen Menschen selbst kein Lynkeus die Augen zu 6ffnen.«’’

Eine noch weitergehende Bestimmung der philosophischen Ordnung der
Sprache findet sich im Phaidros wieder unter dem Begriff Dialektik. Als Nega-
tivbeispiel gilt hier die Rede des Sophisten Lysias, der »als wiisste er eigentlich
nichts, ganz vornehm gesagt zu haben [scheint], was ihm eben einfiel«”® und
»nicht einmal vom Anfang, sondern vom Ende an riickwirts die Rede durch-
schwimmen will«.” Diese Unordnung, die nichts als Verwirrung, héchstens
Uberredung bewirken kann, wird mit Sokrates’ eigenen Reden kontrastiert, die
organisch aufgebaut sind’® und nicht zuletzt zwei Eigenschaften aufweisen: die
sinnfillige Analyse”' und Synthese’. »Ob ich jedoch diejenigen, welche dieses
im Stande sind zu tun, recht oder unrecht bename, mag Gott wissen, ich nenne
sie aber bis jetzt Dialektiker.«”

Wie die Dialektik im Staat und wie die multimediale Methode des Verglei-
chens im 7. Brief erscheint die Dialektik auch im Phaidros einer Gefahr ausge-
setzt. Sie zeigt sie sich daran, dass in diesem Dialog beide dialektischen Reden
des Sokrates »einander entgegen«’® sind, also gegensitzliche Thesen vertreten.
Zum richtigen Gebrauch der Dialektik gehort aber auch eine Wohlmeinendheit
mit dem Rezipienten, die Platon als »Ernst« beschreibt. Um zu gewdéhrleisten,
dass sie tatsdchlich zum Zuge kommt, ist die Kontrolle der Rezeptionssituation
vonndten. Dieser Zusammenhang wird mit der Schriftkritik ausgedriickt: Nur,
wer die Schrift meidet, kann die Kontrolle {iber das Gespriach behalten und die
Wirkungen der dialektischen Ordnung den Reaktionen des Gesprachspartners

67 Ebd. 343¢-344f.

68 Phaedr. 264b.

69 Ebd. 264a.

70 Vgl. ebd. 264c.

71 Vgl. ebd. 265d.

72 Vgl. ebd. 265¢, 266a.
73 Ebd. 266b.

74 Ebd. 265a.

- am 14.02.2026, 14:3811;



https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

30 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

anpassen. Die Schrift hingegen hat keine Kontrolle tiber die Kontexte ihrer
Rezeption und ist allen Missverstindnissen ausgesetzt.”

»Weit herrlicher aber denke ich ist der Ernst mit diesen Dingen, wenn Jemand nach den
Vorschriften der dialektischen Kunst, eine gehorige Seele dazu wihlend, mit Einsicht
Reden sdet und pflanzt, welche sich selbst und dem, der sie gepflanzt, zu helfen im Stan-
de, und nicht unfruchtbar sind, sondern einen Samen tragen, vermittelst dessen einige in
diesen, andere in anderen Seelen gedeihend, eben dieses unsterblich zu erhalten vermo-
gen, und den, der sie besitzt, so gliickselig machen, als einem Menschen nur méglich

ist.«”

Der Vergleich der drei Belegstellen in Staat, 7. Brief und Phaidros bestitigt,
dass das nur intelligible Wissen des nous durchaus auf Sinnlichkeit angewiesen
ist; dass Nicht-Diskursivitit bei Platon auf Diskursivitit angewiesen ist. Die Ge-
gensitze stehen sich jedoch nicht unvermittelt gegeniiber. In der Dialektik zeigt
sich diese prekdre Fahigkeit, nicht-diskursives Wissen anhand der Diskursivitét
einer dialektischen Ordnung zu vermitteln.

Manche Interpreten beschrinken die Dialektik auf die Funktion der Vermitt-
lung, also auf ihre Nicht-Diskursivitdt. Sie deuten Dialektik ausschlieBlich als
eine Fahigkeit. Fir Christiane Schildknecht beispielsweise ist sie ein »nicht-
propositionales Wissen« und so etwas wie die Kunst des Sokrates.”” Andere Inter-
preten sehen mit der dialektischen Vermittlungsfihigkeit nicht nur eine bestimm-
te, sondern jede zweckmiBige sprachliche Ordnung verbunden. Gernot Bohme
etwa, fiir den sie so etwas wie die Kunst Platons selbst ist, sieht sie in allen Dia-
logen Platons am Werk: »Man konnte sagen, dass Platon in seinem ganzen Werk
dem Leser vorfiihrt, was Dialektik ist.«”®

Im Gegensatz dazu verweisen die drei untersuchten Belegstellen in Staat, 7.
Brief und Phaidros darauf, dass es eine bestimmte dialektische Ordnung gibt,
eine sprachliche Ordnung der Philosophen, die von den Dichtern gar nicht und
von den Sophisten nur unzulidnglich oder missbrauchlich benutzt wird. Als
Merkmale dieser Ordnung finden sich bei Platon sehr vage, was man der diskur-
siven Arbeit am Begriff zurechnet: Begriindung, Analyse, Synthese — und damit

so etwas wie logische Kohirenz. Interpreten wie Stenzel” und Kutschera®™

75 Vgl. ebd. 275d.

76 Ebd. 276e-277a.

77 Vgl. Schildknecht (1990) S. 34ff.
78 Bohme (2000) S. 100.

79 Vgl. Stenzel (1961), bes. S. 54-94.

- am 14.02.2026, 14:3811;



https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 31

haben im platonischen Spéatwerk die Weiterentwicklung der dialektischen Ord-
nung zur Dihairese gesehen und sie als prototypische Logik verstanden.
Dihairesis ist die Kartierung eines Begriffsfeldes anhand der systematischen Hie-
rarchie der zugehdrigen Einzelbegriffe, also eine Begriffsklassifikation.®'

Im Vergleich der drei Belegstellen in Staat, 7. Brief und Phaidros zeigt sich
zudem, dass Platon die Dialektik in einen idealtypischen Kontext einbindet.
Immer sind pragmatische Voraussetzungen fiir das Gelingen der dialektischen
Vermittlung angegeben, und die Gefahr des Scheiterns wird explizit beschworen.
Der Dialektiker gewinnt Sachkenntnis im Zustand der Interesselosigkeit. Bei der
Vermittlung muss er zusitzlich Reife und Wohlmeinendheit mitbringen, die
Schrift darf nicht benutzt werden, zusitzlich muss der Rezipient eine geeignete
Préadisposition aufweisen. Jede dieser Voraussetzungen gefihrdet den Vermitt-
lungsprozess. Fehlt Interesselosigkeit, Reife, Wohlmeinendheit, geeignete Pri-
disposition oder wird die Schrift benutzt, droht die Dialektik zu scheitern.

4. ESOTERIK ALS LOSUNGSVERSUCH
DES VERMITTLUNGSPROBLEMS DER PHILOSOPHIE

Die Schriftkritik, wie sie sich bisher darstellt, widre Ausdruck eines Vermitt-
lungsproblems der Philosophie, ein drastisch formulierter Hinweis darauf, dass
der Vermittlungsprozess vom Scheitern bedroht ist — keine Verdammung von
Schriftlichkeit »an sich«. Wenn Platon die Schrift ablehnt, spricht daraus die
nicht unrealistische Einschitzung, dass die Rezeptionssituation fiir das hochste
Wissen selten ideal ist. Dieselbe Sorge klingt auch in seiner oft geduBerten Ein-
schitzung an, statt geeigneter Rezipienten handele es sich — wie in den bisheri-
gen Zitaten hervorgehoben — um »die verschiedenartigsten Menschen«, deren
»Geistesanlage« sie »schlecht befdhigt fiir das Erlernen und die erwihnte Gesin-
nung«. Platon weif}, dass unter den Umsténden, die normalerweise gegeben sind,
Erkenntnis nur selten gelingen kann.

Die ungeeignete Prédisposition der meisten Menschen wie auch die Schrift
scheinen schwere Méngel der Rezeptionssituation oder sogar Ausschlusskriterien
der gelungenen Vermittlung von Philosophie zu sein. Um deren Gelingen vom
Misslingen zu unterscheiden, nutzt Platon hiufig den Gegensatz von Ernst und

80 Vgl. Kutschera (2002), bes. Band 3, S. 194-202.

81 Zu den Beispielen der vom platonischen Sokrates selbst vorgenommenen Dihairesen,
vgl. Polit. 285, Soph. 253, Phlb. 16-17 sowie die sieben verschiedenen Definitionen
des Sophisten in Soph. 221b-231e, 235b-236¢ und 264c-268d.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

32 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Scherz oder Spiel, so in den schon oben aufgefiithrten Belegstellen. Dabei zeigt
sich allerdings besonders deutlich, dass die Unterscheidung zwischen idealer und
ungeeigneter Rezeptionssituation weniger auf Kriterien als vielmehr auf der Au-
toritét Platons beruht. Es ist der Autor, der allein imstande scheint zu unterschei-
den, wann die Voraussetzungen von Erkenntnis erfiillt sind und wann sie erreicht
worden ist. Dergestalt auf den Autor — oder, in Ermangelung seiner Anwesen-
heit, auf die angenommene Autorintention — angewiesen, ist der Wissensbegriff
in ein esoterisches Rezeptionsmodell eingebettet.

Im Staat benutzen die unreifen Philosophie-Anwirter die Dialektik wie ein
Spiel, »als wenn es ein Scherz wire«:** »Wer aber schon lter ist [...] wird an
solcher Torheit keinen Teil nehmen wollen, sondern lieber den, der untersuchen
und die Wahrheit ans Licht bringen will, nachahmen, als den der Scherz treibt
und zum Scherz widerspricht.«® Offen bleibt, wie sich »sittsame und ernste
Naturen«™ von jenen unverantwortlichen, verspielten Sophisten unterscheiden.
Platon scheint im Kontext neben einem gewissen Lebensalter vor allem die Be-
wihrung im Gemeinschaftswesen als Kriterium aufstellen zu wollen. Das Beispiel
des Sokrates zeigt jedoch eindringlich, wie wenig tauglich dieses auf empirische
Daten und deren Bewertung angewiesene Kriterium ist. Selbst mit einer Fiille
weiterer Kriterien, mit denen Platon seinen Lehrer von sophistischen Demago-
gen abgrenzt — er war nicht auf seinen Vorteil aus, wihlte seine Schiiler aus und
stellte nicht bestimmte Lehren in den Vordergrund — lésst sich nicht eindeutig
eine Bewihrung im Gemeinschaftswesen belegen: Noch Jahrhunderte nach Pla-
tons Werk, das eine grandiose und wirkungsméchtige Verteidigung des Sokrates
darstellt, wiederholt Nietzsche in Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der
Musik und in Gotzenddmmerung die Anklage auf Verfihrung der Jugend — und
nicht nur der Jugend, sondern der ganzen zukiinftigen Kultur.

Im 7. Brief setzt Platon im gleichen Satz den »Mann, dem es Ernst ist« dem
»Schriftsteller« entgegen.”” Bei diesem Brief handelt es sich um einen Bericht
von Platons Sizilienreisen und eine Abrechnung mit dem Tyrannen Dionysios II.
Auf insgesamt drei aufwindigen Fahrten hatte Platon die Herausforderung ange-
nommen, die Vorziige der Philosophie fiir das Gemeinschaftswesen unter Be-
weis zu stellen und auf den jungen, rund dreiffigjdhrigen Regenten erzieherisch
und méBigend einzuwirken. Dionysios zeigte sich zwar als wissbegieriger, aber
dennoch als unwiirdiger Schiiler. SchlieBlich stellte er sogar aus Platons Lehren

82 Rep. 539b.
83 Ebd. 539c.
84 Ebd. 539d.
85 Vgl. Epist. 344c.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 33

ein Buch zusammen, das er unter eigenem Namen verdffentlichte. Vor diesem
Hintergrund stellt Platon in Abrede, dass es moglich ist, das hochste Wissen der
Philosophie schriftlich zu verbreiten noch auch, dass es Griinde gibt, es gleich-
sam zum privaten Gebrauch — zu Erinnerungszwecken — festzuhalten.® Doch es
sei immerhin moglich, dass Dionysos — wie auch immer — die letzte Stufe zur
Weisheit erklommen habe und nun seine (oder auch Platons, dem das eigentlich
egal ist) Einsicht in bester Absicht als »der Ausbildung eines freien Geistes An-
gemessenes«®’ veroffentlicht habe, erwigt Platon und verwirft diesen Gedanken
gleich wieder. Als Nachweis, dass Dionysios keineswegs das hochste Wissen der
Philosophie fiir sich beanspruchen kénne, wird dessen mangelnde Bewédhrung im
Gemeinschaftswesen angefiihrt, insbesondere gegeniiber Platons Freund Dion,
den er schrittweise enteignet.”® Angesichts der Tatsache, dass Dion allerdings
nicht nur zu Dionysios Amtsantritt selbst einen Verrat begangen hat, sondern
schlieBlich auch dessen Sturz bewirkt — eine Handlung, die Platon iibrigens
missbilligen wird — erscheint das Kriterium der Bewdhrung in der Gemeinschaft
besonders unsicher. Wenn Platons Schilderungen trotzdem in gewisser Weise
plausibel erscheinen, dann weniger aufgrund seiner Argumente als eher, weil
man ihm zubilligt, den Lernerfolg seines Schiilers bewerten zu kénnen.

Ganz besonders das Argument, dass Schreiben als Erinnerungshilfe des
hochsten Wissens ungeeignet ist — »ist doch nicht zu besorgen, dass jemand es,
hat er es einmal im Geiste aufgefasst, vergesse«” — iiberzeugt nicht. Im Phaidros
ist ndmlich genau dies, die Erinnerungsfunktion, das Argument, mit dem die
Schrift verteidigt wird. Zunéchst wird der Ernst der miindlichen Vermittlung des
hochsten Wissens mit dem Spiel der Schrift kontrastiert:

»Nicht zum Ernst also wird er sie [die Erkenntnis vom Gerechten, Schonen und Guten]
ins Wasser schreiben, mit Dinte sie durch ein Rohr aussdend, mit Worten, die doch unver-
mogend sind sich selbst durch Rede zu helfen, unvermégend aber auch die Wahrheit hin-
reichend zu lehren? [...] Sondern die Schriftgédrtchen wird er nur des Spieles wegen, wie
es scheint, besden und beschreiben. Wenn er aber schreibt, um fiir sich selbst einen Vorrat
von Erinnerungen zu sammeln auf das vergessliche Alter, wenn er es etwa erreicht, und

fiir Jeden, welcher derselben Spur nachgeht.«”

86 Vgl. Epist. 344d.
87 Ebd. 345b.

88 Vgl. ebd. 345c¢ ff.
89 Ebd. 344d.

90 Phaedr. 276¢.d.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

34 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Geeignete Rezeptionsumstinde vorausgesetzt, scheint also selbst die Schrift der
Vermittlung von Philosophie gute Dienste leisten zu konnen — allerdings nur,
wenn man mit ihr »ein gar herrliches [...] neben den geringeren Spielen«
spielt.”’ Wie sich nun aber das herrliche — man kénnte auch sagen: ernste — Spiel
vom geringeren — oder unernsten — Spiel unterscheidet, bleibt offen.

Wenn sich nun auch an dieser Stelle das esoterische Rezeptionsmodell als
anfillig zeigt, ist nicht iiberraschend, dass spitere Platon-Interpretationen genau
um diesen Punkt stritten: Inwiefern sind Schriften, insbesondere Platons Schrif-
ten, ein ernstes Spiel (so wire Schleiermachers Position, vgl. A.11), inwiefern
eine bloBe Spielerei? Falls Platons Schriften nicht geniigend Ernst aufweisen
oder auch nur angesichts ihres unklaren Status, liegt es nahe, ihnen Ernst zu
supplementieren: was Platon gemeint habe, hinter oder au3er seinen Schriften zu
suchen (so die Tiibinger Schule, vgl. A.11 und 12). Genau so, ndamlich als esote-
rischer Autor, dem es mit etwas Ernst war, das es nun zu decodieren gilt, ist
Platon die langste Zeit wahrgenommen worden.

5. DIE ENTWICKLUNG DES BEGRIFFSDENKENS

Die bisherige Darstellung zeigt ein so schmerzlich liickenhaftes wie schema-
tisiertes Platon-Bild, das dennoch in zweierlei Bezichung niitzlich ist. Erstens
lieB sich erahnen, wie viel Wille zur Eindeutigkeit nétig ist, um Platon auf eine
einzige begrifflich scharfe Opposition zu bringen. Zweitens mutet das so erstellte
Bild gerade in seiner tiberscharfen Konturierung wohlbekannt an: Es zeigt Platon
als Schopfer der Trennung zwischen {ibersinnlicher und sinnlicher Welt und
damit als Begrinder der Metaphysik im weitesten (Heideggerischen und
Derridaschen) Sinne und der Philosophie als Grundlage der Wissenschaft. In der
Jahrhunderte dominierenden und auch heute noch hiufig verwendeten platonis-
tischen Ausformung dieses Bildes gilt Platon als Schopfer der Metaphysik im
engeren Sinne: als Vertreter der Dominanz des Ubersinnlichen, der die Kluft
zum Sinnlichen esoterisch iiberbriickt. Gepriagt wurde dieses Bild vom Neu-
platonismus,”” kolportiert nicht zuletzt von dessen Kritikern.

91 Vgl. ebd. 276e.

92 Auf den Neuplatonismus und seinen Einfluss im Mittelalter, besonders auf die
Mystik, muss in einer Arbeit iiber den Gestaltungsaspekt der Philosophie zumindest
andeutungsweise eingegangen werden, auch wenn eine ausfiihrliche Analyse hier un-
terbleibt. Schon mit seinem Verstdndnis von Philosophie als auslegender Praxis (vgl.
Erler (2006) S. 213f) und mit der Hochachtung gegeniiber dem (nicht-diskursiven)

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 35

Im Folgenden mochte ich dieses Bild in eine Entwicklungslinie der Philo-
sophie einfiigen, die auch innerhalb von Platons Werk sichtbar wird. Die oben ana-
lysierten Textpassagen aus Staat, Phaidros und 7. Brief wiirden ndmlich muster-
giiltig in jenes entwicklungsgeschichtliche Modell des Gesamtwerks Platons

Bild (vgl. Boehm (1994a) S. 14), scheint der Neuplatonismus der Annahme einer
Dominanz jenes Denkens, das sich als »Begriffsdenken« abzuzeichnen beginnt, zu
widersprechen. Dagegen wire zu argumentieren, wie es die vorliegende Arbeit beson-
ders deutlich in Teil A tut, dass Nicht-Diskursivitit so lange der Diskursivitit anheim-
fallt, wie sie in diskursiven Medien und einer Kultur der Diskursivitit praktiziert wird.
— Insbesondere die Negative Theologie ist eine prominente Strategie der Nicht-
Diskursivitit, deren metaphysikkritische Anwendung héufig auch in zeitgendssischen
philosophischen oder kulturwissenschaftlichen Texten diagnostiziert wird (vgl. Martin
(1989) S. 373 in Bezug auf Wittgenstein). Dabei herrscht weitgehend Einigkeit darii-
ber, dass sie wenig erfolgreich ist (vgl. Ong (2002) S. 12ff) oder sogar selbst meta-
physisch (vgl. Erler (2006) S. 209). Rorty etwa erkléart Heideggers Ausbruchsversuch
aus der Metaphysik mithilfe seiner Variante »negativer Theologie« fiir gescheitert.
Derrida habe aus diesen Fehlern gelernt und sich einen eigenen, erfolgreicheren Stil
geschaffen. (Vgl. Rorty (2008) S. 117 und 113.) — Derrida selbst erkldrt den »Mysti-
zismus« (die in der Tradition der Negativen Theologie steht) zu einem Einschnitt (vgl.
Gr S. 143), der noch keinen Abschluss der metaphysischen Epoche markiert (vgl. Gr
S. 15). Mystizismus und Metaphysik seien »Komplizen« (Gr S. 143). In seinem Vor-
trag »Wie nicht sprechen« verteidigt er sich gegen den Vorwurf, die Dekonstruktion
sei nichts als eine Neuauflage der Negativen Theologie. — Diese Abgrenzung bleibt
strittig (vgl. Westerkamp (2006) sowie Welsch (1990) S. 26), und auch die vorliegen-
de Arbeit wird die Frage nicht klar beantworten, ob die Gestaltungslésung der Negati-
ven Theologie besser ist als die der Dekonstruktion. Ein bislang nicht untersuchter
Hinweis auf einen wichtigen Unterschied konnte jedoch darin bestehen, dass sich die
Negative Theologie auf die These von der Undarstellbarkeit des Gottlichen im
Parmenides berief (vgl. Westerkamp (2006) S. 24), wihrend nach der Epochen-
schwelle des 20. Jahrhunderts die Schriftkritik im Vordergrund steht. — Neben Gestal-
tungslosungen der Negativen Theologie und der Mystik bleiben auch die neu-
platonisch beeinflussten Diagramme im 11. Jahrhundert (vgl. Meier (2003)) in der
vorliegenden Arbeit aus der Untersuchung ausgeklammert. Gerade sie scheinen je-
doch nicht in das in Teil C entwickelte Schema der padagogischen Diagramme in der
Bliitezeit des Begriffsdenkens zu passen und zudem sogar ein Vorgriff auf das spater
gezeichnete »hybrid optimierte Diagramm« zu sein. Die Gemeinsamkeiten bleiben
wie die Unterschiede — sie liegen wohl in verschiedenen Herausarbeitungen von

Ephemeritit und Korporalitdt — einer anderen Untersuchung vorbehalten.

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

36 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

passen, wie es als Briicke zwischen protometaphysischem Sokratismus und me-
taphysischem Platonismus oftmals entworfen worden ist.”> GemiB dieser Veror-
tung wire das hochste Wissen als intuitives »Sehen« der Ideen einzuordnen zwi-
schen das sokratische fragende Nichtwissen in den frithen Dialogen, das sich
jedem antwortenden, expliziten, propositionalen Wissen als iiberlegen erweist,
und dem stillschweigenden Wissen der héchsten Idee beziehungsweise von den
Prinzipien oder dem Demiurgen, wie Platon es in seinen spéteren Dialogen an-
deutet (und teilweise nur miindlich im Kreis seiner Schiiler diskutiert haben
soll)**. Im gleichen Sinn wire die Dialektik zu kontextualisieren. Sie ordnet sich
in den frithen Dialogen mit anderen rhetorischen Techniken (darunter die sophis-
tische Eristik, die Sokrates meisterhaft beherrscht) in die Erkenntnismethode des
Elenchos oder der Maieutik ein und wird in den spéteren Dialogen als Dihairesis
konkretisiert.

Mit dieser Entwicklung scheint sich Platon immer mehr auf die Seite der
Diskursivitidt geschlagen und insofern in Aristoteles einen wiirdigen Nachfolger
gefunden zu haben. Seine eigene, spite Kritik an den Ideen und die Entwicklung
der Dihairesis im Spatwerk wirken jedenfalls schon wie eine Vorarbeit fiir Aris-
toteles. Der verortete das Zentrum von Platons Schriften in dessen »Ideenleh-
re«” und zeichnete damit eine platonistische Metaphysik, die er in seiner eige-
nen Metaphysik kritisieren, verbessern und weiterentwickeln konnte. Platon
kann somit als Ahnherr des Begriffsdenkens gelten, als dessen Begriinder im
folgenden Kapitel Aristoteles vorgestellt werden soll, der in seinen Schriften inner-
halb der Philosophie, wie er sie von seinem Lehrer kannte, eine entscheidende
Gewichtsverlagerung vollzog. Sie wird als Theoretisierung (des héchsten Wis-
sens), Logifizierung (der Erkenntnismethode) sowie Formvergessenheit (bei der
Vermittlung) und allgemein als Diskursivierung des Denkens (Begriffsdenken)
vorgestellt. Aristoteles etabliert damit ein dominantes Wissenskonzept, in dem
die Spannung zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitdt dauerhaft neutrali-
siert scheint. Mit der folgenden Herausarbeitung des Begriffsdenkens wird nicht
eine hermeneutisch gerechte und noch weniger eine umfassende Aristoteles-
Interpretation angestrebt, sondern es wird ein Muster nachgezeichnet, das als
Signum einer ganzen Philosophietradition giiltig sein kann.

93 Vgl. z.B. Martens (2006) S. 59f, Soder (2009) S. 27f und Wieland (1982) S. 85.

94 Thiel (2006) S. 143-148.

95 Vgl. Wieland (1982) S. 85: »Seit der aristotelischen Platonkritik gilt in der gesamten
Tradition das, was man heute mit dem Namen der Ideenlehre bezeichnet, als systema-

tischer Angelpunkt von Platons Denken.«

- am 14.02.2026, 14:3811;


https://doi.org/10.14361/9783839435052-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

