224

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

Stehen zu bringen. Doch unter dem Hupkonzert der anderen muss er einse-
hen, dass die Gemeinschaft bereits zerfallen ist. Er kommt zur traurigen Ver-
nunfteinsicht: »Nichts anderes konnte man tun, als sich der Fahrt iiberlassen,
mechanisch die Geschwindigkeit der Wagen ringsum anpassen, nicht denken.
In dem Volkswagen des Soldaten war wohl seine Lederjacke geblieben. Taunus
hatte den Roman, den er in den ersten Tagen gelesen hatte. Eine fast leere Fla-
sche Lavendel blieb im 2CV der Nonnen. Er hatte — mit der rechten Hand be-
rithrte er ihn zuweilen — den kleinen Pliisschbiren, den Dauphine ihm als Mas-
kottchen geschenkt hatte.« (Ibid. 578) In Tagtriumen an die verflossene Ge-
meinschaft »und mit achtzig Stundenkilometern fuhr man den Lichtern [der
Stadt] zu, ohne dass man genau wusste, wozu diese Eile, warum dieses Ren-
nen in der Nacht zwischen fremden Autos, in denen keiner etwas vom anderen
wusste und jeder nur geradeaus starrte, nur geradeaus.« (Ibid. 578)

Die Solidaritit unter Autofahrenden wird in dieser Novelle gekonnt als
ein Imaginir herausgestellt, welches sich nur im - zumeist fiktiv bleibenden
- Stillstand des motorisierten Dispositivs konkretisieren kann. Allerdings
macht dies den gefithlten Effekt der Solidaritit wihrend der Fahrt kaum
kleiner. Gerade weil sich der Zusammenbhalt so gut wie nie verwirklicht, ist
ihre sehnsuchtsvolle und Gesellschaften verbindende Kraft umso gréfRer. Der
Zusammenbhalt ist briichig, im Verkehrsfluss stets nur ephemer, knapp vor
der Motorhaube schwebend. Und doch ist er das einzige, was sich die ent-
fremdeten Subjekte der Postmoderne als gesellschaftliche Warme vorstellen
konnen. Im Schutzraum des Autos wird genau die von ihm produzierte Ein-
samkeit und Atomisierung zur Bedingung der Moglichkeit eines abstrakten
Solidarititsgefithls, zu dem man sich durch die »Litanei« (Baudrillard) der
Verkehrsschilder und den (von innen) sanft im Gleichklang brummenden
Motoren zugehdrig fihlen kann.

Gesichtslosigkeit und Zugehorigkeit zum Abstrakten

Deleuze und Guattari arbeiten heraus, dass ein wesentliches Merkmal der Mo-
derne die von ihnen als »Visagéité« bezeichnete Erfindung des Gesichts ist. In
mittelalterlicher Malerei ist demnach das Gesicht ein vergleichsweise unwich-
tiges Korperteil, das nicht viel detailreicher als das Knie, der Oberleib oder die
Hand dargestellt wird. Laut den beiden Philosophen entsteht erst im Laufe der
Moderne der Fokus und die Verankerung des Subjekts in dessen Gesicht, aus
dessen Eigenheiten und Formen sich angeblich Charakter, Disposition, Hal-

- am 12.02.2026, 18:35:52.


https://doi.org/10.14361/9783839474082-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 9: Autosubjektivitdt 225

tung, Intelligenz usw. herauslesenlassen. Das Gesicht hat so erstin der Moder-
ne seine normierende und regulative Funktion entwickelt, nachdem Subjekte
entlang der rassistischen und sexistischen Ordnungsstrukturen der modernen
Gesellschaft anhand ihres Gesichts bewertet werden. Du hast eine Gaunervi-
sage, ein N-Wort-Gesicht, eine adelige Erscheinung etc.

Abb. 31: Photo eines selbstgemachten Straflenaushangs, ge-
funden auf der satirischen Facebook-Seite »Die Kirntnerstra-
f3e muss wieder befahrbar werden. Autos in die Innenstadt.«

Das Auto wiederum bildet eine Art Gegengift zu diesem sichtbar ma-
chenden und gesellschaftlich differenzierenden Regime der »Visagéité«. Auto
fahrend, in einer Kolonne unter annihernd gleichen Boliden rollend, erfillt
sich das grofiteils leer gebliebene Versprechen der Gleichheit aller Menschen
durch eine konsumierbare technische Prothese. Im Auto sind wir wirklich alle

- am 12.02.2026, 18:35:52.



https://doi.org/10.14361/9783839474082-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

gleich. Zwar gibt es natiirlich gewisse Unterschiede zwischen fetten SUVs,
aggressiven Sportwagen und kleinen Zweckautos (und die verschiedenen
Arrangements der Scheinwerfer lassen eine gewisse Wahl des prothetischen
Ersatzgesichts zu), doch trotzdem tendiert die Homogenisierung von Kérper-
lichkeit und Sinnlichkeit, die das Auto produziert (siehe Kapitel 5), zu einer
instinktiven Solidarisierung der Gesichtslosen, die sich zusammen gegen
ein Auflen solidarisieren. Ruhig rollen alle nebeneinander brummend heim
in die Grofstadt und fithlen sich als Teil der »Wirtschaft« und der »Gesell-
schaft«, von der sie in der Zeitung lesen und in den Nachrichten héren. Ihre
»Menschlichkeit« und »Staatsbiirgerlichkeit« ist aulerhalb des Schutzraums
genauso abstrakt wie diese Begriffe von »Wirtschaft«, »Gesellschaft« und
»Demokratie«, denen sie dienen. Doch das Auto hat den realen Vorteil, diese
Abstraktheit real-prothetisch zumindest auf den Fahrstreifen zu verwirkli-
chen. Der halbstiindige Verkehrsfunk ist das Mantra dieses motorisierten
Zusammenhalts unter anonymen gleichen. Man fiihlt Mitleid mit jenen, die
gerade woanders als Teil der rollenden Communitas ins Stocken geraten sind.
An dieser Hemmung sind stets die Anderen, im Auflen schuld. In rezenter
Form sind es oftmals gar die nervigen Oko-Aktivisten, die einen an den Boden
unter unseren Fiiflen erinnern wollen, iiber den man doch so sanft rollt. Ge-
gen Fahrradfahrer*innen, die ihren Platz einfordern, oder gar Sitzblockaden
solidarisieren sich instinktiv die sonst erbittertsten Klassenfeinde: denn sie
sind beide in ihrem abgeschottet flieflenden Selbstverstindnis fundamental
erschitttert, wenn sie plotzlich, auf offener Strafle, gezwungen sind, Gesicht
zu zeigen und sich mit ihren Kdrpern schutzlos dem 6ffentlichen Raum und
seiner Zuschreibungen aussetzen zu miissen. Nur das Auto erméglicht die
sinnliche Abstraktion im Wirklichen, die die sonst blutleeren Freiheitsver-
sprechen der Aufklirung ausfillen. Sinnlichkeit und Wahrnehmung sind im
Auto fiir alle auf die gleiche Weise gestreamlined — und alles von auflerhalb
erscheint als Storfaktor/Gefahr, der man sich gemeinsam, unter Gleichen,
entgegensetzen kann.

Um diese Einsicht auf die Erkenntnisse zur Schutzraumfunktion des Autos
in toxischen Lebenswelten (aus dem vorigen Kapitel) zu erweitern: Das Auto
bietet also ein systemimmanentes Losungsangebot fiir ein das System pri-
gendes Problem an. Die toxische Ausgrenzung von Menschen anderer Haut-
farbe, anderer Geschlechtlichkeit, anderen Auftretens, auf der die Moderne
fundamental aufbaut, wird durch ein Konsumprodukt wieder gelindert. Al-
le, die sich ein Auto leisten kénnen, diirfen dann doch in der sie strukturell
benachteiligenden und unterdriickenden Moderne als Gesichtslose abstrakt

- am 12.02.2026, 18:35:52.


https://doi.org/10.14361/9783839474082-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 9: Autosubjektivitat

gleich teilnehmen. Du hast eine »Auslindervisage«? Kauf dir ein Auto! Deine
Mimik wirkt nicht ganz deinem Gender konform und kann so in der U-Bahn
leicht zu Priigeln fithren? Kauf Dir ein Auto!

Das Auto ist ein Gleichmacher und Vernichter von den Differenzen, auf
denen das es ermoglichende Regime erst aufbaut. Hieraus lisst sich auch die
Ambivalenz erkliren, dass das Auto gleichzeitig Symbol patriarchaler-rassisti-
scher »Whiteness« wie auch Schutzraum und Identifikationsmittel von diskri-
minierten Menschen sein kann. Mit dem Auto konsumiert man das ansonsten
uneingeldste Gleichheitsversprechen der Moderne.

Wie wir gesehen haben, ist das moderne Selbst auf dem Ausschluss von
sogenannter »Natur« basierend. Entgegen dem Rest der »natiirlichen Welt«
hebt das moderne Selbst sich als self-possessed und selbst-bestimmt hervor. Deni-
se Ferreira da Silva weist darauf hin, dass dieser Ausschluss des eigenen Selbst
aus der kérperlichen Welt ebendiese Welt fundamental einer »totalen Gewalt«
aussetzt, die auch Menschen, die schwarz und oder weiblich sind, zu spiiren
bekommen (Ferreira da Silva 2022, 61). Gerade diese Selbstbestimmung des mo-
dernen Subjekts hat also die weiter oben angesprochene Toxizitit der Welt her-
vorgebracht. Das Auto als prothetisches Selbst ist hierbei die technologische
Zuspitzung der modernen Subjektphilosophie. Die von ihr ausgestofiene Toxi-
zitdtist nicht nur mehr eine soziokulturelle, sondern eine die auch ganz direkt
klimaschidliche Schadstoffe ausst6f3t. Das moderne Selbst wie auch das Auto
bauen auf der Ausbeutung einer verdringten und vergifteten Umwelt auf.

Da sich dieses moderne Selbstverstindnis bis heute noch nicht zu Grabe
tragen lief3, bleibt den von seiner Toxizitit vulnerablen Personen nichts an-
deres tibrig, als im Auto selbst dieser Selbstbestimmung als prothetischem
Konsumprodukt nachzugehen. In diesem Auto hat man dann Anteil an diesem
herrschaftlich die Welt unterjochendem Selbstkonstrukt — hat Anteil an der
modernen Autosubjektivitit, die sich selbst als Autor aller seiner Umstinde und
Bedingungen setzt. In der hochmotorisierten Welt der Gegenwart ist diese
moderne Autosubjektivitit genauso eine von »Selbst«bestimmung geprigte,
wie eine vom Auto als diese Selbstbestimmung prothetisch erméglichende.
Deswegen setzen alle ihre Selbste mit dem Auto gleich, sei es die linke Migran-
tin Esrap (siehe weiter oben) oder die rechten Populisten, die menschliche
Bewegungsfreiheit zunehmend mit jener von automobiler Bewegungsfreiheit
gleichsetzen. Das Auto ist der einfachste Weg, sich durch die stark modifi-
zierte Landschaft des Homogenozins mit einem Gefiihl von »entitlement«
hindurchzubewegen.

- am 12.02.2026, 18:35:52.

227


https://doi.org/10.14361/9783839474082-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Kilian Jorg: Das Auto und die 6kologische Katastrophe

Abb. 32-34: Wahlplakate der AfD, FDP und CDU zum Thema Automobilitit aus den
Jahren 2022 und 2023

Das losungsorientierte Denken der Modernen: mehr Autobahnen

Wie tief sich das Auto in den Denkbildern selbst von counterkulturellen Ima-
gindren verankert hat, wird durch das Buch Die Seelenfresser von Colin Wilson
eindriicklich illustriert. In diesem 1966 erschienenen Kult-Buch der New-Age-
Bewegung berichtet ein von okkulten Michten kundiger Erzihler, wie sich die
Menschheit von bésen »mind parasites«, die uns angeblich seit Jahrhunder-
ten befallen, befreien und so ihr utopisches Potential zu einer besseren, freie-
ren und gliicklicheren Welt endlich entfalten kann. Der Erzihler ist explizit
von Husserl'scher Phinomenologie beeinflusst, und als Teil seiner soteriologi-
schen Anleitung zur Selbstheilung empfiehlt er eine Art meditative Reise in das
Selbst. Sehr bald, und in klassisch cartesianischer Manier, erkennt der Erzih-
ler, dass seine Korperlichkeit nicht viel zihlt, weil »des Menschen wahres Heim
sein Bewusstsein [ist].« Nach einiger Zeit der Arbeit an seinem Selbst kann
der Erzihler als Galionsfigur der seelischen Befreiung seinen Fortschritt wie
folgt beschreiben: »Ich war imstande, mich so einfach und frei darin [=sein Be-
wusstsein] zu bewegen, wie jemand mit einem Auto durch die Gegend fihrt.«
(Wilson 1986, 193)

Diese Gleichsetzung von Vernunftleistung und Autofahren konnte schon
1966 ganz nebenbei und scheinbar unschuldig getroffen werden, ohne weite-
ren erklirenden Satz. Dennoch fragt man sich aus heutiger Perspektive: Was
wiirde es bedeuten, sich im Denken so frei zu bewegen, wie ein »Auto durch
die Gegend«? Schliefllich ist die Bewegung von Autos trotz allem in den meis-
ten Zonen auf einige Asphaltstreifen limitiert — und sobald man aufs Feld oder
garin den Wald oder einen Berg hinaufwill, ist sehr bald Schluss mit der Bewe-

- am 12.02.2026, 18:35:52.


https://doi.org/10.14361/9783839474082-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

