
Zeugen eines philosophisch und politisch 
engagierten Lebenswegs

Wolfgang Korb
Warum erinnern wir uns 
leichter an emotionale als an 
intellektuelle Erfahrungen?

Lieber Dietrich Böhler,
 

es sind inzwischen zwar über vierzig Jahre vergangen, doch meine 
Erinnerungen an Sie haben sich tief eingegraben und werden fast jedes 
Mal wieder lebendig, wenn ich an dem Haus in der Kaiserslauterer 
Straße von Saarbrücken vorbeikomme, wo Sie damals, in den siebzi­
ger Jahren, gewohnt haben.

Ich war sehr lange als Redakteur für Musik tätig. Studiert habe 
ich in den siebziger Jahren an der Universität des Saarlandes Musik­
wissenschaften und Literaturwissenschaften. Aber 1973/74 nahm ich 
gastweise, aus echtem Interesse am Thema, an Ihrem zweisemestri­
gen linguistisch-philosophisches Seminar über »Sprach-Handlungs­
theorien« bzw. über »Hermeneutik und Pragmatik« teil. Dabei lernte 
ich Sie nicht nur als Lehrenden, als Vermittler kennen und schätzen, 
sondern auch als sehr sozial engagierten und als gastfreundlichen 
Menschen. Sie haben uns Seminarteilnehmer nämlich damals zu 
einer »Abschlußparty« in Ihre Wohnung eingeladen.

Später, am 19. Oktober 1981, saßen wir dann zufällig (« es gibt 
keine Zufälle ») im gleichen Zugabteil auf der Fahrt nach Bonn zur 
historischen Friedensdemonstration (mit rund 300000 Teilneh­

4.5.

4.5.1.

392

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mern). Ich war in Begleitung meiner damaligen Frau, der Italienerin 
Maria Schiavone, und unserem damals zweijährigen Sohn Sebastian.

Aber um auf das Seminar zurückzukommen, so muß ich zu 
meiner Schande gestehen, daß ich über den Inhalt gar nicht so viel 
sagen kann.

Was erinnere ich heute – 48 Jahre danach – noch von den 
Autoren, die ich in diesem Seminar kennenlernte, ihren Themen, 
Theorien, Erkenntnissen? Ehrlich gesagt: bedenklich wenig! Namen 
wie Dilthey, Heidegger, Gadamer, Apel tauchen schemenhaft auf in 
meinem Gedächtnis, sind aber leider nicht verbunden mit einem 
persönlichen Erlebnis. Ich habe mich nicht mehr damit beschäftigt, 
und insofern ist das im Lauf der Jahrzehnte aus meinem Gedächtnis 
gestrichen worden, nicht aber ein emotionales Erlebnis, das stark in 
mir haftengeblieben ist.

Interessanterweise ist meine Erinnerung an die Seminar-Atmo­
sphäre, an Dietrich Böhlers Seminarstil, an seine Sprache oder Sprech­
weise, besser gesagt: seine Art der Kommunikation, deutlich stärker 
ausgeprägt. In anderen von mir besuchten Seminaren (Musikwis­
senschaft oder Germanistik) herrschte damals – zumindest an der 
Saar-Uni – noch die alte, schulmäßige, eindimensionale Art der Wis­
sensvermittlung vor. Bei Dietrich Böhler hingegen, stand eindeutig 
der wissenschaftliche Diskurs im Vordergrund.

Meine stärkste Erinnerung an das Seminar »Sprach-Handlungs­
theorien« hat also weniger mit dem Thema oder den themenrele­
vanten Texten und Gedanken zu tun, sondern mit einem starken 
persönlichen Erlebnis.

Das geradezu einschneidende, entscheidende Erlebnis, speziell 
für mich, war der Tag des Rücktritts von Willy Brandt im April 1974.
Er übernahm damit ja die politische Verantwortung für die soge­
nannte »Guillaume-Affäre«, also dafür, daß er jahrelang seinem per­
sönlichen Referenten Günter Guillaume vertraut hatte, der am 
21. April als DDR-Agent enttarnt worden war. Sie haben damals Ihr 
Seminarthema ignoriert und über eine Stunde lang über Brandts 
außergewöhnliches Politik- bzw. Demokratie-Verständnis extempo­
riert. Das hat mich derart beeindruckt, daß ich anschließend in die 
SPD eingetreten bin (nach dem Motto »Jetzt erst recht«).

25 Jahre später haben Kanzler Schröder und die Agenda 2000 
sowie die in meiner Sicht mangelhafte Kulturpolitik der SPD meinen 
Austritt aus der Partei bewirkt.

4.5.1. Erinnerung an emotionale und intellektuelle Erfahrungen

393

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inzwischen hatte ich beim Saarländischen Rundfunk, genauer 
gesagt, bei der Studiowelle Saar, aus der bald darauf SR 2 KulturRadio 
wurde, eine feste Stelle als Musikredakteur übernommen.

Meine Berührung mit der Philosophie beschränkte sich also 
weitgehend auf das erwähnte Seminar über »Sprachhandlungstheo­
rien« – abgesehen von der kursorischen Beschäftigung – im Sinne 
oberflächlicher Lektüre – mit einigen philosophischen Texten von 
musikalischer oder allgemein ästhetischer Relevanz: Heraklit, Sokra­
tes, Platon, Aristoteles, Montesquieu, Rousseau, Kant, Hegel, Scho­
penhauer, Nietzsche, Adorno, Benjamin, Bloch, u. a.

Lieber Dietrich Böhler, Sie faszinierten mich in meiner Studien­
zeit sicherlich mehr als Mensch, als aufrechter linker Demokrat und 
als glänzender Rhetoriker, denn als Philosoph – ganz einfach, weil 
ich keine Ahnung hatte von Ihrem Forschungsansatz und seinem 
Arbeitsschwerpunkt »Diskurspragmatik und Diskusethik«. Später 
erst – zu Zeiten des Funkkollegs »Praktische Philosophie/Ethik« – 
hörte ich, daß von Ihnen als bedeutendem Ethiker gesprochen oder 
geschrieben wurde. Da waren Sie aber schon längst in Berlin tätig. 
In Saarbrücken begegnete ich nur hin und wieder im Funkhaus Ihrer 
damaligen Frau, Christiane Auras, wenn sie als Autorin bei meinen 
Kollegen von der Literaturredaktion zu tun hatte.

Inzwischen bin ich selbst seit mehr als acht Jahren Rentner 
und beschäftige mich, alterstypisch, zunehmend mit meinen Erinne­
rungen, bleibe aber weiterhin aktiv als Rezitator (in sogenannten 
»Sprach-Klang-Fantasien«: Poesie-Collagen, präsentiert in Zusam­
menarbeit mit Top-Instrumentalisten, die zu den Texten hauptsäch­
lich improvisieren). Darüber hinaus schreibe ich den ein oder anderen 
kleinen Artikel für das Kulturmagazin »Opus«, halte populärwissen­
schaftliche Musikvorträge (für die Society Dante Alighieri) und bin 
noch einmal pro Monat am Radiomikrofon für die zweisprachig 
moderierte Sendung »Mezz’ora italiana«.

(Weitere Informationen auf meiner Homepage « www.wolfgang
korb.de »)

Es kostete mich übrigens einige Recherchen, Sie nach fast fünfzig 
Jahren wiederzufinden. Umso mehr freut es mich, daß Sie mich, 
zusammen mit meiner Lebensgefährtin Ilse Müller, zu Ihrem aktuel­
len Bad Kissinger Symposium eingeladen haben.

Erst heute erkenne ich im Rückblick den inneren Zusammen­
hang der erwähnten »Brand(t)-Rede« mit unseren Seminarthemen 
»Sprache« und »Handlung«: Willy Brandts Motto »Mehr Demokratie 

Wolfgang Korb

394

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wolfgangkorb.de
https://www.wolfgangkorb.de
https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wolfgangkorb.de
https://www.wolfgangkorb.de


wagen« war viel mehr als ein prägnanter politischer Wahl-Spruch. Mit 
seinem Warschauer Kniefall hatte Brandt stellvertretend für uns alle 
die Verantwortung für das von Deutschen begangene Unrecht über­
nommen.

Diese wichtige Erkenntnis verdanke ich also dem Seminarbesuch 
bzw. Dietrich Böhler selbst: daß eine gute, eine richtige, eine ethische 
Philosophie immer mit dem menschlichen Leben und der Verantwor­
tung dafür verbunden sein muß.

4.5.1. Erinnerung an emotionale und intellektuelle Erfahrungen

395

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Olaf Meyer
Vom Leib-Seele-Problem über Kant und 
Dietrich Böhler zu Hans Jonas

Es war Dietrich Böhler, der mein Interesse für Moralphilosophie 
allererst geweckt hat.

Hatte ich mich zuvor vor allem mit Wissenschaftstheorie und 
dem Leib-Seele-Problem beschäftigt, so hat Dietrich Böhler mich für 
die Moralphilosophie, namentlich die transzendentalpragmatische 
Diskursethik, begeistert. Ich erinnere mich noch recht gut, es war 
sein Seminar über Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 
eines der ersten Seminare, die nicht in der Freien Universität, sondern 
in den Räumen der Humboldt-Universität stattfanden. In diesem 
Seminar hat Dietrich Böhler uns das »Funkkolleg Praktische Philoso­
phie/Ethik« nahegelegt, dessen mehrbändige Textausgabe ich wenig 
später in einem Antiquariat so günstig entdeckte, daß ich es mir 
auch als Student leisten konnte. Seither ist die Diskursethik mein 
ständiger Begleiter, zumal in meiner täglichen Arbeit als Hausarzt. 
Dies bedeutet, daß ich versuche, in meinen Patient*innen nicht 
»Fälle«, sondern Dialogpartner*innen zu sehen. Leider ist dies kei­
neswegs immer selbstverständlich. Im Gegenteil ist die von Dietrich 
Böhler zu Recht beklagte Dialogvergessenheit durchaus auch in der 
Medizin verbreitet, wenngleich sich zunehmend häufiger kooperative 
Ansätze herausbilden.

Daß diese Dialogvergessenheit fatale Konsequenzen hat, zeigt 
das Beispiel der Myalgischen Enzephalitis (ME/CFS). Diese neuro­
immunologische Erkrankung, die zu einer schweren Beeinträchtigung 
der körperlichen und kognitiven Leistungsfähigkeit führt, wird häu­
fig als »hysterische« bzw. »neurotische« »Somatisierung« verkannt. 
Der Grund hierfür liegt darin, daß unerkannte schwere körperliche 
Erkrankungen verständlicherweise zu Verzweiflung, häufigen Arzt­
wechseln, Forderung nach weiterer Diagnostik und Ablehnung psy­
chodynamischer Erklärungsversuche führen können. Genau diese 
vier Gesichtspunkte gelten aber als wichtige Kriterien für die Dia­

4.5.2.

396

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gnose einer »neurotischen« Somatisierungsstörung – hierüber gibt 
es einen breiten Konsens, der auch in der Internationalen Krankheits­
klassifikation seinen Niederschlag gefunden hat. Am Ende stehen 
diese Patient*innen dann alleine da – ohne zutreffende Diagnose, 
ohne Therapie und ohne adäquate Unterstützung, oder werden gar als 
»schwierig« abgelehnt. Wer weiß, vielleicht wäre mir auch die eine 
oder andere Fehleinschätzung unterlaufen, wenn ich nicht mit dem 
(wie man es vielleicht auch nennen könnte) »dialogischen Imperativ« 
in Berührung gekommen wäre – handle stets so, daß du es im Dialog 
verantworten kannst.

Ich bin Dietrich Böhler dafür ungeheuer dankbar und möchte 
überhaupt sagen, daß er unter allen Philosoph*innen derjenige ist, der 
mir am meisten Orientierung gegeben hat. So kann er sich gewiß sein, 
daß mir in meiner Sprechstunde immer auch ein bißchen Dietrich 
Böhler zur Seite steht.

Dietrich Böhler hat mich aber nicht nur als philosophischer Leh­
rer und durch die von ihm inaugurierte reflexive Diskurspragmatik 
beeindruckt. Vielmehr hatte ich später Gelegenheit, ihm häufiger 
persönlich zu begegnen. So lud er mich 2007 in das Hans Jonas-Zen­
trum ein, in dem ich eine Zeitlang als Beisitzer fungierte und viele 
ebenso spannende wie fruchtbare Debatten erleben durfte. Persönli­
cher Höhepunkt war dabei sicherlich die Mitarbeit an der Kommentie­
rung von »Macht oder Ohnmacht der Subjektivität« im Rahmen der 
kritischen Hans-Jonas-Gesamtausgabe, vor allem aus zwei Gründen: 
zum einen, weil ich hier meinen medizinisch-naturwissenschaftlichen 
Hintergrund sowie meine Kenntnisse zum Leib-Seele-Problem ein­
bringen konnte, zum anderen, weil Jonas, der sonst überwiegend 
ontologisch argumentiert, in dieser Schrift zumindest teilweise refle­
xiv transzendental bzw. sinnkritisch verfährt. Mit Freude denke ich 
an die Redaktionssitzungen und konstruktiven Diskussionen mit 
Dietrich Böhler, Bernadette Herrmann und Jens-Peter Brune zurück, 
in denen ich viel gelernt habe.

4.5.2. Vom Leib-Seele-Problem über Kant und Dietrich Böhler zu Hans Jonas

397

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eva Schwickert
Spuren eines nachhaltigen Dialogs

Dietrich Böhler hat eine besonders ausgeprägte Theorie-Praxis-Ori­
entierung. Das haben wir als Saarbrückener Studenten erfahren. Ich 
glaube, du Alfons, hattest damals zu mir gesagt: »Hast du schon 
gehört? Der ist was ganz besonderes, der ist politisch usw., und 
da muß man hingehen.« Und das haben wir natürlich als politisch 
interessierte Studenten dann auch getan. Das hat insbesondere für 
mich dazu geführt, daß Dietrich Böhler für mich eine Orientierung 
zur Vermittlung von Theorie und Praxis, aber auch eine philoso­
phisch-politische Orientierung war und ist. Das hat folgende Gründe. 
Aber ich fange jetzt erst einmal an mit der Friedensbewegung. Also 
ich bin durch Dietrich Böhler als politisch ziemlich unbedarfte Stu­
dentin in Saarbrücken in die Friedensbewegung hereingeraten und 
war dort tatsächlich fünf Jahre lang Sprecherin der »Koordination 
Saarländer gegen Atomraketen«, gemeinsam mit vier anderen, für 
die Saarbrücker: Rainer Trappmann, Klaus Wackernagel, Gerhard A. 
Moses, Nanette Koch u. a. Diese Verbindung von Theorie und Praxis 
war also für uns Studenten sehr überzeugend, ebenso die »Gustav 
Heinemann-Initiative«, in die ich damals mit reingegangen bin, und 
ich habe das auch in Berlin noch fortgesetzt.

Dietrich Böhler war in jeder Beziehung etwas besonderes. So 
hat er 1983 seine Antrittsvorlesung als Saarbrücker Privatdozent – 
Berliner Professor (an der FU) war er bereits – über Martin Luther 
gehalten; und zum Schluß breitete er das Tuch vom Evangelischen Kir­
chentag aus. Er ist also dadurch aufgefallen, daß er jemand besonderes 
und kein normaler Professor war. Dieses Besondere macht sich nicht 
nur an der Theorie-Praxis-Vermittlung, sondern für mich jedenfalls 
auch daran fest, daß sowohl die Theorie sehr, sehr tiefschürfend von 
ihm durchschritten wird, und zwar auch historisch in exzellenter Art 
und Weise, aber auch die Praxis, in Berlin dann seither: Ethik und 
Medizin im Dialog, Ethik und Pädagogik im Dialog, Ethik und Wirt­
schaft im Dialog. Also dieses ist schon sehr auffällig. Und für mich 
persönlich kommt als Orientierung nicht nur die theoretische Dimen­

4.5.3.

398

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sion hinzu – übrigens war die Letztbegründung für mich sehr wichtig, 
ist es für mich heute noch, weil es auch um die Letztbegründung des 
Pluralismus geht. Das ist für mich nach wie vor hochbedeutsam.

Und die zweite Orientierung, von der er vielleicht nichts ahnt, ist 
die Transzendenz. Dietrich Böhler hat sich ja bemüht, seine Anfangs­
jahre der Theologie sozusagen in die Philosophie zu übersetzen, und 
ist dabei fast, würde ich sagen, zum Auskehren gekommen: Er hat das 
mit Dialogprinzip bzw. Diskursprinzip(ien) und Dialogpraxis, Apriori 
der realen versus idealen Kommunikationsgemeinschaft, primordi­
aler Mitverantwortung usw. kleinteilig ausbuchstabiert und dann 
quasi rationalisiert, so daß die Transzendenz – nicht die Transzenden­
talpragmatik, sondern die Transzendenz –, die er immer mitnimmt 
eben durch Interpretationen z. B. von Platon über Luther bis Kant, 
Jonas und Apel, Hans Joachim Kraus’ Psalmenexegese usw., fast ein 
bißchen in den Hintergrund gelangte. Die Transzendenz übrigens 
halte ich nach wie vor für sehr wichtig. Kurz, Dietrich Böhler hat mir 
neben einer intellektuellen und politischen Orientierung auch eine im 
weitesten Sinne transzendente Orientierung gegeben, und das halte 
ich für sehr wichtig.

Hinzufügen möchte ich, daß ich kürzlich noch eine Veröffent­
lichung von Dietrich Böhler aus dem Jahr 1983 – er war ja sehr 
engagiert in der Friedensbewegung – gefunden habe, die ich vielleicht 
sogar damals abgetippt habe, mit dem Titel: »Ist Widerstand gegen 
die Stationierung der neuen Waffensysteme Pershing II und Cruise 
Missiles nötig?« Ich will nur einen ganz kurzen Ausschnitt vorlesen:

»Zur Situation der Zeit unter der Bombe.
Heute lebt jeder Mensch gewissermaßen unter dem Damoklesschwert 
von mehreren Tonnen des militärischen Sprengstoffs TNT. Auf die 
Bevölkerung der NATO-Staaten und der Warschauer Pakt-Staaten 
entfielen schon 1976 pro Kopf sechzig Tonnen. Zugleich verhungern in 
jeder Minute einhundert Kinder (und jetzt werden es wahrscheinlich 
noch viel mehr sein). Beides wissen viele, und zwar jeden Tag mehr 
Menschen, aber beides nehmen die meisten noch widerspruchslos 
bzw. untätig hin. Schon seit Hiroshima lebt die Menschheit unter der 
Bombe, ohne begriffen zu haben oder begreifen zu wollen, was das 
bedeutet. Günther Anders und Jonathan Schell, Karl Jaspers und als 
erster Albert Schweitzer haben die Zeit unter der Bombe zu denken 
versucht. Warum tun die Menschen sich so schwer damit, die atomare 
Situation zu erfassen?«

4.5.3. Spuren eines nachhaltigen Dialogs

399

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Zitat soll noch einmal an die friedenspolitische Dimension 
erinnern, die Böhler mit Leib und Leben vertreten hat und für die ich 
damals auch im Saarland mit voller Überzeugung eingetreten bin, die 
aber, wie ich glaube, angesichts des russischen Angriffskriegs gegen 
die Ukraine so nicht mehr durchhaltbar ist.

In diesem Zusammenhang möchte ich noch sagen, daß wir 
damals Ostermärsche organisiert haben, und wir waren auch 1988 in 
Ramstein. In Ramstein war ich mit Mitgliedern der saarländischen 
Friedensbewegung, und zwar vor der Flugschau, die dann in ein Fiasko 
ausartete. Wir standen vor dem Einlaß vor der Flugschau, und die 
Leute sind reingegangen mit Kind und Kegel und Sonnenschirm 
und Liegen und Picknickkörben, und wir standen davor mit unseren 
Flugblättern, auf denen stand, wie gefährlich das alles sei. Wir wurden 
angeschrien und angegiftet, mit dem Verfassungsschutz bedroht etc. 
Wir mußten uns wirklich ordentliche Schimpfe anhören. Und dann 
hatten wir das sagenhafte Glück, daß unserer Gruppe die Flugblätter 
ausgegangen sind. Da haben wir uns auf dem Absatz umgedreht 
und sind damals nach Hause, nach Saarbrücken, gefahren. Dort 
angekommen, wurden wir begrüßt: »Ach, da seid ihr ja zum Glück! 
Habt ihr schon gehört?« Wir wußten von nichts, und da war dieses 
schwere Unglück. Manchmal hat man im Leben einen Schutzengel, so 
wie damals 1988.

Die Friedensbewegung war wirklich stark. Wir haben auch Fahr­
ten nach Hasselbach organisiert und in Fischbach demonstriert. Wir 
sind den Amerikanern, die die Atomwaffen hin- und hergefahren 
haben, nachgejagt. Das kann man heute gar nicht mehr erzählen. 
Es war eine sehr, sehr bewegte Zeit, die auch sehr tiefging und sehr 
lehrreich war.

Die verschwiegene »Transzendenz« – kleines P. S. von 
Dietrich Böhler

Transzendentalpragmatiker und Diskursethiker im säkularen öffent­
lichen und akademischen Raum, bin ich allein glaubwürdig und 
befugt, Diskursbeiträge vorzubringen, die mein Publikum bzw. mein 
Gegenüber einfach als Argumente, also ohne persönliche Vorbedin­
gungen, wie es Glaubensannahmen wären, frei prüfen und diskursge­
mäß annehmen oder ablehnen kann.

Eva Schwickert

400

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Claus Altmayer
Kant, Herder, Böhler und ich, oder: 
Was hat das Lehren und Lernen von 
Deutsch als Fremd- oder Zweitsprache 
mit moralischer und politischer 
Verantwortung zu tun?

Ich möchte aus persönlich-biographischer Sicht darüber nachdenken, 
welche Bezüge in meinem Leben bestehen könnten zu der Verantwor­
tungs- oder Diskursethik. In den letzten Tagen gab es eine Wieder­
begegnung mit dieser Thematik seit vielen Jahrzehnten. Vermutlich 
haben wir, Dietrich Böhler und ich, uns Mitte der achtziger Jahre 
zuletzt gesehen. Danach ist für mich der Bezug zu diesem Diskurs 
weitgehend abgebrochen, aber subkutan war er trotzdem immer prä­
sent.

Doch zunächst zu meinen Erinnerungen: Ich komme wie Eva 
Schwickert und Alfons Matheis aus einer Gruppe von Studierenden, 
die Anfang der achtziger Jahre bei Dietrich Böhler studiert haben. 
Meine erste Begegnung mit dem Thema Diskursethik und insbeson­
dere Letztbegründung hat aber schon etwas früher stattgefunden. 
Bevor wir Dietrich Böhler kennenlernten, waren wir Studierende in 
einem Seminar im Bereich der germanistischen Linguistik bei einem 
damaligen Gastdozenten an der Universität des Saarlandes namens 
Rainer Wimmer, der später lange Jahre Direktor des Instituts für 
Deutsche Sprache in Mannheim und danach Professor für Linguis­
tik an der Universität Trier war. In diesem Seminar entstand aus 
mir nicht mehr erinnerlichem Anlaß eine Diskussion, die gar nicht 
von Wimmer, sondern von einem unserer Kommilitonen ausging, 
nämlich darüber, ob man ethische Prinzipien letztbegründen kann. 
Der Kommilitone hat dann vorgeschlagen, er könne in der nächsten 
Woche im Seminar darüber einen Vortrag halten, was er dann sehr 
überzeugend und präzis tat. Leider kann ich mich heute nicht mehr an 
den Namen des Kommilitonen erinnern, ich glaube aber zu wissen, 

4.5.4.

401

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß er Mitarbeiter und Doktorand bei dem Linguisten Rainer Rath 
gewesen ist.

Bei mir persönlich kam hinzu, daß ich seit Ende der siebziger 
Jahre auch an anderen Universitäten Philosophie und Germanistik 
studiert hatte und mich gerade in einer Art Sinnkrise befand. Ich fragte 
mich, was ich mit so einem Studium machen kann, wofür das relevant 
ist. Schon damals war ich kurz davor, der Philosophie den Rücken 
zu kehren und mich eher in Richtung Fremdsprachenwissenschaften 
weiter zu entwickeln. Dann trat mir plötzlich dieser spezifisch philo­
sophische Diskurs vor Augen, und das hat mich damals gewisserma­
ßen als Studenten der Philosophie gerettet, zumindest vorläufig. Und 
dann haben wir ja gemeinsam an den vielen verschiedenen Seminaren 
von Dietrich Böhler teilgenommen.

Ich habe dann später, wohl 1984, meine Staatsexamensarbeit 
im Fach Philosophie über die Möglichkeit einer Diskursethik mit 
Blick auf Kant nicht offiziell, aber inoffiziell1 bei Dietrich Böhler 
geschrieben. Ich habe damals versucht zu zeigen, daß eigentlich 
der kantische Kategorische Imperativ aus der Sicht der Diskursethik 
neu gedacht werden muß. Ich habe die Arbeit vor kurzem noch 
einmal in der Hand gehabt und fand sie durchaus gelungen. Aber 
das war dann gewissermaßen das Ende, und dann habe ich mich 
fachlich umorientiert, nämlich zur Germanistik hin, was letztlich 
aus Karrieregründen geschah, weil ich dort eine Stelle angeboten 
bekommen habe. Ich habe dann bei Gerhard Sauder promoviert 
und war von da an eher im germanistischen Kontext. Dort habe ich 
dann einige Jahre später einen Praxiskontext kennengelernt, dem 
ich dann auch mein ganzes restliches Leben verbunden geblieben 
bin, nämlich das Lehren und Lernen des Deutschen als Fremd- und 
Zweitsprache. Ich war mit dem DAAD einige Jahre im Baltikum, 
genauer im damals noch sowjetischen Riga, um dort mit offizieller 
Unterstützung den lettischen und damals natürlich auch russischen 
Studierenden Deutsch beizubringen und sie mit deutschsprachigen 
Texten bekanntzumachen. Das habe ich vier Jahre lang gemacht und 
habe mich in der Zeit auch fachlich umorientiert in Richtung des 
Faches Deutsch als Fremd- und Zweitsprache als Wissenschaft. 2002 
habe ich mich in diesem Fach habilitiert und das Glück gehabt, 2005 

1 Böhler war damals nicht mehr an der Universität des Saarlandes Assistenzprofessor, 
sondern inzwischen Professor an der FU Berlin und natürlich nicht als Germanist, 
vielmehr im Fachbereich Philosophie und Sozialwissenschaften.

Claus Altmayer

402

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Ruf ans Herder-Institut der Universität Leipzig zu bekommen. 
Und so kommt übrigens auch der Name Herder in mein Thema. Dies 
als Hintergrund.

Ich beschäftige mich seit vielen Jahren u.a. mit der Frage, was 
»Deutsch als Fremd- und Zweitsprache« eigentlich für ein Fach ist. 
Für diejenigen, die das vielleicht nicht kennen, sei gesagt: Die wissen­
schaftliche Beschäftigung mit dem Lehren und Lernen des Deutschen 
als Fremd- oder Zweitsprache gibt es als universitäre Institution 
seit den 1960er Jahren, 1969 wurde am damaligen Herder-Institut 
der Universität Leipzig die erste Professur für DaF/DaZ, wie wir 
gerne sagen, eingerichtet, und mit dem vielleicht einigen zumindest 
namentlich bekannten Linguisten Gerhard Helbig besetzt. In West­
deutschland wurde der kürzlich verstorbene Harald Weinrich 1978 auf 
eine Professur an der LMU in München berufen, seitdem hat sich das 
Fach an vielen Universitäten in Deutschland etabliert.

Was hat das nun alles mit Diskursethik zu tun? Das Lehren 
und Lernen des Deutschen als Fremdsprache wird politisch stark 
unterstützt und z.B. durch das Auswärtige Amt oder andere öffent­
liche Geldgeber finanziert. Es gibt ja, wie sicher alle wissen, das 
Goethe-Institut mit aktuell 159 Filialen in 98 Ländern, an dem 
Deutschkurse angeboten werden, aber auch etwa 500 DAAD-Lek­
toren, die an Hochschulen und Universitäten in der ganzen Welt 
Deutsch unterrichten. Deutschland leistet sich eine globale Infra­
struktur, die dem Ziel dient, deutsche Sprachkenntnisse möglichst 
überall auf der Welt zu verbreiten. Das geschieht natürlich nicht 
aus reiner Menschlichkeit, sondern folgt bestimmten politischen und 
ökonomischen Interessen. Es dient beispielsweise dem Ansehen und 
dem politischen Einfluß Deutschlands in anderen Ländern, aber es 
folgt auch ökonomischem Kalkül, weil man annimmt, daß Leute, die 
deutsch sprechen, auch eher geneigt sind, z.B. deutsche Produkte zu 
kaufen. Gerade in letzter Zeit geht die Argumentation aber verstärkt 
nochmal in eine andere Richtung: daß wir nämlich das Deutschlernen 
unterstützen müssen, weil wir in Deutschland dringend auf Fachkräfte 
in nahezu allen Berufssparten angewiesen sind und wir den Bedarf nur 
durch die Gewinnung von Menschen aus dem Ausland werden decken 
können. Wie dem auch sei, das Lehren und Lernen des Deutschen ist 
nicht neutral, sondern eine soziale Praxis, die in vielfacher Hinsicht 
in politische, gesellschaftliche und ökonomische Diskurse eingebun­
den ist.

4.5.4. Kant, Herder, Böhler und ich

403

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und hier stellen sich Fragen, die wir im Fach in den letzten Jahren 
unter dem Einfluß insbesondere postkolonialer Problemstellungen 
verstärkt diskutieren: Haben wir da nicht auch als Fach und als dieje­
nigen, die den Unterricht machen und/oder die Lehrkräfte ausbilden, 
eine politische Verantwortung für das, was wir da tun? Haben wir es, 
zumindest in manchen Weltgegenden, nicht mit einer spätkolonialen 
Praxis zu tun, die dazu beiträgt, die bestehenden globalen Macht- und 
Abhängigkeitsverhältnisse zu stabilisieren? Ein konkretes Beispiel 
kann das vielleicht ein wenig veranschaulichen: Burkina Faso ist eines 
der ärmsten Länder der Welt, und da lernen Tausende von Kindern 
in der Schule Deutsch. Da kann man sich schon fragen, warum. Und 
die Antwort ist relativ einfach. Die Bildungsinstitutionen in Burkina 
Faso und in allen sogenannten frankophonen Ländern Westafrikas 
sind nach der Unabhängigkeit dieser Länder in den sechziger Jahren 
einfach von der ehemaligen Kolonialmacht Frankreich übernommen 
worden Und das heißt nicht nur, daß die Struktur der Bildungs­
institutionen, die Bewertungssysteme und die Bildungsabschlüsse 
übernommen worden sind, sondern auch die Inhalte, d.h. die zu 
unterrichtenden Fächer. Und da man in Frankreich natürlich, weil es 
ein Nachbarland ist, Deutsch unterrichtet, unterrichtet man bis heute 
in Burkina Faso, im Senegal, in Côte d’Ivoire, in Mali, in Kamerun, 
Benin oder Togo auch Deutsch. Das ist schön, aber man muß sich 
schon fragen, wie sinnvoll das ist. Und müssen wir das als Fach nicht 
viel stärker reflektieren, wie wir da koloniale Traditionen fortführen? 
Eine Frage, die ich mir auch in unserem Zusammenhang immer stelle. 
Das wird in unserem Fach allerdings bisher eher zögerlich diskutiert.

Ein zweites Beispiel kommt aus dem Bereich Deutsch als Zweit­
sprache. Dazu zunächst eine Erläuterung: Wir sprechen immer dann 
von Deutsch als Fremdsprache, wenn das Lernen im Ausland passiert, 
von Deutsch als Zweitsprache, wenn es im Inland passiert. Also wir 
sind beim Thema Migration, Integrationskurse – Sprache gilt ja quasi 
als Schlüssel der Integration. Auch hier kann man und muß man 
sich schon die Frage stellen: Laufen wir als Lehrende, als diejenigen, 
die die Wissenschaft betreiben, nur dem hinterher, was die Politik 
uns vorgibt, oder sind wir als Wissenschaftler nicht viel stärker 
verpflichtet, auch das kritisch zu reflektieren, was die Politik uns 
vorgibt? Und Politik ist hier relativ weit gemeint. Es ist natürlich 
einerseits das Innenministerium, es ist das Bundesamt für Migration 
und Flüchtlinge, es ist aber auch z.B. das Goethe-Institut, das Curri­
cula formuliert, bei denen man sich Fragen stellt wie: Wie legitimiert 

Claus Altmayer

404

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind die? Was müssen Lernende des Deutschen als Zweitsprache 
eigentlich lernen? Was heißt Integration? Wer ist wann integriert? 
Das sind alles Fragen, die politisch hochbrisant und hoch wichtig 
sind und die ja eine in hohem Maß normative Komponente haben, 
die aber bisher in unserem Fach kaum diskutiert werden. Und da, 
glaube ich, habe ich, was meine persönliche Vita angeht – ich habe 
vorhin den Ausdruck subkutan verwendet –, eine spezifische Sensibi­
lität für solche normativen Fragen entwickelt, die ich bis heute auf 
meine Begegnung mit Dietrich Böhler und meine von ihm inspirierte 
intensive Beschäftigung mit moralphilosophischen und insbesondere 
diskursethischen Herausforderungen zurückführe.

Viel wäre dazu noch zu sagen, ich will mich aber auf einen für 
mich derzeit besonders drängenden Punkt beschränken. Im Moment 
bin ich dabei, einen Vortrag vorzubereiten, mit dem ich mich im März 
2023 von meiner bisherigen Tätigkeit als Professor am Herder-Insti­
tut verabschieden will, und darin wird es um eine, wie ich finde, 
fachpolitisch interessante Frage gehen: Unser Institut in Leipzig heißt, 
wie ich erwähnt habe, Herder-Institut. Das geht auf die DDR-Zeit 
zurück, als das Institut zumindest kurzzeitig zum Konkurrenten des 
westlichen Goethe-Instituts aufgebaut werden sollte, und heute weiß 
eigentlich keiner mehr so genau, warum der Name beibehalten wurde, 
obwohl nahezu alles andere während der Umbruchsphase nach 1990 
komplett umstrukturiert wurde. Und das möchte ich gerne mal ein 
bißchen reflektieren und auch die Frage stellen: Was haben wir, 
erstmal generell, als Gesellschaft, und was hat unser Fach, was hat 
das Lehren und Lernen von Deutsch, mit dem Humanitätsverständnis 
von Herder zu tun? Gibt es da Zusammenhänge, und wie kann man 
dieses Humanitätsverständnis retten, etwa vor dem, was im Moment 
so in der Philosophie als Trans- und Posthumanismus diskutiert wird? 
Und auch da, glaube ich, kann man auf das zurückgreifen, was in der 
Diskursethik von Böhler, von Apel, auch von Habermas vorliegt. Ich 
kann im Moment noch nicht genau sagen, was das Ergebnis sein wird, 
aber ich bin sicher, daß mir da die Lektüre und die Re-Lektüre der 
Texte aus dem Kontext der Diskursethik sehr viel an Anregung und 
Inspiration geben werden.

Dietrich Böhlers Humboldt-Aufsatz »Sprache und Sprachenler­
nen. Humboldtsche Perspektiven für Sprachpragmatik und Sprachen­
didaktik« (in: EUROPA. Die sprachliche Herausforderung, hg. von W. 
Brusch und P. W. Kahl, Berlin: Cornelsen, 1991, S. 136–150), den er 
mir nach unserer Kontaktaufnahme noch geschickt hat, beinhaltet 

4.5.4. Kant, Herder, Böhler und ich

405

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genau das, worum es geht, nämlich auch um die Frage, wie wir uns 
mit Sprache beschäftigen. Ich selber beschäftige mich noch viel stärker 
mit Kultur in diesem sprachlichen Kontext, und da stellt sich natürlich 
die Frage, wie diese beiden Dinge zusammenhängen. Und da sind 
Autoren wie Herder und natürlich auch Humboldt interessante und 
sehr wichtige Referenztexte. Und ich fand es auch interessant, über 
diese Vereinnahmung von Humboldt durch Weisgerber und andere 
und über die Sapir-Whorf-Hypothese zu lesen, und – ich würde noch 
ein Stück weitergehen – durch den Diskurs über Interkulturalität, die 
Sie, Dietrich Böhler, als, sagen wir einmal, zumindest krypto-rassis­
tisch beschrieben haben. Dem würde ich mich unbedingt anschließen. 
Also da muß man sehr aufpassen, daß man nicht in ein Schubladen­
denken verfällt und Offenheit im Diskurs bewahrt. Ich habe von die­
sem Text sehr viel gelernt.

Wenn wir im philosophischen Diskurs über moralische oder 
generell über normative Fragen nachdenken, dann beziehen wir uns 
dabei notwendigerweise immer auf konkrete Handlungszusammen­
hänge, die außerhalb des im engeren Sinne philosophischen Diskur­
ses stattfinden. Ich hoffe ein wenig deutlich gemacht zu haben, daß 
auch in dem Handlungszusammenhang, in dem ich mich bewege und 
mit dem ich mich auch wissenschaftlich beschäftige, die Fragen nach 
moralischer, sozialer und politischer Verantwortung, wie sie nicht 
zuletzt von Dietrich Böhler seit vielen Jahren immer wieder gestellt 
worden sind, in hohem Maß relevant sind und daß sie zumindest für 
mich in meiner alltäglichen und wissenschaftlichen Praxis auch immer 
präsent geblieben sind.

Claus Altmayer

406

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jürgen Naeher-Zeiffer
Imaginative Transaktions-Analytische 
Argumentationen mit Blick auf die 
transzendentale Diskurspragmatik und 
ihre Kommunikationsethik 
Dietrich Böhler zum 80. Geburtstag

Spätestens in dem Übergang vom Mythos zum Logos setzt sich eine 
Art »Bilderverbot« durch. Davon zeugt paradigmatisch Platons Höh­
lengleichnis als Lehre von Trug-Bildern (Politeia 7, 106a-c; 489a), die 
für Platos Philosophie den besonderen Stellenwert eben von bildlich 
vermittelten Gleichnissen verdeutlicht, die sich ja im Sinne »szenischen 
Verstehens« selbst erklären (vgl. A. Lorenzer, Sprachzerstörung und 
Rekonstruktion, Frankfurt a. M. 1970).

Dietrich Böhlers Ethik hält sich konsequent rational mit Bildern 
zurück, erst recht bei der Begründung der apriorischen Meta-Norm 
einer unbegrenzten Kommunikations- und Argumentationsgemein­
schaft.1 Ergänzend umreiße ich, auch mit Blick auf seine Orientierung 
am Sokratischen Ansatz,2 wie sich, analog der Sokratisch/Platoni­
schen und christlichen Gleichnisse, die dialektisch angelegte »erkennt­
niskritische« und didaktisch vermittelnde Allegorie begrifflich-bildlich 
anbieten kann. In der Allegorie schränkt sich das Bilderverbot der rei­
nen Vernunft kritisch ein, und zwar im blitzhaften Erhellen brüchiger, 
rissiger Welt-Bilder.3

4.5.5.

1 D. Böhler, »Philosophische Meta-Normenbegründung durch Argumentationsre­
flexion. Über die Möglichkeit einer praktisch relevanten Vernunft in der technisch-
wissenschaftlichen Zivilisation«, in: H. L. Ollig (Hg.), Philosophie als Zeitdiagnose. 
Ansätze der deutschen Gegenwartsphilosophie, Darmstadt 1991, S. 147–168.
2 S.a. D. Böhler, Zukunftsverantwortung in globaler Perspektive, Bad Homburg 2009,
S. 25–27, 35, 48 ff. (zit.: Böhler 2009).
3 W. Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, Frankfurt a. M. 1972 ff.; dazu als 
1. Monographie: J. Naeher: W. Benjamins Allegorie-Begriff als Modell, Stuttgart 1977 
(zit.: Naeher 1977).

407

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier besteht eine Verwandtschaft mit der Imaginativen Program­
matik bestimmter psychotherapeutischer Methoden. So ist es nicht 
verwunderlich, daß noch heute, rund dreißig Jahre nach meiner 
Begegnung mit Apels, Böhlers und Jonas’ Ethiken, diese grundlegend 
sind in der psychologisch-therapeutischen Forschung, Lehre und 
Praxis, die meine Frau Andrea und ich betreiben. Interdisziplinär 
arbeiten wir dabei mit verschiedensten Zielgruppen an inneren und 
von außen induzierten/verstärkten Konflikten. Es geht dabei um den 
inneren und äußeren Frieden.

Bilder sind für die Psycho-analytische Betrachtungsweise 
»Königswege zur Seele« (Freud), zur Gefühlswelt, und nicht etwa auf 
Traumbilder reduziert. Dabei bestehen wir darauf, wie sich Denken 
und Sprechen immer schon – eben über Bilder – mit Gefühlen 
dialektisch vermitteln. Das bewahrt uns vor einer wortsprachlichen 
Überfrachtung des linguistic turn.

Als zusätzliches Apriori erwog Apel (in einem Symposion) 
Vertrauen als wesentliches Grundgefühl: Verweist es doch, für Ethik 
besonders sinnfällig, auch auf Fürsorge, welche vor allem bei Jonas 
eine Hauptrolle spielt. So komme ich im Kontext des von Apel, 
Jonas und Böhler neu bestimmten Kategorischen Imperativs auf die 
Dimension Vertrauen-Fürsorge.

Karl Otto Apel hat also einmal laut darüber nachgedacht – nicht 
nämlich in einer seiner Schriften –, daß außer der unbegrenzten 
Kommunikations- und Argumentationsgemeinschaft auch Vertrauen 
ein Apriori im Sinne der Transzendentalpragmatik sein könnte. Was 
wie eine Randbemerkung Apels erscheinen mag, ist m.E. typisch 
dafür, daß sich häufig etwas Besonderes in einer Art Atempause 
ausdrückt. Diese ist wie das kostbare und auskostbare Moment des 
Wieder-Atemholens angesiedelt in einem Zwischen, nämlich der 
dritten Phase zwischen Ein- und Ausatmen, auch beim Sprechen 
und Erfahren.

Mich erreichte diese mögliche »Vorbereitende Bemerkung« 
inmitten der Arbeit an meiner Habilitationsschrift, als ich das Phäno­
men »Vertrauen« in seiner apriorischen Geltung faßte.

Das intensive und viele Einsichten vertiefende und erweiternde 
Gespräch mit Dietrich Böhler in Saarbrücken wirkte in dieser Zeit auf 
prägnante Weise nach: Ich meine das leider unveröffentlicht geblieben 
Interview »Was ist und wie orientiert Transzendentalpragmatik?«. 
Dieses Interviewgespräch und sein langes Nachvibrieren in meiner 
Arbeit, erst recht dank Böhlers einläßlicher Nachbearbeitung in meh­

Jürgen Naeher-Zeiffer

408

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reren Folgen, wirkte sich noch entschiedener auf meine Forschung 
und Lehre aus als meine Rezeption des Funkkollegs »Praktische Philo­
sophie/Ethik«. Meine langjährigen Einführungen in »Wissenschafts­
theoretische Grundlagen« an der Heinrich Heine-Universität Düs­
seldorf, obligatorisch für Studenten der Pädagogik, Soziologie und 
Psychologie, waren ab diesem Gespräch stärker davon mit geprägt; 
auch in meinen pädagogisch-didaktischen Veranstaltungen für Lehr­
amtsstudenten fand das Interview mit Böhler als Referat-Thema 
besonders dankbare Abnehmer (nicht zuletzt bei in Düsseldorf beson­
ders stark repräsentierten japanischen Studenten): beispielsweise bei 
Seminaren zu »Verantwortung als pädagogisch-didaktisches Prinzip« 
und »Vertrauen als pädagogisch-didaktisches Prinzip«.

Auch in meine Forschung begann der transzendentalpragmati­
sche Ansatz grundlegender herein zu spielen, als Böhler ihn in Saar­
brücken samt seiner Metanormen-Begründung noch einmal stark 
gemacht hatte: zunächst in das DFG-geförderte Projekt zu Lehr-/
Lerntexten am Modell des Leitmediums Schulbücher, ebenso schließ­
lich in die Konzeption einer Öko-Pädagogik und -Didaktik – und eben 
wesentlich in das Habilitationsvorhaben über »Vertrauen«.

Wie erwähnt, wirkt dieses Paradigma, von Böhler weiterentwi­
ckelt, grundlegend auf die Forschung, Lehre und Praxis von meiner 
Frau und mir: wesentlich ethisch fundiert, in der Arbeit an inneren und 
von außen induzierten bzw. verstärkten Konflikten im Zusammen­
hang mit innerem und äußeren Frieden. Grundsätzlich auf praktische 
Arbeit rückbezogen, führen wir beispielsweise seit über dreißig Jah­
ren in verschiedensten Zielgruppen immer wieder Rollenspiele zu 
Entscheidungen in Konfliktsituationen durch, bei denen der Ansatz 
von Apel und Böhler zentral mitwirkt. Häufig erhobenen Einwän­
den zur Methodik, beispielsweise: Rollenspiele seien künstlich insze­
niert, wird mittels Einbezug von psychotherapeutischen Methoden 
begegnet, denen es gerade um das Abstreifen künstlicher, letztlich 
gesellschaftlich vermittelten Rollen geht. (Diese Grundlegungen und 
Erfahrungen müssen an anderer Stelle ausgeführt werden).

Zu Grundlagen der Vertrauen-Studie im Zusammenhang 
der Transzendentalpragmatik:

War von der Literatur Vertrauen vorwiegend als ein Gefühl behan­
delt worden, allenfalls, besonders im Anschluß an Erik H. Eriksons 

4.5.5. Imaginative Transaktions-Analytische Argumentationen

409

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestimmung des Urvertrauens, als Ur- bzw. Grundgefühl, so richtete 
Niklas Luhmann die Aufmerksamkeit auf die rationale Seite von 
Vertrauen. Otto Friedrich Bollnows leitmotivische Metapher, die Ver­
trauen als »Geschenk« faßt, kann Luhmanns systemtheoretisch modi­
fizierte Phänomenologie, ohne sich auf Bollnow beziehen zu müssen, 
in vergleichbarer Bedeutung als »Kredit« fassen. Beide treffen damit 
den Charakter des Vertrauens-Vorschusses, der m.E. in jedem Akt 
des Vertrauens als immer schon gegebene Vorleistung zumindest 
tendenziell auf apriorische Geltung verweist. Im Verständnis der 
Möglichkeit von Erfahrung und ihrer zweifachen Bedeutung als des 
grundsätzlich Möglichen und des bloß Möglichen, als des Idealen wie 
Realen, unterscheidet sich dabei Transzendentalität von Transzendenz 
toto genere.

Freilich schlägt Bollnows Analyse dort ins Irrationale um, wo 
er immer wieder Mißtrauen sät, indem er die ursymbolische Meta­
pher des »Giftes« gebraucht oder doch nahelegt. Als Motto für eine 
immanente Kritik an dieser Konzeption des Vertrauens sehe ich 
bereits den Grundsatz des Paracelsus, daß die Dosis auch hier das 
Gift machen würde: Was, sozusagen am Umschlagpunkt hinsichtlich 
des Vertrauens als dialektisches Gegengift, u.a. den notwendig und 
wesentlich rational begründeten, methodischen Zweifel ins Spiel 
bringt, um Vertrauen nicht blind oder im unreifen Sinn naiv geraten 
zu lassen.

Wo bei Luhmann konzipiert ist, daß letztlich auch Vertrauen in 
»Systemvertrauen« und damit in einem bloß Funktionellen gründet, 
dort könnte dies immerhin gerade von Kants Ansatz her erweitert 
und diskutiert werden: indem die Bestimmung des Dinges an sich 
einbezogen wird, das bloß funktionell zu denken ist, der Erfahrung 
des empirischen Ich bloß das Material liefert. Luhmanns Art von 
Phänomenologie ist nicht weniger zu dialektisieren, als es Böhler an 
Jürgen Habermas’ Konzeption einer Universalpragmatik aufweist.

Das von Apel und ebenso von Böhler und Kuhlmann vertretene 
Apriori einer unbegrenzten Kommunikations- und Argumentations­
gemeinschaft ist bereits dialektisch konzipiert: mit Blick auf den 
von Apel eingeräumten apriorischen Stellenwert von Vertrauen kann 
der Zusammenhang von Denken und (Ge-)Fühlen m.E. noch weiter 
entfaltet werden. Hierzu habe ich exemplarische Materialien erarbei­
tet und teils kommentiert oder interpretiert. Nicht selten sind es 
auch eher unerwartete und entsprechend bislang noch wenig rezi­
pierte Überlegungen: wie beispielhaft Heinrich von Kleists bemer­

Jürgen Naeher-Zeiffer

410

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kenswerte, als Fragment überlieferte Brief-Reflexion »Über die all­
mähliche Verfertigung der Gedanken beim Reden«.

Bei dem Dichter Kleist kann sich eine solche Reflexion auch in 
seinen poetischen Darstellungen – anders – objektivieren; und die 
essayistische Brief-Reflexion skizziert eine prozessuale Annäherung 
an Descartes’ clare et distincte perceptiones, nämlich wie eine – zwar 
auch nachklingend verfaßte -Vorklärung und Vorab-Verdeutlichung, 
eine Art »Prolegomenon«. – Am Beispiel Kafkas ist mit literatur-kri­
tischen Mitteln aufgezeigt worden, daß hier einer, der wie in der pri­
vatistischen Absicht einer Selbstreflexion für sich schreibend »reden« 
will, sich dann doch zutiefst an Leser wendet. (Die privatistische 
Absicht einer Art von Selbst-Verständigungstext unterstreicht, daß 
Kafka seinem Freund Max Brod aufgegeben hatte, nach seinem Tod 
sein Werk zu verbrennen). Der Literat wendet sich, wie beispielsweise 
– anders – der Philosoph, an eine potentiell unbegrenzte Leserschaft 
als Rezipienten, von denen sich beim Schreiben immer wieder auch 
einzelne Repräsentanten gleichsam über die Schulter beugen – mehr 
oder weniger bewußt und zumindest teils als verinnerlichte Vor-Bil­
der, ggf. auch abschreckend kritische. In diesem Zusammenhang 
habe ich vom »transzendentalen Leser-Subjekt« gesprochen (Nae­
her 1975/77).

Apel/Böhlers idealiter unbegrenzte Gemeinschaft sehe ich akti­
ver und umfassender in ihrem Kommunizieren und Argumentieren 
als die potentiell unbegrenzte Leser-/Rezipientenschaft. (Im Kritiker 
repräsentiert sich hierbei der aktiver argumentierende Übergang 
vom kritischen Leser zur kritisch prüfenden Argumentationsgemein­
schaft).

Gegen den »Mangel an Dialektik« – für »dialektische 
Spannungs-Fähigkeit«; auch für eine Dialektik von 
begrifflicher und bildlicher Erfahrung

Theodor W. Adorno beklagt einmal, implizit auch leitmotivisch, einen 
weit verbreiteten »Mangel an Dialektik« – der transzendentalprag­
matische Ansatz stellt sich mir so dar, daß er auch diese Kritik mit der 
Kritischen Theorie teilt. Wie seine Rezeption selbst seitens Experten 
erkennen läßt: Apel/Böhlers Paradigma vermag m.E. allein schon 
dadurch, wie es eine unbegrenzt ideale spannungsvoll im Kontext 
einer realen Kommunikations- und Argumentationsgemeinschaft 

4.5.5. Imaginative Transaktions-Analytische Argumentationen

411

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pointiert, aufgrund einer besonderen Art von Dialektik immer wieder 
signifikant zu »provozieren«; verstanden auch im Wortsinn von 
»hervor-locken«, der ein angemessen anspruchsvolles Motivieren 
von Denken wie von Fühlen meint: nämlich Fordern – sogar als das 
Riskieren von Überfordern, jedoch nicht partout in dessen statisches 
Extrem hinein –, sodaß Motivation gelockt wird und erhalten bleibt. 
Das bedeutet dann je und je eine Gratwanderung, die immer wieder 
in der Schwebe balanciert, bei Apel/Böhler über letztbegründetem, 
festerem Grund. Dennoch mit keineswegs lauwarmen Argumenten 
unterwegs und nicht etwa auf einem »goldenen Mittelweg« (Nae­
her, Einführung in die idealistische Dialektik Hegels, Opladen 1981, 
ebenfalls ex negativo, zu Hegels Dialektik). Ein liberalistisches »Ein 
bißchen dafür – ein bißchen dagegen«, das Franz Josef Degenhardt 
ab den ›60ern kritisch besingt, ist keine Sache dieser Dialektik, 
weder in ihrem philosophischen noch in ihrem anwendungsbezogen 
pädagogisch-psychologischen, noch allemal im sozialwissenschaftli­
chen Sinn.

Wie die Rezeption des transzendentalpragmatischen Ansatzes 
von Apel/Böhlers Dialektik der Idealität und Realität zeigt: Nicht 
mit »leichten« und »einfachen«, synthetischen Lösungen und daher 
in der Lage, erst recht angemessen lohnend zu motivieren, ist sie 
allererst auszuhalten, wo sie bei Kant mehr angelegt als durchgeführt 
ist. (Adornos »Standhalten« kommt mit in Betracht, bei dem er, nach 
einer mündlichen Äußerung, auf Nietzsche rekurriert, wie häufig; 
siehe den Gesamt-Kommentar zur »Ästhetischen Theorie«, J. u. A. 
Naeher-Zeiffer 2020).

Die als konsequent nachvollziehbare Zurückhaltung der Trans­
zendentalpragmatik, leitende Vorstellungen wie die der Kommuni­
kations- und Argumentationsgemeinschaft mit bildlichen Momen­
ten aufzugreifen, macht die Ausnahmen besonders prägnant: Dazu 
gehört für mich auch die Rede von besonderen »Anwälten«, gewisser­
maßen als exemplarische Repräsentanten der unbegrenzten, idealen 
Kommunikations- und Argumentationsgemeinschaft. Diese beson­
deren »Anwälte« – und entsprechend strikt am Ideal orientierte Richter 
– kleben nicht legalistisch am Buchstaben des Gesetzes; vielmehr 
interpretieren sie den Geist, wie ihn im Grundgesetz die Präambel 
repräsentiert, im Blick auf die Idee der Menschenwürde.

Diese besonderen, ohnehin interdisziplinär denkenden und füh­
lenden »Anwälte« interagieren gleichsam vor einem von Kant begrün­
deten Weltgericht. Im Sinne Walter Benjamins wie auch noch im 

Jürgen Naeher-Zeiffer

412

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


traditionellen Sinne ist ein solches Bild einer rational akzentuierten 
und didaktisch intendierten Allegorie näher als einem Symbol: Erst 
recht dann, wenn auch für solche Denk-Bilder gilt, daß für ihre objek­
tivierte Teilhabe an einer Idee nicht zutrifft, was in Goethes »Torquato 
Tasso« (II, 1) programmatisch wird: »Man merkt die Absicht und man 
ist verstimmt.«

Beispiele für diese Art Allegorie geben innerhalb der Roman­
tischen Philosophie und Poetik teils Friedrich Schlegel oder ganz 
besonders ein Spätromantiker wie Jean Paul, der nach Benjamin sogar 
der größte Allegoriker deutscher Sprache ist; diese Einschätzung 
orientiert sich am Gegensatz zum Symbol, dessen metaphysischer 
Grenzgang stärker das – letztlich ideologische – Verklären riskiert. 
– Die von Benjamin mit inaugurierte Philosophie könnte daher in 
zentralen Aspekten auch eine Art von iconic turn (avant la lettre) 
beanspruchen, ebenso bei T. W. Adorno und nicht zuletzt bei E. 
Bloch sowie – anders – bei H. Blumenberg. Die Transzendentalprag­
matik verfährt mit Bildern lediglich asketischer; auch hierin der 
für sie grundlegenden Kantischen Transzendentalphilosophie nahe, 
deren Bilder, wie der nahezu überraschende »besternte Himmel über 
mir…«, ebenso wie Phänomene des Naturschönen in der »Kritik der 
Urteilskraft«, immer wieder prägnante Einzigartigkeit beanspruchen 
können. Jenseits von Wertung bietet sich mir an, die dialektische 
Vermittlung mit der bildlichen Dimension gerade hinsichtlich Böhlers 
Ansatz dort weiter auszuarbeiten, wo sie sich triftig anbieten könnte 
– also sachbezogen, nicht ornamental oder als bloßes enrichment; im 
übrigen auch, um damit nach Möglichkeit der pädagogisch/didaktisch 
und psychologisch vermittelten Rezeption des Ansatzes zuzuarbeiten.

»Weh dem menschlichen Geschlechte, wenn in [der] Oekonomie des Heils 
auch nur eine einzige Seele verloren geht. An dem Verluste dieser einzigen 
müssen alle den bittersten Antheil nehmen, weil jede von allen diese 
einzige hätte seyn können«.

(G.E. Lessing 1777 ff. »Die Erziehung des Menschengeschlechts; 
siehe dazu seine älteste Hypothese des menschlichen Verstands § 95)

Die hier mitgemeinte Ethik im Spannungsverhältnis von Individuum 
und Gemeinschaft der Menschen (die für die Vorstellung bereits als 
tendenziell unbegrenzt erscheint) wird von Christian Morgenstern 
(1871–1914) um Tiere exemplarisch erweitert; mit Lessings »Seele« 
ist dies kaum impliziert.

Die aphoristisch zugespitzte »Wendung« »Weh dem Menschen, 
wenn nur ein einziges Tier im Weltgericht sitzt.« bei Morgenstern läßt 

4.5.5. Imaginative Transaktions-Analytische Argumentationen

413

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich so lesen, daß die verantwortungsbewußte Rolle eines Richters 
oder auch eines Anwalts für die implizierten Rechte doch in (prinzipi­
ell transzendental zu fassender) pragmatischer Absicht zu verstehen 
ist: Man soll auch für das gesamte naturhafte Leben Anwalt/Richter 
sein (Tiere hier als pars pro toto). Dabei wird um dieser besonde­
ren zukunftsoffenen Perspektive willen von Morgenstern eine Art 
Brecht’scher »V-Effekt« ins Sprachspiel gebracht. Es geht dabei, jen­
seits von eingefahrenen Gewohnheiten (etwa empiristischen associa­
tions), um eine Verfremdung von Denken und bildhaftem Fühlen in 
Verbindung mit ethischer Überzeugungskraft (siehe Böhler, auch auf 
Überzeugung bezogen, zu Jonas): Verdichtete Überzeugung ist inner­
halb dieser beiden dialektischen Momente wirksam, in Denken und im 
bildhaftem Fühlen – auf je verschiedenen methodischen Wegen, doch 
in eine Richtung weisend.

»Weh dem Menschen, wenn nur ein einziges Tier im Weltgericht sitzt.«

Diese Perspektive ermöglicht eine mehrfache Öffnung auf Zukunft 
hin, nämlich:

a) sub specie aeternitatis auf ein Ewiges Weltgericht, sozusagen als 
Entsprechung eines »Jüngsten Gerichtes«, oder

b) säkularisiert als Gericht dieser Welt; exemplarisch und als Ent­
sprechung zu Kants Erweiterung der Philosophie von ihrem 
urteilenden Schulbegriff zum Weltbegriff hin, bezogen auf 
»die letzten Zwecke der menschlichen Vernunft«; in beiden 
Fällen auch

c) in Antizipation des Urteils und seiner Konsequenzen unter 
solchen idealisiert zu denkenden Bedingungen.

Bezogen auf das »Szenische Verstehen« (Alfred Lorenzer) der Welt­
gerichts-Szenerie bei Morgenstern: Die Transaktionsanalyse (TA) 
verlangt den Lesern resp. den Tätern (TA: Verfolgern) ein role-taking 
ab; ja im Sinne des fabula docet sogar einen Rollentausch, mit grundle­
gender Veränderung sämtlicher Rahmenbedingungen: Dann, »wenn 
nur ein einziges Tier im Weltgericht sitzt«, hätte der an seine Rolle als 
Richter gewöhnte Mensch (sozusagen als Scharf- und Hinrichter) mit 
den Betroffenen, den Tieren, tatsächlich ihre Opfer-Rolle zu tauschen, 
um sozusagen einen den Taten irgend angemessenen Täter-Opfer-
Ausgleich zu finden.

Im ethisch besten Falle kann dies dazu beitragen, daß der Mensch 
den Konflikt mit geschärfterem Bewußtsein wahrnimmt, notwendige 

Jürgen Naeher-Zeiffer

414

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Veränderungen angeht oder doch aus dem Konflikt als TA-Spiel 
sogar heraus findet, statt es fortzusetzen – z.B. durch unangemes­
sene, argumentativ wenig überzeugende Rechtfertigungen bis hin 
zu Schein-Rechtfertigungen.

Durch Morgensterns Szenerie wird es auch möglich, allegorisch 
zu versinnbildlichen, wie auch jene spezifisch (menschen-)sprachen-
unabhängigen Kommunikationsfähigkeiten gefordert wären, um die 
hier wesentlich »zur Rede stehenden« performativen Formen so weit 
wie möglich zu entschlüsseln. Allein schon das Urteilen des Tieres 
wäre ansonsten nicht zu verstehen.

»Dialektische Spannungs-Fähigkeit« und die umformende 
Modifikation von Imperativen

»Spannungsfähigkeit« ist auch notwendig, um Stressoren, Antrei­
ber, vor allem innere, besser so zu verstehen, daß resultierende 
Konflikt-Bewältigung und Gewaltprävention im Rahmen von triftig 
begründender und begründeter Ethik so klar und deutlich wie möglich 
orientieren kann und selbst orientiert wird. Dies setzt mit voraus, daß 
Streß- und Konflikt-Bewältigung auch dort, wo sie in Entspannung 
fundiert ist, nicht bei Techniken stehenbleibt und damit lediglich ein 
technologisch verkürztes, bloß zweckrationales Verständnis transpor­
tiert statt transformiert.

Bezogen auf kriegerisch militärische Handlungen, euphemis­
tisch: »Kampfhandlungen« genannt, wie jene, die gegenwärtig und 
wohl noch – nicht vorstellbar – lange in der Ukraine wüten, stellen 
sich Fragen wie diese: Philosophische und wissenschaftliche Paradig­
men, die zunächst aufs Individuum fokussieren und auf die im Bereich 
seiner »Nahinteressen« (Hans Jonas) siedelnden Mitmenschen: Kön­
nen sie geeignet sein, über bloße innergesellschaftliche Konflikte, gar 
internationale hinaus, dazu beizutragen, zumindest Handlungen zu 
orientieren, die herausführen können aus Konflikten mit unsäglich 
entmenschenden Kriegshandlungen und anderen verbrecherischer 
Handlungen? Sozusagen zu der von Jonas und Böhler leitmotivisch 
pointierten »Mit-Verantwortung« verpflichten? Diese Grundfrage 
erscheint meiner Frau und mir für unsere Arbeitsgruppe als grund­
sätzlich zu bejahen, auch für gesellschaftliche und internationale Kon­
flikte – ebenfalls aufgrund unserer über dreißigjährigen Erfahrung.

4.5.5. Imaginative Transaktions-Analytische Argumentationen

415

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch zu dieser Frage zunächst in der Perspektive aufs Indivi­
duum ist Böhlers Argumentation heranzuziehen: Daß »wir die Frage 
nach einer (moralischen) Verpflichtung als Fragen an uns zu stellen 
haben, so daß das Ich angesprochen wird: ›Wofür bist du verantwort­
lich…? Die Frage, wofür man verantwortlich ist, ist eben zugleich die 
Frage, ob ich mich für etwas verantworten kann bzw. … wir uns…« 
(Böhler 2009, S. 16).

Dem Geist auch dieser Aussage stimme ich uneingeschränkt zu 
– dem Buchstaben nur bedingt; in zweifacher Hinsicht:

Zum einen (1) – ein pragmatischer Gesichtspunkt – richten wir, 
wenn »das Ich angesprochen« werden soll, entsprechende Impulse 
eher entsprechend unmittelbar an das adressierte Ich bzw. zunächst 
stellvertretend für es selbst (wir nennen dies gern: ›…in der bloß 
moderierenden Rolle‹); etwa:

»Wenn Sie sich fragen, wenn Sie die Frage an sich stellen: ›Wofür bin 
ich verantwortlich…?‹ …«

Wenn wir uns – gerade in Böhlers Kontext: ›Wofür bist du verant­
wortlich…? – selbst mit »Du« ansprechen, können wir weniger aus­
schließen, daß wir uns, ggf. noch so motivierend gedacht, gleichsam 
nur ins Gewissen reden und so den Bereich einer Gesinnungs-Ethik zu 
wenig verlassen.

Da diese Anrede eher noch aus dem unbewußteren Über-Ich 
stammt, kann Rechtfertigung, als Antwort darauf, weniger in der 
moralisch gemeinten Absicht des sich verantwortungsbewußter 
Rechtfertigens herüberkommen denn in moralisierender Reaktion. 
Für den angesprochenen Persönlichkeitsanteil entsteht eher unange­
messener Rechtfertigungs-Druck – bis hin zu Angst (vor dem Miß­
lingen der Rechtfertigung) – bekanntlich einem schlechten Ratgeber. 
Anders gesagt, übersetzt der angesprochene Persönlichkeits-Anteil – 
nach Freud eher unbewußt, nach Bernes TA maximal halbbewußt – 
solche Fragen, zumal aufgrund ihrer Offenheit, signifikant häufig in: 
›Was hast du – schon wieder – gemacht/angestellt?‹ u.ä.

Wir transformieren auch den Kategorischen Imperativ Kants 
grundsätzlich und häufig in die Ich-Form. Damit dann die ethische 
Dimension des Sollens dabei nicht mit einer bloß deskriptiven Fest­
stellung des (Schon so-)Seins verwechselt werden kann, fügen wir 
allerdings dem »Ich(-Sagen)« ein »… will« hinzu. In der Transakti­
onsanalyse drückt dieses »Ich will(-Sagen)« zum einen die vorsprach­
lich pränatal angelegten sowie im Klein(st)-Kindalter erworbenen 

Jürgen Naeher-Zeiffer

416

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


authentischen Bedürfnisse, Sehnsüchte, Wünsche aus: und zwar im 
dort so genannten »freien Kindheits-Ich« – auch schließlich als »freies 
Kindheits-Ich« im Erwachsenen, dort mit der Möglichkeit, daß es 
weiter gereift ist – oder verdrängt; zum anderen spricht als »Ich 
will(-Sagen)« häufig auch die klare Absicht aus dem »Erwachsenen-
Ich« selbst.

Imperative formen wir damit so weit wie möglich um; denn Impe­
rative bedeuten, nicht nur grammatisch oder auch für die von Kant 
luzide so genannte ›Grammatik des Denkens‹, Befehlsformen. Auf sie 
ist die noch natürlichste, wesentlich auch emotionale Reaktion Wider­
stand, auch in Form von Trotz; und dieser ist wesentliches Movens 
von konfligierendem Transaktionsspiele-Spielen, um wesentliches 
Denken und Fühlen herum.

Mit »… so weit wie möglich« »umformen« meine ich dabei 
auch: Eine überzeugende und nicht unnötig suggestiv überredende 
Rede ist zugleich so wenig künstlich wie möglich. Unter diesen 
pragmatischen Gesichtspunkten tilgen wir, hinsichtlich einer eher 
»natürlichen« und jedenfalls nicht künstlich konstruierten Rede, kei­
neswegs alle Imperative (im Alltag nicht und beispielsweise auch 
nicht aus Übungs-Anleitungen – und so auch nicht in praxis-orien­
tierter Theoriebildung).

Zum anderen (2) wird ein solches Mißverstehen-Können hier bei 
Böhler auf diese Weise noch weiter befördert: »Die Frage, wofür man 
verantwortlich ist, ist eben zugleich die Frage, ob ich mich für etwas 
verantworten kann bzw. … wir uns…«

Das ist sie, so gestellt, deshalb »nicht zugleich«, als »man« 
eher das über-angepaßte Kindheits-Ich sagt: also sozusagen jener 
Ansprech- und Gesprächspartner, der für die allererst problemati­
schen bis destruktiven, weil eher anerkennungs-süchtig tendierenden 
Transaktions-Spiele geradezu konstitutiv ist; er steht dann in einer 
Opfer-Rolle dem von Freud her transformierten Über-Ich in dessen 
Spiel-Rolle zur Verfügung; jenem Über-Ich, das bei Berne, in einer Art 
Repräsentation pars pro toto, »Eltern-Ich« heißt.

Für Ethik gerade im Anschluß an Jonas sind diese Verknüpfungen 
und inneren Verbindungen mit Fürsorge von besonderer Relevanz. »Er 
rekonstruiert ethische Archetypen, die in der Lebenswelt natürlicher­
weise oder doch seit der Staatenbildung politisch verkörpert sind: die 
Fürsorge der Eltern und die der Staatslenker (vgl. auch Kurt Lewin 
und Reinhard Tausch/Annemarie Tausch; N-Z); beide Urformen der 

4.5.5. Imaginative Transaktions-Analytische Argumentationen

417

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fürsorge gingen auf den wert-ethischen Situationsappell ›Sieh hin und 
du weißt!‹ zurück« (Böhler 2009, S. 29; erste Hervorhebung N-Z).

Schlußbemerkung – ohne Ausblick?

Der verlotterte Denk- und Sprachgebrauch, der »Verstehen« pejo­
risiert zum Ex negativo-Label »Frauenversteher« – bis hin zum 
»Putin-Versteher«: Das letztere gehört zu den vielen schon lange vor 
dem Krieg und auch vor der Krim-Besetzung »politisch« eingeübten 
Etiketten, die sich in diesem extremst komplexen Sachverhalt mit 
extrem hohen Irrationalismen verräterisch dem Verstehen entziehen.

Demgegenüber steht die Tradition mit eher mythischen Wor­
ten von sogenannten Naturvölkern, wie dem von den Schuhen des 
Feindes, in die man sich zu stellen habe; und die bis hin zur Charakteri­
sierung von »immanenter Kritik« aufgenommen und verändert wird, 
wo diese sich, gerade in der philosophischen Ideologiekritik, durchaus 
zugleich noch mythisch, ›die Kraft des Gegners zunutze machen‹ will 
und ihn, subtiler und sublimierter, daher ›an seiner stärksten Stelle 
kritisieren‹; und auf der anderen Seite ertönt wiederum Napoleons 
übermütig unmutiges Wort vor der Schlacht bei Waterloo: Die habe 
er schon gewonnen.

Ähnlich fahrlässig erscheinen auch gegenwärtige Spekulationen 
über »Sieg« und »Niederlage«. Wo doch schon die TA weiß, wie häufig 
es gerade dann nur Verlierer gibt.

Gerade im Licht der TA zeigt sich immer wieder ein Grundmus­
ter, dem gewissermaßen das mythische Bild von »Pyrrhus« unter­
legt ist: daß die eilfertige Rede von »Siegen und Verlieren« durch 
nahezu sämtliche derzeitigen öffentlichen Äußerungen zum Krieg in 
Europa, tatsächlich Äußerungen sind – jedoch im gesteigerten und 
übersteigerten Sinn von »äußerlich«. Wer siegen will, bleibt im Spiel 
der Konflikte.

Denn wem »Spiel« zu harmlos klingt und selbst früh »einge­
spielte« Verhaltensweisen, die auf zu schnelle, zu äußerliche Schein­
lösungen drängen, der sollte auf Eric Bernes grundsätzliche Erfahrung 
hören: Manche Spiele würden im Gefängnis oder auf dem Friedhof 
enden. Daher ist es konsequent, wenn auf der bildlichen Ebene das 
Bestehen der Schlachten nach allen Spiel-Regeln der Transaktions-
Spielkunst mit etwas wie stolz zur Schau getragenen Orden vergli­
chen wird: Fragwürdig nicht-honoriges Honorar für Wunden und 

Jürgen Naeher-Zeiffer

418

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verletzungen, von denen die psychischen nicht weniger schmerzen. 
Transaktions-Spielberichte von Betroffenen klingen so immer wieder 
wie Kriegsberichterstattung, und sei es von jenen alten Veteranen, die 
ihre Rolle ohnehin nachträglich verklären.

In diesem Verklären ist dann so gar nichts mehr von jenem 
»Furcht und Zittern«, die der Verantwortungs-Ethiker Hans Jonas, frei 
nach Kierkegaard, nahelegt – nicht zufällig dem entsprechend, was 
Konfrontations-Therapie und worst-case-scenario (vgl. Böhler 2009,
S. 29, ursprünglich von der Rational-Emotiven Therapie entwickelt!) 
anstelle von Verdrängung erarbeiten – auch der »Verdrängung einer 
praktischen, moralisch verbindlichen Vernunft« (Böhler 2009, S. 11).

»Ehrenfriedhöfe«, soweit sie auch eine verzerrte Ruhe für 
extreme Anerkennungssucht sind, gibt es eher, nachdem auf so nur 
genannten Feldern der Ehre Rettung und Heil gesucht wird; statt 
daran mit zu tun, in Lebenswelten zu wohnen, die dem Begriff des 
Lebens alle ihm zustehende würdige ›Ehre machen‹: als »Permanenz 
echten menschlichen Lebens auf Erden« (Hans Jonas).

4.5.5. Imaginative Transaktions-Analytische Argumentationen

419

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Rusche
Philosophische Begegnungen zwischen 
Berlin und Rom. 
Transzendentalpragmatische 
Bekenntnisse

Schon kurz nach unserer ersten Begegnung, wohl im Jahre 1988, 
wurde mir bewußt, daß uns genau zwanzig Jahre trennen. Auch an 
Lebensjahren ist mir Dietrich Böhler also weit voraus. Damit eröffnen 
sich mir im Blick auf Dietrich Böhler seit Jahrzehnten kommende 
Lebenshorizonte und Einblicke in mein persönliches Übermorgen­
land eines unermüdlich nach Wahrheit strebenden Philosophen, der 
immer wieder über allzu Menschliches stolpert. Ja, das Leben ist 
ein Stolperpfad und kein Streichelzoo. Dem Christen ist dies wohlbe­
kannt, stolperte doch unser großes Vorbild mehrfach auf dem Weg 
zum Kreuz. Bekanntlich ist auch Thales, Philosoph und Kaufmann 
in einer Person, als sternendeutender Hans-Guck-in-die-Luft in eine 
Grube gefallen und wurde dabei von einer thrakischen Magd verlacht.

Gerade in letzter Zeit bin ich über alles mögliche gestolpert, 
und Dietrich Böhler, dem jede Art von Häme fremd ist, stand immer 
bereit am Wegesrand, um meine Last mitzutragen und mir Hoff­
nung zu machen. Dietrich ist ein zutiefst hilfsbereiter Mensch, quasi 
fleischgewordene Solidarität. Das erinnert nicht nur an die roten 
Wurzeln seines politischen Denkens, sondern zeugt auch von seiner 
sozialethischen Haltung: Immer zur Hilfe bereit, wenn die eigenen 
Kräfte es vermögen und der Andere Hilfe benötigt. Der Andere ist 
Böhler kein Fremder, sondern ein möglicher Diskurspartner, den 
er mit seinen Ansprüchen ernst nimmt und mit seinen eigenen 
Geltungsansprüchen konfrontiert. Dabei ist Böhler auf der Suche 
nach Konsens jederzeit bereit für das bessere Argument zu streiten. 
Der Diskurs ist sein Fachgebiet, das ihn bis auf die Knochen geprägt 
hat. Im Streitgespräch geht er auf die Argumente des Anderen ein, 
unabhängig von Status und Positionsmacht. Es geht ihm nicht darum, 

4.5.6.

420

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wer was sagt, sondern was wer sagt, und er fragt, ob das Gesagte 
zustimmungswürdig oder sinnwidrig ist.

Und vor allem ist Dietrich Böhler dem Menschen* wohlgesonnen. 
Das war mein Glück, als ich ihm im Sommersemester 1988 an der 
Freien Universität  Berlin  das  erste  Mal  begegnen durfte.  Damals 
irrte ich auf der Suche nach einer Studiensprechstunde durch das 
philosophische Seminargebäude – dessen Architektur mich bis heute 
an einen Affenkäfig  im Zoologischen Garten erinnert  –  und traf 
auf Herrn Kannenberg, den kompetenten Hausmeister, der mir den 
Weg zum richtigen Zimmer wies. Unangemeldet wurde ich gleich 
höflich und hilfsbereit empfangen, nicht von einem dienstverpflichteten 
Assistenten,  sondern  von  Seiner  Spektabilität,  dem  Dekan  der 
Philosophischen Fakultät, also Dietrich Böhler, höchstpersönlich. Ohne 
es zu ahnen, war ich auf diesen lebensverändernden Moment zuvor 
über zehn Jahre von der Providentia Dei vorbereitet worden: Seit der 
elften Klasse hatte ich an meinem Jesuitengymnasium Philosophie 
belegt und nahm parallel dazu am bundesweiten Rundfunkkolleg** 
›Praktische  Philosophie/Ethik‹  teil,  dessen  organisatorischer  und 
wissenschaftlicher  Hauptmatador  nun  vor  mir  saß.  An  den 
Internatswochenenden  hatte  ich  die  Kollegstunden  aufmerksam 
verfolgt und Böhlers Stil und Duktus verinnerlicht, auch wenn er bis 
heute mein ungehobeltes westfälisches Deutsch kritisiert, das mich 
seit meiner Kindheit geprägt hat. Dank meiner großzügigen Eltern 
durfte ich mir zu den Schenkfesten Böhlers Literaturempfehlungen 
wünschen. So lag Dietrich*** bereits in jungen Jahren mit seiner 
»Marxschen  Metakritik«  und  »Rekonstruktiven  Pragmatik«  unter 
dem Weihnachtsbaum meiner Familie; Apels »Transformation der 
Philosophie« war mir deshalb wohlbekannt, als ich das erste Mal 
auf  den  Apelschüler  Böhler  traf.  Ohne  davon  zu  wissen,  hatte 
Böhler mir damit bereits im Jahrzehnt vor unserer ersten Begegnung 
spannende Denkhorizonte eröffnet und die neuscholastisch geprägte 
jesuitische Schulphilosophie relativiert. Durch dieses philosophische 
Propädeutikum bestens vorbereitet, ging ich dann von den Jesuiten 
zu  den  Dominikanern  an  die  Universität  nach  Fribourg  i. Ü., 
wo  mich  Otfried  Höffe  als  erster  Nicht-Dominikaner  auf  dem 
Ethiklehrstuhl unter seine Fittiche nahm. Er verdeutlichte mir eine 
bisher ungekannte Traditionslinie von Aristoteles bis Kant**** und 
bestritt den Apelschen Letztbegründungsanspruch in einer Weise, 
die  mir  aus  dem  Rundfunkkolleg  ebenfalls  vertraut  war,  das  er 

4.5.6. Philosophische Begegnungen zwischen Berlin und Rom

421

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als philosophischer Gegenspieler von Apel,  Böhler und Wolfgang 
Kuhlmann mitbestritten hatte.

Von der katholischen Universität der Schweiz wechselte ich dann 
an die FU Berlin und traf in der bereits erwähnten Sprechstunde 
auf Dietrich Böhler, dessen Kleidungsstil mich als Modemann bis 
heute an Prinz Charles erinnert und so gar nicht zum versifften 
FU-Ambiente passen wollte. Böhler empfing mich wohlwollend, 
erkannte großzügig meine Fribourger Seminarscheine und Prüfungen 
an, um mich sogleich zur Magisterprüfung zuzulassen und mir ein 
anschließendes Promotionsstudium in Aussicht zu stellen. Auf so 
unkomplizierte Weise habe ich die deutsche Universitätsbürokratie 
zuvor und danach nie wieder erleben dürfen. Seine dialogische, am 
anderen Menschen zutiefst interessierte Art hat mich sogleich beein­
druckt und aus der Reserve gelockt. So sprachen wir über Jesuiten und 
Funkkolleg, Bocheński und Höffe, Aristoteles und Thomas. Das spe­
zifisch Katholische an meiner philosophischen Biographie schien ihn 
zu interessieren. Daraus wurde ein jahrzehntelanger Austausch über 
Grundfragen der christlichen Sozialethik und ihre problematische 
naturrechtliche Begründung, die durch eine diskursethische Prinzipi­
enreflexion verstärkt werden könnte.***** Gemeinsam organisierten 
wir Colloquien zu Fragen der theoretischen Begründung und praxis­
orientierten Anwendung einer diskursethisch fundierten christlichen 
Soziallehre mit dem viel zu früh verstorbenen Franz Furger und nicht 
zuletzt mit Friedhelm Hengsbach SJ, dessen Kapitalismuskritik bei 
uns auf fruchtbaren Boden fiel. Mit Aufmerksamkeit verfolgt Dietrich 
bis heute meine jährlichen Privataudienzen bei Papst Johannes Paul 
II, Benedikt XVI und Papst Franziskus im Rahmen der vatikanischen 
Konferenzen der päpstlichen Stiftung Centesimus Annus, die der 
heilige Papst Johannes Paul kurz nach Veröffentlichung der gleichna­
migen Enzyklika gegründet hat. Nicht wenige der Jahrestagungen 
durfte ich als Stiftungsdirektor mitorganisieren und verdanke Dietrich 
entscheidende inhaltliche Impulse.

Bemerkenswerterweise fand Dietrich Böhler auch an meinem 
Unternehmertum Gefallen; dieser Aufgeschlossenheit war ich unter 
Philosophen bisher nicht oft begegnet. Uns beide interessiert die 
Wirtschafts- und Unternehmensethik als Schnittmenge von Ökono­
mie und Philosophie bis heute. Meine Praxiserfahrung und Böhlers 
Reflexionskompetenz veranlaßten uns, mit dem Philosophie- und 
Unternehmerkollegen Thomas Bausch die Forschungsgruppe ›Ethik 
und Wirtschaft im Dialog‹ (EWD) zu gründen. Dutzende Colloquien 

Thomas Rusche

422

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit namhaften Fachvertretern wie Peter Ulrich, Horst Steinmann und 
Karl Homann haben wir in den vergangenen Jahrzehnten organisiert 
und in der EWD-Schriftenreihe sechzehn Bücher veröffentlicht. Die 
EWD- Forschungsgruppe ist zugleich der Nukleus des Hans-Jonas-
Zentrums an der FU, das Dietrich Böhler über viele Jahre erfolgreich 
geleitet hat und das heute an der Universität Siegen zu Hause ist. 
Der Siegerländer Uni hat Dietrich auch seine mehrere Tausend Bände 
umfassende »Jonas-Bibliothek« vermacht, die damit nicht nur den 
Studierenden vor Ort, sondern auch der weltweiten Forschergemein­
schaft zur Verfügung steht.

Größte Verdienste hat sich Dietrich Böhler um die »Kritische 
Gesamtausgabe der Werke von Hans Jonas« erworben. Er ist nicht nur 
der erste Beweger dieses Projekts, sondern auch der organisatorische 
Taktgeber und wissenschaftliche Großmeister. Und nicht zuletzt ein 
hoch effizienter Spendensammler; inzwischen belaufen sich die von 
Böhler und seinen Mitstreitern akquirierten Drittmittel auf einen 
siebenstelligen Betrag. Mich hat dabei besonders beeindruckt, mit 
welcher Entschlossenheit Dietrich immer wieder und auch dann noch 
voranschreitet, wenn andere bereits der Mut verlassen hat.

Dank Dietrich Böhler durfte ich Karl-Otto Apel und Hans Jonas 
mehrfach persönlich begegnen. Für diese beiden philosophischen 
Leuchttürme, die unser gemeinsamer Philosophenfreund Vittorio 
Hösle als die größten ihrer Zunft bezeichnet, organisierte Dietrich 
Böhler in seiner Eigenschaft als Dekan des Fachbereichs »Philosophie 
und Sozialwissenschaften« die Ehrendoktorwürde der Freien Univer­
sität Berlin. Insbesondere der Festakt für Hans Jonas in Anwesenheit 
des Bundespräsidenten Richard von Weizäcker war ein Höhepunkt 
in Dietrichs akademischem und gesellschaftlichem Leben. Mir war 
es vergönnt, unmittelbar dabei zu sein; denn wo immer er konnte, 
hat Dietrich die akademische Jugend gefördert, und so plazierte er 
mich neben bedeutenden Politikern und Wissenschaftlern auf einem 
Podium, das von Gesine Schwan geleitet wurde. Nachdem sie die 
hochkarätigen Podiumsteilnehmer vorgestellt hatte, wandte sie sich 
schmallippig mit den Worten zu mir: »Und dann sitzt hier noch ein 
Herrenausstatter«. Nicht nur Dietrich empfand in diesem Moment 
sichtbares Mitgefühl, auch Lore Jonas meldete sich zu Wort und 
fragte Gesine Schwan: »Was haben Sie denn gegen Herrenausstatter? 
Denken sie doch an unseren ehemaligen Präsidenten Harry Truman, 
ebenfalls ein Herrenausstatter, aus dem nun wirklich etwas geworden 
ist.« Wenn aus mir in meinem akademischen Leben noch etwas 

4.5.6. Philosophische Begegnungen zwischen Berlin und Rom

423

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden sollte, dann verdanke ich es Dietrich Böhler: meinen akademi­
schen Weg vom Magisterabschluß zur Promotion und Habilitation 
hat er mir vorgezeichnet und dabei über hohe Hürden geholfen, bei 
aller Kritik immer an mich geglaubt und mir Mut gemacht.

Mit Böhler verbindet mich nicht nur die Frage nach dem Guten 
und Wahren. Auch die Suche nach dem Schönen ist uns beiden 
gemein. Das Schönste aber, was ich von Dietrich als Schatz bewahre, 
sind seine handgemalten Überarbeitungen meiner Ursprungstexte, 
die durch Böhler zu wahren Kunstwerken aufgewertet werden. In 
einem aufwendigen handwerklichen Verfahren trägt er seine vielfar­
bigen Korrekturen in mehreren Schichten minutiös auf meine banal 
ausgedruckten Texte auf. Böhler geht es beim Zeichnen seiner, für den 
ungeübten Betrachter, zumeist unlesbaren Hieroglyphen vor allem 
auch um den optischen Effekt. Deshalb scheut er keine Arbeit, Zeit 
und Mühe. Durchscheinende Pentimenti lassen übermalte Selbstkor­
rekturen höchster intellektueller Brillanz erkennen. Böhler ist ein 
äußerst (selbst-) kritischer Korrektor, und nicht selten korrigiert er 
beim nächsten Mal seine Korrekturen des letzten Mals. Diese itera­
tiven Korrekturschleifen sind Ausdruck eines geistigen Prozesses, 
der sich vielfarbig materialisiert. Böhler überschreibt die Texte nicht 
nur in kunstvoller Weise, er arbeitet mit Schere, Klebestift und Bunt­
papier. Aufgrund der eingeklebten Versatzstücke und überklebten 
Korrekturzettel zählen Böhlers Werke eindeutig zur Kunstgattung der 
Collage; damit steht Dietrich Böhler in der Tradition des Hannovera­
ner Surrealisten Kurt Schwitters und vermag jede noch so schlichte 
Textvorlage in ein philosophisches »Gesamtweltbild« höchster künst­
lerischer Qualität zu verwandeln.

Bekanntlich ist die Philosophie die Mutter aller Wissenschaften. 
Sie nährt ihre Kinder, bis sie flügge werden und sich verselbständigen. 
So hat sich aus der philosophischen Disziplin der Ästhetik in den letz­
ten Jahrhunderten die Kunstwissenschaft entwickelt. Dietrich Böh­
lers originäre Erfindung der wissenschaftlichen Kunstcollage erfüllt 
alle fünf Kriterien guter Kunst, die im Laufe der Kunstgeschichte 
formuliert wurden: Böhlers Collagen sind handwerklich perfekt 
(1.Kriterium), von stilistischer Schönheit (2.Kriterium), höchst inno­
vativ (3.Kriterium) und zeugen von einem unbedingten Kunstwollen 
(4.Kriterium). Bemerkenswerterweise wird in der zeitgenössischen 
Kunsttheorie zumeist nur auf die Diskurswürdigkeit (5.Kriterium) 
eines Werkes Wert gelegt. Und darin erweist sich Dietrich Böhler 
zweifelsohne als wahrer Meister.

Thomas Rusche

424

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun bleibt nur zu hoffen, daß Dietrich Böhler vielfarbige Stifte, 
Klebstoff und Buntpapier zur Hand nimmt, um diesen westfälisch 
ungehobelten Text, gespickt mit Berliner Grammatikfehlern, in 
kunstvoller Weise zu collagieren.******

 
Anmerkungen von Dietrich Böhler:

* dem Menschen] Hier bin ich immer wieder an dem westfä­
lischen Ontologen gescheitert, der nicht akzeptieren will, daß der 
generische Singular in beschreibender Rede meist sinnlos ist: Böhler 
kann »dem Menschen« nicht wohlgesonnen oder sonst etwas sein, 
weil er »dem Menschen« gar nicht begegnen kann, sondern nur 
diesem oder jenem. Wohl aber kann er, sofern es dem Kontext 
bzw. dem Abstraktionsniveau entspricht und nicht einfach schlechter, 
willkürlicher Metaphysik Vorschub leistet, sich Gedanken über die 
Redeweise bzw. die Theorie von »dem Menschen« machen; so wie 
es hier gerade geschieht. Bedenke immer, ob Du mit oder gegen 
die Sprache redest und also auch denkst; denn Du denkst wie Du 
redest bzw. schreibst… Frage Dich z.B., ob Du mit oder gegen den 
linguistic turn bzw. die sprachpragmatische Wende redest/schreibst/
denkst. Kurzum: Rede/schreibe/denke sinnvoll! Sprich und denk 
nicht sprachvergessen! Vgl Apel: Schau nicht durch die von Dir 
gebrauchte Sprache wie durch Glas hindurch.

** bundesweiten Rundfunkkolleg] in Hessen und mehreren 
anderen Bundesländern (mit Ausnahme z.B. von Bayern, weil ver­
mutlich »linkslastig«).

*** So lag Dietrich] Wohl kaum! Außerdem gab es »in (Rusches) 
jungen Jahren« keinen Dietrich für Dich, sondern nur den Philoso­
phen und Buchautor Böhler.

**** Traditionslinie von Aristoteles bis Kant] Höffes Irrtum. 
Schief: Kant bricht in allen Begründungs- und Geltungsfragen mit 
Aristoteles. Höffe erkennt den radikalen Bruch nicht. Er verkleistert 
bzw. harmonisiert alles zum Kanon der »Klassiker«.

***** naturrechtliche Begründung, die durch eine diskursethi­
sche Prinzipienreflexion verstärkt werden könnte.] Unhaltbar! … 
aufgehoben werden müsse.

****** collagieren.] Gerne. Aber leider hast Du Deinen Stil und 
Deine Grammatik doch so weit verbessert, daß der Korrektor viel 
weniger zu korrigieren, geschweige denn umzuschreiben hat, als in 
den erklecklichen bunten Jahren. Was nun? Was tun?

4.5.6. Philosophische Begegnungen zwischen Berlin und Rom

425

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grigori Katsakoulis
Selbstverortungen im Museum 
des Schwindenen

Im Museum der schwindenden Dinge findet unser nostalgischer Blick 
allerlei Genugtuung. Mit abnehmender pragmatischer Verfügbarkeit 
gewinnen die Dinge, über die Distanz gesehen, eine auratische Schön­
heit, die uns im Kern unserer Sehnsüchte zu treffen vermag. Nicht 
anders geht es einem oder einer, blickt er oder sie zurück in die 
Szenerie vergangener Jahrzehnte mit ihren akademischen und außer­
universitären Versuchen, dem Philosophischen, dem Diskursiven, 
dem Rationalen allenthalben eine größere Geltung zu verschaffen.

So viel Aufbruch war da zu sehen: philosophische Praxis, phi­
losophische Beratung der politisch-gesellschaftlichen Wertsphäre, 
philosophisch reflektierte Freilegung von Unüberschreitbarem im 
Hinblick auf Klimabelastungen, Forschungsvorhaben oder etwa mili­
tärisch Machbarem, philosophische Reflexion zwischen Ökonomie 
und Gerechtigkeitstheorie, philosophische Entwürfe der Sorge um 
sich, philosophisch aufgeklärter öffentlicher Diskurs, philosophische 
Bollwerke gegen esoterischen Antirationalismus und nicht zuletzt die 
zarten Versuche, Notanker gegen die eigene philosophische Überheb­
lichkeit zu formulieren, nicht dem Wahn zu erliegen, mit Hilfe der 
Philosophie eindeutig sagen zu können, was zu tun sei.

Mittlerweile scheinen wir an Grenzen unseres rationalen Hero­
ismus zu stoßen. Gerade die Konfrontation mit kriegerischer Barbarei, 
die völlige und kalte Mißachtung von Selbstbestimmungsrechten 
eines souveränen Staates nötigen uns, noch einmal genauer hinzuse­
hen, was philosophisch-ethische Reflexion zwischen einem immer 
überziehenden Moralisieren und einer kalten Unberührbarkeit zu 
leisten vermag. Jürgen Habermas, wieder er, nunmehr im Alter von 92 
Jahren, war einer der wenigen oder sollte man sagen: der einzige, der 
hier philosophische Orientierung zu geben wußte und grosso modo 
formuliert die vorsichtige Unterstützung mit Waffenlieferungen an 
die Ukraine bei gleichzeitigem Ernstnehmen atomarer Drohungen 

4.5.7.

426

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtfertigte. In der Kakophonie gegenstrebiger Forderungen war 
seine nüchtern reflektierende Stimme wohltuend, und es war zugleich 
beschämend, daß nicht eine größere Anzahl philosophisch reflektier­
ter Stimmen in den leitenden Medien zu hören gewesen war.

Schaue ich zurück in meine Berliner Dissertationszeit bei Diet­
rich Böhler, dann sehe ich da einen unverdrossenen Kämpfer umwil­
len ethischer Reflexionen im Dialog. Stichworte fallen mir ein wie: »In 
dubio contra projectum«, »Ethik und Wirtschaft im Dialog«, »Zerstö­
rung des moralischen Selbstbewußtseins«. Während ich damals damit 
kämpfte, mich nicht in den immer weiter sich öffnenden Tiefen einer 
Dissertation im Umfeld der transzendentalen Deduktion Immanuel 
Kants zu verlieren, kämpfte er wacker im inneruniversitären Graben 
akademischer Auseinandersetzungen des Amtes eines Dekans und 
zeitweiligen Sprechers der größten Fächergruppe der FU mit gut 
40.000 Studenten. Und immer wieder die Berliner Diskursethik. 
Dietrich Böhler hat sich schon frühzeitig auf eine Weise in mannig­
faltigen ethischen Debatten positioniert, daß exemplarisch wurde, 
wie sich philosophische Reflexion mit den Inhalten und Wertsphä­
ren beschäftigen muß, um als Dialogpartner ernst genommen zu 
werden. Will man als Philosoph z.B. in der Reproduktionsmedizin 
Stellung beziehen, so muß man sich auch mit medizinischen Sachver­
halten intensiv beschäftigen, und man muß in den Dialog mit den 
Medizinern treten. Das macht die Diskussionsprozesse mühsam und 
langwierig, philosophisch uninteressanter, weil wir als Philosophen 
immer eher dazu neigen, uns mit den reinen Dingen des Geistigen 
beschäftigen zu wollen. Als ernst zu nehmende Dialogpartner können 
wir uns das allerdings nicht leisten. Ein gutes Beispiel für gelingende 
philosophische Praxisberatung in unserer Gegenwart war m.E. die 
ethische Reflexion der Ethikkommission im Pandemieverlauf.

Dietrich Böhler vermag zudem als einer der wenigen in 
unserer mannigfalitigen Philosophenlandschaft die Grundlagen 
einer Begründungsreflexion moralischen Handelns zu formulieren. 
Suchend bewegte er sich noch in seiner enzyklopädischen, von 
den damaligen institutionellen Zumutungen bestimmten Habilitati­
onsschrift Rekonstruktive Pragmatik, die, den Anforderungen eines 
Ausweises der Vertretungsberechtigung eines Faches als Professor 
folgend, zeigen mußte, was man umfassend weiß. Habilitationsschrif­
ten aus jener Zeit sollten eigentlich nicht als Bücher veröffentlicht 
werden. Sie sind einfach unlesbar. Währenddessen gelingt ihm im 
Alterswerk Verbindlichkeit aus dem Diskurs eine wohltuende, schlank 

4.5.7. Selbstverortungen im Museum des Schwindenen

427

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


argumentierende und dabei doch profunde Zusammenschau seiner 
Diskursethik, im einfachen Stil und doch gediegen geschrieben, ohne 
überpointierte, vorwegnehmende Abwehrstrategie in der Formulie­
rung des Argumentes.

Unter Philosophen, deren Lehrer-Schüler Verhältnis sich einer 
freundschaftlich verbundenen Neigung erfreut, soll aber auch eine 
kritisch-distanzierte Gegenstrebigkeit sein dürfen. Die Transzenden­
talpragmatik mit ihrer besonderen Ausprägung der Berliner Diskurs­
ethik Dietrich Böhlers verstehe ich als eine Philosophie, die in der 
Tradition Immanuel Kants steht, natürlich in sprachpragmatischer 
Wendung und damit auch mannigfaltigen anderen Traditionen ver­
pflichtet.

Betrachtet man die bewundernswerte, großartige Architektonik 
von Immanuel Kants Werk, dann fällt neben den verschiedenen Refle­
xionstopoi, wie theoretischer, praktischer, ästhetisch reflektierender 
Vernunft auch eine andere, vielleicht trivial erscheinende Untertei­
lung auf: in die der transzendentalen Fundierungsreflexion in den 
Kritiken und jene, die man einfach die »Kleinen Schriften« genannt 
hat. Ich will nicht verhehlen, daß mir mit zunehmendem Alter und 
nicht schwindender Bewunderung für Kant1 ein Mangel auffällt, der 
mir auch in der Transzendentalpragmatik zunehmend spürbar wird.

Daß die moralische Reflexion Not tut in unserer Zeit, zeigt 
das Aufkeimen eines kruden Moralisierens am besten. Dennoch 
brauchen wir ein philosophisches Denken, das sich erlaubt, sich den 
mannigfaltigen Phänomenen des Lebens zuzuwenden. Wenn man 
philosophische Beispiele haben will, so denke man an die antiken 
Denker vor Platon und Aristoteles oder an Georg Simmel mit seiner 
Zuwendung an Alltagsgegenstände, an eine philosophische Zuwen­
dung poetischen Zugangs zur Welt, für das mir hier überhaupt kein 
Vertreter einfällt, oder auch bessere Versuche, die eigene Zeit kon­
zise in Gedanken zu fassen, als Carl Schmitt es stilistisch eindrucks­
voll, aber moralisch und in seiner begrifflichen Reichweite völlig 
unzulänglich getan hat. Kurzum: Menschen, und wir Philosophen 
auch, brauchen eine Hinwendung zu den mannigfaltigen Belangen 
menschlichen Lebens, die weder als bloß anthropologische, bloß 

1 Spontan fällt mir ein Begründungsstrang in Kants Metaphysik der Sitten ein, die eine 
Theorie repräsentativer Demokratie enthält, sehr modern, sehr zeitgemäßes Reme­
dium für grassierende Politikverdrossenheit, sehr bezeichnend, daß er Herrschaft in 
einem Staat als Autonomie versteht, als eine Selbst-Gesetzgebung des Volkes für sich, 
vermittelt durch gewählte Repräsentanten desselben.

Grigori Katsakoulis

428

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lebenspraktische denunziert werden dürfen. Es scheint mir eher eine 
Ungelenkigkeit, eine mangelnde Übung im Denken von solcherlei 
Phänomenen vorzuliegen, auch ein stilistisches Unvermögen. Philo­
sophie hat eben nicht nur mit durchleuchtender Begründungsrefle­
xion zu tun, einem quid iuris, das untersucht, indem es die Reihe 
der Argumente durchnumeriert und dann abhandelt, gleichsam einer 
Weberschen innerweltlichen Askese, der nichts anderes mehr in den 
Blick gerät. Der akademische Diskurs ist hier völlig unzulänglich, man 
ist ungelenk im Stil, betrachtet ihn als überflüssige Zutat; man kann 
es nicht, und folglich kann man es auch nicht lehren. Vielleicht läßt 
es sich auch überhaupt nicht lehren. Vielleicht ist das alles zu viel 
verlangt. Aber das Bedürfnis scheint da zu sein und wurde und wird 
über lange Strecken von erfolgstüchtigen Paperbackautoren genährt.

Anders als beim gesellschaftlich grassierenden Phänomen des 
Moralisierens hat Dietrich Böhler gezeigt, daß es mit langem Atem, 
mit Begründungsreflexion und der Bereitschaft, sich den einzelnen 
moralisch relevanten Phänomenen zuzuwenden, einen glaubwürdi­
gen Weg gibt, auf moralische Weise das Leben zu denken, in den 
Dialog zu treten, seinen eigenen Beitrag zu leisten, daß sich die Dinge 
auf philosophische Weise etwas bewegen lassen. Dafür gebührt ihm 
großer Dank und tiefer Respekt.

4.5.7. Selbstverortungen im Museum des Schwindenen

429

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Bausch, Thomas Rusche und Dietrich Böhler 
im Gespräch

Die Gründung der Forschungsgruppe 
»Ethik und Wirtschaft im Dialog« (EWD)

I
Thomas Bausch: Was ist und wie kam es zur Theorie-Praxis-
Gruppe EWD

Es trafen sich auf der Terrasse des Restaurants »Galileo« an der 
FU-Berlin zwei im operativen Bereich in der Wirtschaft tätige 
Unternehmer mit ihrem akademischen Philosophielehrer: Thomas 
Bausch und Thomas Rusche mit Dietrich Böhler. Thomas Bausch und 
Thomas Rusche waren promovierte Wirtschaftswissenschaftler, und 
als geschäftsführende Gesellschafter trugen sie Verantwortung als 
Organe der Gesellschaften Viktor Bausch, GmbH & Co, KG /heute 
SUETECO SE (Thomas Bausch) und SØR-Rusche GmbH (Thomas 
Rusche). Dietrich Böhler war Dekan des Fachbereichs Philosophie und 
Sozialwissenschaften an der FU Berlin.

Wirtschaft gilt als Inbegriff strategischen Nutzenverhaltens. 
Ziel eines Unternehmens ist die Generierung von Gewinnen und 
die Entwicklung, Erweiterung und Sicherung der Erfolgspotentiale 
des Unternehmens. So hatten wir – Thomas und Thomas – es 
in unseren wirtschaftswissenschaftlichen Studien in den sechziger 
und siebziger bzw. achtziger Jahren gelernt. Ethik war damals kein 
explizites Fach in dem akademischen Curriculum der Wirtschaftswis­
senschaften. Es wurden die propädeutischen Fächer Buchhaltung und 
Kostenlehre unterrichtet. Dann Organisation der unternehmerischen 
Leistungserstellung und Leistungsverwertung, Vertrieb, Steuerlehre, 
Handelsrecht und Statistik. Der Begriff Ethik kam nicht vor. Diesbe­
züglich waren zugrunde gelegt schlicht und unausgesprochen die 
lebensweltlichen Regeln von Anstand und Vertrauen, »pacta sunt 
servanda«. Verstöße gegen gesetzliche Regeln in der Wirtschaft waren 

4.5.8.

430

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenstand der Staatsanwaltschaft – und schnell war man mit dem 
Thema Moral in der Wirtschaft fertig.

Im Grundsatz galt noch das Karl Kraus zugesprochene Bon­
mot. Auf die Frage eines Studenten: »Herr Professor, ich möchte 
Wirtschaftsethik studieren!« Antwort: »Du mußt dich entscheiden: 
Entweder das eine oder das andere.« Wirtschaftsethik also ein Oxy­
moron?

Kehren wir zurück zu unserem Gespräch auf der Terrasse im 
»Galileo« Anfang der neunziger Jahre, also vor etwa dreißig Jahren. 
Der Horizont der akademischen Lehre im Bereich Wirtschaft hatte 
sich erweitert. Der wirkungsmächtige Bericht des Club of Rome 
(1973) lenkte die Aufmerksamkeit auf »Die Grenzen des Wachstums« 
(so der gleichnamige Titel des Berichts). In den gesellschaftspoli­
tischen und akademischen Blick genommen wurden verstärkt die 
Langzeitwirkungen ungebremsten wirtschaftlichen Wachstums; ein 
exponentielles Wachstum mit äußerst gefährlichen nichtintendierten 
Drittwirkungen tat sich auf. Volks- und Betriebswirtschaft mußten 
sich neuen Herausforderungen stellen.

Die Lehrstühle insbesondere von Karl Homann in Eichstätt, von 
Peter Ulrich in St. Gallen, von Horst Steinmann in Nürnberg/Erlan­
gen begannen, sich mit ethischen Fragen im Bereich Wirtschaft und 
Unternehmen zu beschäftigen, und neue Inhalte gerieten in den Fokus 
von Forschung und Lehre.

Ethik, als Lehre von der Moral Inbegriff sittlichen Verhaltens, 
rückte explizit in den Horizont wirtschaftlichen Handelns; denn die 
Automatik liberaler marktwirtschaftlicher Richtungssicherheit hatte 
sich als problematisch erwiesen.

Die Gesprächsteilnehmer auf der Terrasse des »Galileo« waren 
sich schnell einig: Eine entfesselte Wirtschaftsdynamik in einer 
ungeregelten Marktwirtschaft kann den gesellschaftlichen Zusam­
menhalt destabilisieren; denn die Regelung der Güterproduktion 
und der Güterverteilung darf nicht wildwüchsig einem sich nur fak­
tisch im marktwirtschaftlich liberalen Wirtschaftsprozeß ergebenden 
Ausgleich von Angebot und Nachfrage oder bestehenden Machtkon­
stellationen überlassen bleiben. Doch welche Prinzipien sollten die 
Akteure wirtschaftlichen Handelns orientieren? Dieser Frage wollten 
wir nachgehen, an diesem sich entwickelnden gesellschaftlich-poli­
tischen und akademischen Diskurs wollten wir uns beteiligen – 
und gründeten als Teil des von Dietrich Böhler gegründeten »Hans 
Jonas-Zentrums« an der FU Berlin die Forschungsgemeinschaft

4.5.8. Die Gründung der Forschungsgruppe »Ethik und Wirtschaft im Dialog« (EWD)

431

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethik und Wirtschaft im Dialog.

Folgende Fragestellungen leiteten dieses Vorhaben:

1. Ist Wirtschaftsethik ein »hölzernes Eisen«? Wirtschaftsethik 
umfaßt tatsächlich zwei zunächst entgegengesetzte Perspekti­
ven: Wirtschaft als Inbegriff strategischen Nutzenverhaltens und 
dann Ethik als Inbegriff der Lehre von der Moral. Wie also 
muß eine Wirtschafts- und Unternehmensethik theoretisch und 
gleichzeitig anwendungstauglich konzipiert werden?

2. Wie begrenzen die marktwirtschaftlichen funktionalen System­
zusammenhänge (ökonomischer Sachzwang) die Handlungs­
spielräume der Akteure in der Wirtschaft?

3. Erleben wir nicht in der politischen Diskussion eine starke 
Dominanz ökonomischer Interessen mit der Begründung, daß 
Wettbewerb und Globalisierung ökonomische Zwänge mit sich 
bringen, denen wirtschaftliche und politische Entscheidungen 
zuvörderst Rechnung zu tragen haben?

4. An welchen Prinzipien sollten also eine wirtschaftliche Rah­
menordnung und die unternehmerische Zielvorstellung orien­
tiert sein?

5. Angesichts der vorwiegend strategischen Praxis in der von öko­
nomischen Zwängen bestimmten Wirtschaftswelt erhebt sich 
die Frage nach den faktischen Realisierungsmöglichkeiten mora­
lischen Handelns, jedenfalls dort, wo moralisches Handeln nicht 
auch ökonomisch, also schon aus Klugheitsgründen wirtschaft­
lich geboten ist. Wie steht es um moralische Vorleistungen, 
die mit ökomischen Nachteilen für die wirtschaftlichen Akteure 
verbunden sind?

6. Kann die philosophische Transzendentalpragmatik, insbeson­
dere ihre reflexive Diskursethik einen zielführenden Weg zur 
Beantwortung der aufgeworfenen Fragen 1. bis 5. eröffnen?

Wir organisierten Seminare, Tagungen, Workshops, Streitgespräche. 
Die Ergebnisse dieser Veranstaltungen führten zu Veröffentlichungen 
bei den Verlagen Suhrkamp, Haupt und insgesamt 14 Bänden beim 
LIT Verlag in den Jahren 1993 bis 2008.

Heute füllen die Veröffentlichungen zur Wirtschafts- und 
Unternehmensethik ganze Bibliotheken. Nachhaltigkeitsprogramme, 
selbstverpflichtende Ethik-Programme gehören mittlerweile zu den 
Standardverpflichtungen der Akteure in Wirtschaft und Gesellschaft. 

Thomas Bausch, Thomas Rusche und Dietrich Böhler im Gespräch

432

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beachtung der ESG-Kriterien (Economic, Social, Governance) sind 
heute ein »Muß« bei der Beurteilung börsennotierter Unternehmen. 
Verbände, Industrie und Handelskammern, OECD-Kommissionen, 
UNO-Gremien, päpstliche Enzykliken (»Caritas in Veritate«, 2009) 
thematisieren, postulieren, fordern, beschließen Rahmen- und Ver­
haltensregeln für Wirtschaft und Unternehmen.

EWD und die Herausgeber der Schriftenreihe (Thomas Bausch, 
Thomas Rusche, Dietrich Böhler, Horst Gronke, Hans Hinterhuber, 
Wolfgang Kuhlmann, Manfred Nitsch, Michael Stitzel) verstanden 
sich als interdisziplinäre Akteure in einem argumentativen Diskurs 
im Hinblick auf die Gestaltung der Veröffentlichungsreihe, offen 
für unterschiedliche Standpunkte, doch zentriert auf Probleme im 
Spannungsbereich von Wirtschaft und Ethik. Sie leisteten damit einen 
Beitrag zur Neuorientierung sowohl der Wirtschaftspolitik als auch 
der angewandten Ethik, zumal der Diskursethik.

II
Thomas Rusche: EWD mit Adlerblick?

Thomas Rusche: Ich habe mich gefragt, was wohl Dietrich Böhlers 
Wappentier sein könnte und bin auf den Adler gekommen. Warum auf 
den Adler? Weil er sich in einer unglaublichen Höhe zufrieden weiß, 
reichen ihm seine zwei Flügel. Was sind das für zwei Flügel? Er ist eben 
ein Theoretiker – Theorie und Praxis der Sozialwissenschaften –, und 
er hat eine unglaubliche Lust auf Anwendungsfragen. Und derlei habe 
ich im Laufe der Jahre bei den Ethik-Professoren, die ich kennenlernen 
durfte, so nie mitbekommen, wie sehr er sich hineinversetzt hat in die 
Situationen – das führte ja dazu, daß wir nicht nur EWD gegründet 
haben, sondern auch EPD, »Ethik und Pädagogik im Dialog«; es war 
auch einmal »Ethik und Politik« geplant.

Wäre es allein nach Böhler gegangen und hättest du, Dietrich, 
mehr Mittel und noch mehr Kraft gehabt, dann wäre das heute ein 
blühendes Institut mit vielen unterschiedlichen Anwendungsberei­
chen. Was dich sehr auszeichnet, ist, daß du nie Scheu hattest, dich 
auch mit Unternehmern – ich sag es jetzt einmal provokant – ins 
Bett zu legen. Das war ja durchaus ein Problem für linkssozialisierte 
Professoren deiner Herkunft: Ihr habt ja mit Unternehmern wenig 
am Hut gehabt. Doch ich war nicht der einzige, den Dietrich Böhler 
unter die Fittiche (Adler!) genommen hat. Denn er erkannte als Adler 

4.5.8. Die Gründung der Forschungsgruppe »Ethik und Wirtschaft im Dialog« (EWD)

433

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus der Flugperspektive immer genau, wo es lohnt, zuzugreifen und 
dann zuzupacken.

Dietrich, Du hast immer wieder Leute aus den unterschied­
lichsten Bereichen geholt, mit denen du sehr fruchtbare Dialoge 
geführt hast, eben in diesem Fall Unternehmer und andere Wirt­
schaftsethiker. Du hast sie in Colloquien zusammengeführt, hast 
Bücher, Buchreihen, Sammelbände publiziert, als das noch üblich und 
verkäuflich war.

Dann – der Adler geht ja keiner Auseinandersetzung aus dem 
Weg – ist Dietrich Böhler im besten Sinne streitlustig. Diese Streitlust 
haben gerade in der Wirtschaftsethik so manche deiner Kollegen, 
die eben keine begründungstheoretischen Adler, sondern Spatzen 
sind, gespürt. Die hat er dann auch auseinandergenommen. Diet­
rich Böhlers Denk- und Organisationskraft hatte eigentlich nur eine 
Begrenzung, nämlich den institutionellen Rahmen der FU. Als er 
dann emeritiert war und Michael Bongardt, sein Kollege im Jonas-
Zentrum, von Berlin nach Siegen wechselte, und als schließlich seine 
große Vision, daß nun FU und Humboldt-Universität gemeinsam 
etwas machen, an der Realisierung scheiterte, da war eben Siegen auch 
für einen Adler so weit weg, daß du mit all dem, was du kannst und 
schaffst, das nicht mehr befruchten konntest. Und somit liegt auch 
auf EWD ein Bann – wir haben dann zwar noch das eine oder andere 
gemacht, es gab noch Publikationen, die entstanden sind –, aber der 
kraftvolle Adler mit seinen Flügelschlägen fehlt.

 
Dietrich Böhler: Es gibt halt Realisierungsbedingungen, die gegeben 
sein müssen, und wenn sie aber fehlen, dann kann kein Vogel lange 
fliegen. Also Institutionen müssen da sein, der gute Wille der anderen 
in den Institutionen muß da sein, der Weitblick der Verantwortlichen 
für die Institutionen muß da sein. Und der war in Berlin nicht mehr 
vorhanden, wenn er das in Berlin überhaupt je war. Was war das 
schon für ein Theater, Hans Jonas zur Ehrenpromotion zu bringen, 
was habe ich für Kämpfe durchfechten müssen, bis er auf dem Podium 
stand. Peinlich, peinlich. Diese Kleingeisterei, die man überall trifft 
und die auch dafür verantwortlich ist, daß keine hinreichenden Mittel 
fließen, daß nicht genug Personal freigegeben wird usw., kann schon 
lähmen. Zum Glück aber hatte ich verläßliche Freunde, vor allem das 
unverwüstliche Freundespaar meiner beiden Thomase. Ohne euch, 
lieber getreuer Thomas Bausch und ingeniöser Thomas Rusche, hätte 
EWD nichts Rechtes zuwege gebracht. Habt Dank, habt Dank!

Thomas Bausch, Thomas Rusche und Dietrich Böhler im Gespräch

434

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III
Dietrich Böhler: »Reflexive Sinnkritik und Glaubwürdigkeit 
des Diskurspartners«

Können solche Fremdworte der Wirtschaftstheorie und -ethik Schlüs­
sel zur wirtschaftsethischen Prinzipienbegründung sein? Diese Frage 
pointiert das von Thomas Bausch aufgeworfene Problem, ob und 
inwiefern die transzendentalpragmatisch begründete Diskursethik 
eine zielführende Antwort auf die von ihm gestellten fünf Fragen zur 
Wirtschaftsethik und Wirtschaftstheorie zu bieten hat. Es sind Fragen, 
die sich nicht vor, sondern nur in Diskursen beantworten lassen. Da 
diese Fragen jedoch auf den Foren von EWD und in Büchern zumal 
von Thomas Rusche1, Dietrich Böhler2 und Thomas Bausch3 erörtert 
bzw. mehr oder weniger beantwortet worden sind, ist es nun Sache 
der Leser und all derer, die unseren EWD-Diskurs weiterführen, diese 
Erörterungen und Antworten zu prüfen. Dazu sei auch hier wieder 
herzlich und wißbegierig eingeladen.

Nicht mit durchdringendem Adlerblick, der wie unser aller 
Gewohnheitsperspektive geradeaus, intentione recta, sich von uns 
selbst weg- und zu Dingen etc. hinbewegt, sondern in der ungewohn­

1 Thomas Rusche, Aspekte einer dialogbezogenen Unternehmensethik, EWD-Bd. 4, 
Münster/Hamburg/London 2002; ders., Thomas Bausch u. Dietrich Böhler (Hg.), 
Wirtschaft und Ethik. Strategien contra Moral?, EWD-Bd. 12, Münster 2004, bes. 
S. 43–83 und 149–162; dies. u. a. (Hg.), Zukunftsverantwortung in der Marktwirt­
schaft, EWD-Bd. 3, Münster/Hamburg/London 2000, bes. S. 138–158 und 355–
365.
Thomas Rusche u. Karl Johannes Lierfeld, Digitale Perspektiven. Wie künstliche Intel­
ligenz und Robotik unsere Welt verändern, Bochum/Freiburg 2022.
2 Dietrich Böhler, Thomas Bausch, Thomas Rusche u. a. (Hg.), Zukunftsverantwor­
tung in der Marktwirtschaft, EWD-Bd. 3, Münster/Hamburg/London 2000, S. 34–
69 und 199–203; dies. (Hg.), Wirtschaft und Ethik. Strategien contra Moral?, EWD-
Bd. 12, Münster 2004, bes. S. 105–148 und 213–288; Dietrich Böhler, in: Jens Ole 
Beckers, Florian Preußger u. Thomas Rusche (Hg.), Dialog – Reflexion – Verantwor­
tung. Zur Diskussion der Diskurspragmatik, Würzburg 2013, S. 3–46; Dietrich Böhler, 
Zukunftsverantwortung in globaler Perspektive. Zur Aktualität von Hans Jonas und der 
Diskursethik, Bah Homburg 2009; ders., Verbindlichkeit aus dem Diskurs, Freiburg/
München 2013, erw. u. verb. Neuausgabe als Alber-Studienbuch mit Untertitel: Den­
ken und Handeln nach der Wende zur kommunikativen Ethik – Orientierung in der 
ökologischen Dauerkrise.
3 Thomas Bausch (Hg.), Normativität und Anwendungsbedingungen einer Wirt­
schafts- und Unternehmensethik in marktwirtschaftlichen Wettbewerbsstrukturen, 
EWD-Bd. 14, Münster 2008, bes. Böhler, S. 5–62, und Rusche, S. 193–263.

4.5.8. Die Gründung der Forschungsgruppe »Ethik und Wirtschaft im Dialog« (EWD)

435

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Perspektive eines Auf-sich-zurück-und-zugleich-auf-Probleme-
hin-Denkens – Schelling und Hegel nannten das »spekulativ« (specu­
lum, Spiegel) – denken die Transzendentalpragmatiker und Vertreter 
nicht der Habermasschen, sondern der dialogreflexiv begründeten, 
also einer reflexiven Sinnkritik verpflichteten Diskursphilosophie. In 
dieser Perspektive haben manche EWD-Akteure versucht, Prinzipien 
zu begründen, zumal solche, die sich nicht mehr mit sinnvollen 
Argumenten, mit widerspruchsfreien Diskursbeiträgen in Zweifel 
ziehen lassen. Diese reflexive – nicht etwa »reflektive« – Suche 
nach (unhintergehbaren) Prinzipien haben Karl-Otto Apel und einige 
seiner Schüler, vor allem Wolfgang Kuhlmann, als »reflexive« oder 
»diskursreflexive Letztbegründung« eingeführt.4 Hier nur noch ein 
Wort im EWD-Kontext und anschließend an Jens Peter Brunes weg­
weisendes Werk »Moral und Recht« von 2010.5

Im EWD-Flaggschiff-Band 12: »Wirtschaft du Ethik. Strategien 
contra Moral?«, 2004, schrieb Böhler den Wirtschaftsbürgern, wie 
Peter Ulrich uns alle treffend genannt hat6, eine dreifache Verantwor­
tung zu:

a) Mitverantwortung als Diskurspartner für die kommunikative Ver­
änderung oder Verbesserung der Wirtschaftsbedingungen, inso­
fern diese Restriktionen oder Realisierungschancen darstellen 
– sei es bereits für Diskurse über Gerechtigkeit, über Mensch­
heitszukunft und Zukunft der Natur, sei es für die Umsetzung 
der Resultate solcher Diskurse. Insofern können Unternehmer 
und Unternehmensmitglieder als mitverantwortlich für eine 
weltweite Rahmenordnung gelten, die gerechtigkeitsförderlich 
und zukunftsverantwortungsverträglich ist.

b) Selbst- und Mitverantwortung von Unternehmern bzw. Mitarbei­
tern – als Mitakteuren und zugleich als Diskurspartnern – für 
die Ausschöpfung des moralischen, d. h. diskursgemäßen, dis­
kursförderlichen und zukunftsethischen Gestaltungsspielraums 
innerhalb des eigenen Unternehmens. Hier geht es um Mitbe­
stimmung und Mitverpflichtung, die in unternehmensethischen 

4 Wolfgang Kuhlmann, Reflexive Letztbegründung. Untersuchungen zur Transzenden­
talpragmatik, Freiburg 1985.
5 Jens Peter Brune, Moral und Recht. Zur Diskurstheorie des Rechts und der Demokratie 
von Jürgen Habermas, Freiburg 2010, hier bes. S. 286–298.
6 Peter Ulrich, Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebensdienlichen Öko­
nomie, Bern/Stuttgart/Wien 1997.

Thomas Bausch, Thomas Rusche und Dietrich Böhler im Gespräch

436

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Codices festgehalten und verbrieft werden kann, jedenfalls aber 
von einer diskursoffenen Unternehmenskultur gestützt und ermu­
tigt werden sollte. Man denke an den unternehmensethischen 
SØR-Codex, der, wie Peter Ulrich konstatierte, »nicht einfach 
auf ›feste Werte‹ des Verhaltens setzt, sondern vorrangig auf die 
strukturelle und kulturelle Verwirklichung der Voraussetzungen 
eines dialogischen Umgangs mit ethischen Fragen im Unterneh­
men.«7

c) Selbst- und Mitverantwortung von Unternehmern bzw. Mitarbei­
tern – als solchen und zugleich als Diskurspartnern – für die 
Ausschöpfung des moralischen, d. h. diskursgemäßen und dis­
kursförderlichen Verhaltensspielraums in Kooperation mit ande­
ren Unternehmen, mit staatlichen Verwaltungen, mit NGOs 
etc. Die Orientierungsrichtung dieser unternehmerischen Ver­
antwortung ergibt sich, wie anders, aus dem regulativen Diskurs-
Moralprinzip – bezogen auf die direkten unternehmerischen 
Handlungsmöglichkeiten und die politisch-öffentlichen Einfluß­
möglichkeiten einer Firma. Das bedeutet: soviel Transparenz, 
soviel Korruptionsvermeidung (passiv, aktiv, politisch!), soviel 
Fairneß und damit soviel Glaubwürdigkeit wie zumutbar mög­
lich

Welches ist innerhalb einer Ethik des Wirtschaftens der Gegenstands­
bereich der Verantwortung? Folgt aus dem diskurspragmatischen 
Rückgang auf den Menschen als dreifachem Subjekt moralischer 
Ansprüche etwa ein illegitimer ethischer Anthropozentrismus? Oder 
ergibt sich aus dem Zusammenhang der organischen Lebensrolle8 mit 
den Geltungsansprüchen der Wahrhaftigkeit und Glaubwürdigkeit, 
die auch Praktiker als Diskurspartner nicht ableugnen können, die 
Pflicht zur Berücksichtigung mitgeschöpflicher Intuitionen – und 
damit eine rational naturethische Verantwortungsperspektive?

Wenn die Folgen wirtschaftlichen Handelns im technologischen 
Zeitalter bis tief in die Natur und deren Evolution hineinreichen, und 
wenn den Wirtschaftsbürgern – wie soeben getan – eine dreifach 
gestufte Verantwortung zugesprochen werden kann, dann läßt sich 
der Gegenstand und die Zuständigkeit einer Ethik für wirtschaftlich 

7 Ebd. S. 459.
8 Vgl. H. Jonas, The Phenomenon of Life, New York 1966; dt.: Organismus und Frei­
heit, Göttingen 1973.

4.5.8. Die Gründung der Forschungsgruppe »Ethik und Wirtschaft im Dialog« (EWD)

437

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handelnde nicht auf menschliche Ansprüche beschränken. Dann kön­
nen nämlich Wirtschaftstheoretiker und Wirtschaftsakteure nur in 
dem Maße glaubwürdige Diskurspartner sein, als sie auch die Ansprü­
che von Tieren, von Biotopen und von Pflanzen – abgestuft – zur 
Geltung bringen und berücksichtigen. In diesem Sinne schlägt Horst 
Gronke folgende naturethische Differenzierung des Diskursgrund­
satzes ›D‹ vor: »Bemühe dich darum, gegenüber der nichtmenschli­
chen Natur in dem Maße um ihrer selbst willen verantwortlich zu 
handeln, als kein in einem ernsthaft geführten Diskurs vorgetragenes 
Argument die allgemein geteilten naturethischen Intuitionen entkräf­
tet.«9

9 H. Gronke, »Die ›ökologische Krise‹ und die Verantwortung gegenüber der Natur«, 
in: Dietrich Böhler, Thomas Bausch, Thomas Rusche u. a. (Hg.), Zukunftsverantwor­
tung in der Marktwirtschaft, EWD-Bd. 3, Münster/Hamburg/London 2000, S. 192.

Thomas Bausch, Thomas Rusche und Dietrich Böhler im Gespräch

438

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfgang Freese
Intellektuelle Berliner Überraschung 
auf Neuruppiner Straßen – Über die 
Zusammenarbeit mit Dietrich Böhler

2011 am Vorabend des Gedenkens des Aktionsbündnisses »Neurup­
pin bleibt bunt« an die Pogromnacht des 9. November 1938 traf sich 
eine Reihe von Aktiven in der Neuruppiner Klosterkirche. Als lang­
jährige Tradition lud dort der Kantor alljährlich zu einem Konzert mit 
jiddischen Liedern ein.

Kurz vor Beginn des Konzerts wurden noch eifrig über die Sitz­
reihen hinweg Details zur Veranstaltung am nächsten Tag diskutiert.

Ein uns bis dahin unbekannter Herr wandte sich zu mir um 
und fragte, worum es denn bei dieser Geschäftigkeit ginge, er sei Neu-
Neuruppiner, wäre das erste Mal in dieser Kirche und sei neugierig, 
was da über die Reihen besprochen wurde.

Ich erzählte ihm kurz über das Aktionsbündnis, in dem sich 
Engagierte aus verschiedenen Parteien und Initiativen aber auch 
nicht-organisierte Menschen aus der Neuruppiner Zivilgesellschaft 
zusammengefunden hatten und das sich anläßlich einer Protestde­
monstration gegen einen Aufmarsch von Rechtsextremisten am ers­
ten September, dem Weltfriedenstag bzw. Antikriegstag, im Jahr 
2007 gegründet hatte. Es gelang damals mit wenigen Tagen Vorbe­
reitung, mit über eintausend Demonstrierenden ein machtvolles 
Statement für Frieden und gegen Neofaschismus und Rechtsextre­
mismus zu organisieren. Dieser Schwung sollte damals Anlaß zur 
Gründung eines Aktionsbündnisses werden, das sich die Gründe für 
Demonstrationen nicht von provozierenden Rechtsextremen, Neofa­
schisten oder Populisten vorschreiben läßt. Von nun an gab es jedes 
Jahr an uns wichtigen Tagen, wie dem Tag des Gedenkens an die Opfer 
des Nationalsozialismus am 27. Januar, dem Tag der Befreiung am 
8. Mai, dem Tag des Gedenkens an die Bücherverbrennung 1938 am 
10. Mai und dem Gedenktag anläßlich der Novemberpogrome 1938 

4.5.9.

439

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


am 9. November Gedenkveranstaltungen, Kundgebungen, Aktionen 
und Demonstrationen.

Nach meiner Erläuterung stellte sich der Herr als Prof. Dietrich 
Böhler vor und erklärte, er wolle sich unbedingt im Aktionsbünd­
nis einbringen.

Aus diesem kurzen Gespräch mit Prof. Böhler entwickelte sich 
eine langjährige Partnerschaft.

Erst später erkannten wir, welche Bereicherung Neuruppin mit 
dem Zuzug von Prof. Böhler erfahren hatte. Wir erfuhren von seiner 
Tätigkeit als Philosoph an der Freien Universität Berlin, seinem dor­
tigen Lehrstuhl für Praktische Philosophie und Ethik sowie Wissen­
schaftstheorie der Sozialwissenschaften, von seinem und Bernadettes 
Bemühen um das Gesamtwerk von Hans Jonas wie auch von seinen 
diversen Buchveröffentlichungen. Natürlich berichtete er uns auch 
von der Gründung des Hans Jonas-Zentrums e.V. an seinem Berliner 
Lehrstuhl und von dessen schließlichem Übergang an die Universität 
Siegen, ehe Böhlers wegen unverschämter, untragbarer Mieterhö­
hung sehr schweren Herzens anderswo – in Neuruppin gab es so gut 
wie keine bezahlbaren Wohnungen mit zwei Arbeitszimmern – eine 
neue Bleibe suchten… sie dann am Rande Bad Kissingens fanden.

Für Viele im Aktionsbündnis »Neuruppin bleibt bunt« waren 
die Person Hans Jonas oder auch Begriffe wie Praktische Philosophie 
oder Prinzip Verantwortung ziemliches Neuland. Nicht nur mir gab 
die Bekanntschaft mit ihm Anlaß, mich weiter damit auseinanderzu­
setzen und zu erkennen, welche Aktualität Jonas’ Thesen im Zusam­
menhang mit der Zukunftsverantwortung gerade heute und noch 
immer haben.

Prof. Böhlers Mitwirkungen bereicherten diverse Veranstaltun­
gen des Aktionsbündnisses nachhaltig. Für mich besonders hervor­
zuheben ist seine eindrucksvolle Rede anläßlich einer Protestkundge­
bung gegen den Bundesparteitag der NPD 2011 in Neuruppin, der 
sich trotz diverser Versuche der Verwaltung der Stadt und der Zivilge­
sellschaft Neuruppins nicht verhindern ließ. So organisierten wir eine 
vielfältige Protestkundgebung gegenüber des Veranstaltungsortes des 
Parteitags. Die Rede von Prof. Böhler, die einer Vorlesung über die 
Geschichte und die Bedeutung des Artikels 1 des Grundgesetzes glich, 
unterbrach er immer wieder, wenn sich NPD-Mitglieder dem Eingang 
zum Parteitag näherten. Seine direkte Ansprache und seine rhetorisch 
beeindruckenden Worte sind uns bis heute in Erinnerung geblieben.

Wolfgang Freese

440

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit der Teilnahme von Prof. Böhler und seiner Frau Bernadette 
an den Veranstaltungen »Lesen aus verbrannten Büchern« erlebte 
diese Gedenkreihe in meinen Augen eine Horizonterweiterung.

Alle Beiträge von Prof. Böhler auf Neuruppins Straßen hier zu 
erwähnen, ist unmöglich.

Allen Teilnehmenden ist jedoch die eindringliche Mahnung bei 
seiner Rede im Mai 2016 zum Tag des Grundgesetzes noch in Erin­
nerung, als er an die rund 150 Zuhörerenden appellierte: »Erfüllen 
wir das deutsche Grundgesetz stets von neuem mit Leben! Entlarven 
wir die rechtspopulistischen Parolen! Ziehen wir den rechtspopulisti­
schen Wölfen ihren demokratischen Schafspelz über den Kopf! Es lebe 
die dialogische Vernunft!«

Mit solchen Appellen wird klar: Der Weggang von Prof. Böhler 
und seiner Frau aus Neuruppin hinterließ eine nicht zu schließende 
Lücke. Jedoch hat ihre Zeit in Neuruppin für uns alle eine nachhal­
tige Wirkung.

4.5.9. Intellektuelle Berliner Überraschung auf Neuruppiner Straßen

441

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ilse Tödt
Poetisch-philosophischer Glückwunsch 
nach Jonas- und Böhler-Lektüre

Lieber Jubilar DB und Bernadette,
zum ‚Ersten‘ im neuen Lebensjahrzehnt gratuliert herzlich Ihre IT

 
10. Dezember 2022

Lektüre von Dietrich Bohlers Hans-Jonas-Buch 2004

Schützt Intellektualität / die Menschenwesenqualität
im Sinne von eu zên ? / Versuchung widersteh’n?
Zu suchen, denken, formulieren, / zu instruieren, imponieren –
ob solches Tun verblendend war / fürs Vorverspüren von Gefahr?

Hans Jonas’ Vertrauen auf das im Denkerleben waltende Gute 
wurde erschüttert,

als sein verehrter Lehrer Martin Heidegger (geboren 1889, wie 
Adolf Hitler)

1933 die NS-Machtübernahme pries

Ein Geistesheros – nicht gefeit, / verführt von Schein-Großartigkeit,
voll Intellekt – und lebensdumm. / Den Philosophen haut das um.

# 10. Dezember 2022

Frohgemut intelligent / uns Hans Jonas gern bekennt:
Zu der Welt, die um uns da, / sage freudig ich ein Ja.
Und zwar trotz des Häßlichen, / Schrecklichen und Gräßlichen,
das, obwohl es Leben stört, / dennoch wohl dazugehört.

1903 in Mönchengladbach geboren
(sein Vater, orthodox jüdisch, war dort Textilfabrikant, †1938), 

1933 ausgewandert;

4.5.10.

442

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1945 als Angehöriger der britischen Armee zurück im zertrümmer­
ten Ruhrgebiet,

erfuhr er von der Deportation seiner Mutter (Tochter eines libera­
len Rabbiners)

1942 nach Auschwitz

Seht, versteht, und tut der Welt / nur, was tragbar sie erhält.
Nichts und niemand braucht zu meiden / das Ertragen und Erleiden,
das zum guten Leben passt: / Einer trag’ des andern Last.

 
17. Dezember 2022

Dietrich Böhler, Begegnungen (2004) mit Hans Jonas

Das Werk Prinzip Verantwortung / schrieb Jonas mit Begeisterung.

Es erschien 1979

Um nicht zu dämpfen diesen Schwung,
die Freundin lächelte ihm hold: / ‚So hat’s der liebe Gott gewollt.‘

Hannah Arendt (*1906 [Hannover])

Sie zwinkerte Frau Jonas zu / im Einverständnis: ‚Ich, wie Du,
ließ Kritik lieber ungehört, / die’s Ego, männlich-zart, verstört.‘

Aufgezeichnet von Frau Eleonore Jonas

4.5.10. Poetisch-philosophischer Glückwunsch nach Jonas- und Böhler-Lektüre

443

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392 - am 20.01.2026, 05:25:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-392
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.5.1. Warum erinnern wir uns leichter an emotionale als an intellektuelle Erfahrungen?
	4.5.2. Vom Leib-Seele-Problem über Kant und Dietrich Böhler zu Hans Jonas
	4.5.3. Spuren eines nachhaltigen Dialogs
	Die verschwiegene »Transzendenz« – kleines P. S. von Dietrich Böhler

	4.5.4. Kant, Herder, Böhler und ich, oder: Was hat das Lehren und Lernen von Deutsch als Fremd- oder Zweitsprache mit moralischer und politischer Verantwortung zu tun?
	4.5.5. Imaginative Transaktions-Analytische Argumentationen mit Blick auf die transzendentale Diskurspragmatik und ihre Kommunikationsethik Dietrich Böhler zum 80. Geburtstag
	Zu Grundlagen der Vertrauen-Studie im Zusammenhang der Transzendentalpragmatik:
	Gegen den »Mangel an Dialektik« – für »dialektische Spannungs-Fähigkeit«; auch für eine Dialektik von begrifflicher und bildlicher Erfahrung
	»Dialektische Spannungs-Fähigkeit« und die umformende Modifikation von Imperativen
	Schlußbemerkung – ohne Ausblick?

	4.5.6. Philosophische Begegnungen zwischen Berlin und Rom. Transzendentalpragmatische Bekenntnisse
	4.5.7. Selbstverortungen im Museum des Schwindenen
	4.5.8. Die Gründung der Forschungsgruppe »Ethik und Wirtschaft im Dialog« (EWD)
	IThomas Bausch: Was ist und wie kam es zur Theorie-Praxis-Gruppe EWD
	Ethik und Wirtschaft im Dialog.
	IIThomas Rusche: EWD mit Adlerblick?
	IIIDietrich Böhler: »Reflexive Sinnkritik und Glaubwürdigkeit des Diskurspartners«

	4.5.9. Intellektuelle Berliner Überraschung auf Neuruppiner Straßen – Über die Zusammenarbeit mit Dietrich Böhler
	4.5.10. Poetisch-philosophischer Glückwunsch nach Jonas- und Böhler-Lektüre

