I1.2 MobI DES SPIEGELBILDES

1. »Es ist moglich«, schreibt Josef Konig, »sichtbare Dinge zu definie-
ren als Dinge, die man - prinzipiell auch in einem Spiegel sehen kann.
Vermutlich ist diese Definition sogar die beste, die man geben kann.«"
Was alles ist aber in einem Spiegel zu sehen: Lebendes wie Mensch und
Tier, Gegenstdndliches wie Tisch und Stuhl, Phdanomenales wie Schat-
ten und Spiegelbild. Lassen sich Menschen und Tiere zur Not noch
ssichtbare Dinge< nennen, irgendwie straubt sich die Sprache, auch
Schatten und Spiegelbilder, so sichtbar sie in Spiegeln oder vor Spie-
geln? immer seien, als Dinge zu begreifen. Insofern sie sind, ndmlich

1 | J.Kénig, [Sein und Denken, Halle a. d. Saale 1937], S. 117. Konig fahrt
nach dem Zitierten fort (ebd.): »Mit Hilfe des Spiegels ist es also mindestens
sinnvoll mdglich, sichtbare Dinge als solche zu definieren.« Worauf zielen
diese Sdtze ab? »Aber eben deshalb ist der Spiegel unmdoglich eine Art der
Gattung sichtbares Ding, stellt Konig fest (ebd.). »Denn eine Art ist das mit
Hilfe ihrer Gattung Definierbare und ist nicht umgekehrt, wie hier, etwas,
mit dessen Hilfe sinnvoll mdglich ware, die Gattung zu definieren.« In wel-
cher Weise diese Feststellung auf Sein und Denken, Konigs eigentliches The-
ma, zu beziehen ist, bleibe hier auRer acht.

2 | Der Ausdruck ssichtbar vor Spiegeln< hat zwei Bedeutungen. Die eine
meint lediglich, daR Objekte (z.B. Schatten und Spiegelbilder) vor dem Spie-
gel, d.h. ungespiegelt, zu sehen seien. In der anderen Bedeutung sind Ob-
jekte zweimal vor dem Spiegel sichtbar: als bespiegelte und als reelle gespie-
gelte; das ist in drei Positionen des Bespiegelten vor dem Hohlspiegel der
Fall. Zu diesen Positionen siehe Anm. 94 zu II.1.5 [auf S. 139f.] und die
folgende Abbildung.

Die betreffenden drei Positionen des Objektes vor dem Hohlspiegel sind mit
1, 2 und 3 bezeichnet. (In Position 4 befindet sich das Objekt im Brennpunkt,
das Bild riickt ins Unendliche. In Position 5 wird ein virtuelles Bild erzeugt.
Position 6 interessiert hier nicht.) Abb[ildung] nach Alfred Recknagel, Phy-
sik. Optik, 11. Auflage, Berlin (DDR) 1981, S. 38.

153

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder Seiende sind, mdgen sie >Dinge< wohl heiRRen, freilich werden wir ih-
nen einen anderen Dingcharakter als unstrittig dinghaften Tischen
und Stiihlen, einen anderen Dingcharakter als unbeholfen sichtbare
Dinge zu nennenden Menschen und Tieren zusprechen wollen. Ist ih-
nen den lebendigen Wesen, den eigentlichen Dingen, den fliichtigen
Phdnomenen demgemdR auch ein je anderer Seinscharakter zu atte-
stieren?

Pointiert lautet die Frage, ob und worin das Sein der Spiegelbilder?
vom Sein der Dinge* differiere. Das Argument, der Reflexion verdanke
sich ein zweidimensionales Bild der dreidimensionalen Dinge, mithin
verschulde sie eine Seinsminderung, wurde schon abgewiesen®; diese
Differenz ist, als was sie sich gibt: eine der Quantitdt von Dimensionen,
keine der Qualitdt von Sein. Gleichwohl scheint das Sein der Spiegel-
bilder eigentiimlich vom Sein der Dinge unterschieden zu sein, ja ihm
gegeniiber an Valenz eingebii’t zu haben. Dem Argument wurde schon
zugestimmt®, daf, als Seiende, die Spiegelbilder der Dinge abhdngig
seien, und zwar von ihren exemplaria, die bespiegelten Dinge hinwider’

Fortan erfordert die Entfaltung der Thematik, terminologisch sorgsam zwi-
schen den verschiedenen Spiegelformen (-gestalten) zu differenzieren. Ich
verzeichne die wichtigsten Spiegelformen. Planspiegel, ebene Spiegel. Ge-
wélbte Spiegel, »meist durch ein Stiick einer Kugelflache (sphdrische S.) ge-
bildet. Ist die hohle Flache dem Licht zugekehrt, spricht man von einem Hohl-
oder Konkavspiegel (auch Sammelspiegel); ist es die gewdlbte Flache, spricht
man von einem Wolb- oder Konvexspiegel (auch Zerstreuungsspiegel)« oder
von einem bauchigen Spiegel. (Zitat aus: ABC der Optik, hrg. von Karl Miitze
[und Leonhard Foitzik], Leipzig/Hanau 1961, S. 827; Hervorh. nicht beriick-
sichtigt.) Parabolspiegel vgl. Anm. 13 [aufS. 155]. Auf Anordnungen mehrerer
Spiegel (z.B. Winkelspiegel) gehe ich bei Vorkommen ein.

3 | Ich schrénke die Frage auf Spiegelbilder ein; analog betrifft sie auch
Schatten.

4 | Unter Dingen seien hier Lebewesen mitverstanden.

5 | Siehe AbschnittII.1.5 [ab S. 136] mit Anm. 107 [aufS. 142]. Argumen-
tativ kommt hinzu: Spiegelbilder und Schatten, als bespiegelte zweidimen-
sional, bleiben auch als gespiegelte zweidimensional; ihre Seinsminderung
kann also nicht in einer Verringerung der Dimensionen begriindet sein. —
Ubrigens zihlen Spiegelbilder und Schatten zu den wenigen echten zweidi-
mensionalen Gebilden in unserer durchweg dreidimensionalen Welt. Dage-
gen hat z.B. ein hauchdiinnes Blatt Papier immer noch eine, wenn auch
minimale, Hohe zur dritten Dimension.

6 | Siehe Abschnitt I1.1.5 [ab S. 136] mit Anm. 92 [auf S. 139].

7 | Grimm DWB, Zehnter Band (IV.2) 1877, schreibt noch einheitlich ohne

154

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unabhdngig seien, jedenfalls von ihren imagines. Aber in noch anderer Modi des
Riicksicht sind die Spiegelbilder abhdngig Seiende, hdngt der Modus Spiegelbildes
ihres Seins doch an der jeweiligen Eigenart des Mediums, in welchem
sie erscheinen. Die Modi der Spiegelbilder sind, mit anderen Worten,
durch die optische Gestalt des Spiegels — eines konvexen, eines planen,
eines konkaven - und, eo ipso, durch deren je andere geometrische
Optik bestimmt.

Das Spiegelbild soll operatio sein.® In ihm operatio zu erkennen,
sagt, in ihm auf-einmal-Vollendetsein zuerkennen’; d.i. laut Hegel »in
sich Zweck und Realisierung des Zwecks« (évteAéxeia), eine »noch
bestimmter[e; J. S.]J« Form der Wirklichkeit (évépyeia), die ihm das
Fiirsichsein ist.” Hans-Georg Gadamer leugnet das Fiirsichsein des
Spiegelbildes, weil es, jenseits seines Erscheinens »ein Nichts«, ein
»verschwindendes Sein« habe; kurz darauf'? soll, widerspriichlich, nur
noch gelten, das Spiegelbild habe gar »kein wirkliches Sein«, es seinichts
als »blofler Schein«. Andere Einwdnde beiseite gelassen, eine solche
Seinsversagung wird fiir sogenannte reelle, auf Schirmen auffangbare
und von allen Seiten sichtbare, Spiegelbilder absurd. Gadamer, ndhme
er nicht plane Spiegel denn zur Kenntnis, mag deren »Mangelhaftig-
keit«, die verzerrte Bilder mit sich bringen kdénne, dagegenhalten.®

se< (wdhrend heute ausschlieBlich shinwieder< geschrieben wird), einerlei,
ob Entgegnung oder Wiederholung gemeint ist.

8 | Siehe Abschnitt I.3.5 [ab S. 104].

9 | Zum auf-einmal-Vollendetsein als Gewesen-und-Gegenwartigsein siehe
Abschnitt I.3.4 [ab S. 98] mit Anm. 87 [auf S. 103f.].

10 | [G.W.F.] Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, in:
Werke, [Frankfurt a.M. 1970,] Bd. 19, S. 154 (Metaphysik des Aristoteles);
Werke, Bd. 18, S. 39 (Einleitung A.2.a).

11 | H[ans]-G[eorg] Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer
philosophischen Hermeneutik, Bd. 1, 6. Auflage (Ges[ammelte] Werke Bd.
1), Tiibingen 1990, S. 143; Hervorh. v. m.

12 | Ebd., S. 144; Hervorh. v. m.

13 | Ebd. »Zuweilen erscheinen bei stark gekriimmten [konvexen] Spiegeln
die Bilder verzerrt, weil die nahen Teile des Gegenstandes groR, die entfern-
ten klein gespiegelt werden« (P. Siemon/E. Wunschmann, [Leitfaden fiir den
physikalischen und chemischen Unterricht an hoheren Mddchenschulen, 2.
Auflage, Breslau 1905,], S. 207). Konkave Spiegel erzeugen in drei Positionen
des Bespiegelten verkleinerte bzw. vergréRerte Bilder (in der Abbildung zu
Anm. 2 [auf S. 153] sind es die Positionen 1, 3 [Das Bild des Objekts in Pos. 1
und 3 ist auRerdem vertikal umgekehrt; J. S.] und 5). Auch nurin ihrer GroRe
vom Objekt abweichende Bilder kdnnen als verzerrte gesehen werden; aber

155

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder Allein, diese Antwort wiirde alle Modi des Spiegelbildes aufRer dem Bild
des Planspiegels zu modi deficientes entwerten; eine AnmafRung der Ge-

dies ist eine bloRe Konvention, die ebene Spiegel, wegen deren Abbildungs-
treue sowie aus dsthetischen Griinden, bevorzugt.

Wir machen uns Eigenschaften nichtplaner Spiegel jedoch zunutze. »Die auf-
rechten, vergroRerten virtuellen Bilder von Objekten innerhalb der Brenn-
weite werden beobachtet in den kleinen Hohlspiegeln der Zahnarzte, Laryn-
goskopen [Das Laryngoskop ist ein Kehlkopfspiegel; auch der facharztliche
Spezialist kann so heifRen; J. S.] usw.« (Lechners Lehrbuch der Physik fiir
Mediziner, Biologen und Psychologen, 8. Auflage, Leipzig/Berlin 1939, S.
197; Hervorh. v. m.); wegen der vergréRernden Wirkung dieser virtuellen
Bilder »werden die Hohlspiegel auch Vergrifierungsspiegel genannt und zu
Zwecken der Toilette (als Rasierspiegel) verwendet« (E[ugen] von Lommel,
Experimental-Physik, 14.-16. Auflage, Leipzig 1908, S. 483). Da in Wilb-
spiegeln das stets aufrechte virtuelle »Bild stets kleiner ist als der Gegen-
stand, so nennt man die Konvexspiegel auch Verkleinerungsspiegel und ver-
wendet sie wegen ihrer niedlichen Bilder als Taschentoilettespiegel« (ebd.);
auch taugen sie zu Autoriickspiegeln.

»Um bei groReren Konkavspiegeln Abweichungsfreiheit fiir alle Strahlen zu
erreichen, muR man parabolische Spiegel (Parabolspiegel) verwenden. Diese
entstehen durch Rotation einer Parabel y? = 2px [...]. Die Fehlerfreiheit der
Abbildung gilt jedoch streng nur fiir die Punkte der Achse. Anwendung z.B.
als Scheinwerferspiegel« (ABC der Optik, a.a.0. [Anm. 2], S. 828). Die fol-
gende Abbildung zeigt die Konstruktion einiger Spiegelbilder.

5 \
(Abb. aus »Brockhaus Enzyk[o.pddie«, 17. Bd., Wiesbaden 1973, S. 723.)
Spiegel 1): 1 Spiegelbild A’ eines leuchtenden Punktes A durch Reflexion am
ebenen Spiegel. 2 Bild B eines leuchtenden Punktes A durch Reflexion am
Hohlspiegel; MC Fliachenlot. 3 Konstruktion des Bildes BB’ eines auRerhalb der
Brennweite gelegenen Gegenstandes GG, am sphérischen Hohlspiegel; C Kriim-
mungsmittelpunkt. 4 Konstruktion des Bildes BB’ eines innerhalb der Brenn-
weite gelegenen Gegenstandes GG* am spharischen Hohlspiegel. 5 Konstrukti-
on des Bildes BB’ eines Gegenstandes GG* am sphérischen Konvexspiegel.

156

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wohnheit. Anstatt mit defekten, haben wir, solange sie ihrer Geometrie Modi des
gemal reflektieren, allemal mit perfekten Spiegeln zu tun. Spiegelbildes

2. Wie kein Seiendes, entgeht auch kein Spiegelbild dem Modus.” Der
Modus ihres Seins, ein determinierender oder ein modifizierender, fun-
diert die Spiegelbilder als soundso-Wirkliche und so-Wirkende.* Welche
Modi den Spiegelbildern auch zukommen bzw. zuwachsen, stets er-
scheinen sie entweder im sogenannten reellen oder im sogenannten
virtuellen Modus. Diese Bezeichnungen sind wohldefiniert: reell hei-
Ren Spiegelbilder, wenn »die von einem jeden Punkte des Gegenstan-
des ausgehenden Strahlen in einem Punkt vor dem Spiegel wirklich
vereinigt oder gesammelt werden; virtuell heiRen sie, wenn die Strah-
len »nach der Zuriickwerfung so auseinandergehen, dal sie von hinter
der Spiegelfldche liegenden Punkten auszugehen scheinen«.” Die Be-
zeichnungen sind gut gewahlt: >reellc bedeutet wie franzgsisch >réels,
von dem es herstammt®, >wirklich, vorhanden¢, das Lexikon nennt
sréelc als Antonym zu >fictif¢, imaginaire<, Wortern aus dem Sinnbezirk
des Scheins; svirtuellc bedeutet wie franzdsisch s>virtuels, sein Ur-
sprungswort®, »fahig zu wirkeng, optisch meint es, im Gegensatz zu
einem tatsdchlich existenten, reellen, ein scheinbares Spiegelbild. Es
heil’t auch subjektiv, »weil, es nur von dem Beobachter (Subjekt) ge-
sehen wird«", genauer, von demjenigen, dessen Blick, als Herr des
Spiegels, es fiir sich allein hat.?

14 | Méngelim Glas oder in der Belegung des Spiegels seien ausgeschlos-
sen.

15 | Siehe Abschnitt I.2.5 [ab S. 61].

16 | Zu diesen Begriffen siehe [ebenso] Abschnitt I.2.5. - Das »oder< steht
im nicht-ausschlieSenden Sinn. Wie erinnerlich, sind die modifizierenden Pra-
dikate stets auch-determinierende; sie haben den Unterschied zu determinie-
renden als einen Selbstunterschied in sich. Siehe Anm. 17 zu 1.2 [auf S. 48].
17 | E.von Lommel, [Experimental-Physik,] a.a.0. [Anm. 13], S. 482.

18 | Franzdsisch >réel< leitet sich her von spatlat. >realis¢, »sachlich, we-
sentlichs, einer Bildung zu lat. >res¢, »Sache, »Ding¢; frz. svirtuel< geht zuriick
auf mittellat. »virtualis¢, >der Anlage, der Mdglichkeit nachs, eine Bildung zu
lat. »virtus¢, >Tlichtigkeit<. Deutsch sreell< hat auch die umgangssprachliche
Bedeutung »gediegenc, >zuverldssig«.

19 | P. Siemon/E. Wunschmann, [Leitfaden fiir den physikalischen und
chemischen Unterricht an hoheren Madchenschulen,] a.a.0. [Anm. 13], S.
198.

20 | Hingegen ist, um es zu wiederholen, ein reelles Bild von allen Seiten

157

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Reelle Spiegelbilder nehmen wir ohne Zdgern fiir soundso-Wirkliche;
auf Schirmen sichtbar, erzeugen sie aufierhalb des Spiegels reale Spu-
ren, gleichsam Elementarteilchen einer spekularen Welt. Hingegen
lassen ihre virtuellen Pendants manch einen zaudern, ob er ihnen
Wirklichkeit zuerkennen solle. Er brauchte sich nur ihres auf-einmal-
Vollendetseins zu versichern, ihres Gewesen-und-zugleich-Gegenwartig-
seins, um ihrer als »noch bestimmter[er; J. S.]«?*' soundso-Wirklicher
innezuwerden, denn évépyeia ware; sie sind ja év-teAéxeia etwas, das
innen sein Telos hat, sind als solche so-Wirkende. Ware ihre Ursache
eine, jeglicher Theologie bare, causa exemplaris?, die imagines auf ein-
mal sich zu vollenden nétigend, und zwar mittels der Materialitit des
Spiegelns, des Leuchtens und des Sehens, deren »Zweck und Realisie-
rung des Zwecks«?! ebenso in ihnen eines ist, sie hdtte Realitdt zur Fol-

d.h. nicht nur aus einer einzigen subjektiven Perspektive sichtbar; es bedarf
nicht unbedingt (siehe u[nten]) eines auffangenden Schirmes.

21 | [G. W. F.] Hegel, [Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie,
in:] Werke, [Bd.] 19, a.a.0. [Anm. 10], S. 154; Hervorh. v. m.

22 | »causa exemplaris<. Zur vorldufigen Auskunft tiber einen Begriff, der
in dieser Studie zunehmend wichtig werden wird, gebe ich Hinweise auf
Thomas und Augustinus. Thomas v. Aquino, Summe der Theologie, hrg. und
tibers. von Josef Bernhart, Bd. I: Gott und Schépfung, 3. Auflage, Stuttgart
1954, S. 47, Anm.: »[...] die Inhalte des Geschopflichen sind Spiegelungen
Gottes, so dal® Gott als das (selberinhaltliche) Urbild aller Inhalte aufleuch-
tet. Thomas reduziert diesen Exemplarismus auf die rein formale Seinsanalo-
gie: nur so, wie das Sein aller Dinge zum Sein Gottes sich verhilt, sind sie
auch ihren Inhalten nach den in Gott als ihrem Erst- und Allgrund enthalte-
nen Urbildern dhnlich« (Hervorh. v. m.). Diese Anmerkung bezieht sich auf
Summa theol[ogica], q[uaestio] 4, art[iculus] 3.

Stefan Gilson, Der heilige Augustin. Eine Einfiihrung in seine Lehre, Hellerau
1930, S. 360: »Was ist denn ein Bild? Doch wesentlich nichts als eine zum
Ausdruck gebrachte Ahnlichkeit. Man darf das Bild aber nicht mit der Ahn-
lichkeit {iberhaupt verwechseln; es ist nur ein Sonderfall der Ahnlichkeit
[...]. Damit eine Ahnlichkeit ein Bild sei, muR sie die Ahnlichkeit eines Er-
zeugten mit seinem Erzeuger sein. So ist die Ahnlichkeit seiner selbst, die
ein Mensch im Spiegel erzeugt, sein wahres Bild, weil er es hervorbringt«
(Hervorh. v. m.). Gilson merkt an (ebd., S. 552): »Diese Definition des Bildes
wurde im Mittelalter oft libernommen, z.B. von Bonaventura. — Das Pro-
blem ist, aus diesen Bestimmungen das nicht-theologische Argument der
causa exemplaris zu extrapolieren. Sich dessen zu erinnern, was bisher (sie-
he Abschnitt 1.3.2 [ab S. 86]) iiber Ahnlichkeit, Beziehungszahl, Analogie
beigebracht wurde, wird hilfreich sein.

158

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ge (und die causa exemplaris ist ihre Ursache). Denn von selber kommt Modi des
virtuellen wie reellen Spiegelbildern, wenn ihnen ein so-Wirken, z.B. Spiegelbildes
ein gespenstisch-Wirken, zuwdchst?® ineins mit diesem, einem modi-
fizierenden Modus, welcher den determinierenden in sich enthdlt, ein
soundso-Wirklichsein zu.

Einem Spiegelbild hat von jeher ungewdhnliches Augenmerk gegol-
ten, triagt es doch, obwohl ein zweifellos reelles Bild, zweifellos irreelle,
genauer, irreale Ziige: »Auch die reellen Bilder der Sammelspiegel ([...]
Hohlspiegel) kénnen ohne Auffangschirm wahrgenommen werdeng,
sagt das Lehrbuch?, »wenn man das Auge in den Weg der Strahlen
bringt, welche nach der Vereinigung von den Punkten des Bildes aus
wieder auseinandergehen. Das Bild scheint alsdann vor dem Spiegel in
der Luft zu schweben.«* Dieses Phanomen, gewissermaf3en ein Modus,
der sich selber liigen straft, war schon Euklid bekannt?, in der Folge

23 | Reelle Spiegelbilder sind, im Unterschied von virtuellen, keineswegs
immer so-Wirkende; siehe Abschnitt II.1.3 [ab S. 127].

24 | E.von Lommel, [Experimental-Physik,] a.a.0. [Anm. 13], S. 482f.

25 | AuRerdem steht das Bild, entsprechend der Entfernung des Bespie-
gelten zum Brennpunkt, auf dem Kopf.

Vor dem Spiegel schwebendes Bild bei b (Abb. aus E. von Lommel, [Experimen-
tal-Physik,] a.a.0. [Anm. 13], S. 482)
26 | Euklid lehrte zur Zeit des Ptolemaios I. (306-283) in Alexandria; die
ihm zugeschriebene Katoptrik ist vielleicht von Theon (2. Halfte 4. Jh. post)
verfalRt worden. Ich zitiere die fragliche Stelle in der versio latina (Euclidis
Opera omnia: vol. VII, Euclidis Optica, Opticorum recensio Theonis, Catop-
trica, cum Scholiis antiquis, hrg. von [Johan Ludvig] Heiberg, Leipzig 1895,
S. 315): »18. In speculis concauis omnia, quae cernuntur, secundum rectam
ab eo, quod cernitur, ad centrum sphaerae ductam cernuntur.

sit A speculum concauum radius autem BI" ad A, quod cernitur, refractus,
sphaerae autem centrum sit E, et ab A ad E recta ducatur et producatur. itaque
quoniam in phaenomenis suppositum est, loco A occupato non cerni A, ita ut
necessario in AE producta adpareat, in puncto concursus rectae AA radiique
BI" cernetur, hfoc] [est] in Z. [* 18. In Hohlspiegeln wird alles, was gesehen
wird, auf einer von dem, was gesehen wird, zum Mittelpunkt der Kugel gezo-
genen Geraden gesehen. Es sei FA ein Hohlspiegel, der Strahl Blzu A,

159

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder hat es, sogar ohne die Phantasterei einiger Spiegelfechter”, eher be-
unruhigend denn belustigend gewirkt. So schreibt Descartes den 26.

das gesehen wird, reflektiert, der Mittelpunkt der Kugel aber sei E, und von
A nach E werde eine Linie gezogen und dariiberhinaus verlangert. Weil nam-
lich in den Phaenonema angenommen wird, dal® A nicht gesehen wird, wenn
der Ort A [vom Beobachter] eingenommen wird, so daB es notwendigerwei-
se auf der verldngerten Linie AE erscheint, und zwar auf dem Punkt, an dem
die Gerade AA den Strahl B " schneidet, das heilRtin Z.]J«

L

A B

Euklids propositio 28 (ebd., S. 333ff.) kommt erneut auf das Phanomen zu-
riick; im 17. Jahrhundert gibt Pierre Hérigone der Euklidischen eine eigene
Fassung (besonders propos[itio] 29) (Cursus mathematicus, Paris 1634/37,
S. 118. Zit. nach Jurgis Baltrusaitis; siehe die folgende Anm. 27): »In spe-
culis concauis, si oculi sint extra diamerrum, tam altitudo quam latitudo
faciei erit euersa, simulacrumque apparebit inter faciem & speculum, eo
minus, quo facies fuerit a speculo remotior. [* (Bei konkaven Spiegeln ver-
halt es sich so:) Wenn die Augen sich auBerhalb des Durchmessers befinden,
erscheint die Ldnge und die Breite des Gesichts umgekehrt, und sein Bild
erscheint zwischen dem Auge und dem Spiegel, und zwar umso kleiner, je
weiter das Auge vom Spiegel entfernt ist (J. Baltrusaitis, Der Spiegel, a.a.0.
[Anm. 27], S. 259)].«

27 | Fur die Anm. 27-37 entnehme ich einige Auskiinfte der faszinierenden
Materialsammlung von Jurgis Baltrusaitis: Le miroir. révélations scienceficti-
on et fallacies, Paris 1978, ein »essai sur une légende scientifique [* Essay
liber eine wissenschaftliche Legende]« zubenannt. Die deutsche Ausgabe -
aus der, S. 259, ich zum Schlul} der obigen Anm. 26, Hérigone betreffend,
zitierte — hat einen verdnderten Titel: Der Spiegel. Entdeckungen, Tauschun-
gen, Phantasien, GieRen 1986. Ich ziehe beide Ausgaben heran.
»Spiegelfechters, d.i. ein Prahlhans. Von angeblichen Duellen zwischen Held
und (Hohl-)Spiegelheld ist jahrhundertelang bedenkenlos erzdhlt worden;
Gelehrte wie della Porta, Magini, Kircher (zu ihnen siehe Anm. 35-37 [auf
S. 163f.]) machten sich sogar anheischig, vorgespiegelte Zweikdmpfe theo-
retisch zu begriinden. Edgar Allan Poe hat dem Sujet die ihm gebiihrende
Ehre groRer science-fiction verliehen: William Wilson (iibers. von Arno
Schmidt in: E[dgar] A[llan] Poe, Das Gesamtwerk in zehn Bédnden, Bd. 4,
Olten/Freiburg 1976, S. 671-705).

160

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Februar 1630 an Mersenne®: »Vous savez bien qu‘un miroir concave Modi des
fait paroistre [‘image en l’air et encore qu‘il soit en un lieu obscur ot il Spiegelbildes
ne puisse estre vu, pourvu que l'objet soit en un lieu illuminié, il ne le
representera pas moins [...] [* Sie wissen natiirlich, daR ein konkaver
Spiegel das Bild in der Luft erscheinen 1dRt, und selbst dann, wenn
er an einem dunklen Ort ist, wo man ihn nicht sehen kann, wird er
es dennoch zeigen, vorausgesetzt, der Gegenstand befindet sich an
einem beleuchteten Ort].« Er wolle nicht geheimnisvoll tun, setzt der
Philosoph hinzu, »[...] mais pourtant je ne serois bien aise qu‘il fust
imprimé pour certaines raisons et je n‘en parleray du tout en mon trai-
té [* aber dennoch wiére es mir aus bestimmten Griinden nicht ange-
nehm, wenn es gedruckt wiirde, und in meiner Abhandlung werde ich
es keinesfalls erwdahnen].«* Warum gibt sich Descartes so vorsichtig?
Fiirchtet er, »als Scharlatan, Thaumaturg oder Geisterbeschworer be-
handelt zu werden«.* Mersenne hingegen erwdhnt 1651 das seltsame
Phdnomen ungeniert in seiner Catoptrique.*

Indes findet sich, wer dariiber spekuliert, gewiR nicht nur in gu-
ter Gesellschaft. Zwar zieren ein Philosoph Seneca®, ein Physiker al-
Haitham®, ein Mathematiker Mydorge** die Namenliste, doch sind die

28 | (Euvres de Descartes, I, Correspondance, hrg. von Ch[arles] Adam/
Plaul] Tannery, Paris 1897, S. 120f.; nach J. B[altrusaitis], [Le miroir],
a.a.0. [Anm. 27], S. 228.

0| ob

. ‘> &

Descartes 1630, Konkavspiegel, der B;lder aulerhalb des Spiegels zeigt
(Abb. aus J. Baltrusaitis, ebd., frz., S. 228).

J. Baltrusaitis (ebd., dt. S. 264): »Die beigefiigte Zeichnung zeigt eine Vor-
richtung mit einem konkaven Spiegel (b), der das Bild eines beleuchteten
Gegenstandes (a), das durch ein kleines Loch in (c) aufgenommen wird, an
einen dunklen Ort (e) zuriickstrahlt.«

29 | [CEuvres de Descartes, I, Correspondance], a.a.0. [Anm. 28], S. 121;
nach J. B[altrusaitis] wie Anm. 28 [dt., S. 264].

30 | J. Baltrusaitis, [Der Spiegel,] a.a.0. [Anm. 27], S. 264.

31 | Miran Mersenne (1588-1648), L'optique et la catoptrice, Paris 1651.
32 | Seneca: »Macht aus einem Teil einer halbierten Glaskugel einen kon-
kaven Spiegel und stellt euch auBerhalb des Mittelpunktes auf: alle Perso-
nen, die neben euch stehen, erscheinen umgekehrt und euch naher als der
Spiegel.« Nach J. B[altrusaitis], [Der Spiegel], a.a.0. [Anm. 27], S. 258;
Baltrusaitis gibt Seneca, nat. II (Naturales quaestiones), als Quelle an.

33 | Ibn al-Haitham (Alhazen), 965-1039/40. Obwohl al-Haitham bei der
Berechnung der Bilder vor dem Hohlspiegel in manchem geirrt haben mag,
darf er als ein Meister in der geometrischen Optik des Mittelalters gelten; die

161

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

della Porta®*, Magini®*, Kircher® kaum zum besten beleumundet, und
unschwer ist zu entdecken, was der eine in des anderen triibem spe-

Scholastiker haben ihn genutzt und geehrt. Umberto Eco erwdhntin seinem,
im scholastischen Milieu spielenden Roman »Der Name der Rose« (dt. Miin-
chen 1982, S. 312), worin er gelegentlich mit Spiegeleffekten arbeitet, al-
Haithams Traktat »De aspectibus«*: in ihm wiirden »mit genauen geome-
trischen Demonstrationen die verschiedenen Mdglichkeiten der Spiegel
dargelegt«. Nach J. B[altrusaitis] (Le miroir, a.a.0. [Anm. 27], dt. S. 285)
handelt al-Haithams Katoptrik ausfiihrlich »de erroribus qui accidunt in spe-
culis [* von den Fehlern, die bei Spiegeln auftreten]«.

*Der arabische Titel lautet »Kitab fi ‘l-manazir« (>kitab« fiir »Schritt¢, > manazir¢
fiir >Optik<), d.i. die sogenannte GroRe Optik. »omTik& kann konkret als Be-
zeichnung fiir die Gegenstdnde des Gesichtssinnes aufgefalRt werden; in die-
sem Sinn finden wir es bei Aristoteles verwandt, etwa Metaph[ysik] M 2. 1076
b39-1077 a9. Von dieser Bedeutung diirfte man bei der Ubersetzung durch
manazir ausgegangen sein. [...] Die Lateiner iibersetzen den Terminus nach
seiner gewdhnlichen Bedeutung mit aspectus; Roger Bacon ist sich seiner
Bedeutung wohl bewult, wenn er erkldrt: >de opticis, id est de aspectibus««
(Matthias Schramm, Ibn al-Haithams Weg zur Physik, in: Boethius, Texte und
Abhandlungen zur Geschichte der exakten Wissenschaften, hrg. von J. E. Hof-
mann/F. Klemm/B. Sticker, Bd. I, Wiesbaden 1963, S. 189, mit Anm. 2).

Eine versio latina, deren Verfasser bisher nicht ermittelt wurde, hat Friedrich
Risner — zusammen mit Witelos Perspectiva — in der von ihm veranstalteten
Ausgabe »Opticae thesaurus Alhazeni Arabis libri septem ...«, Basel 1572,
verdffentlicht; Neudruck des Thesaurus (mit einer Einleitung von David C.
Lindberg) New York 1972. Lindberg gibt in seinem Buch »Auge und Licht im
Mittelalter« ([Frankfurt a.M. 1987], passim) Auskiinfte und Aufschliisse iiber
Ibn al-Haithams optische und katoptrische Lehren.

34 | Claude Mydorge, 1585-1647. Der Mathematiker verfalte u.a. »Pro-
dromus catoptricorum et dioptricorum«, Paris 1631. In seinem »Examen du
livre des Récréations mathématiques«, Paris 1630, kritisierte er — obwohl
selber so manchem katoptrischen Unsinn aufsitzend; siehe Anm. 42 auf S.
161] - das Spiegelspektakel: »les miroirs creux qui font voir les images des
objets ailleurs? Tout ce discours est tellement rempli d‘inepties que nous ne
pouvons le laisser passer sans nous y arrester pour réduire sous la vérité ce
que l'opinion a fait advancer, non seulement dans ce livre [ce livre, d.i.
Maginis in Anm. 36 u(nten) genanntes Buch; J. S.] mais presque partout
ailleurs, de faux [* Hohlspiegel, die die Abbilder der Gegenstdnde anderswo
erscheinen lassen? Diese ganze Argmuentation ist so voll von Ungereimthei-
ten, dal wir sie nicht durchgehen lassen kdnnen, ohne dabei zu verweilen,
um das, was die Lehrmeinung nicht nur in diesem Buch, sondern fast liber-

162

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

culo erspaht hat. Auch Daniel Schwenter und Philipp Harsdorffer®® ha- Modi des
ben sich fiir Mathematische und Philosophische Erquickstunden, zu Spiegelbildes

all an Falschem geférdert hat, auf die Wahrheit zuriickzufiihren.]« (nach J.
B[altrusaitis], Le miroir, a.a.0. [Anm. 27], S. 227 [dt.: S. 263]).

35 | Giambattista della Porta, 1538-1615; siehe Anm. 36 zu I.2 [auf S.
52]. Infolge seines Interesses an der sogenannten natiirlichen Magie, die
aufmerksam naturwiss[enschaftlichen] Kuriositdten bedachte, war della
Porta gegeniiber phantastischen Spiegelphdnomenen allzu aufgeschlossen
und unkritisch; er beriicksichtigte sie in den diversen Ausgaben seiner »Ma-
gia naturalis«. Dem Geist der Zeit entsprechend, bemiihte er sich - trotz
seiner naturwissenschaftlichen und technischen Erfahrung — kaum grund-
sdtzlich, derlei specularia mit einer rationalen Betrachtungsweise in Ein-
klang zu bringen. So verstieg er sich z.B. zu dem Aberwitz: »Das Phantom
eines Menschen, der [mittels eines Hohlspiegels, J. S.] in dem Raum proji-
ziert wird, bewahrt seine Kdrpertemperatur und sogar seine Stimme« (nach
J. B[altrusaitis], [Der Spiegel,] a.a.0. [Anm. 27], S. 261).

In Hinblick auf solche Spekulationen leuchtet ein, daR das frz. Wort fiir
»Spiegel, »miroir¢, etymologisch zu lat. »mirare, >bewundern¢, >miraric,
»sich verwunderng, und »miraculumg, sWunderdingk, gehort; die Grundbedeu-
tung von »mirari¢, >schauen, ist zu >staunend schauen< geworden.

36 | G[iovanni] A[ntonio] Magini [1555-1617], Breve istruzione soppra
‘apparenza e mirabili effetti dello speculo concavo sferico, Bologna 1611;
frz. als »Bréve instruction [...]«, Paris 1632. Mydorge kritisiert Magini, den
Astronomen und Freund Keplers, er iibernehme »toutes les niaiseries géo-
métriques inadmissibles [* alle unmdglichen geometrischen Albernheiten]«
(nach J. B[altrusaitis], Le miroir, a.a.0. [Anm. 27], S. 228 [dt., S. 264]); er
selber freilich teilt mit Magini den Denkfehler, der Gegenstand und dessen
Spiegelbild vermdchten einander zu beriihren.

37 | Athanasius Kircher (Fulda 1602-Rom 1680). Jesuit und Universalgelehr-
ter, Geistes- und Naturwissenschaftler; seit 1629 Professor fiir Mathematik,
Philosophie und orientalische Sprachen in Wiirzburg, nach 1634 u.a. Lehrer an
der Gregoriana. Kircher experimentierte (laterna magica, Rechenmaschine),
mikroskopierte (Blut) und kartographierte (Meeresstromungen); er korres-
pondierte u.a. mit Huygens und Leibniz. Bedeutende Publikationen: China
Monumentis, qua Sacris qua Profanis, Nec non variis Naturae & Artis spectacu-
lis, Aliarumque rerum memorabilium Argumentis Illustrata ..., Amsterdam
1667 (Reprint Frankfurt a.M. 1966); Neue Hall- und Thon-Kunst ..., Nordlingen
1684 (Reprint Hannover 1983); sowie die hier interessierende »Ars magna lucis
et umbrae«, Rom 1646, ein Werk, das trotz allem Anspruch nicht durchweg
strenger Wissenschaft geniigt. — Gleichwohl kénnte >miroir«< bei Kircher schon
eher als bei della Porta an die Sentenz des Aristoteles, »dix [...] TO

163

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

denen sie 1651/53 einluden, dieser Quellen, ins Detail ihnen folgend,
bedient und sich der »Qualitdten, welche die hohlen Spiegel an sich
haben«*, amiisant das Gruseln lehrend, bemdchtigt. Zu lesen steht in
dem barocken Deutsch der Jahrzehnte Leibnizens, es sei »mit Lust zu
sehen«, wie durch Konkavspiegel »das Bild bisweiln / just und nahe
zu dem Auge kommet/ ausserhalb des Spiegels«.** Langsam vergeht
einem die Lust: »Die solch GeheimnuR nicht wissen / griffen bald zu
der Wehr / weil sie meynen / sie seyen verrathen / indem einer hinter
ihnen einen Dolchen hdlt / welchen der Spiegel gegen den davorste-
henden / eilig und mit grossem Schrecken herauswirffet. Obgedachter
Paulus Braun® hat Spiegel gemacht / durch welche man den Dolchen
abgesondert vor dem Spiegel heraus /gleichsam in der Lufft schwebend
gesehen. Man hat auch erfahren / daR mancher gemeinet / er miis-

Saupdlewv oi &vdpoTrol kai viv kal TO TP&TOV Hpfavto prthocopelv
[* Denn Verwunderung war den Menschen jetzt wie vormals der Anfang des
Philosophierens (...)]« (Met[aphysik] 982 b12f. [dt.: hrg. von Horst Seidel,
tibers. von Hermann Bonitz, Hamburg 1978, Bd. I, S. 13]), erinnern.

38 | Daniel Schwenter, Professor der »Mathematum et linguarum Orienta-
lium bey der l6blichen Universitet Altdorff«, und Georg Philipp Harsdorffer,
»eines Ehrloblichen Stadtgerichts zu Niirnberg Beysitzer« sowie Erfinder ei-
nes poetischen, eben des Niirnberger Trichters. Sie verfaliten »Deliciae Phy-
sico-Mathematicae Oder Mathemat: und Philosophische Erquickstundenc,
darin iber tausend »Schéne, liebliche und Annehmliche Kunststiicklein,
Auffgaben und Fragen, aul der Rechenkunst, Landtmessen, Perspectiv, Na-
turkiindigung, und andern Wissenschafften genomen, begriffen seindt ...«,
2 Bde., Niirnberg 1651 u. 1653.

39 | Ebd., Bd. 1, Sechster Theil der Erquickstunden, S. 299; aus dem Unter-
titel zu »Die XXX. Auffgab«. — Die XXV. Auffgab. Von den kuglichten / oder
auswerts runden Spiegeln und ihren Tugenden, [ebd.,] S. 295f., habe ich aus-
zugsweise abgedruckt in »Uber Leibniz. I. Monade, Kugel, Integral; ein Ver-
such« (in: Philosophie als Verteidigung des Ganzen der Vernunft, [hrg. von
Domenico Losurdo/Hans J6rg Sandkiihler, Koln 1983, S. 65-74], S. 66 [auch
in diesem Band ab S. 299]). — Weiteres, vornehmlich Asthetisches, zum Bild
des Konvexspiegels erdrtere ich in der Studie »Spiegelkunst« und vor allem in
dem Korollar zu Il Parmigianinos Selbstbildnis [beide Arbeiten von Schickel
nicht ausgearbeitet; zu letzterem siehe Scholion »Narziss ...« ab S. 271].

40 | [Daniel Schwenter/Philipp Harsdérffer,] Erquickstunden, wie Anm. 39
(XXX. Aufgabe), ebd.; Hervorh. v. m.

41 | Obgedachter Paulus Braun. Vgl. ebd., S. 297: »Paulus Braun als Burger
zu Niirnberg hat es trefflich weit mit dergleichen [Brenn-; J. S.]Spiegeln
gebracht [...].«

164

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

se nach seiner Hand oder Gesicht ausser dem Spiegel tasten / und diR Modi des
soviel weiter / je grosser der Spiegel / und je weiter man von dessen Spiegelbildes
centro gestanden. Eben dieser Ursach halben so man dergleichen Spie-
gel auf den Boden eines Saals oder andern Gemachs leget / dal® seine
Héle Wagrecht gegen den Horizont lige / so sihet einer unten einen
Menschen / so da scheinet / als wére er bey den Fiissen aufgehdnget. So
man aber unter ein Gew6lb eines Hauses / so fein hell und durchsichtig
ist / viel solche grosse Spiegel hidngete / kdnnte man ohne grossen
Schrecken nicht in das Gemach gehen / dann man sehe viel Menschen
in der Lufft /als ob sie bey den Fiissen aufgehdnget waren.«*

Dem so lange wundersamen wie unerkldrlichen Phdnomen hat wohl
Geronimo Cardano - Philosoph, Mathematiker und Arzt im Ausgang
der Renaissance, dessen bedeutender Name zumindest in Cardanische
Formel und Cardanische Aufhéingung bewahrt ist** — den Begriff ge-
funden*: spectrum artificiosum. Das Lexikon setzt »spectrum< dem

42 | [Daniel Schwenter/Philipp Harsdorffer,] Erquickstunden, a.a.0. [Anm.
39], S. 299f.; Hervorh. v. m. Auch diese Autoren {ibernehmen kritiklos den
oben (in Anm. 36 [auf S. 163]) erwdhnten Denkfehler.

43 | Geronimo Cardano (Hieronymus Cardanusi, 1501-1576. Er veréffent-
lichte u.a. »De subtilitate rerum« (1551) und »De varietate rerum (1556).
Seine Autobiographie »De vita propria« (Manuskript 1575/76; hrg. von
Gabriel Naudé, Paris 1643) ist nicht allein — wie die von Cellini verfaRte
Vita — Lebenserzdhlung, sondern auch Selbstbetrachtung (vgl. Kapitel wie
z.B. »Mein Charakter, geistige Mangel und Schwéchen«, »Meine Nachdenk-
lichkeit und meine Art zu gehen«, »Meine wichtigsten Lebensregeln«); in
die anderen Schriften flie3t viel Autobiographisches ein. Deutsch als »Des
G. C. von Mailand (Biirgers von Bologna) eigene Lebensbeschreibungs,
tibers. von Hermann Hefele, Jena 1914; vgl. Georg Misch, Geschichte der
Autobiographie, Bd. IV.2, Frankfurt a.M. 1969, S. 696-732. Goethe hat
Cardano — wie auch della Porta — in der Farbenlehre, Historischer Teil,
gewiirdigt.

Cardanische (auch Cardanosche) Formel: algebraische Formel zur Losung ku-
bischer Gleichungen nach deren Umformung durch Substitution. Benannt
nach G. C., obwohl seine Prioritdt von Anfang an, wohl zu Recht, bestritten
worden ist. Vgl. G. C., Ars magna sive de regulis algebraicis, Niirnberg 1545.
Cardanische Aufhdngung: Dient dazu, (mittels zwei Achsen) Schwankungen
und (mittels drei A[chsen]) Drehungen von Gerdten wie Uhren, Kompassen,
Lampen etc. fernzuhalten. — Die vom Auto bekannte Kardanwelle ist gleich-
falls auf G. C. zuriickzufiihren.

44 | Vgl. J. B[altrusaitis], [Le miroir,] a.a.0. [Anm. 39], frz. S. 225, dt. S.
260.

165

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

griechischen »i8wAov®® gleich; es bezeichne »eine Erscheinung in
der Vorstellung, ein Schemen, ein Gesicht«*®, verengt also den (in sei-
nem Ursprung, dem archaisch lateinischen >specere¢, noch offenen)
Bedeutungshorizont des Sehens-von-etwas auf ein Schauen von Un-
sinnlichem, wo nicht Ubersinnlichem. Ein hinzugefiigtes artificiosum
soll jedem Verdacht, bei diesem Schemen, das mittels Vorspiegelung
erst kiinstlich erzeugt werde, handele es sich um eine Naturerschei-
nung, expresso verbo, wehren. Hierbei bleibt unbedacht, daf} die Er-
scheinung, obwohl an sich natiirlich, lediglich fiir uns, sehen wir sie
falsch*, unnatiirlich ist. So hat noch ein Jahrhundert, nachdem Car-
dano rational aufgetreten war, um 1650, Athanasius Kircher den Besu-
chern Roms das Miraculum eines schwebenden, scheinbar mit Hinden
zu greifenden Jesusknaben, dem gar ein Sockel, darauf auszuruhen,
erbaut worden, vorgegaukelt®®, und nur ein Jahr, ehe Kant naturwis-

45 | Vgl. K[arl] E[rnst] Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Hand-
worterbuch, Bd. II (I-Z) Leipzig 1880], unter >spectrums. Vgl. auch [Johann
Georg Wilhelm] Pape, Griechisch-Deutsches Handwérterbuch, 1. Bd. (A-K),
2. Auflage, Berlin 1849, unter »eidcwoAov<. Danach bedeutet >ei8coAov« bei
Homer noch >Gestalt, die einem dhnlich ist¢; in der Prosa (z.B. bei Herodot)
nimmt es dann den Sinn von >Nachbild, Bild< an; einige Verbindungen mit
»ei8coAov¢ betonen, dalk es sich um ein Bild, nicht um die Sache selbst
handele: oxi&s el8coAovk, >Gespensts; »eidcohov kal weddoss, >Trugbilds.
So scheinen gewisse Spiegelbilder auf den ersten Blick den Namen >Phanto-
me< zu verdienen, sind indes keine.

46 | Vgl. noch einmal K. E. Georges, ebd.

47 | Siehe auch die ersten beiden Abschnitte der Studie »Spiegelblicke«
[ab S. 117].

48 | Das berichtet Gaspar Schott SJ, ein Schiiler von A. Kircher, im ersten
Teil (Optica) seiner »Magia Universalis Naturae et Artis sive Recondita Natu-
ralium & Artificialium rerum Scientia«, Bamberg 1677, Liber VI (De Magia
Catoptrica), S. 327f.; ich zitiere den Bericht in extenso: »P. Athanasius Kir-
cherus ante speculum suum maximum, quo a Magino fabricatum fuisse, sus-
penderat statuam nudam pueri J ES U & cera candida, sed inversam, capite
deorsum tendente [sic!; J. S.], eamque Machind aliqué Hydraulica non pro-
cul a speculo inter alias Machinas collocata ita absconderat, ut speculum
inspicientes e longinquo statuunculam non viderent, sed solam eius imagi-
nem ante speculum in aere suspensam, & quidem erectam, & valde a specu-
lo remotam. Collocaverat praeterea ante idem speculum marmoream colum-
nulam, cum lapide itidem marmoreo plano superposito, & quidem eo loco,
in quo imago icunculae cereae & determinatio spatio apparebat haerere in
aere. Inde fiebat, ut dicta imago & speculo egrediens supra columnulam

166

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

senschaftlich iber das mysteriose Spiegelbild, dessen Fehldeutung den Modi des
Geistersehern lassend, sich dufern wird*, ndamlich 1765, drohen die Spiegelbildes
sonst rationalen Enzyklopddisten das Spiegelfechten naturmagisch der

Moderne zu tradieren®; Paradoxa des Paradigmenwechsels.

3. Der Planspiegel laRt sich als Grenzfall zwischen konkaven und kon-
vexen Spiegeln auffassen: sein Kriimmungsmaf ist Null, sein Kriim-

se collocare, & ibidem permanere videretur. Unde vix ullus erat qui imagi-
nem columnulae impositam videret, & non protinus accederet, manibusque
imaginem tangere iterum iterumque conaretur, inanit tamen conatu, & cum
ingenti stupore. Crescebat stupor, postquam advertebant spectatores, cat-
optricum id esse spectrum, nec ullibi tamen statuam veram reperiebant diu
circumspiciendo undique quaesitam. Tantd autem melius haec phasinata ex-
hibebuntur, quantd majora, hoc est, majoris sphaerae portiones fuerint spe-
cula. Objecta multis modis abscondi possunt, ne videantur, & sola imago
appareat [* Pater Athanasius Kircher hatte vor seinem groRten Spiegel, der
von Maginus angefertigt worden war, eine Figur des nackten Jesuskindes aus
weilRem Wachs aufgehdngt, aber umgekehrt, mit dem Kopf nach unten, und
sie durch eine nicht weit von dem Spiegel zwischen andere Maschinen ge-
stellte hydraulische Maschine so verborgen, dal}, wer aus der Ferne in den
Spiegel blickte, die kleine Figur nicht sah, sondern nur ihr vor dem Spiegel
in der Luft schwebendes Spiegelbild, und zwar aufrecht und weit vom Spie-
gel entfernt. Er hatte auRerdem vor diesen Spiegel eine kleine Marmorsaule
mit einem flachen Marmorstein darauf gestellt, und zwar genau dort, wo das
Spiegelbild des wachsernen Figiirchens und die raumliche Begrenzung in der
Luft zu schweben schienen. Dies bewirkte, daR besagtes Spiegelbild aus dem
Spiegel zu treten, sich auf die kleine Sdule zu stellen und dort zu verweilen
schien. Beinahe alle, die das auf der kleinen Sdule stehende Spiegelbild
sahen, traten sogleich heran und versuchten, das Bild wieder und wieder mit
Handen zu greifen, jedoch mit vergeblichem Bemiihen und auRerordentli-
chem Verbliiffen. Die Verbliiffung wuchs, nachdem die Betrachter bemerk-
ten, dalk es sich um ein katoptrisches Bild handelte, und doch nirgends die
wirkliche Figur fanden, nach der sie durch langes Umherschauen iiberall
suchten. Diese Erscheinungen lassen sich um so besser erzeugen, je groRer
der Spiegel ist, das heiBt, je groRer die Kugel, deren Ausschnitt er ist. Die
Gegenstande kdnnen auf vielerlei Weise verborgen werden, so daR sie selbst
nicht gesehen werden und nur ihr Spiegelbild erscheint.]«

49 | Immanuel Kant, Trdume eines Geistersehers, erldutert durch Trdume
der Metaphysik, Riga 1766, 1. Teil, 3. Hauptstiick.

50 | [Denis Diderot/Jean Le Rond d‘Alembert,] Encyclopédie, vol. X, Neuf-
chatel 1765, art. »Miroir«.

167

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder mungsmittelpunkt liegt im Unendlichen.® Mathematiker gebrauchen
die Wendung >eine GroRRe strebe gegen (gehe gegen) Null (bzw. Unend-
lich)¢; berechnen wir die infinit vielen Stufen konkaver oder konvexer
Kriimmung und konstruieren entsprechende Spiegel, dann bringen wir
das Kriimmungsmal gegen seinen Grenzwert. Ist es aber vorstellbar,
daR Spiegel von sich aus ihr KriimmungsmaR dndern? Die Frage iiber-
haupt aufzuwerfen, indiziert, ihre Beantwortung sei ebenso heikel,
wie sie simpel scheine. Jedenfalls wird die Antwort, da ein Spiegel,
ohne zu spiegeln, kein Spiegel ist, notwendig mit seinen Bildern, deren
Modi wesentlich angehend, zusammenhdngen; das Wie dieses Zusam-
menhdngens mag selber die Antwort sein.

Die Frage, ob derartige, ihr Kriimmungsmal} selbst variierende
Spiegel vorstellbar seien, schlief3t die weitere ein, unter welchen Um-
stinden ihr Vorkommen sich vorstellen lasse; die Frage nach dem
Sinn, den eine Behauptung ihrer Existenz haben konnte, folgt erst
als dritte. DaR nun Spiegel aus eigenem, wenn auch um-willen-von-
etwas — d.i. das oU #vekd Tivos (>worum-willen<) des Aristoteles®
- ihre Kriimmung abzuschwéchen bzw. zu verstarken imstande seien,

51 | »Den Mittelpunkt der Schale auf ihr selbst nennt man den optischen
Mittelpunkt, den der Kugelkriimmung den geometrischen Mittelpunkt, und
den Mittelpunkt beider Mittelpunkte den Brennpunkt. Die drei Punkte liegen
in einer Linie, der optischen Achse« (Die gesammten Naturwissenschaften.
Fiir das Verstdndnis weiterer Kreise und auf wissenschaftlicher Grundlage
bearbeitet von [Leopold] Dippel [u. a.; J. S.], eingeleitet von Hermann Ma-
sius, 1. Bd., 3. Auflage, Essen 1873, S. 283).

52 | Aristoteles distinguiert »oU évexd Tvic (>zugunsten von etwas<) und
»oU Evekd& Tvos< (>zum Zweck von etwas«); der zweite Terminus steht aus-
schlieBlich bei Prinzipien als Zwecken. [In der] E[udemischen] E[thik] 1249
b6-13 wird diese Distinction durch eine Analogie erkldrt (ich zitiere in der
Ubersetzung von I[ngemar] Diiring, [Eudemische Ethik,] a.a.0., S. 451):
»Apxn [bei Diiring »Herrschaftsinstanz¢, eigentlich »Grund< oder >Anfangs;
J. S.] kann aber zweierlei bedeuten: in einem Sinn ist die medizinische Wis-
senschaft die &pxrj: zugunsten des Patienten verordnet der Arzt auf Grund
seiner Kenntnis der medizinischen Wissenschaft; in einem anderen Sinn ist
die Gesundheit die &pxrj: zum Zweck der Gesundheit des Patienten handelt
der Arzt; diesen zweifachen Sinn des Weswegen habe ich anderswo [ndmlich
im Dialog »TTepl pthocoias«, von dem nur Fragmente vorliegen; J. S.]
erdrtert.« — Ich behandle die spekulare Anwendung der Aristotelischen Di-
stinction weiter unten; vorweg sei gesagt, sowohl der theologischen als
auch der metaphysischen Vorstellung, Spiegel anderten ihr Kriimmungsmal
von selber, ist oU €vek& Tivos angemessen.

168

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist der Vorstellungskraft auller jedem Zweifel. Sie selber hat sleven- Modi des
den spiegheln¢, so der Name seit Ruysbroek®, ein sozusagen geistli- Spiegelbildes
ches Domizil verschafft, bevor Leibniz, sollte er mit dem Namen eben

dieselbe Sache habe treffen wollen, sich ihrer als miroirs vivants® a

rigueur métaphysique® annahm. Zuvor hatte Nicolaus von Cues, die
Geometrie der Katoptrik spekulativ denkend®®, »specula [...] viua et
intellectualia atque libera [* lebendige, geistige und freie Spiegel]«

durch ihr Kénnen (posse), »seipsa incuruare rectificare et mundare

[* sich selbst krumm, plan und rein zu machen]«,*” definiert. Jedoch

hatte er die Anstrengung der Spekulation, in welcher Disziplin im-

mer, an nichts und niemanden aufler an Gott gewendet; es war ein

Gott, eher dem Gldubigen als Vorbild, denn dem Wissenden als Urbild

zu begegnen, allenfalls ein theologischer, keinesfalls ein metaphy-

sischer Gott.

Das Wort >Vorstellung¢, urteilen die Briider Grimm?®, werde »ge-
wohnlich in sehr unbestimmtem sinne angewendet«, »die unbe-
stimmtheit des begriffs im allgemeinen sprachgebrauch« zeige sich
»besonders auch in der unerschépflichen fiille der epitheta, die mit
vorstellung verbunden«* wiirden. Die aufgeworfenen Fragen bleiben
aber philosophisch solange indiskutabel, als sie eines philosophi-
schen Begriffs dessen, was >Vorstellung¢, und dessen, was s>lebend«

53 | Johannes Ruysbroek (1294-1381), doctor ecstaticus; seine mysti-
schen Lehren sind von Meister Eckhart beeinfluRt. In seiner Schrift »Dat
Boec vanden twaelf Beghinen« gebraucht er den Ausdruck >een levende
spieghel, den aufler Leibniz auch Nicolaus von Cues und Giordano Bruno
aufgenommen haben.

54 | Vgl. Leibniz, Les Principes de la Philosophie, d.i. die sogenannte Mo-
nadologie, Art. 83; Principes de la Nature et de la Grace, fondés du raison,
Art. 3; »Infinité«, kommentierende Anmerkungen zu Pascals »Pensées«.

55 | Philosophische Themen hat Leibniz hdufig im Stil der Konversation
oder Korrespondenz erdrtert; gelegentlich aber betont er die metaphysische
Strenge dessen, was er schreibt.

56 | Z.B.in seiner Schrift »De filiatione Dei«. Zur spekulativen Katoptrik
des Cusanus siehe das betr[effende] Scholion [nicht ausgearbeitet].

57 | Cusanus, [De filiatione dei III,] Ed. Argent., folio 65f.; in Ed. Paul]
Wilpert, S. 192.

58 | Grimm DWB, Sechsundzwanzigster Band (XII,2) 1860, unter >Vorstel-
lung<.

59 | Grimm DWB, ebd. Das Warterbuch fiihrt dreiRig solcher Epitheta an:
z.B. »artige V.< (Piickler), »gereinigte V.< (Immermann), >grillenhafte V.<
(Goethe), srichtige V.< (Forster), >verkehrte V.« (Wackenroder) ...

169

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder bedeute, ermangeln.®® Um >Vorstellung< auf diesen Begriff zu brin-
gen, wird vorteilhaft Hume herangezogen. Er scheidet bekanntlich
»all the perceptions of the mind [*alle Auffassungen des Geistes]«
in zwei Klassen®, »which are distinguished by their different degrees
of force and vivacity [* die sich durch den verschiedenen Grad ihrer
Starke und Lebhaftigkeit unterscheiden]«: die einen, ndmlich »all
our more lively perceptions, when we hear, or see, or feel, or love, or
hate, or desire, or will [* alle unsere lebhaften Auffassungen, wenn
wir horen, sehen, tasten, lieben, wiinschen oder wollen]«, nennt
er »impressions< (Eindriicke)®; die anderen, uns hier angehenden,
»the less lively perceptions [* die weniger lebhaften Vorstellungen]«,
nennt er >thoughts< oder »ideas< (Vorstellungen).®* Hume sagt nun

60 | Johannes Hoffmeister schreibt in dem von ihm herausgegebenen »Wér-
terbuch der philosophischen Begriffe« (2. Auflage, Hamburg 1955, unter >Be-
griff<): »In der Metaphysik haben die B.e eine andere Wiirde und Funktion als
in den Einzelwissenschaften (einschlieRlich der traditionellen Logik). Sie sind
nicht bloR >Hilfsmittel des Verstandes beim Denkenc [...]. Der philosophische
Begriff ist vielmehr — nach der Hegelschen Formulierung - >das eigene Selbst
des Gegenstandes<.« — Siehe auch die Beilage »Was heilt: philosophisch et-
was dartun? Eine Orientierung an Josef Konig« am Ende des Buches.

61 | [David] Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding, sec-
t[ion] II (Of the Origin of Ideas); hier finden sich samtliche Hume-Zitate
dieses Absatzes. [Die Ubersetzungen sind aus: David Hume: Eine Untersu-
chung liber den menschlichen Verstand, hrg. und iibers. von Raoul Richter,
Hamburg 1973, S. 18-20]

>perception<. Zu Humes Begriffen ziehe man das Englisch-deutsche Register,
das Raoul Richter seiner Ubersetzung des »Enquiry« beigegeben hat, heran
(11. Auflage, Hamburg 1984, S. 209ff.). Unter »perceive, perception« steht
dort: »Perception bedeutet im Enquiry jede Art von BewufStseinsinhalten,
unmittelbaren und mittelbaren, raumlich und unrdumlich charakterisierten,
d.h. >duBerenc und »innerenc; befalt also samtliche impressions (= outward
and inward sensations) und samtliche ideas und thoughts. Das Haben sol-
cher Inhalte heilt perceive. Den perceptions stehen innerhalb unseres >Geis-
tescin gewissem Sinne die operations of the mind gegeniiber.«

62 | R.Richter, [Englisch-deutsches Register] a.a.0. [Anm. 61], unter >im-
pression<: »jeder unmittelbar erfahrene BewuBRtseinsinhalt, duRerer oder
innerer. [...] Gegenstiick: die mittelbaren BewuRtseinsinhalte, die ideas,
conceptions, thoughts«.

63 | Ebd. untersideac: »stets die mittelbare, reproduzierte Vorstellung, die
subjektive Wiederholung oder Abanderung einer urspriinglichen Wahrneh-
mung, einer impression. Die ideas sind die matteren Kopien der Originale.«

170

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weiter, und zwar »to express myself in philosophical language [* um Modi des
mich in philosophischer Sprache auszudriicken]«®, »all our ideas or Spiegelbildes
more feeble perceptions are copies of our impressions or more lively
ones [* all unsere Vorstellungen oder schwdcheren Auffassungen
sind Abbilder unserer Eindriicke oder lebhafteren Auffassungen (dt.:
ebd. [Anm. 61], S. 19)]«; er verdeutlicht dies z.B. an unserer Vorstel-
lung von Gott (idea of God) als einem unendlich klugen, weisen und
guten Wesen, die wir, »reflecting on the operations of our mind, and
augmenting, without limit, those qualities of goodness and wisdom
[* aus der Besinnung auf die Vorgdnge in unserem eigenen Geiste
und aus der Steigerung dieser Eigenschaften der Giite und Weisheit
ins Grenzenlose (dt.: ebd., S. 20)]«, gewonnen. Auch an anderen
hochst abstrakten Vorstellungen wie »>Seeleg, >Geist¢, >Welt<®, >Natur¢
hdtte Hume exemplifizieren konnen, und seine weniger abstrakten
Exempel »golden mountaing, »virtuous horse«< leuchten ohne weiteres
ein. Aber hdtte er — in Anbetracht der eigenen Sdtze, nichts scheine
»at first view [...] more unbounded than the thought of man, which
[...] is not even restrained within the limits of nature and reality
[* auf den ersten Blick (...) so schrankenlos wie das menschliche
Denken, das sich (...) nicht einmal in den Grenzen der Natur und der
Wirklichkeit halten 1d13t (dt.: ebd., S. 18)]«, kein Gegenstand [iiber-
steige] »beyond the power of thought, except what implies an abso-

64 | Dervorangehende, von Hume indirekt als unphilosophisch charakte-
risierte Satz lautet: »In short, all the materials of thinking are derived
either from our outward or inward sentiment: the mixture and composition
of these belongs alone to the mind and will. [* Kurz, aller Stoff des Den-
kens ist entweder von unserem dufReren oder inneren Gefiihl abgeleitet.
Einzig die Mischung und Zusammensetzung fillt dem Geist und dem Willen
zu.]«

65 | Welt. In diesem Zusammenhang ist leicht Schopenhauers Hauptwerk
»Die Welt als Wille und Vorstellung« assoziiert. Fiir Schopenhauerist ([ebd.],
Erster Band, Erstes Buch, § 3) der »Hauptunterschied zwischen allen unsern
Vorstellungen [...] der des Intuitiven und Abstrakten. Letzteres macht nur
eine Klasse von Vorstellungen aus, die Begriffe. [...] Wir werden weiterhin
diese abstrakten Vorstellungen fiir sich betrachten, zuvorderst aber aus-
schlieBlich von der intuitiven Vorstellung reden. Diese nun befalt die ganze
sichtbare Welt oder die gesamte Erfahrung, nebst den Bedingungen der
Mdglichkeit derselben.« Schopenhauer versteht also — wie dhnlich auch
Kant, und vor diesem schon Chr[istian] Wolff — den Begriff ebenfalls als
Vorstellung. Er unterscheidet sich darin von Hume mehr als terminolo-
gisch.

171

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder lute contradiction [* die Macht des Gedankens, das ausgenommen,
was einen unbedingten Widerspruch einschlief3t (ebd., S. 19)]«% -,
so etwas wie geistige Automaten als eine mdgliche Vorstellung gelten
lassen? Anders gefragt: Gibt es »gegenstdnde, welche das sinnliche
vorstellungsvermdgen nicht auffassen kann«?®’ Gehorte zu diesen,
gdbe es sie, auch der Gegenstand >lebender Spiegel?

Offensichtlich spricht, wer von lebenden Spiegeln spricht, keines-
wegs von jenen uns alltdglich umgebenden Spiegeln, deren Unverdnder-
barkeit, auf dal® unser Bild in ihnen unverdnderbar sei, ihren Gebrauchs-
wert ausmacht. Wohin aber schauen? Offensichtlich mutet das mirabile
eines Cusanischen, d.h. lebenden Spiegels®®, bestehe dessen Leben auch
nur darin, sich selber plan und rein machen zu kénnen, unserem Verstand
ungewohnliche Opfer an Vorurteilen in Physik und Technik® zu. Es fan-

66 | Laut Humeistalso Vermdgen des Geistes, sich von etwas eine Vorstel-
lung zu machen, durchaus begrenzt. So ist uns unmdglich, uns vorzustellen,
zwei Volumina ndhmen denselben Raum ein. Die Vorstellung sich — von sich
aus und in sich — bewegender Spiegel mag einem mdrchenhaft (wie im Mar-
chen) vorkommen, doch unmdglich ist sie, wie zu zeigen, nicht.

67 | Gottfried Aug[ust] Biirger, [Von der Popularitdt der Poesie, S. 1664]
68 | Fiir Cusanus ist ein speculum vivum zwar eine mdgliche, doch allein
unter theologischen Pramissen mogliche Vorstellung.

69 | Diese Vorurteile sind um so unverstandlicher, als ldngst technische
Projekte und physikalische Erkenntnisse uns dazu anhalten, mit der Vorstel-
lung spontan reagierender Spiegel uns zu befreunden, zumindest mit der
Vorstellung solcher Spiegel, die, um Hermann Oberth anzufiihren, »nichts
mit dem >Spieglein, Spieglein an der Wand« zu tun« haben (H. Oberth, Men-
schen im Weltraum. Neue Projekte fiir Raketen- und Raumfahrt, Diisseldorf
1954, hier zitiert nach der Ausgabe 1963, S. 126). Oberth beschreibt den
Konstruktionsplan eines Weltraumspiegels, einer »Anlage mit 100 Kilometer
Durchmesser oder rund 70.000 Quadratkilometer Flache« (S. 125), der nach
ihrem Zusammenbau im Weltraum der auf sie einwirkende Lichtdruck, »eine
Art Lichtstrahltriebwerk« (S. 132) den erforderlichen Schub erteilt, damit
sie ihre endgiiltige Umlaufbahn erreicht. Der gesamte Spiegel besteht aus
einer immensen Anzahl kreisrunder, auf Stahlrahmen montierter Facetten,
jede eine Spiegelfolie von 0,05 (!) mm oder von nur wenig stérkerer Dicke.
»Der Riickstol unseres Spiegels«, schreibt Oberth (S. 133), »kann durch die
Stellung der einzelnen Facetten verdndert werden. Die Wirkung des Licht-
drucks kann aufgehoben oder summiert werden.«

Die Entwicklung sogenannter bindrer Verfahren in der Dioptrik erleichtert
uns die Vorstellung eines Spiegels, der seine Oberflachenform verandert. Bei
Linsen geschieht dies mittels mikroskopisch feiner, von Computern gesteu-

172

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

de sich denn eine Begrifflichkeit von Leben, wohl geeignet, der Vor- Modi des
stellung eines Spiegels, dem Selbstanderung, anstatt seine Reflexion Spiegelbildes
zu schmdlern, zu »viua clariora atque rectiora specula [* lebendigen

klareren und richtigeren Spiegeln]«’® und mittels ihrer zu »clariores et
distinctiores imagines [* klareren und deutlicheren Bildern]«” hiilfe,

sich spekulativ zu verbinden. Eine solche Begrifflichkeit, anwendbar,

wie eigens dazu erdacht, auf Leibnizens miroirs vivants, findet sich in

dessen Konzept’? von perfection und suffisance der Monaden, und

sie ist zur spekularen Anwendung gedacht; denn Monaden sind, per
definitionem, miroirs vivants. Als Monaden existieren auch wir, welche

selber Spiegel sind.

erter, einem Beugungsgitter analoger Relief-Strukturen, die auf geeigneten
Oberflachen — etwa mit Laser — aufgetragen werden; diese Strukturen bre-
chen das Licht diffraktiv [>Diffraktion¢, im Deutschen jetzt wenig gebrduch-
lich fiir »Beugung«] anstatt refraktiv [yRefraktion¢, »Brechung<] wie glatte
Linsen.

70 | Cusanus, [De filiatione dei III,] a.a.0. [Anm. 57], folio 65.

71 | Anspielung auf das Begriffspaar >clarus et distinctus< bei [René] Des-
cartes, Principia philosophiae (1, 45; Hervorh. v. m.): »Claram voco illam
[perceptionem; J. S.], quae menti attendenti praesens et aperta est [...];
distinctam autem illam, quae cum clara sit, ab omnibus aliis ita sejuncta est
et praecisa, ut nihil plane aliud, quam quod clarum est, in se contineat [*
klar (clara) nenne ich die Erkenntnis, welche dem aufmerksamen Geiste ge-
genwdrtig und offenkundig ist, [...]. Deutlich (distincta) nenne ich aber die
Erkenntnis, welche, bei Voraussetzung der Stufe der Klarheit, von allen iib-
rigen so getrennt und unterschieden ist, daR sie gar keine andren als klare
Merkmale in sich enthdlt (dt.: R. Descartes, Die Prinzipien der Philosophie,
tibers. und erl. von Artur Buchenau, 6. Auflage, Hamburg 1961, S. 15)].«
72 | >Konzept«. Ich gebrauche das Wort, seiner eigentlichen Bedeutung
gemdR, im Sinne eines weder detailliert noch vollstandig ausgefiihrten Ge-
dankenganges; heutzutage steht es hdufig fiir >Konzeption<. Das Konzept
von perfection und suffisance muR, wie so manches bei Leibniz, aus den
Schriften und Briefen extrapoliert werden.

A propos >Konzeption«. Dieser Begriff meint im »Enquiry« [von Hume] ter-
minologisch: »[...] conception: jede Art des reproduzierten, mittelbaren Vor-
stellens. Es ist also eine Art des perceive (auffassen), das unmittelbares
Vorstellen (fiir das Humes Terminologie keinen eigenen Ausdruck besitzt)
und mittelbares Vorstellen befalRt. Das Vermdgen der conceptions ist die
Einbildungskraft, imagination. Gegenstiick und zugleich Quelle der concep-
tions sind die unmittelbaren impressions« (R. Richter, [Englisch-deutsches
Register,] a.a.0. [Anm. 61f.], S. 212)

173

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Mit »perfection¢ und »suffisance<« benennt Leibniz’? die beiden Kon-
stitutiva innerer, und als solcher spontaner, Handlungen der Monade;
er definiert, anders gesagt, durch die innere Handlung, deren Prinzip
er angibt, die spontane, er definiert, wie er betont, aristotelisch: »La
spontaneité de nos actions ne peut donc plus étre revoquée en doute,
comme Aristote 1'a bien definie, en disant qu‘une Action est sponta-
née, quand son principe est dans celuy qui agit. Spontaneum est cujus
principium est in agente. [*Die Spontaneitdt unserer Handlungen kann
also nicht mehr bezweifelt werden. Aristoteles hat sie sehr richtig de-
finiert, indem er sagt, eine Handlung sei spontan, wenn ihr Anfang im
Handelnden liege]«’* Scholastisch »spontaneum« gibt das >aUTépatov¢
des Aristoteles wieder, freilich kaum die semantische Weite des Begriffs
im (Euvre, wohl aber die in einem Satz der »Physik«’® anzutreffende
Bedeutung: [...] pavepdv &Ti ¢v ToTs &TTAGS EVEKE TOU Y1y VOUEVOLS,
STav un Tol ouuBavTos éveka yévnTal v E§w TO aiTiov, T6TE Ao
ToU alToudTou Aéyouev [* Wenn im Bereich der Geschehnisse, die im
strengen Sinn wegen etwas eintreten und deren Ursache auRer ihnen
liegt, etwas geschieht, das mit dem Ergebnis nicht in eine Deswegen-
Beziehung zu bringen ist, dann nennen wir das >zufdlligc (dt.: Phy-

73 | In der »Monadologie« (Art[ikel] 18; Gerh. phil. VI, 609f.) fiihrt Leib-
niz die beiden Begriffe ein: »0On pourroit donner le nom d’Entelechies a tou-
tes les substances simples ou Monades crées, car elles ont en elles une
certaine perfection (éxouot T6 évtelés), il y a une suffisance (dutdpkeia)
qui les rend sources de leur actions internes et pour ainsi dire des Automates
incorporels. [* Man konnte allen einfachen Substanzen oder geschaffenen
Monaden den Namen Entelechien geben, denn sie tragen alle eine bestimm-
te Vollkommenheit in sich (...), sie haben eine Art Selbstgeniigsamkeit (...),
die sie zu Quellen ihrer inneren Tatigkeiten und sozusagen zu unkorperli-
chen Automaten macht (dt.: G. W. Leibniz, Monadologie, libers. von Artur
Buchenau, X. Auflage, Hamburg 1956, S. 34f.)].« — Die im folgenden entfal-
tete Thematik ist auch im Leibniz-Scholion von Belang; siehe dort Abschnitt
4 [ab S. 321].

74 | Theod[izee] I1I, 301; Gerh. phil. VI, 296 [Die Ubersetzung ist aus: G.
W. Leibniz, Philosophische Schriften, Bd. II,2, hrg. und tbers. von Herbert
Herring, Frankfurt a.M. 1986, S. 93]. Anstatt »spontaneité« — wie Gottsched,
dem wir die erste Ubersetzung der Theodizee danken — mit >freywillig< zu
umschreiben, beldRt man es — wie z.B. Artur Buchenau 1925 — besser als
»Spontaneitdt«. Zwar handelt, wer aus freiem Willen handelt, auch spontan,
d.h. von selber, und umgekehrt, doch haben die Begriffe >Spontaneitdt< und
>Freiwilligkeitc verschiedene Konnotationen.

75 | Aristoteles, phys[ica] 197 b18-20.

174

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sik. Vorlesungen iiber die Natur, iibers. von H. G. Zekl, Hamburg 1987, Modi des
Bd. 1, S. 81)«].” Die Leitbegriffe dieses Satzes lauten auf »amd toU¢, Spiegelbildes
yauToudTow, sspontang, d.i. >von selber¢; >oU évekas, subst. >Weswe-
gen, Worumwillenk, >aitiow, >Grunds, eben das »oU éveka« als viertes
der aristotelischen >aitiac.”” Was die Monaden tun, tun sie von selber;
zwar handeln sie um eines Endzieles (TéAos) willen, doch finden sie
dieses in sich, namlich als Grund, welcher sowohl Ende als auch Anfang
(&pxny) ist, und haben es zugleich schon in sich gefunden.”® Das monadi-
sche Tun ist ein auf-einmal-Tun-und-getan-haben, mithinein vollendetes
(Bvtelés), ein Tun, welches innen sein TéAos hat (év-TeA-éxeia), seine
perfection: die Monade, Leibnizisch, als Entelechie.

Auch den Begriff »suffisance« nimmt Leibniz, griechisch aUtép-
kela, »Selbstgeniigen, »sich aneignend, von Aristoteles auf. Autarkie,

76 | Vgl. zu diesem Passus und seinem Kontext (§ 16. Zum Teleologiepro-
blem) vor allem Wolfgang Wieland, Die aristotelische Physik. Untersuchun-
gen {iber die Grundlagen der Naturwissenschaft und die sprachlichen Bedin-
gungen der Prinzipienforschung bei Aristoteles, 2. Auflage, Géttingen 1970,
S. 254ff. Zu méglichen Einwdanden gegen Wielands Auffassung, >attéuaTtow«
(>Von selbst<) komme an einigen Stellen die Bedeutung »zuféllig« zu, siehe
das [in] Anm. 73 erwdhnte Scholion [ab S. 303].

77 | »Die vier aimia, Stoff, Form, wirkende Ursache und Ziel, werden [von
Aristoteles; J. S.] folgendermaRen dargestellt« (vgl. I[ngemar] Diiring,
[Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens, Heidelberg
1966], S. 238; von den Anmerkungen Diirings zu seiner Ubersetzung ist nur
Anm. 365 zitiert): »1) >Das, woraus etwas entsteht, wie z.B. die Statue aus
Bronze.<

2) >Die Form oder das Urbild, d.h. die Erkldarung dessen, was fiir das Ding
sein Sein war (365); darunter verstehe ich sowohl die Gattung als die Glieder
der Definition. Als Beispiel nenne ich ein Oktavintervall; seine Definition und
Form ist das Verhaltnis 2:1, was wieder unter die Gattung Zahl fallt.<

3) »Der Anfang einer Wandlung. Darunter verstehe ich die ndchstliegende
Ursache, z.B. den Ratgeber, den Vater fiir das Kind und tiberhaupt das, was
etwas bewirkt.«

4) >Das Ziel oder das Weswegen, z.B. die Gesundheit fiir das Spazierenge-
hen.

(365) >16 Ti fv elvauc wird hier originell erkldrt; die Formulierung mag mit
der akademischen Definitionspraxis zusammenhdngen. Wie man sieht, be-
deutet >t i v elvauc sder Begriff, so wie er in der Definition ausgedriickt
wird<.«

78 | Zudieser von Prisens und Perfekt behaupteten Gleichzeitigkeit der Set-
zung siehe Abschnitte I.1.6 [ab S. 66], 1.2.8 [ab S. 72]; I.3.4 [ab S. 98] u.a.

175

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

spateren Theologen als »aseitas< zu einem Numen geronnen, Gottes Ver-
mogen, esse ase’®, zu berufen, wird aristotelice noch irdisch, soll sa-
gen in Ethik und Politik®, diskutiert. Am klarsten sagt es, am Beispiel
der Eudaimonie, die »Nikomachische Ethik«: TéAeiov 81 T paivetat
kal altapkes 1} eudaipovia, TGV TpakTiKGOY aloa TéAos® [* So er-
weist sich das Gliick als etwas Vollendetes, fiir sich allein Geniigendes:
es ist das Endziel des uns mdglichen Handelns (dt.: Nikomachische
Ethik, {ibers. und komm. von Franz Dirlemeier, Berlin 1969, S. 14)]«.
DaR die Eudaimonie sich als vollendet erweist, selber des zu-Tuenden
Endziel und Anfangsgrund des Getanen, erinnert an jene operationes,
in deren Vollzug bereits ihr Telos liegt: opa Gua kai écopakev [ofov
Op& Gua Kal ECOPAKE, PPOVEL Kal TEPPAOVNKE, VOET Kal Vevonkev]
[* So kann man wohl sagen: er sieht und hat zugleich (immer schon)
gesehen, er iiberlegt und hat zugleich (immer schon) iiberlegt, er
denkt und hat zugleich (immer schon) gedacht (dt.: Metaphysik, hrg.
von Horst Seidel, iibers. von H. Bonitz, a.a.0. [Anm. 37], Bd. II, S.
119)«], oder Leuchten und Spiegeln.®? Zu >euSaipoviac gehdrt, kaum
tiberraschend, »euSaipoveive; das Verb kann bei Aristoteles, auch dies
keine Uberraschung, ebenfalls in Prisens und Perfekt zugleich stehen;
kai eUSaipovel kai eudaipdvnkev [* er lebt gut und hat zugleich gut
gelebt (dt.: ebd.)]« heilt es in der »Metaphysik«.?* Autark, 1df3t sich
definieren, sind Tatigkeiten, sofern sie in sich selber sich vollenden,
d.h. ihr Endziel nicht auf3erhalb ihrer finden; das zu-Tuende zu tun
und es-selbst zum Getanen zu haben, ist dem es-Tuenden genug; seine
suffisance.

Die Berufung auf Aristoteles erlaubt es Leibniz, die Monaden als

79 | Die Lehre, es gehdre zu Gottes Wesen, allein von sich aus zu sein,
vertrat aufs nachdriicklichste Johannes Duns Scotus, der doctor subtilis der
Scholastik; vgl. etwa sein »0Opus Oxoniense«, passim.

80 | Aristoteles, pol[itika], 1281 b1-3: »moAis 81 1} YeEVV Kail KUY
kawewvia wofis TeAeias kai auTapkous. TaUTo EoTiv, s pauév, To Cijv
eUBaiudveos kai kaAdds. [* Ein Staat ist also eine Vereinigung von Ge-
schlechtern und (friiheren) Dorfgemeinden zum Zwecke eines vollendeten
und sich selbst geniigenden Daseins, ein solches aber besteht, wie wir be-
haupten, in einem gliickseligen, edlen und wiirdigen Leben. (dt.: Aristote-
les” Politik, griech. und dt., hrg. und iibers. von Dr. Franz Susemihl, Leipzig
1879, S. 309)]« Zur Ethik siehe die Anm. 81.

81 | [Aristoteles,] N[ikomachische] E[thik], 1097 b20-21.

82 | Vgl. Aristoteles, M[etaphysik], 1048 h23-24. Siehe auch Abschnitt
1.3.4 [ab S. 98] u. ofter.

83 | [Aristoteles, Nikomachische Ethik], 1048 b26.

176

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Automaten zu bezeichnen; da diese Automaten nichts mit seelenlo- Modi des
sem Gerdt gemein haben, kann er ihnen sogar das Pradikat >geistigc Spiegelbildes
beilegen; notiones inter se convenientes [* miteinander iibereinstim-
mende Begriffe]. Das Tun der Monaden als »Automates spirituels«®
oder, wie an anderem Ort zu lesen, als »Automate[s; J. S.] spirituel[s;
J. S.] ou formel[s; J. S.] [* geistige oder formale Automaten]«® sei
aber, sagt Leibniz®, das Spiegeln; die Spiegelung ist eine spontane
qua innere Handlung (action interne) der Monaden, welche miroirs,
und zwar miroirs vivants, nicht nur heiflen, vielmehr sein sollen. Das
(hier hervorgehobene) »ou¢ zwischen >spirituel< und >formelc bedeutet
soviel wie lateinisch »sive«, ein lediglich auf die Verschiedenheit des
Ausdrucks hinweisendes >oder<®’; die bezeichnete Sache ist beidemal
einunddieselbe, ndmlich die formalitas des monadischen Automaten,
die von jeglicher materialitas absieht®®, »[...] abstrahendo animum a
materia metaphysica sive subjecto, adeoque et a tempore, loco et casu
[* indem der Geist von dem metaphysischen Stoff oder dem Gegen-
stand und so auch von der Zeit, dem Orte und dem Zufélligen absieht
(dt.: G. W. Leibniz, Fragemente zur Logik, hrg. von Franz Schmidt,
Berlin 1960, S. 100].«* Die Monaden rein nach ihrer Formwesenheit*
als eines spontanen Gestaltwechsels fahige Spiegel auffassen zu kon-
nen, erfordert, daR die Strukturen von évteAéxeiai und miroirs vivants
als einander gleich errechenbar, also die lebenden Spiegel unserer Vor-
stellung, zu Beziehungszahlen formalisiert, zu so arithmetischen wie

84 | [Leibniz,] Theod[izee], 403; Gerh. phil. VI, 356.

85 | Systéme Nouveau de la Nature et de la Communication des Substances,
aussi bien que de 'Union qu‘ily a entre l'Ame et le Corps (1695), die einzi-
ge von Leibniz selber verdffentlichte Darstellung seines Systems und des-
halb von besonderer Relevanz. [Ubersetzung aus: G. W. Leibniz, Kleine
Schriften, hrg. und iibers. von H. H. Holz, Frankfurt a.M. 1986, S. 221]

86 | Genaueres siehe im Scholion »Leibniz: miroirs vivants« [ab S. 313].
87 | Vgl. dazu C[arl] G[ottlob] Zumpt, [Lateinische Grammatik, 12. Aufla-
ge, Berlin 1865,] S. 228; siehe auch Anm. [42] im Leibniz-Scholion [auf S.
315]. Fiir >sivec kann auch svel< stehen, dem wieder frz. >ou< entspricht.

88 | Leibniz sagt von den Automaten daher auch, sie seien »incorporels
[* unkorperlich]«; vgl. Gerh. phil. VI, 609f.

89 | Opuscules et fragments inédits de Leibniz. Extraits des manuscrits de
la Bibliothéque de Hanovre, hrg. von Louis Couturat, Paris 1903, S. 432
(Repr[int] der 2. Nachdruckauflage, Hildesheim 1988).

90 | Deutsch fiir sformalitas< in: Gottfried Wilhelm Leibniz, Fragmente zur
Logik, ausgewdhlt, iibers. und erldutert von Franz Schmidt, Berlin (DDR)
1960, S. 100.

177

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

metaphysischen Modellen® der Monaden tauglich seien; Spiegelwelt,
ein pythagoreischer Kosmos.

4. Die oben (II.2.3 [ab S. 167]) angefiihrten Sdtze des Cusanus ent-
stammen einem Brief an Konrad von Wartberg®?; er antwortet dessen

91 | Einen beachtenswerten Ansatz zur Bestimmung metaphysischer Mo-
delle, insbesondere auch zu ihrer Abgrenzung gegen naturwissenschaftli-
che, hat Hans Heinz Holz vorgelegt (Was sind und was leisten metaphysische
Modelle?, in: S[hlomo] Avineri et al., Fortschritt zur Aufkldrung, Kéln 1987,
S. 165-190; vgl. neuerdings, H.H. Holz, Art[ikel] »Metaphysik«, in: Europa-
ische Enzyklopddie zu Philosophie und Wissenschaften, hrg. von Hans Jérg
Sandkiihler, Bd. 3 (L-Q), Hamburg 1990). Holz exemplifiziert (1987, S. 186)
an Leibnizens Monadologie: »Die Charakterisierung des Wesens eines meta-
physischen Modells fiihrt uns [...] paradigmatisch auf das Wesen der Leib-
nizschen Monaden, deren jede einzelne ein solches Modell der ganzen un-
endlichen Welt in ihrer je einzelnen Perspektive ist; das ist der strenge Sinn
des Terminus repraesentatio mundi. Die Monadenlehre entwickelt dann das
Modell der Modelle [Hervorh. v. m.; J. S.] oder die Konstruktion der Totalitat
als eine nicht nur subjektiv konstituierte, sondern auch objektiv vermittelte.
Sie macht — was hier nur angedeutet werden kann — Metaphysik dialektisch.
Es ist darum nicht nur eine personliche Vorliebe, wenn wir die Frage nach
dem Wesen metaphysischer Modelle gerade an Leibniz zu entfalten suchen.«
Man erlaube mir, den letzten Satz — mutatis mutandis, z.B. auch den Cusaner
einbeziehend — auch fiir mich selber in Anspruch zu nehmen. - In der Studie
»Spiegeldenken« [von Schickel nicht ausgearbeitet] komme ich auf das The-
ma zuriick; dort diskutiere ich u.a. die Berechenbarkeit metaphysischer Mo-
delle qua Beziehungszahlen — qua Strukturen — sowie die Konsequenzen, die
aus meiner Kritik an Holzens bzw. Josef Konigs Begriff einer mittleren Ei-
gentlichkeit (siehe Abschnitt I.1.2 [ab S. 122] mit Anm. 30 [aufS. 124] und
35 [auf S. 126]) zu ziehen sind.

Zum Begriff naturwissenschaftlicher Modelle vgl. Heinrich Hertz, Ges[am-
melte] Werke, Bd. III, Die Prinzipien der Mechanik. In neuem Zusammenhan-
ge dargestellt, hrg. von P[hilipp] Lenard, mit einem Vorwort von H[ermann]
von Helmholtz, 2. Auflage, Leipzig 1910, S. 1ff. Auf Hertz und seine Bedeu-
tung fiir L{udwig] Wittgensteins »Tractatus« gehe ich ebenfalls in der ge-
nannten Studie ein. — Zum Modellbegriff siehe auch Abschnitt I.3.2 [ab S.
86] mit Anm. 43 [auf S. 92f.].

92 | Dieser Brief, von Juli 1445, ist tiberschrieben »Confratri Conrado de
wartberger canonico monasterii Meinfelt deuoto sacerdoti etc. Nicolaus de
Cusa prepositus ibidem de filiatione dei« (Cusanus, [De filiatione dei III,]
a.a.0. [Anm. 57], fol. 65 r; Ed. [Paul] Wilpert, a.a.0., S. 188).

178

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»crebris monitis [* zahlreichen Einwdnden]«, worin zu wissen verlangt Modi des
sei, was er »de filiatione dei [* von der Gotteskindschaft]« Treffendes Spiegelbildes
vorbringe.”® »Ego autem vt in summa dicam«, schreibt Nicolaus, »non
aliud filiationem dei quam deificationem que et theosis grece dicitur
estimandum iudico® [* Auf daf ich es mit einem zusammenfassenden
Begriff schon ausspreche: Ich urteile dahin, daf® unter Gotteskind-
schaft nichts anderes zu verstehen sei als Gottformigkeit, die grie-
chisch auch Theosis genannt wird (dt.: Nikolaus von Kues, Drei Schrif-
ten vom verborgenen Gott, a.a.0. [Anm. 95], S. 28)].« Das spdtgriech.
»Jéwoise, spatlat. »deificatio, bedeutet — theologisch, nicht blasphe-
misch - Vergotterung« oder, wie Paul Wilpert iibersetzt®, »Gottformig-
keit<; Konrad wisse ja selbst, »theosim [...] vitimitatem perfectionis
existere que et notitia dei et verbi seu visio intuitiua vocitatur [* The-
osis (...) ist jene duBerst mogliche Vollendung, die auch als Kenntnis
Gottes und des Wortes oder als inneres Schauen bezeichnet wird
(dt.: ebd.)].«*® Metaphysisch stricte interpretiert, sagt das svisiot,
»Schau(en)<, nachgesetzte Pradikat >intuitiva¢, im Brief des Cusanus
nicht anders als schon im »Timaios«-Kommentar des Calcidius, das zu-
Schauende erscheine auf der Oberfliche eines Spiegels; >intuitio« latini-
siert »éupaois¢, sogar unserem Ausdruck emphatische Schauc ist das
Spekulare anzuhoren.”” Wilperts stilistisch verqueres, heuristisch aber
gliickliches >Gottformigkeitc 1Rt sich ohne weiteres auf die Oberfld-
chenform des einen Spiegels, welcher Gott ist, beziehen; je gleichférmi-
ger die vielen miroirs vivants, welche wir sind, sich dem goéttlichen

93 | Cusanus, ebd. Dem Worterbuch (K. E. Georges, [Ausfiihrliches latei-
nisch-deutsches Handwdrterbuch, Bd. I,] a.a.0., [Anm. 45]) entnehme ich
noch einige Bedeutungen von >conicere, das ich mit>Treffendes vorbringenc
libersetzt habe: »[...] daraufwerfen [...] Wurfmittel nach einem Punkte hin-
werfen [...] prdgn., combinirend gleichs. etw. treffen, ermitteln [...] ver-
muthen, muthmaRlich schlieRen.«

94 | Cusanus, ebd.; Ed. Wilpert, ebd. Hervorh. v. m.

95 | Nikolaus von Cues, Drei Schriften vom verborgenen Gott. De deo abs-
condito — De quaerendo deum — De filiatione dei, hrg. von E. Bohnenstaedt.
(Heft 3 der »Schriften des Nikolaus von Cues«. Im Auftrag der Heidelberger
Akademie der Wissenschaften in deutscher Ubersetzung herausgegeben von
Ernst Hoffmann und Paul Wilpert.) 3. Auflage, Hamburg 1958, S. 28 (auch
zit. als >Ub. Wilpert, im Unterschied zu >Ed. Wilpert«).

96 | Cusanus, siehe Anm. 92ff.; Hervorh. v. m.

97 | >intuitios, »éugaocisc bilden das Hauptthema von I1.3 (Der Begriff der
Intuition [ab S. 217]); zu Calcidius siehe das Platon-Scholion [von Schickel
nicht ausgearbeitet].

179

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder Planspiegel machen, desto gottdhnlicher werden sie, Gottes Kinder,
sein; die Vielen, speculi Sui specula [* Spiegel Seines Spiegels], haben
teil an dem Einen.%

Den dritten Abschnitt des Briefes nimmt »de theosi [...] coniectu-
ra«® ein. Hatte Nicolaus zu Anfang des ersten zu schreiben eingewil-
ligt, »quid ego de filiatione dei coniiciam [* was ich unter der Gottes-
kindschaft denke (dt.: ebd.)]«'®, so gebraucht er hier das >coniicere«
zugehodrige nomen acti. Philologisch sagt uns >coniectura¢, daR kor-
rupte Textstellen auf Grund plausibler, doch nicht vollends gesicherter
Annahmen gebessert seien; rhetorisch pragnant heif3t so »der Theil der
Beweisfiithrung, welcher auf Combination beruht, die Vermuthung«.**
Wodurch aber soll er Konrad vermitteln, was, »ein legitimes Wagnis

98 | Der Gedanke eines Teilhabens der Vielen an dem Einen, theologisch
oder metaphysisch konzipiert, erinnert an die péde€is bei Platon. Die Frage,
wozu diese Assoziation tauge, soll in spateren Studien (vor allem in der
Studie »Spiegeldenken« [von Schickel nicht ausgearbeitet]) und in den
betr[effenden] Scholien erortert werden.

99 | Cusanus, [De filiatione Dei,] a.a.0. [Anm. 57], fol. 66 v; Ed. Wilpert,
a.a.0., S. 192. - Von hier bis »concipito« sind die Zitate aus »De filiatione
dei« einem sehr kurzen Textstiick entnommen, ich weise sie daher nicht
einzeln nach; alle Hervorh. v. m.

100 | »>coniiciamg, siehe Anm. 93 [auf S. 179].

101 | K.E. Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwdrterbuch, ]
Bd. I, a.a.0. [Anm. 93], unter>conjecturac. >coniectura< heiRRt einer der drei
(auch vier) status, nach denen der Verlauf des Gerichtsprozesses juristisch
wie rhetorisch eingeteilt wird. 1) st. coniecturae: gefragt wird An fecerit zur
»Feststellung eines Tatbestandes«; 2) st. finitionis: gefragt wird Quid fecerit
zur »richtigen und sachlichen Bezeichnung eines Tatbestandes«; 3) st. qua-
litatis: gefragt wird An iure fecerit zur »Qualifizierung des factum [...] nach
der Alternative iure/non iure« (Zitate aus H. Lausberg, [Handbuch der lite-
rarischen Rhetorik. Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft, Miinchen
1960,] S. 70, 71 u. 81; ohne Lausbergs Hervorh.).

Von der juristischen Rede hat sich die Anwendung der status auf die gesam-
te Rhetorik, schlieRlich auf die genera der Literatur {iberhaupt (z.B. auf den
Dialog im Drama) erweitert. So gewinnt beim philosophischen Argumentie-
ren der st. coniecturae den Sinn, plausible MutmaRungen iiber das Problem
anzustellen. Abermals, wie bereits fiir den Begriff der Reflexion gezeigt, gibt
die Rhetorik eine Art Modelltheorie ab. Dem Cusaner hilft sie zur Ausbildung
einer conjecturalen Methode des Erkennens, die seine Schrift »De coniectu-
ris« exemplarisch demonstriert.

180

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Vernunft«®?, er tiber Jécoors mutmaRe? »similitudine«'®, lautet Modi des
die scheinbar schlichte Antwort. Den Ubersetzer freilich verwirrt die Spiegelbildes
semantische Fiille der similitudo: >Abbild¢, >Ebenbildlichkeit¢, >Nach-
bildunge, >Ahnlichkeitc ...; Wilpert bevorzugt >Gleichnis¢, und wihit
ein so vieldeutiges wie wenig sagendes Wort."* Der Kontext legt >Ahn-
lichkeit< oder, strictissime, >Ahnlichkeitsbeziehung<'* nahe, denn er
fiihrt, als wiirde Leibniz antizipiert'®, alsbald auf das spontaneum der
Spiegel als deren formalitas hinaus. Mehrfach appelliert der Cusaner,
den Adressaten, der auch wir sein kénnten, einschdtzend, an dessen,
an unser aller Vorstellungskraft.
Konrad wisse ja, beginnt er, »formas equales in rectis speculis: mi-
nores in curuis apparere [* daR die Gestalten in geraden Spiegeln ihrer
Wirklichkeit entsprechend, in gekriimmten verkiirzt erscheinen (dt.:
ebd., S. 36)].« Werde ein »speculum sine macula rectissimum atque
interminum perfectissimumque [* Spiegel (...), der ganz ohne Fehl,
ganz gerade, unbegrenzt, vollkommen ist (dt.: ebd.)]«, als welcher
Gott selbst erscheine', angenommen, seien ihm gegeniiber »omnes
creature specula contractiora et differenter curua, intra que intellectu-

102 | Vgl. Ub. Wilpert, [Drei Schriften vom verborgenen Gott,] a.a.0.
[Anm. 95], S. 98, Anm. 35.

103 | »ssimilitudo« gilt (laut K. E. Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deut-
sches Handwdrterbuch] Bd. II, a.a.0. [Anm. 45]) als etymologisch verwandt
mit »im-agog, tatsdchlich bedeutet es primare >(Bild—)Ahnh'chkeit<; im Cusa-
nischen Kontext der Spiegelbildlichkeit ist dies auch die angemessene Uber-
setzung. Das von Wilpert gewdhlte >Gleichnis¢< — siehe Anm. 104 — ist eine
sekunddre Bedeutung des lat. Wortes.

104 | Die angefiihrten Bedeutungen von >similitudo< nennt P. Wilpert alle-
samt selber; vgl. die Begriffsregister zu den von ihm iibersetzten Texten
»Drei Schriften vom verborgenen Gottk, a.a.0. [Anm. 95]; De docta ignoran-
tia/Die belehrte Unwissenheit, Bd. I, Hamburg 1964; De venatione sapien-
tiae/Die Jagd nach Weisheit, Hamburg 1964. Wilpert gebraucht die verschie-
denen Bedeutungen varie, nicht immer gliicklich.

105 | Man konnte vielleicht auch sagen, Leibniz inspirierend.

106 | Gott, welcher ein Spiegel ist, erscheint als solcher, in unserem An-
blick sich selbst erblickend, in den vielen Spiegeln, welche wir sind; wir,
welche Spiegel sind, erscheinen als solche, in Seinem Anblick uns selbst
erblickend, in dem einen Spiegel, welcher Gott ist. So ware die iterative, von
Cusanus vorgegebene, Reflexion in etwa zu beschreiben, befanden sich nicht
die vielen, verschieden gekriimmten Spiegel dem einen ebenen gegeniiber.
Wird das speculare (in Zahl und Gestalt der Spiegel*) gedndert, @ndert sich
fraglos die iterative Reflexion; siehe dazu die Studie »Spiegeldenken,

181

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

ales nature sint viua clariora atque rectiora specula [* alle Geschdpfe
mehr oder weniger verzerrt widergebende, unterschiedlich gekriimmte
Spiegel. Unter ihnen wdren die vernunfthaften Naturen sowohl mit
Leben begabte als auch klarere und weniger gekriimmte Spiegel (dt.:
ebd.)].« Stelle dir nun vor, »concipito«'®®, die »vernunfthaften Natu-
ren«’®”, Geschopfe qua specula libera™ konnten >freic die eigene Kriim-
mung mildern. Nicolaus setzt, indes eher der imperativus praesentis
»concipec zu erwarten ware, einen sogenannten Imperativ II oder
des Futurs. Dieser werde, weil der Grammatiker, u.a. bei »Handlun-

insbesondere 7.3 (Der Begriff der Spekulation) [von Schickel nicht ausgear-
beitet]. Nicolaus geht, nach seiner Art, in den sich anschlieRenden Absdtzen
darauf ein.

* Auch bisher blieb die Reinheit der Spiegelflache aulRer Betracht; siehe
aber unten Abschnitt I1.2.6 [ab S. 200].

107 | Die in Abschnitt II.2.3 [auf S. 167] schon einmal zitierten letzten
fiinf Worter stehen hier in ihrem Kontext.

108 | »>concipitog, sstelle dir vor<. Ich unterschiebe Nicolaus keinen Hu-
meschen Terminus (>conception< als >mittelbares Vorstellen<; siehe Anm.
72 [auf S. 173]), beziehe mich vielmehr auf das Bedeutungsfeld von >con-
cipere< (>com-capere«). Zu Beginn der drei, diesem Grundverb des Lateini-
schen gewidmeten Spalten verzeichnet das Worterbuch (K. E. Georges,
[Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwarterbuch] Bd. I, a.a.0. [Anm.
93]) als primédre Bedeutung >aufnehmenc; es folgen Varianten wie >sich
nehmen, »(ein-)fangen¢, >empfangen¢, >annehmenc etc. In der Reihe der
tibertragenen, d.h. sekunddren Bedeutungen steht dann, wieder zu Be-
ginn, >etw[as] in sich aufnehmen< (z.B. »animo¢, »mentec etc.), auch
>etw[as] in die Phantasie aufnehmen< = setw[as] sich vorstellen (von
etw[as] sich e[ine] Vorstellung machen)<; »das Partic. Perf. im Plur. mente
concepta, orum, n. »das Vorgestellte, Gedachte<. Umgekehrt nennt K. E.
Georges, Kleines Deutsch-lateinisches Handwdrterbuch (7. Auflage, Re-
print Darmstadt 1982) fiir »sich etwas vorstellen< als u.a. mdgliche Uber-
setzung »animo conciperex.

109 | So Ubersetzt P. Wilpert ([Drei Schriften vom verborgenen Gott,]
a.a.0. [Anm. 95], S. 36) »intellectuales nature«.

110 | sliber< ibersetzt P. Wilpert (ebd.), zuviel hineinlegend, >freien Wil-
lens¢; das Adjektiv hat hier eher den Sinn >frei etw. zu tun«.

111 | »Der Imperativus Praesentis driickt aus, daR etwas sogleich und un-
mittelbar geschehen soll. z.B. lege, lies!« (C. G. Zumpt, [Lateinische Gram-
matik,] a.a.0. [Anm. 87], S. 386). Er steht bei Anwesenheit dessen, dem
man befiehlt, den man auffordert, im Gesprdch, im personlichen Brief
usw.

182

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gen, die wiederholentlich, so oft der Fall eintritt, geschehen sollen«?, Modi des
gebraucht. Mit der Setzung des imperativus futuri >concipito<, deutsch Spiegelbildes
am besten >du sollst dir — man soll sich — vorstellen¢, weil ndmlich

alle Gldubigen es sich vorzustellen haben, mag der Cusaner bedeuten

wollen, seit der Patristik miisse die Vorstellung, der menschliche Geist

sei ein Spiegel, um Vervollkommnung bemiiht, fiir eine verpflichtende
Lehrtradition gelten.”® Ware es seine Absicht, mit formalverschiede-

112 | C.G. Zumpt, ebd., S. 387; Hervorh. v. m.

113 | P. Wilpert ([Drei Schriften vom verborgenen Gott,] a.a.0. [Anm. 95],
S. 94, Anm. 27) merkt zu dieser Lehrtradition an: »Da nach Aristoteles im
ganzen M.A. das menschliche Erkennen als bildhaftes Erfassen der Wirklich-
keit wie gleichsam in Spiegelbildern verstanden wurde, lag es nahe, den Geist
als Spiegel zu bezeichnen. Als lebendigen, aktiven Spiegel, der in eigenem
Bemiihen immer mehr klarer, vollendeter Spiegel, immer mehr auf seine letz-
te Form hin, die des Urspiegels selbst, wird, sieht ihn Augustinus im An-
schluB und verbindender Deutungvon 1. Kor[inther] 13, 12 und 2. Kor[rinther]
3, 18 in De trin[itate] XV c[apitulum] 8 (XIII 1067/68), wobei er hervorhebt,
dalk Paulus nicht von mehreren Spiegeln [...], sondern von dem einen Spie-
gel, dem menschlichen Geiste, rede. In etwa folgt dieser Sprache z.B. Bona-
ventura in Comment[arius] in Ioann[em] c[apitulum] I [versiculum] 43 (VI
255/56), wo er das Bild auf den durch die Siinde verdiisterten Spiegel des
menschlichen Geistes und auf die Geschopfe iiberhaupt anwendet.«

1. Kor[inther] 13, 12: »Videmus nunc per speculum in aenigmate: tunc au-
tem facie ad faciem. Nunc cognosco ex parte: tunc autem cognoscam sicut
et cognitus sum. [* Jetzt sehen wir noch (wie) durch einen Spiegel auf ein
Ratselbuch, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt erkenne ich noch
ein Stiickwerk, dann aber werde ich es ganz erkennen, so wie ich (von Gott)
erkannt worden bin. (dt.: Das neue Testament, tibers. und komm. von Ulrich
Wilckens, Ziirich/Gitersloh 1970, S. 601 und Anm. 5 auf S. 602]«

2. Kor[inther] 3, 18: »Nos vero omnes, revelata facie gloriam Domini spe-
culantes, in eandem imaginem transformamur a claritate in claritatem,
tamquam a Domini Spiritu. [* Wir aber schauern alle mit unverhiilltem An-
gesicht die Herrlichkeit des Herrn im Spiegel und werden darin in eben
dieses Bild hineinverwandelt von einer Herrlichkeit zur anderen, so wie es
vom Herrn, dem Geist (gegeben wird) (dt.: ebd., S. 628 und Anm. 7, 8 auf
S. 629)].«

Auf Johannes ist der Cusaner selber schon zu Anfang des Briefes eingegan-
gen: »[...] quid ego de filiatione dei coniiciam: que per ipsum altissi-mum
iohannem theologum a radio eterno nobis dari publicatur: cum dicit. Quot-
quot autem receperunt eum dedit eis potestatem filios dei fieri: his qui cre-
dunt in nomine eius (Cusanus, wie Anm. 92 [auf S. 178] [* dal ich dir

183

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder nen Imperativen semantisch, statt stilistisch, zu differenzieren, konn-
te ein folgender Imperativ des Prisens eine allein Cusanische Lehre
anzeigen.

Ist es seine Absicht? Einige Zeilen darauf wéahlt Nicolaus den prdsen-
tischen Imperativ >tolle<*%, dem er die Anrede >frater¢, einen Konjunktiv
der 2. Person Singular Prasens Aktiv, >absoluas¢, und den Ablativ eines
Gerundiums, »elevando¢, anschlieRt. Er wendet sich philosophisch an
Konrad; der betreffende Satz, wie parallel zu Leibnizens »abstrahendo
animum a materia metaphysica [...] a tempore, loco et casu [* indem
der Geist von dem metaphysischen Stoff, (...) von der Zeit, dem Orte
und dem Zufdlligen absieht (dt.: G. W. Leibniz: Fragemente zur Logik,
hrg. von Franz Schmidt, Berlin 1960, S. 100)]«™ formuliert, lautet
im ganzen: »Tolle itaque frater contractiones quantificatiuas sensibili-
um speculorum et a loco et tempore et cunctis sensibilibus conceptum
absoluas: eleuando teipsum ad rationales speculares claritates, vbi in
ratione clara mens nostra veritatem speculatur [* Denke dir nun, Bru-
der, die durch stoffhafte Ausgedehntheit bedingten Umgrenzungen
weg, wie sie den sinneshaft wahrgenommenen Spiegeln eigen sind,
und 16se den Begriff des Spiegelseins aus Raum und Zeit und von aller
Sinnenfalligkeit und hebe dich empor zum Bereich der verstdandigen
spiegelnden Klarheit, dahin, wo in klarem Verstehen unser denkender
Geist die Wahrheit spiegelt (Nikolaus von Kues, Drei Schriften vom
verborgenen Gott, a.a.0. [Anm. 95], S. 37)].«*® Man kann (wie Wil-

meine Ansichten {iber die Gotteskindschaft mitteile, von der der erhabene
Theologe Johannes sagt, daR sie uns vom ewigen Licht verliehen wird, er
sagt ja: Allen aber, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu
werden, dessen die in seinem Namen glauben.]« [Dt.: Nikolaus von Kues,
Philosophisch-theologische Schriften, hrg. von Leo Gabriel, {ibers. und
kommentiert von Dietlind und Wilhelm Dupré, Wien 1966, Bd. II, S.
611]).

114 | »tollerecsteht hier nichtin seiner eigentlichen Bedeutung semporhe-
bens, sondern »mit dem Nbbgr. des Entfernens = aufheben«, davon »bildl.,
wegnehmen, wegdenken« (K. E. Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deut-
sches Handwdrterbuch,] Bd. II, a.a.0. [Anm. 45]; Hervorh. gedndert); P.
Wilpert setzt dementsprechend >denke dir wegc fiir stolle< (Ub., [Drei Schrif-
ten vom verborgenen Gott,] a.a.0. [Anm. 95], S. 37).

115 | Opuscules et fragments inédits de Leibniz, a.a.0. [Anm. 89], S. 432.
116 | Cusanus, [De filitatione Dei,] a.a.0. [Anm. 57], fol. 66 v ; Ed. Wilpert,
a.a.0., S. 193. >conceptum« gibt P. Wilpert (Ub. ([Drei Schriften vom verbor-
genen Gott,] a.a.0. [Anm. 95], S. 37) mit »Begriff< wieder und ergdnzt so
pratentids wie unnotig »des Spiegelseins<. Ich mdchte sconceptumc« eher als

184

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

pert™) dreimal imperativisch iibersetzen; kaum zu iiberlesen, steht Modi des
aber nach dem ersten Imperativ >denke dir weg«< genauer, und subtiler, Spiegelbildes
svon ... mogest du 16sen: dadurch, daR du dich selber erhebst zu ...c
Die Methode, die Vorstellung des Spiegelns zu entsinnlichen, wird dem
Mitbruder argumentativ, nicht autoritativ, vorgetragen.

Keinesfalls darf man (wie Wilpert'’) >rationales speculares clari-
tates< mit sverstindige spiegelnde Klarheit¢, >ratio clara< mit >klares
Verstehen< wiedergeben; kaum zu iiberhéren, klingt in sratio< auch
»Proportion, Relation¢, in srationalis< auch >proportional, relational
an, klingt es nicht laut hervor.”® Unweit liegt >proportionalitas¢, das
auf Beziehungszahlen weist'; denn >ratioc vertritt hier >Aéyos¢ und
»Adyos¢, wierratioc ein Grundwort seiner Sprache, meint seit Pythago-
ras, obschon vielfdltiger Bedeutung, bevorzugt die proportionalen Re-
lationen von quanta zueinander.’® Der Mensch erfal’t am Gottesbild,

Akkusativ des Perfektpartizips von >concipere< — allerdings im Singular; sie-
he Anm. 108 [auf S. 182] — aufgefalRt wissen. Cusanus sagt schlicht, Bruder
Konrad mdge die Vorstellung (des Spiegels namlich, von der immerzu die
Rede ist) »von Raum und Zeit und allem iibrigen Sinnlichen« l8sen.

117 | Ub. Wilpert, ([Drei Schriften vom verborgenen Gott,] a.a.0. [Anm.
95], S. 37.

118 | Zuder Grundbedeutung von >ratio<als »(Be-)Rechnung< gehdren u.a.
»Berechnung = [...] berechnende, beachtende Riicksicht«, »das Sichverhal-
ten zu od. bei etw., d.i. subj. = [...] das Verhalten«, »obj. = das Verhaltnis«,
dann »insbes., die Berechnung, der Calcul als hohere Geistesthatigkeit, das
Denken [...] concret = die der Geistesthétigkeit zu Grunde liegende hohere
Geisteskraft, das Denkvermdgen, die Vernunft« (K. E. Georges, [Ausfiihrli-
ches lateinisch-deutsches Handworterbuch,] Bd. II, a.a.0. [Anm. 45]; Her-
vorh. von Georges sind nicht beriicksichtigt). Das engl. Wort >ratio< meint
»Verhdltnis¢, »be in the inverse r[atio]<ist »im umgekehrten Verhiltnis ste-
hen zu¢, math[ematisch] sumgekehrt proportional sein«. — Es sei daran erin-
nert, dal® die sogenannten gemeinen, d.h. durch ein Verhaltnis zweier gan-
zer Zahlen darstellbaren Briiche auch rationale Zahlen heiBen; geschrieben
z.B.»2:4< oder, allgemein, »a:b<. Siehe auch Anm. 120.

119 | Siehe Abschnitt I.3.2 [ab S. 86].

120 | Dem »Greek-English Lexicon« von Liddell & Scott (Reprint der Aufla-
ge 1940, Oxford 1961], S. 1057ff.) entnehme ich, knapp referierend, zehn
Grundbedeutungen von »Aéyos«: I. computation, reckoning (account, value);
II. relation, proportion; II1. explanation (ground, reason, arguments princip-
le, law.); IV. inward debate of the soul; V. continuous statement, narrative,
oration; VI. verbal expression; VII. a particular saying (oracle, proverb); VIIL.
thing spoken of; IX. expression; X. the Word of God.

185

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder welches er reflektiert, nichts als die Analogie zwischen dem eigenen,
gespiegelt spiegelnden, und dem ganz anderen, spiegelnd gespiegel-

Im prominenten zweiten Rubrum findet sich die mathematische Bedeutung
sratio, >proportion<; z.B. >Adyor apiSuddve, >numerical ratios< (Ari-
stoxenos, Harm[onika stoicheia]) >icétns Adycov« >Gleichheit der Propor-
tionenc< (Aristoteles, N[ikomachische] E[thik], 1131 a31).

Ehe ich mich en passant auf Heideggers eigenwillige Lesart von >Adyos¢
einlasse, zitiere ich in extenso einen, im Hinblick auf die Anm. 118 recht
lesenswerten Passus aus Felix Kleins »Elementarmathematik vom hdheren
Standpunkte aus« (1. Bd.: Arithmetik, Algebra, Analysis, 4. Auflage, Berlin
1933, S. 35; Hervorh. v. m. gedndert). Seine Bemerkung, schreibt Klein,
solle »besagen, daR die Griechen kein Verfahren besalRen, das arithmetisch
die allgemeine irrationale Zahl aus den rationalen herzustellen, zu definie-
ren gestattet [...]. Trotzdem aber war ihnen von einer anderen Seite her der
Begriff der allgemeinen reellen, nicht notwendig rationalen Zahl geldufig,
nur hatte die Sache ein ganz anderes Aussehen als bei uns, da sie Buchsta-
ben fiir allgemeine Zahlen nicht benutzten. Sie betrachteten namlich [...]
Verhdltnisse zweier beliebiger Strecken und operierten mit ihnen eigentlich
genau so, wie wir heute mit der beliebigen reellen Zahl umgehen; es finden
sich da sogar Definitionen bei Euklid, die ganz an die moderne Theorie der
Irrationalzahl anklingen.« Ubrigens ist im Namen noch immer ein Unter-
schied gegen die ganze natiirliche Zahl; diese heift >&pi1Suds<, wahrend das
Streckenverhiltnis, die beliebige reelle Zahl, >Aéyos¢; genannt wird.

Eine Bemerkung liber das Wort »irrational« sei dem noch angefiigt. Es ist
jedenfalls die Ubersetzung des griechischen >é&\oyos« ins Lateinische: Das
griechische Wort aber sollte vermutlich >nicht aussprechbar< bedeuten und
besagen, dal} die neuen Zahlen bzw. Streckenverhaltnisse nicht wie die ra-
tionalen durch ein Verhdltnis zweier ganzen Zahlen angegeben werden kon-
nen [Siehe (Johannes) Tropfke, Geschichte der Elementarmathematik, (Ber-
lin/Leipzig 1923/24,) 2.(, verbesserte und sehr vermehrte) Auflage, S. 71;
J. S.]; erst das MiRRverstandnis, daR das lateinische >ratio< nurin der Bedeu-
tung >Vernunft< vorkomme, hat aus »irrational< das >unverniinftig« gemacht,
das dem Namen der Irrationalzahl jetzt anzuhaften scheint.

Liddell & Scott, [Greek-English Lexicon,] a.a.0., erhdrtet die Vermutung;
danach bedeutet >&Aoyos< without Adyoss, deshalb u.a.: sunutterable<im
Sinne von »&ppnTos< =>sthat cannot be spoken or expressed<; of magnitu-
des, sincommensurable<. Wir bilden nach dem lateinischen entsprechend
»ohne ratio, ir-rational«.

Bei Heidegger lassen sich zwei Auffassungen des Begriffs unterscheiden:
»Adyos<als sRede, sagen< und >Adyos« (in dieser Bedeutung groR geschrie-
ben) als slese, lesen (= sammeln)<. Zwischen der ersten Auffassung in »Sein

186

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ten, Sein." Des Gottesspiegels metaphysische Materie, um Leibniz auf- Modi des
zunehmen'??, bleibt ihm dunkel, doch leuchtet ihm die Gleichheit der Spiegelbildes

und Zeit« (1927), die, wenn auch eingeschrankt, fortgilt, und der anderen
in »Logik. Heraklits Lehre vom Logos« (Sommersem[ester] 1944) liegt ein
»Kehre< genanntes Denkgeschehen; dessen Name kommt manch einem vor,
als wdre er von >kehren<in der Bedeutung >wegfegen¢, ndmlich sokratischen
und nachsokratischen Philosophierens, hergeleitet. 1927 (Sein und Zeit,
[Halle a. d. Saale,] S. 32): »Aéyos wird siibersetztc , d.h. immer ausgelegt
als Vernunft, Urteil, Begriff, Definition, Grund, Verhdltnis.« Grundbedeu-
tung sei Rede, aber »A\éyos als Rede besagt [...] soviel wie 8nAolv, offen-
bar machen das, wovon in der Rede >die Rede«ist«. 1944 (Heraklit: Der An-
fang des abendlandischen Denkens [und; J. S.] Logik. Heraklits Lehre vom
Logos, Bd. 55 der Gesamtausgabe, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 1987, S. 266f.):
»Aoyos< und >Aéyewve haben »urspriinglich mit Sagen und Aussagen, mit
Rede und Sprache nichts zu tun. [...] >lesen< verstehen wir [...] in einem
weiteren und zugleich urspriinglicheren Sinne«: Korn, Wein oder Holz lesen.
»Aéyew, lesen, Adyos, die Lese. So wie aber das griechische Wort Adyos
bedeutet Aéyewv und Aeydpevov , so bedeutet auch das deutsche Wort »die
Lese< einmal den Vollzug des Lesens, [...] dann aber auch das Gelesene im
Sinne des Ertrags eines Lesens«, wie Wein- bzw. Spatlese.

Heideggers Auffassung vom »vor-metaphysischen Adyos (ebd., S. 258 u.
passim), einem vor-sokratischen, erhdlt ihren Eigensinn in einer interpolie-
renden Deutung Heraklits, z.B. des Fragments B 50 (ebd., S. 308). Es lautet:
»OUKk Euol, &AAa ToU Adyov dkovoavTos SHOAOYETV 0opdy EoTIv Ev
mavTa elvaik. Mittels einer, wie er meint, erhellenden Auslegung von
»Adyos (Aéyew)« als »(Ver-)Sammlung (sammeln)< gelangt Heidegger zu
der folgenden Paraphrase (ebd.): »Habt ihr nicht bloR mich angehdrt, son-
dern habt ihr fiigsam auf die urspriingliche Versammlung geachtet, dann ist
(das) Wissen, das darin besteht, auf die Versammlung sich zu sammeln und
gesammelt zu sein in dem >Eins ist Alles<.« So freilich wird Heraklit, ohnehin
als Der Dunkle geltend, vollends undurchdringlich. Man vergleiche die phi-
lologisch gesicherte, stilistisch sichere Ubersetzung des Fragments B 50
durch Bruno Snell (Heraklit Fragmente, 10. Auflage, Miinchen/Ziirich 1989,
S. 19): »Habt ihr nicht mich, sondern den Sinn vernommen, so ist es weise
im gleichen Sinn zu sagen: Eins ist alles.« In seiner Heraklit-Vorlesung,
Groningen 1972/73, annotierte Hans Heinz Holz: »Das klingt durchaus ele-
atisch, wie eben auch Parmenides das Sein als >eins, alles, zusammenhdn-
gend« bezeichnete« (neuerdings in: Exempla Historica. Epochen der Welt-
geschichte in Biographien, Bd. Griech[ische] Philosophen, Frankfurt a.M.
1985, S. 48f.).

Es verdient jeden Zweifel, ob man ein sogenanntes vorsokratisches gegen

187

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder Strukturen ein. Ihm ware Gott, sofern der Mensch zwar nicht nach Sei-
nem Bilde, wohl aber nach Seinem Mafie geschaffen, rational begreif-

ein sogenanntes nachsokratisches Philosophieren ausspielen diirfe. Gerade
der Begriff sAdyos< — in der Bedeutung als >ratioc = »>Verhdltnis (scil. von
Zahlen)< - hat seinen Grund letzten Endes wohl bei Pythagoras (ca. 570-ca.
480) selbst. Es sieht kaum danach aus, als sei dieser Begriff von sAéyos<auf
einmal unvermittelt den Kopfen der spateren Pythagoreer entsprungen. Erich
Frank, duRerst skeptisch gegen irgendwelche Zuschreibungen an Pythagoras
und dessen friihe Schiiler, datiert die Erkenntnis des Pythagoreischen Lehr-
satzes »Jedenfalls [...] vor 400«, also vor Platon (E. Frank, Plato und die
sogenannten Pythagoreer. Ein Kapitel aus der Geschichte des griechischen
Geistes, 2. Auflage, Tiibingen 1962, S. 230, Anm.). Mit Kurt von Fritz, der im
»Lexikon der Alten Welt«, [Ziirich/Stuttgart 1965], den Artikel »Pythagore-
er« verfalRt hat, betone ich die Herleitung der mathematischen Proportionen
aus den harmonischen der Musik; dann diirften die ersten Pythagoreer, so-
fern nicht gar das aUtos épa [* er hat es ja gesagt] des Meisters diese Ein-
sicht besiegelt hatte, zumindest {iber Ansdtze zu einer mathematischen Pro-
portionenlehre — wie nahe immer an der Entdeckung des Inkommensurablen,
das im Verhdltnis der Seite zur Diagonale eines Quadrats sozusagen vor Au-
gen, obzwar schwierig zu beweisen war — verfiigt haben. Dahinter liegt die
(iibrigens weltweite) Uberlieferung einer in Zahlen ausdriickbaren Harmonie
eines Kosmos, des Seins, uns seit Kepler, der sie noch kannte, zu ihr sich
bekannte, nur gleichsam verschwiegen nahegebracht. Vgl. das wichtige Buch
des Mathematikers und Mathematikhistorikers B[artel Leendert] van der
Waerden, Die Pythagoreer. Religiose Bruderschaft und Schule der Wissen-
schaft, Ziirich/Miinchen 1979; ders., Artikel »Pythagoreische Wissenschaft«
und »Schriften des Pythagoras« in Pauly[s Realencyclopadie, bearb. von Wis-
sowa]. Vgl. ferner Albert Freiherr von Thimus, Die Harmonikale Symbolik des
Alterthums (2 Bde., Koln 1868 und 1876), worin die Proportionen von Musik,
diese vor allem, und Mathematik in der gesamten, auch jiidischen und chine-
sischen Antike behandelt werden; ein opus magnum.

Ich bin so ausfiihrlich, um einen wohl erweisbar vorsokratischen >Aéyos«-
Begriff vor Heideggerschen discrimina zu bewahren. sproportios, sratioc< ist
eine sehr frilhe Grundbedeutung von >Adyos¢, und eben diese, nicht ir-
gendeine »lLese«, entfaltet sich sprachgeschichtlich, indem sie in andere,
keineswegs nebensadchliche Bedeutungen wie »Vernunft, Urteil, Begriff, De-
finition, Grund« (M. Heidegger, Sein und Zeit, a.a.0., S. 32), anstatt in sie
»libersetzt« zu werden, sich verzweigt. Siehe dazu die Anm. 118 [auf S.
185ff.]. — Der Begriff yAdyos«, aufgefalit als >proportio, sratios, ist auch im
Buchtitel »Der Logos des Spiegels« mitzuverstehen. — Zu den proportionalen
Relationen von quanta zueinander siehe Anm. 124 [auf S. 190f.].

188

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bar.’® ou 8¢ pot Bokels ol TpooEéxelv TOV vouv TouTols, kai Talta Modi des
co@ds v [ KaAAikAeio,; J. S.], &AAa AéAndev 8¢ 8T 1y iodtns Spiegelbildes

121 | Das ist der spekulare Aspekt der analogia entis. — Die Problematik
eines gottlichen als eines ganz anderen Seins, zumal deren Verhdltnis zum
Begriff des »non aliuds, wie die gleichnamige Schrift des Cusaners von 1462
ihn definiert, ist hier nicht zu erértern.

122 | Wie die Anm. 89 [aufS. 177].

123 | Das christliche Theologicum, ob der Mensch nach Gottes Bild oder
nach Gottes Maf§ geschaffen worden, scheint durch die Aussage von Genesis
1. 26-27 eindeutig beantwortet. In der Ubersetzung Luthers, ich zitiere den
revidierten Text 1975, lauten die Stellen: (26) »Und Gott sprach: lasset uns
Menschen machen, ein Bild, das uns gleich sei«; (27) »Und Gott schuf den
Menschen zu seinem Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn.« Die hervorgeho-
benen Wérter lauten in den zugrundeliegenden Texten: (26), in der Vulgata
»ad imaginem et similitudinem nostram, in der Septuaginta »kaT’ eikéva
NueTépavkai opoiwotv, in der hebrdischen Version schlielRlich »b’salmenu
kid‘mutenu« (>in unserem Bilde nach unserer Ahnlichkeitc). Der Basler The-
ologe Karl Ludwig Schmidt hat in seinem Uranos-Vortrag 1947 »Homo imago
Deiim Alten und Neuen Testament« — vgl. Eranos-Jahrbuch XV, Ziirich 1948,
S. 149-195 - der Bedeutung von hebr[disch] »sdlam« (Status absol. sing. zu
»salmenuc) und >d'mut< (Status absol. sing. zu »d’mutenu<) nachgefragt; ich
muf® mich hier, unter Verzicht auf Schmidts detaillierte Argumente, mit ei-
nigen, wenigen seiner Resultate begniigen. »sdldm«< bedeutet nach einer
moglichen, obzwar nicht einzig mdglichen Etymologie soviel wie >Schattenc.
Wichtig sind weitere Belege, z.B. Psalm 39.7 und 73.20, daB an diesen Stel-
len ausschlieRlich »Schatten« sinnvoll sei. Martin Buber, der aufs treueste
und schonste dem Hebrdischen folgt, libersetzt denn auch: (39.7; ich begin-
ne mit dem SchluR von 39.6) »[...] allesamt ein Dunst nur ist all der aufrech-
te Mensch. / Empor’ / Nur als ein Schattenriff geht jedermann [...]«; (73.20)
»Wie einen Traum nach dem Erwachen, mein Herr, / verlachst du, wenn du
dich regst, ihr Schattengebild« (Die Schrift, zu verdeutschen unternommen
von Martin Buber gemeinsam mit Franz Rosenzweig, Bd. XIV, Schriftwerke.
Das Buch der Preisungen, Berlin 0.J. , S. 78 bzw. S. 142; Hervorh. v. m.).
Die revidierte Luther-Fassung, hat>Schatten< nur 39.7, in 73.20 fallt sie auf
Bild zuriick. K. L. Schmidt ( [Homo imago Deiim Alten und Neuen Testament]
a.a.0. [Anm. 123], S. 171) behauptet, anstelle von »Bild, Ebenbild, Gestalt
Gottes« sei auch Gen[esis] 1.26 »im Sinne von »Schatten, Schattenbild,
SchattenriR Gottes< zu verstehen«. Im Unterschied zu 1. 27, wo »sdldmc al-
lein steht, verbindet das Wort sich hier mit >d’'muts, griech. »opoiwousy, lat.
ssimilitudo, deutsch >Ahnlichkeit¢, >Ahnlichkeitsbeziehung<. Schmidt betont
(ebd., S. 177): »Das hinzugefiigte Wort bedeutet nicht »>Gleichheit¢, son-

189

- am14,02.2028, 18:17:15.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder 1) yecoueTpikn kai v Jeols kai &v Avdpdmols péya dvvarar [...]*2
[* Du scheinst mir auf sie nicht zu achten, obwohl du doch weise bist,
sondern es ist dir entgangen, dass die geometrische Gleichheit sowohl
unter Gottern wie auch unter Menschen grofRe Macht hat (dt.: Georgi-
as, libers. und komm. von Joachim Dalfen, Géttingen 2004, S. 82)].«

dern >Ahnlichkeit¢, wobei es fiir unsere Erdrterung gleichgiiltig ist, ob dieses
Wort ein Abstractum oder ein Concretum ist«; siehe Abschnitt II.2.4 [ab S.
178]. Schmidt zieht dafiir auch Ludwig Koehler heran (Die Grundstelle der
Imago-Dei-Lehre, Gen[esis] 1.26, in: Theologische Zeitschrift, 4. Jhg., Basel
1948, S. 16ff.): Das Wort »d'mut< »bedeutet [...] >etwas wie< [...]. Diese
Bedeutung ist aufschluRreich; sie zeigt, dalR das Abstraktum d’mut diejeni-
ge Gleichheit besagt, welche in Ahnlichkeit besteht, nicht aber jene Gleich-
heit, mit der die Ubereinstimmung zweier GroRen besagt wird [...]. Damit ist
klargelegt, was gemeint ist, wenn Gen[esis] 1.26 auf b’salemnu ein
kid‘mutenu folgt. Es hat abschwdchende Wirkung.« Auf diese verweist auch
Schmidt (ebd., S. 175f.), wenn er nach »Zusammenhang der alttestamenta-
rischen Aussagen iber die Wiirde, Hoheit, Kraft und Macht des Menschen
einerseits und die Unwiirde, Niedrigkeit, Schwache und Ohnmacht des Men-
schen anderseits« fragt. Der gottliche Auftrag an die Menschen (Gen[esis]
1.28), »[...] fiillet die Erde und machet sie euch untertan und herrschet iiber
die Fische im Meer und lber die Vogel unter dem Himmel und tber das Vieh
und {ber alles Getier, das auf Erden kriecht«, erscheint in einem anderen
Licht. — Schatten fallen allemal nach dem Maf3e dessen, der sie wirft; sie sind
in geometrischen quanta auszumessen.

124 | Platon, Gorgias, 508 a4~7. »1j icdTns 1} YewUeTPIKT« — versio lat.,
z.B. bei Marsilio Ficino, [TTAATQN. Platonis philosophi quae exstant
Graece ad editionem H[enrici] Stephani acc[urate] expr[essa] cum Marsilii
Ficini interpretatione,] vol. IV, [Biponti (Zweibriicken),] S. 132: geometrica
aequalitas — ist die Gleichheit nach geometrischer Proportion. — Vgl. Olof
Gigon/Laila Zimmermann, >Proportion< (in ihrem Buch »Platon. Lexikon der
Namen und Begriffe«, Ziirich/Miinchen 1975, S. 228f.): »Von mathemati-
schen Proportionen ist bei Platon mehrfach und zuweilen an erstaunlich
wichtigen Stellen die Rede. Ein beriihmter, schwer erkldrbarer Text im
Gorg[ias] 503 A spricht davon, daR >die geometrische Gleichheit unter Got-
tern und Menschen viel vermag¢, daR also das Weltganze wie auch der
menschliche Bereich nach proportionalen Relationen geordnet seien. Eine
solche Relation finden wir in der Tat in der Elementenlehre des Tim[aios] 31
B bis 32 C. Da verhalten sich die vier Elemente nach der Formel A:B wie B:C
wie C:D. Eine vergleichbare Relation versucht Platon im »Staate<509 D bis 511
E fiir die vier Formen der Erkenntnis durchzufiihren: Schau der Prinzipien,
diskursiv argumentierendes Erkennen, unverbindliches Vermeinen der kdr-

190

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Bedeutet intuitio< qua »éupaocis< pragnant >das Exrscheinen des Bildes Modi des
auf der Oberfldche des Spiegels<?, ist dieser ein mehr-, zumindest zwei- Spiegelbildes
teiliges Ganzes.'® Definiert und benennt die Gestalt des Spiegels, ob
konkav, plan oder konvex, auch seine Oberfliche? Oder macht vielmehr
die Oberfldchenform die Spiegelgestalt aus? Ist denn ein Spiegel, im Un-
terschied z.B. zu einer refractiven Linse, deren Oberfldche noch keine
Brechung bewirkt, iiberhaupt etwas anderes (und was anderes?) als re-
flektierende Oberfliche? Aber ermdglicht dem sogenannten Spiegelglas
nicht erst die riickseitige Belegung zu reflektieren? Spiegelt sie selbst?
Obwohl das ganze System, Glas samt Belegung, »Spiegel« zu heiRen hit-
te'?”, wird der Erscheinungsort des Bildes, mithin die sichtbare Glas-
oberfldche, gerne so genannt; pars pro toto, doch der Teil beansprucht
das Recht des Namens, um es alsbald abzutreten, fiir sich allein.

Das Recht aufs Ganze wird ihm, dem gleichwohl Beachtung zu zol-
len [ist], nicht eingerdumt. Indes ist die Spiegeloberfliche, auRer als
imaginum locus, als eine conditio, von welcher die imaginum qualitas
abhdngt, ausgezeichnet. Spiegelbilder kénnen in ihrem Bildcharakter
als so-Wirkende oder, mit einem der Mnemonik'?® entliehenen Termi-

perlichen Dinge, Vermutungen iiber die Nachbildungen der kdrperlichen Din-
ge. Wie weit hier mehr intendiert ist, als bloR eine Reihe verschiedener
GréRen in einen relationalen Zusammenhang zu bringen, lassen die Texte
nicht erkennen.« Dazu, insbesondere zum letzten Satz, siehe das Scholion
»Platon. Drei Gleichnisse« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

125 | Wesentliche Abschnitte von II.2.3 (»Der Begriff der Intuition«) [ab
S. 167] und der Calcidius-Scholie [von Schickel nicht ausgearbeitet] haben
eben diese Bedeutung zum Gegenstand.

126 | Zur Oberfldche als der Vorderseite des Spiegels kommt, dessen zwei-
ter Teil, die riickseitige Belegung des Glases hinzu. (Zur Belegung, als ei-
gentliche Spiegelfldchen, dienen diinne Metallflachen aus Silber oder Alumi-
nium, die aufdas Glas entwederim Hochvakuum aufgedampft oder galvanisch
aufgebracht werden.) Ein dritter Teil ldRt sich in der Begrenzung der Spie-
gelfldche sehen, z.B. im Rahmen.

127 | Beieinem Wasserspiegel ware anderes zu nennen: das VerflieBen der
Oberfldche statt des Rahmens, der Untergrund des Wassers statt der Bele-
gung etc. Auch fiir einen Metallspiegel lassen sich Analoga finden.

128 | Die antike Mnemonik lehrte, wie man sich mittels loci (etwa der Rdu-
me einer Villa), in denen imagines agentes (»nachhaltig wirkende¢, etwa
solche von auffallenden Personen) vorzustellen waren, an Dinge und Worter
erinnern konne. Cicero, De orat[ore], II. [Buch], LXXXVII, 358, resiimiert:
»[...] locis est utendum multis, illustribus, explicatis, modicis intervallis;
imaginibus autem agentibus, acribis, insignitis, quae occurrere, celeriterque

191

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder nus, als imagines agentes geschmalert werden. Doch den Bildern des
Spiegels stoRRt prinzipiell anderes als den Bildern des Malers zu, so-
gar im Gewo6hnlichsten'®; Verschmutzung z.B. ist bei diesen eine des
Gemalten, nicht des Malenden, bei jenen eine des Spiegelnden, nicht
des Gespiegelten; die Abwesenheit jeglichen Lichtes wird Spiegelbilder
nicht entstehen lassen, sein Entzug sie ausloschen, Malerbilder hin-
gegen, sie in Finsternis tauchend, bis zum Leuchten des Lichtes nur
unsichtbar, nie unverfiigbar machen.”® Dies gilt, mutatis mutandis,
ebenso fiir Spiegel anderer Beschaffenheit; so wird Wasser in einem
Glas auf weifem Untergrund schwach oder gar nicht reflektieren, Trii-
bungen eines Wasserspiegels — durch Regen, Wind, Bldtter — begleiten
den Herbst, und nachts hiilfe allein das tapetum lucidum den Bildern
auf. Fiirs erste sind der verba trivialia genug gesagt.

Nicolaus von Cues, um auf ihn zurlickzukommen, war ein Plato-
niker, genauer, ein Neuplatoniker, einer, dessen metaphysische Posi-
tionen stets theologisch ausgehohlt zu werden drohten; doch ist ihm
gelungen, sozusagen, den Kreis Gottes mittels der Zahl Platons™' zu

percutere animum possint [* viele auffallende, deutlich abgegrenzte und
durch mdRige Abstdnde getrennte Pldtze zu beniitzen, an Bildern aber sol-
che, die lebendig und markant, charakteristisch, naheliegend und anspre-
chend sind (dt.: Uber den Redner, lat.-dt., iibers. u. hrg. von Harald Merklin,
Stuttgart 1997, 3. Auflage)].« Zu den vorzustellenden imagines agentes siehe
unten Abschnitt 7 [auf S. 218]. — Vgl. Frances A. Yates, Geddchtnis und Erin-
nern. Mnemonik von Aristoteles bis Shakespeare, Weinheim 1990, passim.
129 | Nach einem weiteren prinzipiellen Unterschied zwischen Spiegelbild
und Malerbild ist in der Studie »Spiegelkunst« [von Schickel nicht ausgear-
beitet; siehe aber das Scholion »Narziss ...« ab S. 271] zu fragen: Ob eine
Asthetik der Spiegelbilder denkbar sei. Offensichtlich entziehen sich Spie-
gelbilder dem d@sthetischen Urteil, sie entbehren dsthetischer Valeurs.

130 | Solche opposita gehoren zu den in Abschnitt 1.3.4 [ab S. 98] bespro-
chenen.

131 | Zahl Platons: die den Griechen, insbesondere auch Platon eigentiimli-
che »quasi geometrische Auffassung der Zahlenverhaltnisse«; erst »Aristote-
les” Trennung von Gestalt und Quantum« bricht damit. Vgl. Julius Stenzel, Zahl
und Gestalt bei Platon und Aristoteles, Leipzig/Berlin 1924, S. 25, 45 und
passim. — Den ganzen Satz nehme man fiir nichts weiter als ein Bild, ein freilich
gewagtes, um gewisse Tendenzen der Pythagoras, Platon, Proklos, schlieBlich
Cusanus, namlich Tendenzen mathematischer Mystik, zu kennzeichnen. Vgl.
dazu Dietrich Mahnke, Unendliche Sphére und Allmittelpunkt. [Beitrdge zur
Genealogie der mathematischen Mystik, Halle a. d. Saale 1937], passim, worin
auch >Kreis Gottes« (bzw. >kUkAos< und »opaipac) zur Sprache kommt.

192

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

quadrieren. Wie der Grieche, argumentiert Cusanus quantitativ, wie Modi des
dieser sucht er quale und quantum miteinander zu verséhnen'?; in Spiegelbildes
»Ildiota de mente« (>idiota< bedeutet hier >Laie<***) wahlt er fiir das

eine die urbildliche Einheit des ibernatiirlich unausmefSbar Ewigen,

fiir das andere die abbildliche Vielheit der abzdhlbaren natiirlichen

Zahlen. Seit dem Auftritt der Mengenlehre weifl man, daf? jenseits des

abzdhlbar Infiniten noch transfinit Unendliches liegt, dessen héchste

Machtigkeit, falls von einer solchen iiberhaupt zu sprechen®4, einem

132 | Das Cusanische Denken @Rt sich, summarisch, in ein, zwei Sitzen
charakterisieren: »N. v. C.” philosophischer Kerngedanke, die coincidentia op-
positorum, d.h. das Zusammenfallen der sich im Endlichen ausschlieRenden
Gegensdtze im Unendlichen, also in Gott, war eine wichtige Vorstufe in der
Neubelebung der Dialektik in der europdischen Philosophie. Er war verbunden
mit N. v. C.” Auffassung, dal} das Verstandnis Gottes wesentlich auch durch
das Verstdndnis seiner Werke und damit der Welt erreicht werden miisse — und
daR dieses Verstandnis stark quantitativ gepragt sein miisse« (Lexikon bedeu-
tender Mathematiker, hrg. von Siegfried Gottwald et al., Leipzig/Frankfurt
a.M. 1990, unter [dem Stichwort] »Nikolaus von Cues«; Hervorh. v. m.).

Von einer genuin dialektischen Verséhnung des quantum mit dem quale kann
indes erst seit Hegels »Wissenschaft der Logik« die Rede sein (vgl. Kap.
Quantum B, c¢; Kap. Das quantitative Verhdltnis C: »[...] die Wahrheit der
Qualitdt selbst ist die Quantitdt«; [G. W. F.] Hegel, [Wissenschaft der Logik,
in:] Werke, [Frankfurt a.M. 1970,] Bd. 5, S. 259f. bzw. S. 384). Siehe die
Studie »Spiegeldenken« (mit dem Abschnitt »Der Begriff der Spekulation«
[von Schickel nicht ausgearbeitet]); darin ist diesbeziiglich zu Platon und zu
Cusanus einiges anzumerken.

133 | »idiotac (auch »idiotes<): Im klass[ischen] Latein »ein unwissender,
ungelehrter, unerfahrener Mensch, im Gegensatz dessen, der eine Kunst
oder Wissenschaft versteht, ein Nichtkenner, Laie, Pfuscher, Stimper« (K. E.
Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwdrterbuch,] Bd. II,
a.a.0. [Anm. 45]). Im mittelalt[erlichen] Latein meint »idiota< haufig den
wissenschaftlichen Laien, im Gegensatz zu »>laicuss, d.i. der Laie im Sinne
von »nicht dem geistlichen Stand angehdrendx.

134 | Auf keinen Fall ist davon zu sprechen! »Es gilt namlich der hochst
allgemeine und weitreichende Satz (zuweilen als Satz von Cantor bezeich-
net):>Zu jeder beliebigen Menge M ldRt sich eine Menge von groRerer Mdch-
tigkeit angeben, ndmlich z.B. die Menge UM aller Teilmengen von M. - Es
gibt also keine groRte Machtigkeit; die mit a beginnende Reihe der unend-
lichen Méchtigkeiten ist nach obenhin unbegrenzt« (Adolf Fraenkel, Einlei-
tung in die Mengenlehre, 3. Auflage, Berlin 1923, S. 67f.; dort fiihrt Fraen-
kel auch den Beweis).

193

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Gottlichen anstédnde; der Cusaner mag das Problem zumindest geahnt
haben. »[...] et proportio est locus formae«, schreibt er’**, »sine enim
proportione apta et congrua formae forma resplendere nequit vti dixi
proportione apta cocleari rupta non posse formam manere: quia non
habet locum, est enim proportio quasi aptitudo superficiei specularis ad
resplendentiam imaginis, qua non stante desinit representatio [* Und
die Proportion ist der Ort der Form; ohne eine Proportion ndmlich,
die fiir die Form passend und angemessen ist, kann die Form nicht
widerstrahlen, so wie ich sagte, daf}, wenn die fiir den Loffel pas-
sende Proportion zerstort ist, die Form nicht weiter bestehen kann,
weil sie keinen Ort hat. Denn die Proportion ist gewissermafien die
Tauglichkeit der Spiegeloberfldche, ein Bild widerzustrahlen; besteht
sie nicht mehr, hort die Wiedergabe auf (dt.: Nikolaus von Kues: Idi-
ota de mente. Der Laie iiber den Geist, hrg. von Renate Steiger, in:
Schriften des Nikolaus von Kues in deutscher Ubersetzung, hrg. von
Ernst Hoffmann, Paul Wilpert und Karl Bormann, Heft 21, Hamburg
1995. S. 47)].«

An welcher Stelle, welchem Ort, trifft der Widerschein des Einen
auf den Widerschein der Vielen? Es ist, als hatte Hofmannsthals Apercu
»Man muld Tiefe verstecken. Wo? An der Oberfliche«®¢, die Antwort
geben sollen. »Die Proportion«, sagt Nicolaus jedenfalls, »ist gleichsam
die Eignung der Spiegeloberfliche zum Widerscheinenlassen des Bildes;
besteht sie nicht, fehlt die repraesentatio«.?®’ Die Konsequenz reicht
weit: »Alles Seiende ist seiend aus dem Widerschein des Seins in den
Proportionen. Da aber die Proportionen ihren Bestand in den Zahlen ha-
ben [...]«, geht dem Philosophen (wie dessen Interpreten'®) alles auf
die Frage, was die Zahl sei, hinaus. Vor der Vielheit der Abbilder, seien
ihrer zwei, drei, vier oder abzdhlbar infinit viele mehr, ist die Einheit
des Urbilds. Eins ist das Sein; 2, 3, 4, ..., n, n+1 sind teilhabend am
Sein, mithin an der Eins, Seiende. Jahrhunderte spéter wird Leibniz,

135 | Cusanus, [Idiota] de mente; Ed. Wilpert, Bd. I, a.a.0., S. 250; Her-
vorh. v. m.

136 | Zitiert nach R[afael] Ferber, Platos Idee des Guten, St. Augustin
1984, S. 16.

137 | Der Begriff srepraesentatio, der ja vordergriindig versténdlich ist,
bleibe hier uniibersetzt; ihm gilt der [von Schickel nicht ausgearbeitete]
Abschnitt 6.3 (»Der Begriff der Prdsentation«).

138 | Dieser Interpret ist Karl-Heinz Volkmann-Schluck; ich zitiere aus sei-
nem Buch »Nicolaus Cusanus. Die Philosophie im Ubergang vom Mittelalter
zur Neuzeitg, 3. Auflage, Frankfurt a.M. 1934, S. 91; Hervorh. v. m.

194

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die spekulativ zahlentheoretische Tradition von Pythagoras™ iiber Modi des
Platon'® zu Cusanus aufnehmend, befinden: »Ens et unum convertun- Spiegelbildes

139 | Zu Pythagoras vgl. Giuseppe Peano, Definitionen der Arithmetik,
Auszug aus dem »Formulaire de Mathématiques«, Bd. 2, Torino 1898, § 2 (in:
G. Peano, Arbeiten zur Analysis und zur mathematischen Logik, Teubner-
Archiv zur Mathematik, Bd. 13, Leipzig 1990, S. 27). Peano fiihrt zuerst
Grundbegriffe, sodann Grundsdtze ein, ndmlich die berlihmten fiinf Axiome
zur Konstituierung der Reihe der natiirlichen Zahlen, »aus welchen sich alle
Sdtze der Arithmetik ergeben«. Wenige Zeilen darauf steht der fiir einen
modernen Mathematiker bemerkenswerte Satz: »Nach der Schule des Pytha-
goras ist die erste Zahl 2. Das Wort >Ap19uds< des Euclid ist daher mit N +
2* zu libersetzen.«

* »Wir wollen das Zeichen N0>Zahl< lesen, obwohl dieses Wort verschiedene
Bedeutungen hat« (ndmlich »N, = >eine ganze, positive Zahl oder
Nulle).

Siehe die Anm. 120 (Zitat F. Klein) [ab S. 185] zu »&p13uds«.

140 | Zu Platon vgl. nochmals J. Stenzel, [Zahl und Gestalt bei Platon und
Aristoteles,] a.a.0. [Anm. 131], S. 33f. Alle Zahlen, schreibt Stenzel dort,
hdtten eine feste Beziehung »zu dem Gipfel der Pyramide zu der Eins*, aus
der sich alle Zahlen nach dem gleichen Gesetz der Zweiheit ergeben. Dieser
Gipfel ist aber wirklicher Ausgangspunkt. Ware die Zahlenreihe von Null aus
gedacht, so ware die Eins nichts anderes als ein primus inter pares, und die
Setzung der Zweiheit diirfte nach dem Gesetz der Zahlenreihe nichts anderes
sein als bloRe Wiederholung der genau gleichen Setzung. So dachte aber die
alte griechische Arithmetik nicht. Damit ist die Eins auf einmal &px, Prin-
cipium in einem viel tieferen Sinne geworden**. Lasse ich meine Gedanken
nicht iiber die Eins zur Null zuriickgehen, so kann die Einheit nur verdoppelt
oder geteilt werden — denn ich habe ja keine lineare Reihe von 0 zu 1, die
ich verldngern kdnnte; ich muR also notwendig durch ein neues Prinzip zu
einer Entfaltung, zur Entwicklung des einzig und allein bis jetzt vorhandenen
Etwas, eben der Eins gelangen. Gleichviel, ob ich Verdoppelung oder Teilung
annehme, es entsteht die neue Zahl in ihrer anderen Wesenheit als Zwei-
heit.«

* J. Stenzel (ebd., S. 25): »Das Fehlen eigentlicher Zahlzeichen lieR [die
Griechen; J. S.] immer wieder zu der Darstellung durch Zahlenbilder, den
Dreiecks- und Viereckszahlen usw. greifen. Wir sind ja gewohnt, die »Qua-
dratzahl< unmittelbar in ihrem arithmetischen Sinne zu fassen, die Griechen
aber zeigten in der Anordnung von Pentagon- und Hexagonzahlen [...], in
der Gegeniiberstellung von oblongen und quadratischen Zahlen (Platon
Theait[ios] 148 a), dal es ihnen hierin zundchst viel mehr als uns hier auf
die wirkliche Veranschaulichung und Ubersichtlichkeit ankam. Die beriihmte

195

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

tur, sed ut datur Ens per aggregationem, ita et unum, etsi haec Entitas
Unitasque sit semimentalis. Numeri, Unitates, fractiones naturam ha-
bent Relationum. Et eatenus aliquo modo Entia appellari possunt [* Das
Sein und das Eine sind vertauschbar, wenn man aber ein durch Zusam-
menfiigung erhaltenes Sein hat, so hat man auch eine Einheit, wenn
diese Seiendheit und Einheit auch halb gedanklich ist. Die Zahlen,
Einheiten, Briiche haben die Natur der Relationen. Und insofern kann
man sie gewissermalRen Seiende nennen [Leibniz: Briefe von besonde-
rem philosophischem Interesse. Briefe der zweiten Schaffensperiode,
Darmstadt 1989, S. 227)].«** Auch Leibniz wird die Spiegeloberfldche
fiir geeignet ansehen, Relationen zwischen Urbild und Abbild, als pro-
portionale, widerscheinen zu lassen. Die Monaden freilich perzipieren
eher die Welt denn Gott'?, spiegeln aber Welt nicht, sich ihr moralisch
anzugleichen, vielmehy, sich ihrer theoretisch zu versichern.

Vom Erscheinen des Bildes auf der Oberfliche des Spiegels war,
wie selbstverstdndlich, die Rede; Cusanus gebrauchte, nicht anders,
»superficiei specularis [* Spiegeloberfliche]«, Leibniz setzte »respectu
superficierum planarum [* hinsichtlich glatter Oberflichen]«.** Doch

Tetraktys der Pythagoreer ist z.B. ein sehr gliickliches Bild gewisser zahlen-
theoretischer Sachverhalte (1+2+3+4=10); sie befriedigt zugleich gewisse
naive dsthetische Bediirfnisse einer hochsten RegelmaRigkeit [...].« (Siehe
auch die Anm. 131 [auf S. 192] zu Zahl Platons.)

** DaR bloR »das Fehlen der Null [...] der Eins ihre ganz besondere meta-
physische Stellung« gegeben habe (J. Stenzel, ebd., S. 27), erscheint mir
sehr fragwiirdig.

141 | [G.W.] Leibniz, Briefvom 11./17. 3. 1706 an Bartholomaeus de Bos-
ses. Gerh. phil., II, S. 304; neuerdings in: G. W. Leibniz, Briefe von beson-
derem philosophischen Interesse, lat.-dt., 2. Hélfte, Briefe der zweiten
Schaffensperiode, hrg. und iibers. von Werner Wiater, Darmstadt 1989, S.
226; Hervorh. v. m.

142 | Darin folge ich Hans Heinz Holz, der sich seinerseits auf Ludwig Feu-
erbach berufen kann: DaRR das theologische Moment, spreche der Philosoph
»mit metaphysischer Strenge«, dem System von Leibniz exogen sei; gerade
aus der Theodizee @Rt sich diese These zwingend extrapolieren. Vgl. H. H.
Holz, Leibniz. [Eine Monographie, Leipzig 1983], S. 64, 68; L[udwig] Feuer-
bach, Darstellung, Entwicklung und Kritik der Leibnizschen Philosophie. Zur
neueren Philosophie und ihrer Geschichte, in: ders., Sdmtl[iche] Werke, neu
hrg. von Wilhelm Bolin/Friedrich Jodl, Bd. IV, 2. unverdnderte Auflage,
Stuttgart/Bad Cannstatt 1959, S. 136f.

143 | Siehe unten Abschnitt 6 [ab S. 200].

144 | Vgl. seine Schrift »Unicum Opticae, Catoptricae & Dioptricae Princi-

196

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird sogar in dlteren Schullehrbiichern, obzwar nicht in allen, ange- Modi des
merkt'®: »Bei einem gew6hnlichen Glasspiegel sieht man — von der Sei- Spiegelbildes
te her — aufler dem lichtstarken Spiegelbilde der Metallbelegung noch
ein schwaches, das von der Spiegelung an der vorderen Fldche des Glases
herriihrt.« Die Frage, ob die beiden Reflexionen irgendwie, z.B. ab-
schwidchend oder verstdarkend, einander zu beeinflussen, ob die beiden
Spiegelbilder einander zu konturieren, z.B. zu deformieren, imstande
seien, mag, nebst der weiteren, wieviele Spiegelfldchen der Spiegel, wel-
cher einer doch sein soll, eigentlich aufweise, die Komplexitdt der Refle-
xion andeuten. Verwirrend deutlich, sozusagen, wird sie am Phanomen
der partiellen Reflexion, das allerdings tiber die Bilder selber, so tief es
sie quantenelektrodynamisch™® auch fundiere, wenig aussagt. »[...]
nehmen wir Glas«, schreibt Richard Feynman': »Sie haben die Lampe
im Zimmer angeknipst und werfen einen Blick zum Fenster hinaus, so
sehen Sie tagsiiber sowohl was draufien vor sich geht als auch eine
schwache Reflexion der Lampe im Zimmer. Offensichtlich also wird das
Licht von der Oberflache teilweise zuriickgeworfen.« Mit dem letzten
Satz tue er so, fahrt der Physiker fort', als wiirde das Licht lediglich
an der Oberfldche des Glases zuriickgeworfen«. Indes konnten wir auch
an zwei Grenzflichen' experimentieren, um die partielle Reflexion zu
beobachten, wir sdhen uns dann »verriickten Ergebnissen«’° gegenii-

piumg, verdfflentlicht] in Acta Eruditorum I, Leipzig 1682, S. 185-190 (Re-
print Hildesheim/New York 1971); der Ausdruck steht S. 185 in Leibnizens
hypothesis primaria (siehe unten Abschnitt 7 [ab S. 214]).

145 | P. Siemon/E. Wunschmann, [Leitfaden fiir den physikalischen und
chemischen Unterricht an hoheren Madchenschulen,] a.a.0. [Anm. 13], S.
201; Hervorh. v. m.

146 | Ouantenelektrodynamik. Die Elektrodynamik, also die Lehre von den
Erscheinungen und den Wechselwirkungen der elektromagnetischen Felder,
die durch die Maxwellschen Gleichungen beschrieben werden, [@Rt sich auch
vom Standpunkt der Quantentheorie behandeln. Diese als Q. bezeichnete
Theorie ist ein Spezialfall der alle Felder, also auch die Materiefelder, theo-
retisch behandelnden Quantentheorie der Wellenfelder [...]J« (ABC der Optik,
a.a.0. [Anm. 2], S. 716).

147 | Richard P. Feynman, QED - Die seltsame Theorie des Lichts und der
Materie, Miinchen/Ziirich 1988 (Orig. Princeton 1985), S. 27; Hervorh. v. m.
- Feynman erhielt fiir seine Beitrdge zur Quantenelektrodynamik den Nobel-
preis fiir Physik 1965 (zusammen mit S. I. Tomonaga u. J. Schwinger).

148 | Ebd.; Hervorh. — auBer >Oberflichec - v. m.

149 | >Grenzfldche«, unten auch >Trennfldches, steht fiir »Spiegelfldchec.
150 | R.P. Feynman, [QED,] a.a.0. [Anm. 147], S. 31.

197

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder ber. »Die Einschiebung einer dritten Grenzflache sowie jeder beliebigen

Anzahl weiterer Trennflichen, zieht Feynman ein Fazit', »verdndert
die partielle Reflexion von Fall zu Fall erneut.« Um Spiegel in ihrem
Wesen zu beschreiben, kann man jedoch der Partialitdt'>? der Reflexion

151 | Ebd., S. 33; Hervorh. v. m.

152 | Heyses Fremdwdrterbuch ([Allgemeines, verdeutschendes und erkld-
rendes Fremdwdrterbuch, 15. Auflage, Hannover 1873], unter >Part<) ver-
zeichnet das untergegangene Partialitdt noch als >Parteilichkeit¢«. Der Aus-
druck diirfte dem Sprachgebrauch mancher Physiker, ein Lichtquant wdhle,
entscheide sich (z.B. beim sogenannten Doppelspalt-Versuch), konvenieren.
153 | Einiges dariiber, auch iiber die Art der Ergebnisse, die sich im Namen
>Quantenelektrodynamik< schon anmeldet, sei aber kurz angemerkt. - Zur
Partialitdt (die Zitate dieses Absatzes stehen sdmtlich bei R. P. Feynman,
[QED - Die seltsame Theorie des Lichts und der Materie,] a.a.0. [Anm. 147],
S. 28-36). Wird das Licht ausschlieRlich an der Oberflache des Glases, als
einziger Grenzflache, reflektiert, »bedeutet >partielle Reflexion« [...], daR 4
Prozent der Photonen an der Oberflache des Glases zuriickgeworfen werden,
wahrend die restlichen 96 Prozent durchgelassen werden«. Wird das Licht an
Vorder- und Riickseite reflektiert, d.i. der Fall der partiellen Reflexion an
zwei parallelen Grenzflichen, sollten je 4 Prozent an oberer und unterer
Grenzfldche zuriickgeworfen werden. Man erhdlt zwar auch dieses Resultat,
doch ist es »eher eine Ausnahme. [...] Bei einigen Glasscheiben erzielen wir
15 oder 16 [von 100; J. S.] Photonen [...], also doppelt soviel wie wir erwar-
tet haben! Bei anderen Glasscheiben erhalten wir durchweg nur 1 oder 2; bei
wieder anderen erzielen wir eine partielle Reflexion von 10 Prozent; und
noch andere eliminieren die teilweise Reflexion ganz und gar!« Ist es »einzig
eine Frage der Scheibendicke«? Tatsdchlich ist festzustellen: »Mit zuneh-
mender Dicke des Glases durchlauft die partielle Reflexion einen sich wie-
derholenden Zyklus von 0%-16% ohne jedes Anzeichen der Abschwa-
chung.«

Reflexionsgrad
in Prozent

16% /\ /\
8

=

GLAS

0% <—
Dicke der Glasscheibe —

[B] 100 bis 84

Abb. aus R. P. Feynman, [QED - Die seltsame Theorie des Lichts und der Mate-
rie,] a.a.0. [Anm. 147], S. 28, 31 u. 33 - Links u. rechts Versuchsanordnungen

198

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

entraten; auch bliebe, ermittelte man deren Komplexitit genauer, die Modi des
essentia specularis bei ihren Rdtseln.!>? Spiegelbildes

zur part[iellen] Reflexion an einer bzw. zwei Grenzflidchen, in der Mitte der
Zyklus 0%-16%; A u. B sind Photonenzdhler

Newton hat die Oszillationen entdeckt; dazu machte er ein Experiment,
»dessen korrekte Deutung mindestens 34.000 solcher Zyklen voraussetzte«,
wahrend uns Laser instand setzen, iiber 100 Millionen Zyklen an 50 Meter
dickem Glas zu verfolgen. »Das seltsame Phdanomen der partiellen Reflexion
an zwei Grenzflachen«, von mehr als zweien soll hier nicht die Rede sein,
»hat die Physiker gendtigt, [...] sich lediglich mit der Berechnung der Wahr-
scheinlichkeit des Eintritts eines Ereignisses zu begniigen. Die Methode da-
fiir liefert uns die Quantenelektrodynamik.« QED fordert, wie Quantentheo-
rie allemal, den hohen Preis, auf vorhersagbare Resultate im Einzelfall zu
verzichten.

Zur Komplexitdt. Mein Satz, auch bliebe [...] die essentia specularis bei ihren
Rdtseln, ist vielleicht zu korrigieren; es hdngt daran, wie weit diese essentia
gefal’t wird. Ich beschranke mich auf einige Behauptungen Feynmans, ihr
Beweis wiirde zuviel Platz kosten, ich zitiere 6fter unvollstdndig und in ab-
weichender Satzfolge (Feynmans Formulierungen stehen ebd. auf den Seiten
58-69). »Priifen wir die Ansicht, dal der Spiegel das Licht wirklich iiberall
reflektiert [...]«, »[...] auch an den Réndern [...] (diese Reflexion aber nicht
in Erscheinung tritt) [...].« Wie wir sehen, »geniigen einige schlaue Tricks,
um darzulegen, daR in Wirklichkeit alle Teile [des Spiegels; J. S.] reflektie-
ren [...J« »Licht breitet sich nicht nur auf dem geradlinigen Weg, sondern
auch auf den Nachbarpfaden aus.« »Das bedeutet, daR sich das Licht in
Wirklichkeit nicht nur geradlinig ausbreitet; es >schmeckt<in die Nachbarpfa-
de ringsherum >hinein< und macht sich einen kleinen Kernbereich in seiner
unmittelbaren Umgebung zunutze. (Ganz dhnlich muR ein Spiegel, um nor-
mal zu reflektieren, eine MindestgrofRRe aufweisen: Ist er zu klein fiir dieses
Kernbiindel benachbarter Wege, wird das Licht in viele Richtungen gestreut,
egal wohin man den Spiegel auch stellt).« »So entpuppt sich also der Satz
von der geradlinigen Ausbreitung des Lichts als bequeme naherungsweise
Umschreibung der wirklichen Vorgdnge in der uns vertrauten Welt; dhnlich
wie der Satz von der Gleichheit von Ein- und Ausfallswinkel im Falle der Re-
flexion des Lichts an einem Spiegel. So, wie wir mit einem schlauen Trick
einen Spiegel dazu bringen kdonnen, das Licht in vielen verschiedenen Win-
keln zu reflektieren, kdnnen wir das Licht mit einem dhnlichen Trick Gibert6l-
peln, sich auf vielen Wegen von einem Punkt zu einem anderen zu begeben.«
Ein Beitrag auch zum Wesen des Lichtes.

Bekannter als die frappierenden Resultate der Quantenelektrodynamik sind

199

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

6. »Von der »similitudo< schreitet er zur >assimilatio< fort«, sagt Ernst
Cassirer von Cusanus.” Geben die Texte, denen Cassirer eher Fort-
schritt im emphatischen Sinn des Wortes zubilligt, um schlieRlich »ei-
ne Bestdtigung der idealistischen Grundlegung«™® zu finden, mehr

andere Einsichten der Optik, z.B. die Streuung des Lichtes an rauhen Oberfl-
chen. »Rauhe Fldchen erzeugen keine Bilder, sondern zerstreuen das Licht
nach allen Richtungen; durch dieses diffuse Licht sind rauhe Flachen von allen
Seiten sichtbar, wahrend Spiegel nur durch ihre Fassung [Rahmen; J. S.] oder
einen zufilligen starken Reflex sichtbar sind. Rauhe Flachen sind solche, auf
welchen die nahe beisammen liegenden Flachenelemente die verschiedensten
Richtungen haben; daher haben die Strahlen nach der Reflexion alle nur denk-
baren Richtungen. Auf der Diffusion des Sonnenlichtes durch die in der Luft
schwebenden Staub- und Wasserteilchen beruht die Tageshelle und die Mor-
gen- und Abendddmmerung. Die Ddmmerung ist die Erscheinung, daR vor
Aufgang und nach Untergang der Sonne eine wachsende, bez. abnehmende
Helligkeit herrscht. Sie entsteht dadurch, daR die unter dem Horizonte be-
findliche Sonne auf héhere Luftschichten scheint, und daR feine Gemengteil-
chen dieser hoheren Luftschichten das Licht diffundieren« (Paul Reis, Ele-
mente der Physik, Meteorologie und mathematischen Geographie. Hilfsbuch
fiir den Unterricht an hoheren Lehranstalten, 3. Auflage, Leipzig 1886, S.
167). Andere Oberflichenphdnomene hat Wilhelm Wundt unter den Titeln
»Spiegelung und Glanz«, »Theorie des Glanzes« behandelt; vgl. seine noch
heute kennenswerten »Vorlesungen iiber die Menschen- und Thierseele« (2.
Auflage, Hamburg/Leipzig 1892, S. 213-219).

154 | E[rnst] Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wis-
senschaft der neueren Zeit, 1. Bd., 2. Auflage, Berlin 1911, S. 35f.

155 | Ebd., S. 40. - Hierist nicht der Ort zu diskutieren, ob »sich nunmehr
[...] Cusas dialektische Kraft« darin erweise, daR er fortschreite: »von der
Behauptung einer in den Dingen vorhandenen Ahnlichkeit [...] zur Darle-
gung des Prozesses, vermdge dessen der Geist einen harmonischen Zusam-
menhang zwischen den Objekten und sich selber erst herstellen und erschaf-
fen mulR. Jetzt erkennt das Ich die Gegenstdande nicht mehr, indem es sich
ihnen anpaRt und sie nachbildet, sondern indem es sie umgekehrt nach der
Ahnlichkeit des eigenen Wesens auffaRt und begreift« (ebd., S. 35f.).

In »[Idiota] de mente«, cap. VII nicht anders als cap. IV, ist Cusanus der
Auffassung: »mens [...] comperit virtutem suam esse se rebus [...] assimi-
landi et notiones faciendi [* der Geist (...) erfahrt, daR es sein Vorzug ist,
sich den Dingen (...) anzugleichen und und Begriffe zu bilden (dt.: Nikolaus
von Kues: Idiota de mente. Der Laie tiber den Geist, hrg. von Renate Steiger,
Hamburg 1995, S. 61)]« (fol. 87" ; Ed. Wilpert, a.a.0. [Anm. 57], S. 255;
Hervorh. v. m.).

200

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

denn einen schlichten Fortgang her? »[...] si omnia sunt in mente Modi des
diuina [...] omnia sunt in mente nostra [...] [* Wenn alles im gottli- Spiegelbildes
chen Geist [...] ist, so ist alles in unserem Geist (dt.: Nikolaus von
Kues, Idiota de mente. Der Laie iiber den Geist, hrg. von Renate Stei-
ger, Hamburg 1995. S. 27)]«®¢, scheint parallel von Seinem und unserm
Geist zu stehen, doch sind sie einander nicht gleich, sind sie einander
entgegen gestellt: in mente divina seien alle Dinge »vt in sua precisa et
propria veritate [* als in ihrer genauen und eigentlichen Wahrheit (dt.:
ebd.)]«, in mente nostra »vt in imagine seu®’ similitudine propriae
veritatis«; der unmittelbar folgende Zusatz, »hoc est notionaliter
[* das heil3t begrifflich (dt.: ebd.)]«, akzentuiert das Ungleichgewicht
der beiderlei mentes.*®

Wenn alles in Gottes Geist als in seiner genauen und eigentiimli-
chen Wahrheit sei, sei es im Menschengeist als im Spiegelbild der ei-
gentiimlichen Wahrheit oder' in [einer; J. S.] Ahnlichkeit[sbeziehung;
J. S.1®° zu ihr. »similitudine enim fit cognitio«, fiigt Nicolaus hinzu,
durch [die; J. S.] Ahnlichkeit[sbeziehung; J. S.] nimlich komme es zur
Erkenntnis. »omnia in deo sunt, sed ibi rerum exemplaria«, schlief3t
er ab, »omnia in nostra mente, sed ibi**® rerum similitudines [* Alles
ist in Gott, aber dort als Urbilder der Dinge; alles ist in unserem Geist,
aber dort als Ahnlichkeiten der Dinge (ebd.)]«: dort seien die Urbilder,
dort™® - jenen dhnlich, also von gleicher Struktur (oder Beziehungs-
zahl*') - seien die Abbilder der Dinge. Als was sie in unserem Geiste
seien, was, anders gefragt, >notionaliter< bedeute, ist noch zu sagen.

156 | Indiesem undin dem folgenden Absatz gebe ich eine Interlinearver-
sion der beiden langeren, von Cassirer beigebrachten Zitate (vgl. bei ihm
[Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren
Zeit,] a.a.0. [Anm. 154], die FuBnoten 3, S. 34f., und 2, S. 35); ein uner-
hebliches kurzes drittes Zitat aus »de ludo globi« lasse ich aus. Bei Cusanus
vgl. zundchst fol. 837 ; Ed. Wilpert, a.a.0. [Anm. 57], S. 243f.

157 | »seuc oder »sive< meint »oder, was in Hinsicht der Sache gleich ist«
(vgl. C. G. Zumpt, [Lateinische Grammatik,] a.a.0. [Anm. 87], S. 228).

158 | Ich erldutere >notionaliter< weiter unten im Text (siehe auch Anm.
167 [auf S. 202]).

159 | Siehe Abschnitt I1.2.4 [ab S. 178] mit Anm. 103 u. 104 [auf S. 181].
160 | Cassirers Text hat anstelle des zweiten >ibic ein >hicc.

161 | Die Betonung von »-zahlc soll auf die unten folgende Schliisselstelle,
»[...] exponendo animam numerum se mouentem [* bei der Erkldrung der
Seele als sich selbst bewegende Zahl (dt.: ebd., S. 55)]« (fol. 86¥; Ed. Wil-
pert, a.a.0. [Anm. 57], S. 253) aufmerksam machen. — Zu Beziehungszahl,
Struktur etc. siehe auch Abschnitt I.3.2 [ab S. 86].

201

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Der Cusaner sagt es drei capitula weiter.’®? »[...] inter enim diui-
nam mentem et nostram interest’®* quod inter facere et videre«, denn
zwischen Seinem und unserm Geist sei ein Unterschied wie zwischen
Machen und Schauen. Gottliches Machen sei ein Erschaffen, Gottes
Geist erschaffe etwas, indem er es ausdenke': »diuina mens conci-
piendo’ creat«; menschliches Schauen sei ein Verdhnlichen'®, des
Menschen Geist verdhnliche etwas, indem er es aufnehme®® (das, was
Gott, erschaffend, gedacht habe): »nostra [mens; J. S.] concipiendo?6
assimilat«. Jetzt geht Nicolaus auf >notionaliter< ein, er erkldrt das
concipiendo bei assimilat durch »notiones seu intellectuales facien-
do visiones«: der Menschengeist verdhnliche, indem er notiones oder
- was dasselbe heiRe - intellektuelle Anschauungen hervorbringe.
Dieser Art seien die beiderlei mentes unterschieden: »diuina mens est

162 | In cap. VII, fol. 86 ; Ed. Wilpert, a.a.0. [Anm. 57], S. 253.

163 | »inter< dient hier »zur Angabe der Gegensténde, zwischen denen ein
Unterschied stattfindet = zwischen, nihil interest inter te et quadrupedem,
Cic.« (K. E. Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwdrterbuch,]
Bd.II, a.a.0. [Anm. 45]); »interesse< bedeutet dementsprechend »sich unter-
scheidenc.

164 | »... indem er es ausdenkes, sconcipiendo«. >[Cloncipere, von Gott
ausgesagt, betont hier den creativen Aspekt des Wortes; es bedeutet >den-
ken¢, auch >erzeugenc. Siehe aber die Anm. 166, auRerdem die Anm. 108
[aufS. 182].

165 | »ve[r]dhnlichenc. Dieses Verb, das etwa Ludwig Tieck noch gebraucht,
wird zwar bei den Briidern Grimm angefiihrt (DWB, Zwdlfter Band, 1. Abt.,
1956), doch erwdhnen es Worterbiicher im allgemeinen (Hermann Paul
1966, GroRer Duden 1981) nicht mehr. Im Grunde ist das Wort auch heute
unentbehrlich; die im DWB, angegebenen Umschreibungen >angleichens,
»gleich machenc< verfehlen z.B. den Sinn des Cusanischen »assimilare¢, da
Nicolaus nachdriicklich ausschlieRt, daR® der menschliche Geist, auf coniec-
turae (siehe die Anm. 101 [aufS. 180]) angewiesen, der Wahrheit irgendwie
gleich komme.

166 | »...indem er es aufnehme, >concipiendo«. >[Cloncipere¢, vom Men-
schen ausgesagt, betont hier den conceptiven Aspekt des Wortes; es bedeu-
tet »sich vorstellens, auch >empfangenc< (scil. den Samen). Siehe aber die
Anm. 164, auRerdem Anm. 108 [auf S. 182].

167 | Dieses Binom, bei Kant, Fichte, Schelling, Hegel zu einem je beson-
deren und bedeutenden Terminus geworden, muR hier unkommentiert blei-
ben; ich komme in [II.3] »Der Begriff der Intuition« [ab S. 217]) darauf
zuriick. —>notio« meint in diesem Kontext eher den ProzeR des Kenntnisneh-
mens als dessen begriffliches Resultat.

202

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vis entificatiua: nostra mens est vis assimilativa«; sei Gottes Geist eine Modi des
Seiendes-(denkend-)erschaffende, sei Menschengeist eine dem Seien- Spiegelbildes
den (schauend-)verdhnlichende Kraft.
Werde nun das gottgeschaffene Seiende geschaut, welches denn
immer, geschaut werde die alles durchwaltende Zahl; diese sei »nichts
anderes als die gezdhlten Dinge«.'®® Der Laie sagt es dem Philosophen,
»inter mentem diuinam et res non mediare numerum qui habeat actuale
esse, sed numerus rerum res sunt [* daR zwischen dem gottlichen Geist
und den Dingen nicht vermittelnd die Zahl steht als etwas, das wirkli-
ches Sein hitte, sondern die Zahl der Dinge sind die Dinge selbst (dt.:
Nikolaus von Kues, Idiota de mente, a.a.0., S. 53)].«' Alle stimmten
wohl iiberein, meine er, »mentem esse viuum quendam diuinum numer-
um [* dal der Geist eine gewisse lebendige gottliche Zahl ist (dt.: ebd.,
S. 55)]«', damit der Schauende, Ahnliches als dhnlich zu erkennen,
imstande sei. Auch der Geist Gottes ist Zahl'", ist es urbildlich, exem-
plar des unzdhlbar Einen, wie der Menschen Geist es abbildlich ist, ima-
gines der abzdhlbar vielen. Indem sich die mens aber, schauend, selbst
bewege, Seiendes zu reflektieren, sei die Zahl ihrer (oder der Seele'’?)
Selbstbewegung Prinzip: des lebenden und als solchen schauenden Spie-

168 | »[...] non est aliud numerus quam res numeratae [* die Zahl ist
nichts anderes als die gezdhlten Dinge (dt.: ebd., S. 53]« (Cusanus, fol. 86";
Ed. Wilpert, a.a.0. [Anm. 57], S. 252).

169 | Cusanus, ebd.; Ed. Wilpert, ebd.; Hervorh. v. m.

170 | Cusanus, fol. 86¥; Ed. Wilpert, ebd., S. 253.

171 | Dasist sozusagen cum grano salis Cusani zu verstehen; denn er sagt
(fol. 85Y; Ed. Wilpert, ebd., S. 250; Hervorh. v. m.): »[...] primum enim
principiatum vocamus simbolice numerum, quia numerus est subiectum pro-
portionis, non enim potest esse proportio sine numero. [* Wir nennen ndm-
lich das erste Entsprungene symbolisch >Zahl¢, weil die Zahl Trager der Pro-
portion ist; es kann ndmlich kein Verhaltnis ohne Zahl geben (dt.: Nikolaus
von Kues, Idiota de mente, a.a.0. [Anm. 158], S. 47)]« Hieran schlief3t sich
unmittelbar der bereits zitierte Passus, »et proportio est locus forme [...]
desinit representatio [* und die Proportion ist der Ort der Form (dt.: ebd.)]«,
an (Nachweis siehe die Anm. 135 [auf S. 194]).

172 | So sagt es Cusanus selbst (fol. 86"; Ed. Wilpert, ebd., S. 253; Hervorh.
v. m.): »[Ob has aut similes varias experientias talia ac alia] de mente aut
anima dixisse rationabiliter credendum. [* (DaR sie wegen dieser oder ver-
schiedener dhnlicher Erfahrungen solches und anderes) iiber den Geist oder
die Seele gesagt haben, ist verniinftigerweise anzunehmen (dt.: ebd., S. 53—
55]«»autcist das alternative »oder<; gemeint ist wohl, platonisch, die Seele als
Sitz des hdchsten ihrer drei Teile (vgl. etwa Platon, Tim[aios], 89 d-90 d).

203

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

gels ndmlich die »sich selbst bewegende«, d.h. »lebendige«, Zahl.'”
Bestimmt Aristoteles die Zeit als Zahl der Bewegung, »ToUTto yd&p €0TIv
6 xpdvos, aptduds kivrjoews« und sei es »katd TO TPdTEPOV Kai
UoTtepov« [* Das ndmlich ist die Zeit: Die Zahl der Bewegung nach dem
vorher und nachher]"4, beschreibt Cusanus die Seele als Zahl der Selbst-
bewegung, »anima numerus se movens«'® , und sie ist es »secundum
idem tempus [* in der Zeit]«; »MeRzahl«' die eine, die andere Logos.
Die specula, welche den exemplarischen Spiegel schauen, selber in
ihm imagines, konnen dessen Bild nicht erfassen.”” Doch dhnlich, wie-
wohl endlich geschaffen, kénnen sie streben, dem unendlich geraden
und reinen noch dhnlicher zu werden'®, damit ihnen das Urbild klarer
leuchte, die icona Dei'® ad portionem zu reflektieren. In der Sprache
der Vdter und Lehrer'®: sie miissen streben, damit ihnen das Vorbild ver-
kldrter einleuchte, die imitatio Christi®! ad hominem zu reiterieren.

173 | Die Selbstbewegung ist das >Von-selber«(-Eintretende), das >&mo
TavtoudTou des Aristoteles; lat. >spontaneumc.

174 | Aristoteles, phys[ica, A 11] 219 bif.

175 | Nach derinder Anm. 161 [aufS. 201] angefiihrten Formulierung des
Cusanus.

176 | So Hans Giinter Zekls treffliche Ubersetzung von >&p19uds< an dieser
Stelle (phys[ica], 219 b2); vgl. Zekls griech.-dt. Ausgabe »Aristoteles’ Phy-
sik. Vorlesung liber Natur«, 1. Halbband, Hamburg 1987, S. 213.

177 | Siehe zu dieser Andeutung der iterativen Reflexion sich wechselsei-
tig quasi ansehender Spiegel die Anm. 106 [auf S. 177f.].

178 | Um dieim Text sogleich anzusprechende Verschrankung von Philoso-
phischem mit Theologischem vorweg zu bedeuten: Im Hinblick auf das,
christlich vom Urbild unabtrennbare, Vorbild des exemplarischen Spiegels
wird neben der Selbstbegradigung nunmehr die Selbstreinigung der specula
wesentlich; vgl. Cusanus (wie in Anm. 57 [auf S. 169]), die specula viva
konnten »seipsa incuruare rectificare et mundare [* sich selbst krumm, plan
und rein machen]«. smundare«< hat schon bei den rémischen Christen einen
moralischen Sinn.

179 | Zu diesem Ausdruck siehe Abschnitt I.1.7 [ab S. 68].

180 | Z.B. der Kirchenvater Augustinus und (Pseudo-)Dionysius Areopagi-
ta*, der Kirchenlehrer Bonaventura, Albertus Magnus, Thomas.

* Dionysius mag, auch seiner umstrittenen Autorschaft wegen, mit gewis-
sem Vorbehalt genannt sein. Ndheresin dem Korollar »Troni, angeli, specchi.
Zu Versen von Dante« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

181 | Als >Nachfolge« Christi hat dieser, auf das Neue Testament (z.B. Jo-
hannes, 8.12) gestiitzte, Begriff eminente Wirkung gelibt: auf die mittelal-
terliche Armenbewegung (Franziskaner) ebenso wie noch auf Kierkegaard

204

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Urbild und Vorbild, beidemal exemplar: Nicolaus von Cues redet Modi des
- theologisch, wenn er z.B. »de filiatione dei«, philosophisch, wenn Spiegelbildes
er z.B. »de mente« handelt - dem sogenannten Exemplarismus das,
jedenfalls fromme, Wort, nicht anders, als Thomas von Aquin es getan.
»[...]illa, quae sunt a Deo [* (...) sind die Dinge, die von Gott kommen
(dt.: Die deutsche Thomas-Ausgabe, hrg. vom Katholischen Akademi-
kerverband, Salzburg und Leipzig 1934, 1. Bd., S. 90)]«, sagt Thomas
von dem, was an der similitudo »nach einer irgend gearteten Analogie,
wie das Sein selber allen gemeinsam ist«, teilhabe, »assimilantur ei,
inquantum sunt entia, ut primo, et universali principio totius esse [* so-
fern sie Seiende sind, Gott dhnlich als der ersten und universalen Ur-
sache alles Seins (ebd.)]«*?; ein philosophischer Satz in einer »Summa
theologica«. Nimmt er Gott zum Seinsprinzip an, eher autoritativ denn
argumentativ, wird es diesem und jedem Philosophen undenkbar, das
&iTiov, welches aristotelisch das oU évekd Tivos™® [* sein fiir etwas]
des agere ist, nicht gleichfalls fiir das TéAos auszugeben. Gott ist aller
im Glauben an Ihn gegriindeten Reflexion in einem Anfang und Ziel.

Der Philosoph hingegen, spricht er, jeglicher Theologie entratend,
rein als Philosoph'®*, hat das oU évek& Tivos eines immer klareren Re-
flektierens in anderem als in einem exemplarischen, womdglich gott-
lichen, Spiegel zu suchen. Dieses andere kann allein in dem Streben
begriindet sein, dafl den Bedingungen der Mdglichkeit einer immer
distincteren Reflexion, ndmlich, anstatt den Vorschriften einer numi-
nosen, den Gesetzen der geometrischen Optik, geniigt werde.'® Zum

oder auf die sogenannte Politische Theologie, die man mit Augustinus (De
civitate Dei) beginnen lassen kann und die bis in unsere Zeit fortlebt. Am
schlichtesten, den Einzelnen zur Nachfolge anhaltend, hat Thomas von Kem-
pen, 1380-1471, in seinen »De imitatione Christi libri quattuor« davon ge-
schrieben: »Disce formam vitamque Iesu in omni humilitate et simplicitate
cordis imitari (liber I, cap. 1, Consideratio) [* Lerne, Art und Leben Jesu in
voller Demut und Einfalt des Herzens nachzuahmen]«.

182 | Thomas von Aquin, Summa theol[ogica], qu[aestio] IV, art. 3. = Tho-
mas fragt in diesem Artikel: »Utrum aliqua creatura possit esse similis Deo
[* Kann ein Geschopf Gott dhnlich sein (Die deutsche Thomas-Ausgabe, hrg.
vom Katholischen Akademikerverband, Salzburg/Leipzig 1934, Bd. 1, S.
87)].« Den zitierten Satz hebt die mir vorliegende zweite Auflage der Editio
Leontina, Rom 1894, als ganzen hervor.

183 | Siehe den Abschnitt 3 [ab S. 167], besonders Anm. 52 [auf S. 168].
184 | Wie z.B. Aristoteles in »De animax.

185 | Der Cusaner unterfangt sich, die Anschauung des Geometrischen mit
der Anbetung des Numinosen zu verséhnen; inwieweit die Optik als eine

205

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Enantion®® reflektiert wird die Natur, T& puowkd, deren Teil wir selber,
die Reflektierenden, mithin auch selbst Reflektierten, sind.*’ Der Phi-
losoph, spreche er rein als Philosoph, wird allerdings der Metaphysik
nicht entraten; doch hat er alle ihr zukommende Spekulation nach
dem strengen Anspruch ihres Begriffs, einer strukturellen, d.h. in
Beziehungszahlen auszudriickenden Spiegelung, zu denken. So erst
wird jenes Streben, das von den specula viva nur metaphorisch gesagt

mathematische Disziplin davon betroffen sei, bedarf sorgsamer Untersu-
chung.

Ich erinnere an einen, zwei Jahrhunderte vor Nicolaus schreibenden, The-
ologen und Philosophen, der in der Optik (oder Perspectiva) die hochste
Wissenschaft gesehen hat, weil sie der Erkenntnis der gottlichen Wahrheit
am besten diene, und gerade deshalb um die strenge Geometrizitdt der
Optik besorgt gewesen ist: an Roger Bacon (um 1214-1292/94); ihm
brachte seine Lehre allerdings langjahrige Kerkerhaft ein. Die Optik Rogers
vgl. in: »The »0pus maius< of Roger Bacon, Teil V (De Scientia Perspectiva),
hrg. von John Henry Bridges, 2. Bd., Reprint Frankfurt a.M. 1964, S. 1-
166. — Goethe hat Roger Bacon in der Farbenlehre gewiirdigt (vgl. Die
Schriften zur Naturwissenschaft, 6. Bd., Zur Farbenlehre. Historischer Teil,
hrg. von Dorothea Kuhn, Weimar 1957, S. 95-105). Wenigstens einige Sat-
ze seien daraus zitiert: »Durch die von ihm beschriebenen Glaser soll man
nicht allein die entferntesten Gegenstdnde ganz nah, die kleinsten unge-
heuer groR im eignen Auge wahrnehmen; sondern diese und andre Bilder
sollen auch hinaus in die Luft, in die Atmosphdre, geworfen einer Menge
zur Erscheinung kommen. Zwar ist auch dieses nicht ohne Grund. So man-
cherlei Naturerscheinungen, die auf Refraktion und Reflexion beruhen, die
viel spater erfundene Camera obscura, die Zauberlaterne, das Sonnenmi-
kroskop* und ihre verschiedenen Anwendungen haben sein Vorausgesag-
tes fast buchstdblich wahr gemacht, weil er alle diese Folgen voraussah«
(S. 103).

* Das ist das einem Mikroskop sehr dhnliche astronomische (oder Kepler-
sche) Fernrohr; »es ist gleichsam nur ein Mikroskop fiir entfernte Gegen-
stande« (P. Siemon/E. Wunschmann, [Leitfaden fiir den physikalischen und
chemischen Unterricht an héheren Mddchenschulen,] a.a.0. [Anm. 13], S.
221).

186 | Zu den in der Auffassung des Spiegelbildes als eines Enantion lie-
genden Implikationen — z.B.: »die Reflexion der Objektstruktur, die einer
Reflexion der Denkstruktur nur gleich scheint, doch ungleich ist« — siehe
Abschnitt 1.3.2 [ab S. 86].

187 | Zum Reflektieren der selber Reflektierten siehe den Abschnitt »Der
Begriff der Spekulation« (7.3) [von Schickel nicht ausgearbeitet].

206

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schien, in einem Algorithmus®® darstellbar, darin die materialitas des Modi des
Reflektierens — das Spiegeln, das Leuchten, das Sehen - von allem Spiegelbildes
Sinnlichen zu 16sen.™®
Leibniz gebraucht >conatus«*’, wie er >Streben¢ terminologisch
falkt, zwar in zweierlei Text, doch in einerlei Sinn; conatus bringt das
scheinbar Disparate, Metaphysik und Mathematik, aufs engste zusam-
men. Differenziert Leibniz die Perzeptionen der Monaden danach, ob
sie confus oder distinct seien™, wdren sie, welche Spiegelungen sind,

188 | »Unter einem Algorithmus versteht man eine Rechenmethode nach
festen Regeln« (B. L. van der Waerden, [Die Pythagoreer] a.a.0. [Anm. 120],
S. 420); zu solchen Regeln fiir Beziehungszahlen siehe Anm. 39 und 40 zu
Abschnitt 1.3.2 [auf S. 91]. — Ein beriihmtes Beispiel ist der sogenannte
Euklidische Algorithmus (Elemente, Buch VII), mittels dessen der groRte
gemeinsame Teiler zweier Zahlen bestimmt wird; darauf basiert Euklids The-
orie der Zahlenverhaltnisse und Proportionen, auch der Teilbarkeit ganzer
Zahlen. — Das Wort »Algorithmus< geht auf den Namen des arabischen Ma-
thematikers [Mohammed ibn Musa] al-Hwarizmi (ca.780-ca. 850) zuriick,
dessen Arbeiten zur Algebra, Arithmetik und Astronomie, die meisten ins
Lateinische libersetzt, die Mathematik des Abendlandes erheblich gefordert
haben. Aus der Benennung einer der Schriften al-Hwarizmis, »[Hisab] al-
gabr [wa’l-mugabala (dt.: Rechnen durch Ergdnzen und Ausgleichen)]«, ist
das Wort »Algebra< entstanden.

189 | Siehe Cusanus wieim Abschnitt I1.2.4 [ab S. 178] (mit Anm. 116 [auf
S. 184f.]): »[...] et cunctis sensibilibus conceptum absoluas [* von aller
Sinnenfélligkeit mogest Du die Vorstellung l6sen].«

190 | »>conatus< deckt im klass[ischen] Latein das Bedeutungsfeld kdrper-
licher, sinnlicher und geistiger — auch militdrischer und politischer — An-
strengung. Als (heute ungebrduchliches) Fremdwort meint >Conatus¢, auch
zu>Conatcverkiirzt, »Vorhaben, Versuch, Anlauf zur Tat< (nach J. C. A. Heyse,
[Allgemeines, verdeutschendes und erkldarendes Fremdwdrterbuch,] a.a.0.
[Anm. 152]).

191 | Von den zahlreichen Stellen, an denen Leibniz das Begriffspaar sper-
ceptions distinctes< und >perceptions confuses< gebraucht, gebe ich — ohne
weitere Erlduterung, die nicht hierher gehdrt — nur eine aus der sogenannten
»Monadologie«, Art. 49, an: »lLa Creature est dite agir au dehors en tant
qu‘elle a de la perfection, et patir d’une autre en tant qu’elle est imparfaite.
Ainsi l'on attribue ‘Action a la Monade en tant qu’elle a des perceptions
distinctes, et la Passion en tant quelle a de confuses [Theod(izee) § 32, 66,
§ 386] [* Man sagt von einem Geschdpf, dalR es nach auRen hin wirkt, sofern
es Vollkommenheit hat; von einem anderen sagt man es leicht, sofern es
unvollkommen ist. So schreibt man der Monade Tdtigkeit zu, sofern sie deut-

207

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Cusanisch danach zu differenzieren, ob sie einem mehr oder minder
gekriimmten Spiegel sozusagen einfielen. Spricht Leibniz den Monaden
einen appetitus zu, der sie treibe, von einer Perzeption zur anderen,
von verworrenen zu entwirrten, von verzerrten zu entzerrten Perzepti-
onen fortzuschreiten, sprache er ihnen, welche Spiegel sind, Cusanisch
also die Fahigkeit zu, »sich immer >reiner und gerader zu machen [...]
sich zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins unendliche zu ver-
vollkommnen«.**? Die Monade qua Spiegel macht etwas, und zwar mit
sich selber, indem sie ihren appetitus, ihr Trachten und Streben', auf

liche, Erleiden, sofern sie unabgehobene Perzeptionen hat. (dt.: G. W. Leib-
niz, Monadologie, a.a.0. [Anm. 54], S. 49)]« (Gerh. phil., Bd. VL, S. 615). - Ab
diesem Satz folge ich bis zum Ende des Abschnitts 6 (sowie in einigen Anmer-
kungen zu Abschnitt 7) in etwa dem Gedankengang meines Essais »Monade,
Kugel, Integral« (a.a.0. [Anm. 39], S. 71ff. [in diesem Band ab S. 287]).
192 | D. Mahnke, Unendliche Sphére und Allmittelpunkt, a.a.0. [Anm.
131], S. 101. - Sehr vereinfacht und nur vorldufig gesagt: die semantische
Differenz zwischen >appetitus< und »conatus« liegt darin, daR beide Termini
zwar Momente der Bewegung bedeuten, indes — jedenfalls den unten ange-
fiihrten Definitionen zufolge — der eine in eher (aber nicht ausschlieBlich)
philosophischer, der andere in eher (aber wiederum nicht ausschlieRlich)
mathematischer Hinsicht steht, der eine eher das Ganze der Bewegungszu-
stdnde, der andere eher den einzelnen Bewegungszustand bezeichnet. So
schreibt Leibniz (an Nicolas Frangois Remond, in einer nicht abgeschickten
Beilage zu seinem Brief vom Juli 1714; Gerh. phil., Bd. III, S. 622): »][...]
U'appetit (qui n'est autre chose que la tendance d’une perception a un autre)
qui est appelée passion dans les animaux, et volonté la ol la perception est
un entendement [W. Wiater {ibersetzt (in: Leibniz, Briefe, a.a.0. [Anm. 131],
S. 335) sowohl »appetitc als auch >tendance< mit »Streben¢; J. S.] ([...] das
Streben (Appetition) (das nichts anderes ist als das Streben von einer Perzep-
tion zur anderen), das bei den Tieren Trieb und da, wo die Perzeption ein
Verstehen ist, Wille genannt wird [G. W. Leibniz, Philosophische Schriften,
Bd. V,2, hrg. u. iibers. V. Werner Wiater, Darmstadt 1989, S. 335])«; so
schreibt Leibniz (in »Theoria Motus abstracti seu Rationes Motuum universa-
les, a sensu et phaenomenis independentes«; Gerh. phil. IV, S. 229): »Cona-
tus est ad motum, ut punctum ad spatium, seu ut unum ad infinitum, est
enim initium finisque motus [* Das Streben verhilt sich zur Bewegung wie
der Punkt zum Raum oder wie das Eine zum Unendlichen, er ist ndmlich
Anfang und Ende der Bewegung].« [Auf >conatus< palt aber ebenso, wie
noch zu zeigen, das von »appetit< nach der Klammer Gesagte; J. S.]

193 | »Trachteng, >Strebenc. Mit >Streben« gebe ich, wie bisher auch, >cona-
tus< wieder, mit >Trachten< den Begriff >nisus<. Beide Termini stehen dicht

208

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

deutliche und stets deutlichere Abbilder der Welt im beliebig Kleinen, Modi des

im beliebig GrofSen richtet. Damit ihr appetitus aber befriedigt werde®*, Spiegelbildes
miiRte die Monade, auBer sich abzuflachen und aufzurunden, sich

dermafien bewegen, vorzugsweise drehen, daR relevante Reflexionen

schdrfer, irrelevante unschdrfer wiirden. Concipe®, konnte Leibniz, in

der Vorstellung schweifender als Cusanus, geschrieben haben: Den-

ke ein Universum von Spiegeln in motu et rotatione®® von solchen,

die kreisten und kreiselten, ihre Perspektive korrektiv zu wechseln, von

solchen, die Leibnizisch insonderheit der Konvexitdt zwischen Null,

beieinander in »Specimen Dynamicum« von 1695 (ich belasse den Titel in
der iiblichen Abkiirzung). »conatus< wird dort definiert (Abs. 4): »Velocitas
sumta cum directione Conatus appellantur [* die Geschwindigkeit, zusam-
mengenommen mit der Richtung, wird Streben genannt (dt.: G. W. Leibniz:
Specimen dynamicum, hrg. und Ubers. von Hans Giinter Dosch/Glenn W.
Most/Enno Rudolph, Hamburg 1982, S. 11)]«; die Vertrdglichkeit dieser De-
finition mit der in Anm. 192 mitgeteilten zu zeigen, ist hier nicht der Ort.
»nisus< wird definiert (Abs. 5): »[...] patet duplicem esse Nisum, nempe ele-
mentarem seu infinite parvum, quem et solicitationem appello, et formatum
continuatione seu repetitione Nisuum elementarium, id est impetum ipsum
[* offenkundig ist, dal® der Drang zweifach ist, und zwar sowohl elementar,
das heilRt unendlich klein, welchen ich auch Anregung nenne, als auch durch
die Fortsetzung oder Wiederholung der elementaren Drdnge gebildet, das
heiRt der Antrieb selbst (dt.: ebd., S. 13)].« Vgl. Gerh. math., Bd. VI, S.
237f. — Hans Giinter Dosch et al. — Herausgeber, Ubersetzer und Kommenta-
toren einer lat.-dt. Ausgabe des »Specimen Dynamicum«, Hamburg 1982 -
schreiben (S. 110): »nisus< trete »in doppelter Bedeutung auf, einmal als
infinitesimales Differential des Impulses oder Anregung (solicitatio), einmal
als Impuls (impetus) selbst«. In den Absdtzen 4 und 5, so schreiben sie
weiter (S. 111), werde »verbal die Differentialrechnung in die Mechanik,
ohne direkte Bezugnahme auf die Geometrie, eingefiihrt. Damit wird, radi-
kaler als bei Newton, eine Entwicklung eingeleitet, die die alte Herleitung
liber geometrische Beweise abldst. Ihren Hohepunkt erreicht diese Entwick-
lung dann im 18. Jahrhundert, teilweise unter direktem EinfluR von L[eib-
niz], durch Bernoulli, L[eonhard] Euler u. a.«

194 | Der Begriff eines appetitus involviert dessen Natur, befriedigt zu
werden.

195 | Zusconcipe< und dessen Unterschied von sconcipito< siehe den Ab-
schnitt 4 [ab S. 178] (mit Anm. 111 und 112 [auf S. 182f.]).

196 | »in motu et rotatione«: gemeint sind alle nur denkbaren, dem Stre-
ben der Monaden resp. Korper dienlichen Weisen der Bewegung, speziell der
Drehung.

209

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder wo sie plan, und Unendlich, wo sie wieder plan werden, sich wolbend
und ebnend zustrebten'’; concipe, die einen tdten dieses, die anderen
jenes, manche gar, soviel ihnen nétig und moglich, conatus causa zu-
gleich. LaRt sich die Annahme, Spiegel vermochten ihre Gestalt zu dn-
dern, zwar nicht bei Leibniz belegen?, erscheint sie gleichwohl plau-
sibel. Schliissig hingegen erschiene, hdtte Leibniz selbst keinen Satz
dariiber verloren, die weitere Annahme, jede Monade, beliebig welche,
verfolge ihr Streben, indem sie, analogice zu Korpern schlechthin, sich
in Bewegung, welcher immer'*, befinde. Man versichert sich leicht et-
licher Stellen, sowohl naturphilosophischer als naturwissenschaftlicher,
metaphysischer als mathematischer, die hinsichtlich — eines in Texten
beider Art vorkommenden - >conatus«< per analogiam zu lesen sind. Die
Lizenz, so zu lesen, wird vordergriindig mittels einer, wie Josef Konig
formuliert?®, »Mathematisierung metaphysischer Gehalte« erteilt; an
ihr meint Ko6nig freilich kritisieren zu sollen, sie gelinge »dem Philo-
sophen Leibniz«, da ihm gewissermaRRen der Mathematiker Leibniz in
die Quere komme, »nur scheinbar auf dem Umweg einer illegitimen
Metaphysizierung an sich blo mathematischer Relationen«.?** Ob die-
sem Einwand irgendwie zu begegnen, womdglich in einer die Lizenz,
conatus als Wesenszug — ob der Monaden qua metaphysischer, ob der
Korper qua mathematischer Punkte?*® — in einem analogen Sinne zu
lesen, tiefer griindenden Weise, konnen allein die Texte lehren.

Dal’ Leibniz die Monaden, soweit sie Seelen seien®” mit Streben

197 | Zu dieser Leibnizischen Besonderheit siehe Anm. 97 zu Abschnitt
I1.1.5 [auf S. 140f.]; siehe besonders das Scholion »Leibniz: miroirs vivants«
[in diesem Band ab S. 309].

198 | Doch diirfte Leibniz diese Cusanische Vorstellung gekannt, wohl
auch sinnvoll gefunden haben.

199 | Die Bewegung der KGrper (motus) ist eine Abbildung der Tétigkeit der
Monaden (actio); weiteres siehe unten in diesem Abschnitt.

200 | J. Konig, Das System von Leibniz, in: Vortrdge und Aufsdtze, [hrg. von
Giinter Patzig, Freiburg/Miinchen 1978], S. 27-61,] S. 60; Hervorh. v. m.
201 | Ebd., S. 60f.; Hervorh. v. m.

202 | Die wechselnde, daher schwierig zu interpretierende Auffassung
Leibnizens von metaphysischen und selbst mathematischen Punkten, denen
noch physikalische zuzurechnen sind, vgl. z.B. bei Hermann Schmalenbach,
Leibniz, Miinchen 1921, S. 111-116, 439-443 u. passim; vgl. auch Bertrand
Russell, A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz. With an Appendix
of leading Passages, London 1958, passim (Register).

203 | DaRB die Monaden durchweg »Seelen, seelenhafte Wesen« seien, wie
H. Schmalenbach annimmt (a.a.0. [Anm. 202], S. 143), ldRt sich bezweifeln.

210

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

begabt denke, leuchtet ohne weiteres ein. Auch erscheint es sinnvoll, Modi des
dem Lebendigen ein Streben zuzuerkennen, und Leibniz definiert ja Spiegelbildes
alle Monaden, ihrer formalitas nach, als lebende oder, terminologisch

gesagt, als selbsttétige (automates).?®* So kann er in »De ipsa naturax,

mufS er — traktiert er darin doch die innere (einwohnende) Kraft und

die Handlungen der Geschopfe, ihre Dynamik zu erhdrten und zu erldu-

tern®® - dort von der Monade, »in quo est velut perceptio et appetitus

[* in der zum Beispiel (vgl. Anm. 206) Vorstellen und Bestreben sind

(Leibniz: Schriften zur Logik und zur philosophischen Grundlegung

von Mathematik und Naturwissenschaft, hrg. und iibers. von Herbert

Herring, Frankfurt a.M. 1996, S. 297)]«, schreiben.?®® Hier gebraucht

Leibniz, da er auf die Natur der Monade, sich bewegend zu streben,

nicht auf einen ihrer Zustdnde, sich strebend zu bewegen, abhebt?”,

den Begriff »appetitus<. Einen Abschnitt darauf, Leibniz ldRt sich im

Kontext der Monadenlehre auf Ort und Bewegung ein, gebraucht er

den anderen Begriff >conatus<: Nicht nur sei ein (monadischer) Kdrper

Leibniz selbst halt dagegen: »[...] les Ames, c’est a dire, les Monades les
plus dominantes (Principes de la Nature et de la Grace, fondés en raison, §
12; Gerh. phil., Bd. VI, S. 604) [* die Seelen, das heilt die beherrschend-
sten Monaden (dt.: G. W. Leibniz: Philosophische Schriften, Bd. 1., hrg. und
tibers. von Hans Heinz Holz. Opuscules métaphysiques — Kleine Schriften zur
Metaphysik, 2. Auflage. Frankfurt a.M. 2000, S. 431)«].

204 | Siehe Abschnitt 3 dieser Studie [ab S. 167].

205 | Der lat. Titel lautet vollstdndig »De ipsa natura sive de vi insita ac-
tionibusque Creaturarum, pro Dynamicis suis confirmandis illustrandisque«.
- Den von ihm gefundenen Begriff sDynamik< definiert Leibniz 1689 (in »Dy-
namica de Potentia et Legibus Naturae corporeae«): »[...] ut paulatim vera
novae de Potentia et Actione Scientiae, quam Dynamicem appellare possis,
Elementa condantur [* um nach und nach die wahren Elemente der neuen
Wissenschaft von Kraft und Handlung, die man Dynamik nennen kdnnte,
darzulegen]« (Gerh. math., Bd. VI, S. 287). In »De primae philosophiae
Emendatione, et de Notione Substantiae« (1694) schreibt Leibniz: um den
Begriff, »quam Germani vocant Krafft, Galli la force, zu erkldren, »peculia-
rem Dynamices scientiam destinavi [* den die Deutschen mit >Kraft< und die
Franzosen mit »la force« meinen ... (zu erkldren,) habe ich die besondere
Wissenschaft der Dynamik ausersehen]« (Gerh. phil., Bd. IV, S. 469).

206 | »Deipsa natura ...«, Abs. 12 (Gerh. phil., Bd. IV, S. 512; Hervorh. v.
m.). — Das im Text stehende svelut« ist keinesfalls mit >gleichsam« zu tiber-
setzen (wie von Robert Habs in: G. W. Leibniz, Kleinere philosophische
Schriften, Leipzig 0. J. (1893), S. 191). >velut< heiRt hier >zum Beispiel<.
207 | Siehe die Anm. 192 [auf S. 207].

211

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

im gegenwdrtigen Moment seiner Bewegung an einem ihm zugemes-
senen Ort, »sed etiam conatum habet seu nisum mutandi locum, ita ut
status sequens ei praesenti, per se, naturae vi consequatur [* sondern
hat auch das Bestreben oder den Drang, den Ort zu wechseln, so daRR
der folgende Zustand von selbst durch die Kraft der Natur aus dem
gegenwadrtigen folgt].«*%

Auch den leisesten Zweifel, ob er >conatus< den Monaden, gar den
beseelten, beilege, zerstreut Leibniz. In den »Nouveaux Essais« be-
stimmt er ein Handeln auf Befehl der Seele, werde es ausgefiihrt, als
Wollen (>volition«); er setzt hinzu: »[...] la Volition est Ueffort ou la
tendance (conatus) vers ce qu’on trouve bon et contre ce qu‘on trouve
mauvais [* (daR das) Wollen die Bemiihung oder Tendenz (conatus)
ist, in Richtung darauf zu gehen, was man gut findet, und sich von
dem zu entfernen, was man fiir schlecht halt (dt.: G. W. Leibniz: Phi-
losophische Schriften, Bd. 3.1, hrg. und iibers. von Wolf von Engel-
hardt/Hans Heinz Holz, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 2000, S. 249)].«*”
Denselben Terminus >conatus« fiir ein Streben, das er 1704 im Wollen
substantieller Korper, eben der Monaden??, manifestiert sieht, wahlte
Leibniz 1695, nach allem Anschein paradox, auch fiir die Dynamik phy-
sikalischer, wahrhaft nicht wollen kénnender Korper. Seine Erwiderung
auf einige Bedenken »circa methodum differentialem seu infinitesi-
malem motas [* die gegen die Differential- oder Infinitesimalmetho-
de vorgebracht wurden]«?", eine Niederschrift aus dem Gebiet der an
gewandten Mathematik resp. der reinen, will hier sagen, ohne pet&
konzipierten Physik, l@Rt nicht im geringsten zu, an Wort oder Sa-
che zu deuteln: »Motu describitur linea, velocitate elementum lineae,
sollicitatione (velut initio descensus a gravitate, vel motus a conatu
centrifugo) elementum elementi [* Mit der Bewegung wird die Linie

208 | »Deipsa natura ...«, Abs. 13 (Gerh. phil., Bd. IV, S. 513; Hervorh. v.
m. — Zu »nisus< siehe die Anm. 193 [auf S. 208f.].

209 | Nouveaux Essais sur 'Entendement Humain, II. 21 (De la Puissance
et de la liberté), § 5; Gerh. phil., Bd. V, S. 158.

210 | 1695 gebraucht Leibniz zum ersten Mal den Begriff >Monasc« fiir »une
unité reelle«, d.i. der substantielle Krper (in einem Brief an den Mathema-
tiker Frangois Guillaume de L'Hopital; vgl. Gerh. math., Bd. II, S. 295).

211 | Der Titel lautet vollstandig »Responsio ad nonnullas difficultates a
Dn. Bernardo Niewentiit circa Methodum differentialem seu infinitesimalem
motas« (zuerst in Act[a] Erudit[orum] 1695; vgl. Gerh. math., Bd. V, S.
320-328). — Bernhard Nieuwentijt hatte 1694 »Considerationes circa analy-
seos ad quantitates infinite parvas applicatae principia, et calculi differen-
tialis usum resolvendis problematibus geometricis« veréffentlicht.

212

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dargestellt, mit der Geschwindigkeit das Element der Linie, mit dem Modi des
Antrieb (zum Beispiel am Anfang des Fallens durch die Schwerkraft Spiegelbildes
oder der Bewegung durch das zentrifugale Streben) das Element des
Elements].«??

Sollte jede dieser beiden Aussagen fiir sich richtig sein, muf3te das
System von Leibniz?® die eineindeutige Abbildbarkeit von Physik und
Metaphysik aufeinander implizieren®“; sollte Leibniz den Terminus
beidemal rechtens gesetzt haben, mufte die strenge Vergleichbarkeit
beider conatus miteinander garantiert sein.?”” Das erste wie das zwei-
te hat Leibniz, weder den Mathematiker iiber den Philosophen noch
diesen iiber jenen Oberhand gewinnen lassend, z.B. in den »Nouveaux
Essais« geleistet?®: »[...] il ya une image de l'action dans le mouve-

212 | Responsio ..., a.a.0. [Anm. 211], S. 325; Hervorh. v. m. »velut< wie
oben (Anm. 206 [auf S. 211]). — Marc Parmentier, der Herausgeber von G. W.
Leibniz, »La naissance du calcul différentiel. 26 articles des Acta Erudito-
rum« (Paris 1989), merkt zur »Responsio« an (S. 333): »Ces deux exemples
de conatus sont également ceux de la lettre a Grimaldi [* Diese beiden Bei-
spiele eines Strebens sind dieselben wie die in dem Brief an Grimaldi]«; fiir
den Brief verweist Parmentier auf die Ausgabe von [Louis] Dutens, Bd. V
[Opera Philologica, Genevae 1768], S. 76. Mit Claudio Filippo Grimaldi SJ,
der Pater Verbiest als Prasident des Tribunale mathematicum in Peking nach-
folgte, korrespondierte Leibniz, besonders wegen chinesischer Themen, von
1689-1696.

213 | Ich erinnere mit dieser Formulierung an Josef Konigs bedeutenden
Vortrag »Das System von Leibniz« [a.a.0., Anm. 200]. Ernst Cassirer nannte
sein Buch von 1902 zwar »Leibniz’ System«, verstand aber unter System nur
die Gesamtheit der vielen, ihn disparat diinkenden Themen, deren Leibniz sich
angenommen hat. Erst Kénig sah 1946 Leibnizens philosophisches Euvre als
eine uneklektizistische, aus der Konzeption der weltspiegelnden Monade sich
stringent entfaltende, Einheit oder, in seinen Worten, als »das ergreifende
Unisono dieserim {ibrigen so polyphonen Doktrin« (ebd., S. 31). Als wiederum
Michel Serres sein Buch von 1968 »La systéme de Leibniz« nannte, bezog er
mit dem Zusatz »et ses modéles mathématiques« eine, bei aller Wichtigkeit,
eher periphere Position. Den sozusagen infinitesimalen Nucleus seiner Mathe-
matik hat Leibniz ebenfalls am Begriff der Monade gewonnen.

214 | Siehe Anm. 33 zu Abschnitt 1.3.2 [auf S. 90] (Heinrich Scholz zum
Leibnizischen Spiegelungsbegriff).

215 | Siehe Anm. 81 zu Abschnitt IL.1.5 [auf S. 136] (J. Kénig: wahrhaft
analog).

216 | Nouveaux Essais, IL. 21, § 72; Gerh. phil., Bd. V, S. 196; Hervorh. v.
m.

213

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder ment [* (Indessen) gibt es ein Abbild der Tdtigkeit in der Bewegung
(dt.: G. W. Leibniz: Philosophische Schriften, Bd. 3.1, a.a.0., S. 347)]«,
schrieb er, und wenige Zeilen darauf, »Je ne donne aux corps qu‘une
image dela Substance et de l'action [* Ich spreche den Kérpern nur ein
Abbild des substantiellen Seins und der Tatigkeit zu (dt.: ebd.)].« Sagt
Leibniz aber >image«, sagt er »Spiegelbild<*”, und tatsichlich spricht
er, nach wiederum nur wenigen Zeilen, vom miroir vivant. Mittels der
Ahnlichkeitsbeziehung zwischen Kérpern qua imagines und Monaden
qua exemplaria sind die Phdanomene, mit denen Physik, in den Wesen-
heiten, mit welchen Metaphysik zu tun hat, wohl fundiert.

7. Valéry hat einmal gesagt, der Tod sei »eine Uberraschung, die das
Unvorstellbare dem Vorstellbaren bereitet«.?’® Gewissen Metaphysikern
zufolge gilt dieser Satz auch vom An-sich der Welt. Doch ihr Fiir-uns, ist
es die heuristische Vorstellung einer Welt aus Spiegeln, denen adaptive
Optik?® es ermdglicht, sich dem Licht am giinstigsten zu prasentie-
ren?, schlieRt eine Uberraschung durch das Unvorstellbare aus. In

217 | Bei Leibniz, gebraucht er >image< oder imago ... im Kontext der
Monadenlehre, haben wir immer >miroir< oder >speculum« mitzuhdren. Siehe
[J. Schickel,] »Monade, Kugel, Integral«, a.a.0. [Anm. 39], S. 67.

218 | Paul Valéry, Windstriche, in: ders., Frankfurter Ausgabe der Werke,
Bd. 5, Zur Theorie der Dichtkunst und vermischte Gedanken, hrg. von Jiirgen
Schmidt-Radefeldt, Frankfurt a.M. 1991, S. 214.

219 | adaptive Optik. In der Optik bezeichnete Adaptation im allgemeinen
die »Anpassung des Gesichtssinnes an Anderungen der Leuchtdichteverhilt-
nisse der wahrgenommenen Umgebung, z.B. beim Ubergang vom Hellen zum
Dunkeln und umgekehrt. Durch diese Anpassung haben die Dinge der Au-
Renwelt auch bei verschiedenen Beleuchtungen immer das gleiche Ausse-
hen; man spricht hier von einer Konstanz der Helligkeit« (ABC der Optik,
a.a.0. [Anm. 2], S. 33).

Neuerdings versteht man unter adaptiver Optik auch die Adaptationsfahig-
keit optischer Systeme (Spiegel, Linsen- und Spiegelfernrohre), mittels
Fremd- oder Selbststeuerung den Lichteinfall zu vermehren, die Luftunruhe
auszugleichen etc. Der Begriff ldRt sich durchaus Leibnizisch erweitert den-
ken.

220 | Fir das Licht hat Leibniz 1682 ein Prinzip finalen Verhaltens angege-
ben (in: Unum Opticae, Catoptricae, & Dioptricae Principium, a.a.0. [Anm.
144], S. 185-190). Gleich zu Anfang nennt er dort seine hypothesis prima-
ria: »Lumen a puncto radiante ad punctum illustrandum pervenit via omni-
um facillima; qua determinanda est primim respectu superficierum plana-
rum, accomodatur verd ad concavas aut ad convexas, considerando earum

214

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Relationen zu lesen, in Strukturen einzusehen, in Analogien zu den- Modi des
ken, wird die begriffene Vorstellung das Kriterium der spekularen Spiegelbildes
Wahrheit, »was allerdings«, kritisierte Hegel schon die pavrtacia
kataAnmrikr der Stoiker??, »sehr formell ist«. DaR die imagines, ei-

nem Algorithmus der Ahnlichkeit eingegeben??, die exemplaria richtig

planas tangentes [* Das Licht gelangt vom leuchtenden Punkt zum beleuch-
teten Punkt auf dem von allen einfachsten Weg. Dieser kann zundchst in
Hinblick auf ebene Oberflichen bestimmt und auf konkave oder konvexe
Oberfldchen mit Hilfe von deren ebenen Tangenten angewandt werden].« Es
mag mdglich sein, aus Leibnizens, zum Teil noch unpublizierten Arbeiten ein
analoges Prinzip fiir Spiegel zu extrapolieren. — Von der Schrift »Unicum ...
Principium« bemerkt Leibniz selbstbewul3t in seiner »Nova methodus« des
Differenzierens (1684): »[...] generale Opticae, Catoptricae et Dioptricae
fundamentum exponebamus, cum alii doctissimi viri multis ambagibus vena-
ti sint [* wir haben eine allgemeine Grundlage der Optik, Katoptrik und Di-
optrik gelegt, wahrend andere sehr gelehrte Manner mit vielem Umher-
schweifen fiindig zu werden versuchten]« (Gerh. math., Bd. V, S. 225).

221 | [G.W.F.]Hegel, [Vorlesungeniiberdie Geschichte der Philosophie.,in:
ders.,] Werke, [Bd.] 19, a.a.0. [Anm. 10], S. 269. - Zur gavTtaocia
kaTtaAnTTik (kataAnmTiki) pavtaocia) vgl. »Stoicorum veterum frag-
menta«, [zusammengestellt von Hans Friedrich August von Arnim, Stuttgart
1903-1905,] Bd. IV, , Index; dieses Kriterium nennt z.B. Zenon, wie auch
Hegel ([Werke 19,] a.a.0. [Anm. 10], S. 268) anmerkt, 6p36s Adyos; vgl.
wieder von Arnims Index.

222 | 1671 hatte sich Leibniz, ein so ingenidser Praktiker wie Theore-

tiker des Spiegels, dem Herzog von Hannover mit seiner Entdeckung »kata-
dioptrischer Rohre« empfohlen. In demselben Schreiben, einen Absatz zu-
vor, empfiehlt er sich auch deswegen, weil er »ebenermaRen eine Lebendige
Geometriam [...] gefunden, dadurch [...] ein mittel gegeben wird, aller er-
dencklichen linien und figuren, sie mdgen so krumb seyn als sie wollen, in-
halt [...] zu finden« (Gerh. phil., Bd. I, S. 59). Leibniz schwebt damals eine
Rechenmethode vor, das Leben der Spiegel more geometrico auf das Leben
der Monaden isomorph abzubilden; Jahre spdter wird er seine Methode in
dem Kalkiil einer Differentialgeometrie entdecken und entwickeln.
Einen Algorithmus, Leibnizens Metaphysik »mit Hilfe des Begriffes der Ab-
bildung einer Struktur in eine andere, speziell der isomorphen Abbildung« zu
interpretieren, entwirft Karl Stiegler in seinem Aufsatz »Der Begriff des Iso-
morphismus und der Darstellung in der Metaphysik von Leibniz« (in: Studia
Leibnitiana Supplementa, vol. XV: Akten des II. Internat[ionalen] Leibniz-
Kongresses 1972, Bd. IV, Wieshaden 1975, S. 173-186; das Zitat vgl. S.
181).

215

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder rechnen, wiegt den Verlust leicht auf; nur Alice geht, wie in eine jen-
seitige Bilderwelt, through the looking-glass.

Inzwischen konnte eine, im Sinne von Leibniz, lebendige Geometrie
wohl mittels der sogenannten fraktalen Geometrie als einer Geometrie der
(Selbst-) Ahnlichkeit organischer wie anorganischer Korper ausgebildet wer-
den; vgl. Benoit B. Mandelbrot, The Fractal Geometry of Nature, New York
1977 (deutsch als: Die fraktale Geometrie der Natur, Basel/Boston 1987).
Ich verweise auRerdem auf Friedrich Bachmann, Aufbau der Geometrie aus
dem Spiegelungsbegriff, [2. Auflage, Berlin/Heidelberg/New York 1972];
Bachmann annotiert selber eine gewisse Nahe zu Leibniz (siehe Anm. 43 zu
Abschnitt I.3.2 [auf S. 92f.]).

216

- am14,02.2028, 18:17:15.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

