
Il. 2 MODI DES SPIEGELBILDES 

1. »Es ist möglich«, schreibt Josef König, »sichtbare Dinge zu definie­
ren als Dinge, die man- prinzipiell auch in einem Spiegel sehen kann. 

Vermutlich ist diese Definition sogar die beste, die man geben kann.«1 

Was alles ist aber in einem Spiegel zu sehen: Lebendes wie Mensch und 

Tier, Gegenständliches wie Tisch und Stuhl. Phänomenales wie Schat­
ten und Spiegelbild. Lassen sich Menschen und Tiere zur Not noch 

>sichtbare Dinge< nennen, irgendwie sträubt sich die Sprache, auch 

Schatten und Spiegelbilder, so sichtbar sie in Spiegeln oder vor Spie­

geln' immer seien, als Dinge zu begreifen. Insofern sie sind, nämlich 

1 I J. König, [Sein und Denken, Halle a. d. Saale 1937] , S. 117. König fährt 

nach dem Zitierten fort ( ebd. ): »Mit Hilfe des Spiegels ist es also mindestens 

sinnvoll möglich, sichtbare Dinge als solche zu definieren.« Worauf zielen 

diese Sätze ab? »Aber eben deshalb ist der Spiegel unmöglich eine Art der 

Gattung sichtbares Ding«, stellt König fest (ebd.). »Denn eine Art ist das mit 

Hilfe ihrer Gattung Definierbare und ist nicht umgekehrt, wie hier, etwas, 

mit dessen Hilfe sinnvoll möglich wä re, die Gatt ung zu definieren.« In wel­

cher Weise diese Feststellung auf Sein und Denken, Königs eigentliches The­

ma, zu beziehen ist, bleibe hier außer acht. 

2 I Der Ausdruck >sichtbar vor Spiegeln< hat zwei Bedeutungen. Die eine 

meint Lediglich, daß Objekte (z.B. Schatten und Spiegelbilder) vor dem Spie­

gel, d.h. ungespiegelt, zu sehen seien. In der anderen Bedeutung sind Ob­

jekte zweimal vor dem Spiegel sichtbar: als bespiegelte und als reelle gespie­

gelte; das ist in drei Positionen des Bespiegelten vor dem Hohlspiegel der 

Fall. Zu diesen Positionen siehe Anm. 94 zu II.1.5 [aufS. 139f.] und die 

folgende Abbildung. 

Die betreffenden drei Positionen des Objektes vor dem Hohlspiegel sind mit 

1, 2 und 3 bezeichnet. (In Position 4 befindet sich das Objekt im Brennpunkt, 

das Bild rückt ins Unendliche. In Position 5 wird ein virtuelles Bild erzeugt. 

Position 6 interessiert hier nicht.) Abb[ildung] nach Alfred Recknagel, Phy­

sik. Optik, 11. Auflage, Berlin (DDR) 1981, S. 38. 

153 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Seiende sind, mögen sie >Dinge< wohl heißen, freilich werden wir ih­

nen einen anderen Dingcharakter als unstrittig dinghaften Tischen 
und Stühlen, einen anderen Dingcharakter als unbeholfen sichtbare 
Dinge zu nennenden Menschen und Tieren zusprechen wollen. Ist ih­

nen den lebendigen Wesen, den eigentlichen Dingen, den flüchtigen 

Phänomenen demgemäß auch ein je anderer Seinscharakter zu atte­

stieren? 
Pointiert lautet die Frage, ob und worin das Sein der Spiegelbilder3 

vom Sein der Dinge4 differiere. Das Argument, der Reflexion verdanke 

sich ein zweidimensionales Bild der dreidimensionalen Dinge, mithin 

verschulde sie eine Seinsminderung, wurde schon abgewiesen'; diese 

Differenz ist, als was sie sich gibt: eine der Quantität von Dimensionen, 

keine der Qualität von Sein. Gleichwohl scheint das Sein der Spiegel­
bilder eigentümlich vom Sein der Dinge unterschieden zu sein, ja ihm 

gegenüber an Valenz eingebüßt zu haben. Dem Argument wurde schon 

zugestimmt6 , daß, als Seiende, die Spiegelbilder der Dinge abhängig 
seien, und zwar von ihren exemplaria, die bespiegelten Dinge hinwider7 

Fortan erfordert die Entfaltung der Themati k, terminologisch sorgsam zwi­

schen den verschiedenen Spiegelformen (-gestalten) zu differenzieren. Ich 

verzeichne die wichtigsten Spiegelformen. Planspiegel, ebene Spiegel. Ge­

wölbte Spiegel, »meist durch ein Stück einer Kugelfläche (sphärische S.) ge­

bildet. Ist die hohle Fläche dem Licht zugekehrt, spricht man von einem Hohl­

oder Konkavspiegel (auch Sammelspiegel); ist es die gewölbte Fläche, spricht 

man von einem Wölb- oder Konvexspiegel (auch Zerstreuungsspiegel)« oder 

von einem bauchigen Spiegel. (Zitat aus: ABC der Optik, hrg. von Karl Mütze 

[und Leonhard Foitzik], Leipzig/ Hanau 1961, S. 827; Hervorh. nicht berück­

sichtigt.) Parabolspiegelvgl. Anm. 13 [aufS. 155]. Auf Anordnungen mehrerer 

Spiegel (z.B. Winkelspiegel) gehe ich bei Vorkommen ein . 

3 I Ich schränke die Frage auf Spiegelbilder ein; analog betrifft sie auch 

Schatten. 

4 I Unter Dingen seien hier Lebewesen mitverstanden. 

5 I SieheAbschnittii.1.5 [abS.136] mitAnm.107 [aufS.142].Argumen­

tativ kommt hinzu: Spiegelbilder und Schatten, als bespiegelte zweidimen­

sional, bleiben auch als gespiegelte zweidimensional; ihre Seinsminderung 

kann also nicht in einer Verringerung der Dimensionen begründet sein. -

Übrigens zählen Spiegelbilder und Schatten zu den wenigen echten zweidi­

mensionalen Gebilden in unserer durchweg dreidimensionalen Welt. Dage­

gen hat z. B. ein hauchdünnes Blatt Papier immer noch eine, wenn auch 

minimale, Höhe zur dritten Dimension. 

6 I Siehe Abschnitt II.1.5 [ab S. 136] mit Anm. 92 [aufS. 139]. 

7 I Grimm DWB, Zehnter Band (IV.2} 1877, schreibt noch einheitlich ohne 

154 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


unabhängig seien, jedenfalls von ihren irnagines. Aber in noch anderer Modi des 
Rücksicht sind die Spiegelbilder abhängig Seiende, hängt der Modus Spiegelbildes 
ihres Seins doch an der jeweiligen Eigenart des Mediums, in welchem 

sie erscheinen. Die Modi der Spiegelbilder sind, mit anderen Worten, 

durch die optische Gestalt des Spiegels - eines konvexen, eines planen, 

eines konkaven - und, eo ipso, durch deren je andere geometrische 
Optik bestimmt. 

Das Spiegelbild soll operatio sein. 8 In ihm operatio zu erkennen, 

sagt, in ihm auf-einmal-Vollendetsein zuerkennen9; d.i. laut Heget »in 

sich Zweck und Realisierung des Zwecks« (EvTEAEXEta), eine »noch 
bestimmter[e; J. S.]« Form der Wirklichkeit (EvEpyEta), die ihm das 

Fürsichsein ist. 10 Hans-Georg Gadamer leugnet das Fürsichsein des 

Spiegelbildes, weil es, jenseits seines Erscheinens »ein Nichts«, ein 
»verschwindendes Sein« habe11; kurz darau:f12 soll, widersprüchlich, nur 

noch gelten, das Spiegelbild habe gar »kein wirkliches Sein«, es sei nichts 

als »bloßer Schein«. Andere Einwände beiseite gelassen, eine solche 

Seinsversagung wird für sogenannte reelle, auf Schirmen auffangbare 

und von allen Seiten sichtbare, Spiegelbilder absurd. Gadamer, nähme 

er nicht plane Spiegel denn zur Kenntnis, mag deren »Mangelhaftig­
keit«, die verzerrte Bilder mit sich bringen könne, dagegenhaltenY 

>e< (während heute ausschließlich >hinwieder< geschrieben wird), einerlei, 

ob Entgegnung oder Wiederholung gemeint ist. 

8 I Siehe Abschnitt I.3.5 [ab S. 104]. 

9 I Zum auf-einmal-Vollendetsein als Gewesen-und-Gegenwärtigsein siehe 

Abschnitt I.3.4 [ab S. 98] mit Anm. 87 [aufS. 103f.]. 

10 I [G. W. F.] Hege[, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, in: 

Werke, [Frankfurt a.M. 1970,] Bd. 19, S. 154 (Metaphysik des Aristoteles); 

Werke, Bd. 18, S. 39 (Einleitung A.2.a). 

11 I H[ans]-G[eorg] Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer 

philosophischen Hermeneutik, Bd. 1, 6. Auflage (Ges[ammelte] Werke Bd. 

1), Tübingen 1990, S. 143; Hervorh. v. m. 

12 I Ebd., S. 144; Hervorh. v. m. 

13 I Ebd. »Zuweilen erscheinen bei stark gekrümmten [konvexen] Spiegeln 

die Bilder verzerrt, weil die nahen Teile des Gegenstandes groß, die entfern­

ten klein gespiegelt werden« (P. Siemon/E. Wunschmann, [Leitfaden für den 

physikalischen und chemischen Unterricht an höheren Mädchenschulen, 2. 

Auflage, Breslau 1905,), S. 207). Konkave Spiegel erzeugen in drei Positionen 

des Bespiegelten verkleinerte bzw. vergrößerte Bilder (in der Abbildung zu 

Anm. 2 [aufS. 153) sind es die Positionen 1, 3 [Das Bild des Objekts in Pos. 1 

und 3 ist außerdem vertikal umgekehrt; J. S.) und 5). Auch nur in ihrer Größe 

vom Objekt abweichende Bilder können als verzerrte gesehen werden ; aber 

155 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Allein, diese Antwort würde alle Modi des Spiegelbildes außer dem Bild 

des Planspiegels zu modi dejicientes entwerten; eine Anmaßung der Ge-

dies ist eine bloße Konvention, die ebene Spiegel, wegen deren Abbildungs­

treue sowie aus ästhetischen Gründen, bevorzugt. 

Wir machen uns Eigenschaften nichtplaner Spiegeljedoch zunutze. »Die auf­

rechten, vergrößerten virtuellen Bilder von Objekten innerhalb der Brenn­

weite werden beobachtet in den kleinen Hohlspiegeln der Zahnärzte, Laryn­

goskopen [Das Laryngoskop ist ein Kehlkopfspiegel; auch der fachärztliche 

Spezialist kann so heißen; J. S.] usw.« (Lechners Lehrbuch der Physik für 

Mediziner, Biologen und Psychologen, 8. Auflage, Leipzig/ Berlin 1939, S. 

197; Hervorh. v. m.); wegen der vergrößernden Wirkung dieser virtuellen 

Bilder »werden die Hohlspiegel auch Vergrößerungsspiegel genannt und zu 

Zwecken der Toilette (als Rasierspiegel) verwendet« (E[ugen] von Lammet 

Experimental-Physik, 14.-16. Auflage, Leipzig 1908, S. 483). Da in Wölb­

spiegeln das stets aufrechte virtuelle »Bild stets kleiner ist als der Gegen­

stand, so nennt man die Konvexspiegel auch Verkleinerungsspiegel und ver­

wendet sie wegen ihrer niedlichen Bilder als Taschentoilettespiegel« (ebd.); 

auch taugen sie zu Autorückspiegeln. 

»Um bei größeren Konkavspiegeln Abweichungsfreiheit für alle Strahlen zu 

erreichen, muß man parabolische Spiegel (Parabolspiegel) verwenden. Diese 

entstehen durch Rotation einer Parabely' = 2px [ ... ].Die Fehlerfreiheit der 

Abbildung giltjedoch streng nur für die Punkte der Achse. Anwendung z.B. 

als Scheinwerferspiegel« (ABC der Optik, a.a.O. [Anm. 2]. S. 828). Die fol­

gende Abbildung zeigt die Konstruktion einiger Spiegelbilder. 

'-~~~~~ A 
' l,;c :--- ' )' Gl ~-----==- B Fz \ 
3 ··:~~ _"_ ~-:_--,_~c -~~--- j 

I ..... /- G 
ß: ! :............. 

I G F c 

, :el -f<<;---- -, 
(Abb. aus »Brockhaus Enzyklopädie«, 17. Bd., Wiesbaden 1973, 5. 723.) 

Spiegel 1): 1 Spiegelbild A' eines Leuchtenden Punktes A du rch Reflexion am 

ebenen Spiegel. 2 Bild B eines Leuchtenden Punktes A durch Reflexion am 

Hohlspiegel; MC Flächenlot 3 Konstruktion des Bildes BB' eines außerhalb der 

Brennweite gelegenen Gegenstandes GG, am sphärischen Hohlspiegel; C Krüm­

mungsmittelpunkt. 4 Konstruktion des Bildes BB' eines innerhalb der Brenn­

weite gelegenen Gegenstandes GG' am sphärischen Hohlspiegel. 5 Konstrukti­

on des Bildes BB' eines Gegenstandes GG' am sphärischen Konvexspiegel. 

156 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wohnheit. Anstatt mit defekten, haben wir, solange sie ihrer Geometrie Modi des 
gemäß reflektieren14, allemal mit perfekten Spiegeln zu tun. Spiegelbildes 

2. Wie kein Seiendes, entgeht auch kein Spiegelbild dem Modus.15 Der 

Modus ihres Seins, ein determinierender oder ein modifizierender, fun­

diert die Spiegelbilder als soundso-Wirkliche und so-Wirkende. 16 Welche 

Modi den Spiegelbildern auch zukommen bzw. zuwachsen, stets er­

scheinen sie entweder im sogenannten reellen oder im sogenannten 

virtuellen Modus. Diese Bezeichnungen sind wohldefiniert: reell hei­

ßen Spiegelbilder, wenn »die von einem jeden Punkte des Gegenstan­

des ausgehenden Strahlen in einem Punkt vor dem Spiegel wirklich 

vereinigt oder gesammelt werden«; virtuell heißen sie, wenn die Strah­

len »nach der Zurückwerfung so auseinandergehen, daß sie von hinter 
der Spiegelfläche liegenden Punkten auszugehen scheinen«.17 Die Be­

zeichnungen sind gut gewählt: >reell< bedeutet wie französisch >n~el<, 

von dem es herstammt18, >wirklich, vorhanden<, das Lexikon nennt 

>n~el< als Antonym zu >fictif<, >imaginaire<, Wörtern aus dem Sinnbezirk 

des Scheins; >virtuell< bedeutet wie französisch >virtuel<. sein Ur­

sprungswort18, >fähig zu wirken<, optisch meint es, im Gegensatz zu 

einem tatsächlich existenten, reellen, ein scheinbares Spiegelbild. Es 

heißt auch subjektiv, »weil, es nur von dem Beobachter (Subjekt) ge­

sehen wird«19, genauer, von demjenigen, dessen Blick, als Herr des 

Spiegels, es für sich allein hat. 20 

14 I Mängel im Glas oder in der Belegung des Spiegels seien ausgeschlos­

sen. 

15 I Siehe Abschnitt I.2.5 [ab S. 61]. 

16 I Zu diesen Begriffen siehe [ebenso] Abschnitt I.2.5.- Das >oder< steht 

im nicht-ausschließenden Sinn. Wie erinnerlich, sind die modifizierenden Prä­

dikate stets auch-determinierende; sie haben den Unterschied zu determinie­

renden als einen Selbstunterschied in sich. Siehe Anm. 17 zu I.2 [aufS. 48]. 

17 I E. von Lommel, [Experimental-Physik,] a.a.O. [Anm. 13]. S. 482. 

18 I Französisch >reel< Leitet sich her von spätlat. >realis<, >sachlich, we­

sentlich<, einer Bildung zu lat. >res<, >Sache<, >Ding<; frz. >virtuel< geht zurück 

auf mittellat. >virtualis<, >der Anlage, der Möglichkeit nach<, eine Bildung zu 

Lat. >virtus<, >Tüchtigkeit<. Deutsch >reell< hat auch die umgangssprachliche 

Bedeutung >gediegen<, >zuverlässig<. 

19 I P. SiemonjE. Wunschmann, [Leitfaden für den physikalischen und 

chemischen Unterricht an höheren Mädchenschulen,] a.a.O. [Anm. 13]. S. 

198. 

20 I Hingegen ist, um es zu wiederholen, ein reelles Bild von allen Seiten 

157 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Reelle Spiegelbilder nehmen wir ohne Zögern für soundso-Wirkliche; 
auf Schirmen sichtbar, erzeugen sie außerhalb des Spiegels reale Spu­
ren, gleichsam Elementarteilchen einer spekularen Welt. Hingegen 

lassen ihre virtuellen Pendants manch einen zaudern, ob er ihnen 

Wirklichkeit zuerkennen solle. Er brauchte sich nur ihres auf-einmal­

Vollendetseins zu versichern, ihres Gewesen-und-zugleich-Gegenwärtig­
seins, um ihrer als >>noch bestimmter[ er; J. S.]«21 soundso-Wirklicher 

innezuwerden, denn i:vEpyEm wäre; sie sind ja i:v-TEAEXEm etwas, das 

innen sein Telos hat, sind als solche so-Wirkende. Wäre ihre Ursache 

eine, jeglicher Theologie bare, causa exemplaris", dieimaginesauf ein­

mal sich zu vollenden nötigend, und zwar mittels der Materialität des 

Spiegelns, des Leuchtens und des Sehens, deren »Zweck und Realisie­

rung des Zwecks«21 ebenso in ihnen eines ist, sie hätte Realität zur Fol-

d.h. nicht nur aus einer einzigen subjektiven Perspektive sichtbar; es bedarf 

nicht unbedingt (siehe u[nten]) eines auffangenden Schirmes. 

21 I [G. W. F.] Hegel, [Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 

in:] Werke, [Bd.]19, a.a.O. [Anm. 10], S. 154; Hervorh. v. m. 

22 I >Causa exemplaris<. Zur vorläufigen Auskunft über einen Begriff, der 

in dieser Studie zunehmend wichtig werden wird, gebe ich Hinweise auf 

Thomas und Augustinus. Thomas v. Aquino, Summe der Theologie, hrg. und 

übers. von Josef Bernhart, Bd. I: Gott und Schöpfung, 3. Auflage, Stuttgart 

1954, S. 47, Anm.: »[ ... ] die Inhalte des Geschöpflichen sind Spiegelungen 

Gottes, so daß Gott als das (selber inhaltliche) Urbild aller Inhalte aufleuch­

tet. Thomas reduziert diesen Exemplarismus auf die rein formale Seinsanalo­

gie: nur so, wie das Sein aller Dinge zum Sein Gottes sich verhält, sind sie 

auch ihren Inhalten nach den in Gott als ihrem Erst- und Allgrund enthalte­

nen Urbildern ähnlich« (Hervorh. v. m.). Diese Anmerkung bezieht sich auf 

Summa theol[ogica], q[uaestio] 4, art[iculus] 3. 

Stefan Gilson, Der heilige Augustin. Eine Einführung in seine Lehre, Hellerau 

1930, S. 360: »Was ist denn ein Bild? Doch wesentlich nichts als eine zum 

Ausdruck gebrachte Ähnlichkeit. Man darf das Bild aber nicht mit der Ähn­

lichkeit überhaupt verwechseln; es ist nur ein Sonderfall der Ähnlichkeit 

[ ... ]. Damit eine Ähnlichkeit ein Bild sei, muß sie die Ähnlichkeit eines Er­

zeugten mit seinem Erzeuger sein. So ist die Ähnlichkeit seiner selbst, die 

ein Mensch im Spiegel erzeugt, sein wahres Bild, weil er es heNorbringt« 

(Hervorh. v. m.). Gilson merkt an (ebd., S. 552): »Diese Definition des Bildes 

wurde im Mittelalter oft übernommen«, z.B. von Bonaventura. - Das Pro­

blem ist, aus diesen Bestimmungen das nicht-theologische Argument der 

causa exemplaris zu extrapolieren. Sich dessen zu erinnern, was bisher (sie­

he Abschnitt I.3.2 [ab S. 86]) über Ähnlichkeit, Beziehungszahl, Analogie 

beigebracht wurde, wird hilfreich sein. 

158 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ge (und die causa exemplaris ist ihre Ursache). Denn von selber kommt Modi des 
virtuellen wie reellen Spiegelbildern, wenn ihnen ein so-Wirken, z.B. Spiegelbildes 
ein gespenstisch-Wirken, zuwächst23 ineins mit diesem, einem modi-

fizierenden Modus, welcher den determinierenden in sich enthält, ein 

soundso-Wirklichsein zu. 

Einem Spiegelbild hat von jeher ungewöhnliches Augenmerk gegol­

ten, trägt es doch, obwohl ein zweifellos reelles Bild, zweifellos irreelle, 

genauer, irreale Züge: »Auch die reellen Bilder der SammeZspiegel ([ ... ] 
Hohlspiegel) können ohne Auffangschirm wahrgenommen werden«, 

sagt das Lehrbuch''. »wenn man das Auge in den Weg der Strahlen 

bringt. welche nach der Vereinigung von den Punkten des Bildes aus 

wieder auseinandergehen. Das Bild scheint alsdann vor dem Spiegel in 
der Luft zu schweben.«25 Dieses Phänomen, gewissermaßen ein Modus, 

der sich selber lügen straft. war schon Euklid bekannt26, in der Folge 

23 I Reelle Spiegelbilder sind, im Unterschied von virtuellen, keineswegs 

immer so-Wirkende; siehe Abschnitt II.1.3 [ab 5. 127]. 

24 I E. von Lommel, [Experimental-Physik,] a.a.O. [Anm. 13). S. 482f. 

25 I Außerdem steht das Bild, entsprechend der Entfernung des Bespie­

gelten zum Brennpunkt, auf dem Kopf. 

IL 

Vor dem Spiegelschwebendes Bild bei b (Abb. aus E. von Lamme[, [Experimen­

tal-Physik.} a.a.O. {Anm. 13}, 5. 482} 

26 I Euklid lehrte zur Zeit des Ptolemaios I. (306-283) in Alexandria; die 

ihm zugeschriebene Katoptrik ist vielleicht von Theon (2. Hälfte 4. Jh. post) 

verfaßt worden. Ich zitiere die fragliche Stelle in der versio latina (Euclidis 

Opera omnia: vol. VII, Euclidis Optica , Opticorum recensio Theonis, Catop­

trica, cum Scholiis antiquis, hrg. von [Johan Ludvig] Heiberg, Leipzig 1895, 

5. 315): »18. In speculis concauis omnia, quae cernuntur, secundum rectam 

ab eo, quod cernitur, ad centrum sphaerae ductarn cernuntur. 

sit I 11 speculum concauum radius autem BI ad A, quod cernitur, refractus, 

sphaerae autem centrum sit E, et ab A ad E recta ducatur et producatur. itaque 

quoniam in phaenomenis suppositum est, loco 11 occupato non cerni A, ita ut 

necessario in AE producta adpareat, in puncto concursus rectae A/1 radiique 

BI cernetur, h[oc] [est] in Z. [* 18. In Hohlspiegeln wird alles, was gesehen 

wird, auf einer von dem, was gesehen wird, zum Mittelpunkt der Kugel gezo­

genen Geraden gesehen. Es sei I 11 ein Hohlspiegel, der Strahl Blzu A, 

159 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder hat es, sogar ohne die Phantasterei einiger Spiegelfechter17, eher be­

unruhigend denn belustigend gewirkt. So schreibt Descartes den 26. 

das gesehen wird, reflektiert, der Mittelpunkt der Kugel aber sei E, und von 

A nach E werde eine Linie gezogen und darüberhinaus verlängert. Weil näm­

lich in den Phaenonema angenommen wird, daß A nicht gesehen wird, wenn 

der Ort 11 [vom Beobachter] eingenommen wird, so daß es notwendigerwei­

se auf der verlängerten Linie AE erscheint, und zwar auf dem Punkt, an dem 

die Gerade A/1 den Strahl B r schneidet, das heißt in Z.] « 

Euklids propositio 28 (ebd., S. 333ff.) kommt erneut auf das Phänomen zu­

rück; im 17. Jahrhundert gibt Pierre Herigone der Euklidischen eine eigene 

Fassung (besonders propos[itio) 29) (Cursus mathematicus, Paris 1634/37, 

S. 118. Zit. nach Jurgis Baltrusaitis; siehe die folgende Anm. 27): »In spe­

culis concauis, si oculi sint extra diamerrum, tarn altitudo quam latitudo 

faciei erit euersa, simulacrumque apparebit inter faciem & speculum, eo 

minus, quo facies fuerit a speculo remotior. [* (Bei konkaven Spiegeln ver­

hält es sich so:) Wenn die Augen sich außerhalb des Durch messers befinden, 

erscheint die Länge und die Breite des Gesichts umgekehrt. und sein Bild 

erscheint zwischen dem Auge und dem Spiegel, und zwar umso kleiner, je 

weiter das Auge vom Spiegel entfernt ist (J. Baltrusaitis, Der Spiegel, a.a.O. 

[Anm. 27). S. 259)].« 

27 I Für die Anm. 27-37 entnehme ich einige Auskünfte der faszinierenden 

Materialsammlung von Jurgis Baltrusaitis: Le miroir. revelations Scienceficti­

on et fallacies, Paris 1978, ein »essai sur une legende scientifique [* Essay 

über eine wissenschaftliche Legende)« zubenannt. Die deutsche Ausgabe -

aus der, S. 259, ich zum Schluß der obigen Anm. 26, Herigone betreffend, 

zitierte- hat einen veränderten Titel: Der Spiegel. Entdeckungen, Täuschun­

gen, Phantasien, Gießen 1986. Ich ziehe beide Ausgaben heran. 

>Spiegelfechter<, d.i. ein Prahlhans. Von angeblichen Duellen zwischen Held 

und (Hohl-)Spiegelheld ist jahrhundertelang bedenkenlos erzählt worden; 

Gelehrte wie della Porta, Magini, Kireher (zu ihnen siehe Anm. 35-37 [auf 

S. 163f.)) machten sich sogar anheischig, vorgespiegelte Zweikämpfe theo­

retisch zu beg ründen. Edgar Altan Poe hat dem Sujet die ihm gebührende 

Ehre großer science-fiction verliehen: William Wilson (übers. von Arno 

Schmidt in: E[dgar] A[llan] Poe, Das Gesamtwerk in zehn Bänden, Bd. 4, 

Olten/Freiburg 1976, S. 671-705). 

160 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Februar 1630 an Mersenne'8: »Vous savez bien qu'un miroir concave Modi des 
fait paroistre l'image en l'air et encore qu'il soit en un lieu obscur ou il Spiegelbildes 
ne puisse estre vu, pourvu que l'objet soit en un lieu illuminie, il ne le 

representera pas moins [ ... ] [* Sie wissen natürlich, daß ein konkaver 

Spiegel das Bild in der Luft erscheinen läßt, und selbst dann, wenn 

er an einem dunklen Ort ist, wo man ihn nicht sehen kann, wird er 

es dennoch zeigen, vorausgesetzt, der Gegenstand befindet sich an 

einem beleuchteten Ort].« Er wolle nicht geheimnisvoll tun, set zt der 

Philosoph hinzu, »[ . . . ] mais pourtant je ne serois bien aise qu'il fust 

imprime pour certaines raisons etje n'en parleray du tout en mon trai-

te [* aber dennoch wäre es mir aus bestimmten Gründen nicht ange-

nehm, wenn es gedruckt würde, und in meiner Abhandlung werde ich 

es keinesfalls erwähnen].«29 Warum gibt sich Descartes so vorsichtig? 

Fürchtet er, »als Scharlatan, Thaumaturg oder Geisterbeschwörer be-

handelt zu werden«.30 Mersenne hingegen erwähnt 1651 das seltsame 

Phänomen ungeniert in seiner Catoptrique. 31 

Indes findet sich, wer darüber spekuliert, gewiß nicht nur in gu­

ter Gesellschaft. Zwar zieren ein Philosoph Seneca32, ein Physiker al­

Haitham33, ein Mathematiker Mydorge34 die Namenliste, doch sind die 

28 I CEuvres de Descartes, I, Correspondance, hrg. von Ch[arles] Adam/ 

P[aul] Tannery, Paris 1897, S. 120f.; nach J. B[altrusaitis], [Le miroir], 

a.a.O. [Anm. 27], S. 228. 
________ ::-,--------'=L=,;.._ _. 

: ./ 

Descartes 1630, Konkavspiegel, der Bilder außerhalb des Spiegels zeigt 

(Abb. aus J. Baltrusaitis, ebd. , frz., S. 228). 

J. Baltrusaitis (ebd. , dt. S. 264): »Die beigefügte Zeichnung zeigt eine Vor­

richtung mit einem konkaven Spiegel (b), der das Bild eines beleucht eten 

Gegenstandes (a), das durch ein kleines Loch in (c) aufgenommen wird, an 

einen dunklen Ort (e) zurückstrahlt.« 

29 I [CEuvres de Descartes, I, Correspondance], a.a.O. [Anm. 28] , S. 121; 

nach J. B[altrusaitis] wie Anm. 28 [dt., S. 264] . 

30 I J. Baltrusaitis, [Der Spiegel,] a.a.O. [Anm. 27], S. 264. 

31 I Miran Mersenne (1588-1648), L'optique et La catoptrice, Paris 1651. 

32 I Seneca: »Macht aus einem Teil einer halbierten Glaskugel einen kon­

kaven Spiegel und stellt euch außerhalb des Mittelpunktes auf: alle Perso­

nen, die neben euch stehen, erscheinen umgekehrt und euch näher als der 

Spiegel.« Nach J. B[altrusaitis], [Der Spiegel], a.a.O. [Anm. 27], S. 258; 

Baltrusaitis gibt Seneca, nat. II ( Naturales quaestiones) , als Quelle an . 

33 I Ibn al-Haitham (Alhazen), 965-1039/ 40. Obwohl al-Haitham bei der 

Berechnung der Bilder vor dem Hohlspiegel in manchem geirrt haben mag, 

darf er als ein Meister in der geometrischen Optik des Mittelalters gelten; die 

161 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder della Porta35, Maginil6, Kircher37 kaum zum besten beleumundet, und 

unschwer ist zu entdecken, was der eine in des anderen trübem spe-

Scholastiker haben ihn genutzt und geehrt. Umberto Eco erwähnt in seinem, 

im scholastischen Milieu spielenden Roman »Der Name der Rose« (dt. Mün­

chen 1982, S. 312), worin er gelegentlich mit Spiegeleffekten arbeitet, al­

Haithams Traktat »De aspectibus«*: in ihm würden »mit genauen geome­

trischen Demonstrationen die verschiedenen Möglich keiten der Spiegel 

dargelegt«. Nach J. B[altrusaitis] (Le miroir, a.a.O. [Anm. 27]. dt. S. 285) 

handelt al-Haithams Katoptrik ausführlich »de erroribus qui accidunt in spe­

culis [*von den Fehlern, die bei Spiegeln auftreten]«. 

*Der arabische Titellautet »Kitab fi 'l-manazir« (>kitab< für >Schritt<, >manazir< 

für >Optik<), d.i. die sogenannte Große Optik. »OTITIKa kann konkret als Be­

zeichnung für die Gegenstände des Gesichtssinnes aufgefaßt werden; in die­

sem Sinn finden wir es bei Aristoteles verwandt, etwa Metap h[ysik] M 2. 1076 

b39-1077 a9. Von dieser Bedeutung dürfte man bei der Übersetzung durch 

manazir ausgegangen sein. [ ... ] Die Lateiner übersetzen den Terminus nach 

seiner gewöhn liehen Bedeutung mit aspectus; Roger Bacon ist sich seiner 

Bedeutung wohl bewußt, wenn er erklärt: >de opticis, id est de aspectibus<« 

(Matthias Schramm, Ibn al-Haithams Weg zur Physik, in: Boethius, Texte und 

Abhandlungen zur Geschichte der exakten Wissenschaften, hrg. von J. E. Hof­

mannjF. KlemmjB. Sticker, Bd. I, Wiesbaden 1963, S. 189, mit Anm. 2). 

Eine versio latina, deren Verfasser bisher nicht ermittelt wurde, hat Friedrich 

Risner- zusammen mit Witelos Perspectiva- in der von ihm veranstalteten 

Ausgabe »Opticae thesaurus Alhazeni Arabis libri septem ... «, Basel1572, 

veröffentlicht; Neudruck des Thesaurus (mit einer Einleitung von David C. 

Lindberg) New York 1972. Lindberg gibt in seinem Buch »Auge und Licht im 

Mittelalter« ([Frankfurt a.M. 1987]. passim) Auskünfte und Aufschlüsse über 

Ibn al-Haithams optische und katoptrische Lehren. 

34 I Claude Mydorge, 1585-1647 . Der Mathematiker verfaßte u.a. »Pro­

dromus catoptricorum et dioptricorum«, Paris 1631. In seinem »Examen du 

Livre des Recreations mathematiques«, Paris 1630, kritisierte er - obwohl 

selber so manchem katoptrischen Unsinn aufsitzend; siehe Anm. 42 aufS. 

161] -das Spiegelspektakel: »les miroirs creux qui font voir les images des 

objets ailleurs? Tout ce discours est tellement rempli d'inepties que nous ne 

pouvons le laisser passer sans nous y arrester pour reduire sous la verite ce 

que l'opinion a fait advancer, non seulement dans ce Livre [ce Livre, d.i. 

Maginis in Anm. 36 u(nten) genanntes Buch; J. S.] mais presque partout 

ailleurs, de faux [* Hohlspiegel, die die Abbilder der Gegenstände anderswo 

erscheinen lassen? Diese ganze Argmuentation ist so voll von Ungereimthei­

ten, daß wir sie nicht durchgehen lassen können, ohne dabei zu verweilen, 

um das, was die Lehrmeinung nicht nur in diesem Buch, sondern fast über-

162 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


culo erspäht hat. Auch Daniel Schwenter und Philipp Harsdörffer38 ha- Modi des 

bensich für »Mathematische und Philosophische Erquickstunden«, zu Spiegelbildes 

all an Falschem gefördert hat. auf die Wahrheit zurückzuführen.]« (nach J. 

B[altrusaitis] , Le miroir, a.a.O. [Anm. 27]. S. 227 [dt.: S. 263]). 

35 I Giambattista della Porta, 1538-1615; siehe Anm. 36 zu !.2 [auf S. 

52]. Infolge seines Interesses an der sogenannten natürlichen Magie, die 

aufmerksam naturwiss[enschaftlichen] Kuriositäten bedachte, war della 

Porta gegenüber phantastischen Spiegelphänomenen allzu aufgeschlossen 

und unkritisch; er berücksichtigte sie in den diversen Ausgaben seiner »Ma­

gia naturalis«. Dem Geist der Zeit entsprechend, bemühte er sich - trotz 

seiner naturwissenschaftlichen und technischen Erfahrung - kaum grund­

sätzlich, derlei specularia mit einer rationalen Betrachtungsweise in Ein­

klang zu bringen. So verstieg er sich z.B. zu dem Aberwitz: »Das Pha ntom 

eines Menschen, der [mittels eines Hohlspiegels, J. S.] in dem Raum proji­

ziert wird, bewahrt seine Körpertemperatur und sogar seine Stimme« (nach 

J. B[altrusaitis]. [Der Spiegel,] a.a.O. [Anm. 27]. S. 261). 

In Hinblick auf solche Spekulationen Leuchtet ein, daß das frz. Wort für 

>Spiegel<, >miroir<, etymologisch zu Lat. >mirare<, >bewundern<, >mirari<, 

>sich verwundern<, und >miraculum<, >Wunderding<, gehört; die Grundbedeu­

tung von >mirari<, >schauen<, ist zu >staunend schauen< geworden. 

36 I G[iovanni] A[ntonio] Magini (1555-1617]. Breve istruzione soppra 

L'apparenza e mirabili effetti dello speculo concavo sferico, Bologna 1611; 

frz. als »Breve instruction ( ... ]«, Paris 1632. Mydorge kritisiert Magini, den 

Astronomen und Freund Keplers, er übernehme »toutes Les niaiseries geo­

metriques inadmissibles [* alle unmöglichen geometrischen Albernheiten]« 

(nach J. B[altrusaitis]. Le miroir, a.a.O. [Anm. 27]. S. 228 [dt., S. 264]); er 

selber freilich teilt mit Magini den Denkfehler, der Gegenstand und dessen 

Spiegelbild vermöchten einander zu berühren . 

37 I Athanasius Kireher (Fulda 1602-Rom 1680). Jesuit und Universalgelehr­

ter, Geistes- und Naturwissenschaftler; seit 1629 Professor für Mathematik, 

Philosophie und orientalische Sprachen in Würzburg, nach 1634 u.a. Lehrer an 

der Gregoriana. Kireher experimentierte (laterna magica, Rechenmaschine) , 

mikroskopierte (Blut) und kartographierte (Meeresströmungen); er korres­

pondierte u.a. mit Huygens und Leibniz. Bedeutende Publikationen: China 

Monumentis, qua Sacris qua Profanis, Nec non variis Naturae & Artis spectacu-

Lis, Aliarumque rerum memorabilium Argumentis Illustrata ... , Amsterdam 

1667 (Reprint Frankfurt a.M. 1966); Neue Hall- und Thon-Kunst ... , Nördlingen 

1684 (Reprint Hannover 1983); sowie die hier interessierende »Ars magna Lucis 

et umbrae«, Rom 1646, ein Werk, das trotz allem Anspruch nicht durchweg 

strenger Wissenschaft genügt.- Gleichwohl könnte >miroir< bei Kireher schon 

eher als bei della Porta an die Sentenz des Aristoteles, »Ötix [ ... ] To 

163 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder denen sie 1651/53 einluden, dieser Quellen, ins Detail ihnen folgend, 

bedient und sich der »Qualitäten, welche die hohlen Spiegel an sich 

haben«39, amüsant das Gruseln lehrend, bemächtigt. Zu lesen steht in 

dem barocken Deutsch der Jahrzehnte Leibnizens, es sei »mit Lust zu 

sehen«, wie durch Konkavspiegel »das Bild bisweiln / just und nahe 

zu dem Auge kommet/ ausserhalb des Spiegels«. 40 Langsam vergeht 

einem die Lust: »Die solch Geheimnuß nicht wissen / griffen bald zu 
der Wehr / weil sie meynen / sie seyen verrathen / indem einer hinter 

ihnen einen Dolchen hält / welchen der Spiegel gegen den davorste­

henden / eilig und mit grossem Schrecken herauswirffet. Obgedachter 

Paulus Braun41 hat Spiegel gemacht/ durch welche man den Dolchen 

abgesondert vor dem Spiegel heraus /gleichsam in der Lufft schwebend 

gesehen. Man hat auch erfahren / daß mancher gerneinet / er müs-

Sav~ai;EIV ol ävSpoTTOI Kal vliv Kal To TTpwTov ijpi;,avTo cp1AooocpETv 

[* Denn Verwunderung war den Menschen jetzt wie vormals der Anfang des 

Philosophierens ( ... )]« (Met[aphysik] 982 b12f. [dt.: hrg. von Horst Seidel, 

übers. von Hermann Bonitz, Harnburg 1978, Bd. I, S. 13]), erinnern. 

38 I Daniel Schwenter, Professor der »Mathematum et linguarum Orienta­

lium beyder löblichen Universitet Altdorff«, und Georg Phi lipp Harsdörffer, 

»eines Ehrlöblichen Stadtgerichts zu Nürnberg Beysitzer« sowie Erfinder ei­

nes poetischen, eben des Nürnberger Trichters. Sie verfaßten »Deliciae Phy­

sico-Mathematicae Oder Mathemat: und Philosophische Erquickstunden«, 

darin über tausend »Schöne, liebliche und Annehmliche Kunststücklein, 

Auffgaben und Fragen , auß der Rechenkunst, Landtmessen, Perspectiv, Na­

turkündigung, und andern Wissenschafften genomen, begriffen seindt ... «, 

2 Bde., Nürnberg 1651 u. 1653. 

39 I Ebd., Bd. 1, SechsterTheil der Erquickstunden, S. 299 ; aus dem Unter­

titel zu »Die XXX. Auffgab«. - Die XXV. Auffgab. Von den kuglichten / oder 

auswertsrunden Spiegeln und ihren Tugenden, [ebd.,) S. 295f., habe ich aus­

zugsweise abgedruckt in »Über Leibniz. I. Monade, Kugel, Integral; ein Ver­

such« (in: Philosophie als Verteidigung des Ganzen der Vern unft, [hrg. von 

Domenico Losurdo/Hans Jörg Sandkühler, Köln 1983, S. 65-74). S. 66 [auch 

in diesem Band ab S. 299]). -Weiteres, vornehmlich Ästhetisches, zum Bild 

des Konvexspiegels erörtere ich in der Studie »Spiegelkunst« und vor allem in 

dem Korollar zu Il Parmigianinos Selbstbildnis [beide Arbeiten von Schiekel 

nicht ausgearbeitet; zu letzterem siehe Scholion »Narziss ... « ab S. 271). 

40 I [Daniel Schwenter/Philipp Harsdörffer,) Erquickstunden, wie Anm. 39 

(XXX. Aufgabe), ebd.; Hervorh. v. m. 

41 I abgedachter Paulus Braun. Vgl. ebd., s. 297: »Paulus Braun als Burger 

zu Nürnberg hat es trefflich weit mit dergleichen [Brenn-; J. S.]Spiegeln 

gebracht [ ... ].« 

164 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


se nach seiner Hand oder Gesicht ausser dem Spiegel tasten I und diß Modi des 
soviel weiter I je grösser der Spiegel I und je weiter man von dessen Spiegelbildes 
centro gestanden. Eben dieser Ursach halben so man dergleichen Spie-

gel auf den Boden eines Saals oder andern Gemachs leget I daß seine 

Höle Wagrecht gegen den Horizont lige I so sihet einer unten einen 

Menschen I so da scheinet I als wäre er beyden Füssen aufgehänget. So 

man aber unter ein Gewölb eines Hauses I so fein hell und durchsichtig 

ist I viel solche grosse Spiegel hängete I könnte man ohne grossen 

Schrecken nicht in das Gemach gehen I dann man sehe viel Menschen 
in der Lufft I als ob siebeyden Füssen aufgehänget wären.«42 

Dem so lange wundersamen wie unerklärlichen Phänomen hat wohl 

Geranimo Cardano - Philosoph, Mathematiker und Arzt im Ausgang 

der Renaissance, dessen bedeutender Name zumindest in Cordanisehe 
Formel und Cordanisehe Aufhängung bewahrt ist43 - den Begriff ge­

funden44: spectrum artificiosum. Das Lexikon setzt >spectrum< dem 

42 I [Daniel SchwenteriPhilipp Harsdörffer,] Erquickstunden, a.a.O. [Anm. 

39]. S. 299f.; Hervorh. v. m. Auch diese Autoren übernehmen kritiklos den 

oben (in Anm. 36 [aufS. 163]) erwähnten Denkfehler. 

43 I Geranimo Cardano (Hieronymus Cardanusi, 1501-1576. Er veröffent­

lichte u.a. »De subtilitate rerum« (1551) und »De varietate rerum (1556). 

Seine Autobiographie »De vita propria« (Manuskript 1575176; hrg. von 

Gabriel Naude, Paris 1643) ist nicht allein - wie die von Cellini verfaßte 

Vita- Lebenserzählung, sondern auch Selbstbetrachtung (vgl. Kapitel wie 

z.B. »Mein Charakter, geistige Mängel und Schwächen«, »Meine Nachdenk­

lichkeit und meine Art zu gehen«, »Meine wichtigsten Lebensregeln«); in 

die anderen Schriften fließt viel Autobiographisches ein. Deutsch als »Des 

G. C. von Mailand (Bürgers von Bologna) eigene Lebensbeschreibu ng«, 

übers. von Hermann Hefele, Jena 1914; vgl. Georg Misch, Geschichte der 

Autobiographie, Bd. IV.2, Frankfurt a.M. 1969, S. 696-732. Goethe hat 

Cardano - wie auch della Porta - in der Farbenlehre, Historischer TeiL 

gewürdigt. 

Cordanisehe (auch Cardanosehe) Formel: algebraische Formel zur Lösung ku­

bischer Gleichungen nach deren Umformung durch Substitution. Benannt 

nach G. C., obwohl seine Priorität von Anfang an, wohl zu Recht, bestritten 

worden ist. Vgl. G. C. , Ars magna sive de regulis algebraicis, Nürnberg 1545. 

Cordanisehe Aufhängung: Dient dazu, (mittels zwei Achsen) Schwankungen 

und (mittels drei A[chsen]) Drehungen von Geräten wie Uhren, Kompassen, 

Lampen etc. fernzuhalten.- Die vom Auto bekannte Kardanwelle ist gleich­

falls auf G. C. zurückzuführen. 

44 I Vgl. J. B[altrusaitis]. [Le miroir,] a.a.O. [Anm. 39], frz. S. 225, dt. S. 

260. 

165 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder griechischen >E'iowAov<45 gleich; es bezeichne »eine Erscheinung in 

der Vorstellung, ein Schemen , ein Gesicht«46, verengt also den (in sei­

nem Ursprung, dem archaisch lateinischen >specere<, noch offenen) 

Bedeutungshorizont des Sehens-von-etwas auf ein Schauen von Un­

sinnlichem, wo nicht Übersinnlichem. Ein hinzugefügtes artijiciosum 

soll jedem Verdacht. bei diesem Schemen, das mittels Vorspiegelung 

erst künstlich erzeugt werde, handele es sich um eine Naturerschei­

nung, expresso verbo, wehren. Hierbei bleibt unbedacht, daß die Er­

scheinung, obwohl an sich natürlich, lediglich für uns, sehen wir sie 

falsch47, unnatürlich ist. So hat noch ein Jahrhundert nachdem Car­

dano rational aufgetreten war, um 1650, Athanasius Kireher den Besu­

chern Roms das Miraculum eines schwebenden, scheinbar mit Händen 

zu greifenden Jesusknaben, dem gar ein Sockel. darauf auszuruhen, 
erbaut worden, vorgegaukelt48 , und nur ein Jahr, ehe Kant naturwis-

45 I Vgl. K[arl] E[rnst] Georges, (Ausführliches lateinisch-deutsches Hand­

wörterbuch, Bd. II (I-Z) Leipzig 1880], unter >spectrum<. Vgl. auch (Johann 

Georg Wilhelm] Pape, Griechisch-Deutsches Handwörterbuch, 1. Bd. (A-K) , 

2. Auflage, Berlin 1849, unter >E'iowAov<. Danach bedeutet >E'iowAov< bei 

Homer noch >Gestalt, die einem ähnlich ist<; in der Prosa (z.B. bei Herodot) 

nimmt es dann den Sinn von >Nachbild, Bild< an; einige Verbindungen mit 

>E'iowAov< betonen, daß es sich um ein Bild, nicht um die Sache selbst 

handele: >oKI<'is E'iÖwAov<, >Gespenst<; >ÜÖwAov Ka\ ~Ev8os<, >Trugbild <. 

So scheinen gewisse Spiegelbilder auf den ersten Blick den Namen >Phanto­

me< zu verdienen, sind indes keine. 

46 I Vgl. noch einmal K. E. Georges, ebd. 

47 I Siehe auch die ersten beiden Abschnitte der Studie »Spiegelblicke« 

[ab S. 117]. 

48 I Das berichtet Gaspar Schott SJ, ein Schüler von A. Kircher, im ersten 

Teil (Optica) seiner »Magia Universalis Naturae et Artis sive Recondita Natu­

ralium & Artificialium rerum Scientia«, Samberg 1677, Liber VI (Oe Magia 

Catoptrica), S. 327f.; ich zitiere den Bericht in extenso: »P. Athanasius Kir­

cherus ante speculum suum maximum, quo a Magino fabricatum fuisse, sus­

penderat statuam nudam pueri J ES U e cera candida, sed inversam, capite 

deorsum tendente [sie!; J. S.]. eamque Machinä aliquä Hyd raulicä non pro­

cul a speculo inter alias Machinas collocata ita absconderat, ut speculum 

inspicientes e longinquo statuunculam non viderent, sed solam eius imagi­

nem ante speculum in aere suspensam, & quidem erectam, & valde a specu­

lo remotam. Collocaverat praeterea ante idem speculum marmoream co lum­

nulam, cum lapide itidem marmoreo plano superposito, & quidem eo loco, 

in qua imago icunculae cereae & determinatio spatio appa rebat haerere in 

aere. Inde fiebat. ut dicta imago e speculo egrediens supra columnulam 

166 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


senschaftlieh über das mysteriöse Spiegelbild, dessen Fehldeutung den Modi des 
Geistersehern lassend, sich äußern wird49, nämlich 1765, drohen die Spiegelbildes 
sonst rationalen Enzyklopädisten das Spiegelfechten naturmagisch der 

Moderne zu tradieren50; Paradoxa des Paradigmenwechsels. 

3. Der Planspiegel läßt sich als Grenzfall zwischen konkaven und kon­

vexen Spiegeln auffassen: sein Krümmungsmaß ist Null, sein Krüm-

se collocare, & ibidem permanere videretur. Unde vix ullus erat qui imagi­

nem columnulae impositam videret, & non protinus accederet, manibusque 

imaginem tangereiterum iterumque conaretur, inanit tarnen conatu, & cum 

ingenti stupore. Crescebat stupor, postquam advertebant spectatores, cat­

optricum id esse spectrum, nec ullibi tarnen statuam veram reperiebant diu 

circumspiciendo undique quaesitam. Tanto autem melius haec phasinata ex­

hibebuntur, quanto majora, hoc est, majoris sphaerae portiones fuerint spe­

cula. Objecta multis modis abscondi possunt, ne videantur, & sola imago 

appareat [* Pater Athanasius Kireher hatte vor seinem größten Spiegel. der 

von Maginus angefertigt worden war, eine Figur des nackten Jesuskindes aus 

weißem Wachs aufgehängt. aber umgekehrt, mit dem Kopf nach unten , und 

sie durch eine nicht weit von dem Spiegel zwischen andere Maschinen ge­

stellte hydraulische Maschine so verborgen, daß, wer aus der Ferne in den 

Spiegel blickte, die kleine Figur nicht sah, sondern nur ihr vor dem Spiegel 

in der Luft schwebendes Spiegelbild, und zwar aufrecht und weit vom Spie­

gel entfernt. Er hatte außerdem vor diesen Spiegel eine kleine Marmorsäule 

mit einem flachen Marmorstein darauf gestellt. und zwar genau dort, wo das 

Spiegelbild des wächsernen Figürchens und die räumliche Begrenzung in der 

Luft zu schweben schienen. Dies bewirkte, daß besagtes Spiegelbild aus dem 

Spiegel zu treten, sich auf die kleine Säule zu stellen und dort zu verweilen 

schien. Beinahe alle, die das auf der kleinen Säule stehende Spiegelbild 

sahen, traten sogleich heran und versuchten, das Bild wieder und wieder mit 

Händen zu greifen, jedoch mit vergeblichem Bemühen und außerordentli­

chem Verblüffen. Die Verblüffung wuchs, nachdem die Betrachter bemerk­

ten, daß es sich um ein katoptrisches Bild handelte, und doch nirgends die 

wirkliche Figur fanden, nach der sie durch Langes Umherschauen überall 

suchten. Diese Erscheinungen lassen sich um so besser erzeugen, je größer 

der Spiegel ist, das heißt, je größer die Kugel, deren Ausschnitt er ist . Die 

Gegenstände können auf vielerlei Weise verborgen werden, so daß sie selbst 

nicht gesehen werden und nur ihr Spiegelbild erscheint.]« 

49 I Immanuel Kant, Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume 

der Metaphysik, Riga 1766, 1. Teil, 3. Hauptstück. 

50 I [Denis DiderotjJean Le Rand d'Alembert,] Encyclopedie, vol. X, Neuf­

chätel1765, art. »Miroir«. 

167 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder mungsmittelpunkt liegt im Unendlichen.51 Mathematiker gebrauchen 

die Wendung >eine Größe strebe gegen (gehe gegen) Null {bzw. Unend­

lich)<; berechnen wir die infinit vielen Stufen konkaver oder konvexer 

Krümmung und konstruieren entsprechende Spiegel. dann bringen wir 
das Krümmungsmaß gegen seinen Grenzwert. Ist es aber vorstellbar, 

daß Spiegel von sich aus ihr Krümmungsmaß ändern? Die Frage über­

haupt aufzuwerfen, indiziert, ihre Beantwortung sei ebenso heikel. 

wie sie simpel scheine. Jedenfalls wird die Antwort, da ein Spiegel. 

ohne zu spiegeln, kein Spiegel ist, notwendig mit seinen Bildern, deren 

Modi wesentlich angehend, zusammenhängen; das Wie dieses Zusam­

menhängens mag selber die Antwort sein. 

Die Frage, ob derartige, ihr Krümmungsmaß selbst variierende 

Spiegel vorstellbar seien, schließt die weitere ein, unter welchen Um­
ständen ihr Vorkommen sich vorstellen lasse; die Frage nach dem 

Sinn, den eine Behauptung ihrer Existenz haben könnte, folgt erst 

als dritte. Daß nun Spiegel aus eigenem, wenn auch um-willen-von­

etwas - d.i. das oi'l EVEKa Ttvos (>worum-willen<) des Aristoteles52 

- ihre Krümmung abzuschwächen bzw. zu verstärken imstande seien, 

51 I »Den Mittelpunkt der Schale auf ihr selbst nennt man den optischen 

Mittelpunkt, den der Kugelkrümmung den geometrischen Mittelpunkt, und 

den Mittelpunkt beider Mittelpunkte den Brennpunkt. Die drei Punkte liegen 

in einer Linie, der optischen Achse« (Die gesammten Naturwissenschaften. 

Für das Verständnis weiterer Kreise und auf wissenschaftlicher Grundlage 

bearbeitet von [Leopold] Dippel [u. a.; J. S.], eingeleitet von Hermann Ma­

sius, 1. Bd., 3. Auflage, Essen 1873, S. 283). 

52 I Aristoteles distinguiert >ov EVEKa Ttvt< (>zugunsten von etwas<) und 

>ov EVEKa Ttvo<;< (>zum Zweck von etwas<); der zweite Te rminus steht aus­

schließlich bei Prinzipien als Zwecken. [In der] E[udemischen] E[thik]1249 

b6-13 wird diese Distinction durch eine Analogie erklärt (ich zitiere in der 

Übersetzung von I[ngemar] Düring, [Eudemische Ethik,] a.a.O., S. 451): 

»'Apxf) [bei Düring >Herrschaftsinstanz<, eigentlich >Grund< oder >Anfang>; 

J. S.] kann aber zweierlei bedeuten: in einem Sinn ist die medizinische Wis­

senschaft die äpxn: zugunsten des Patienten verordnet der Arzt auf Grund 

seiner Kenntnis der medizinischen Wissenschaft; in einem anderen Sinn ist 

die Gesundheit die äpxn: zum Zweck der Gesundheit des Patienten handelt 

der Arzt; diesen zweifachen Sinn des Weswegen habe ich anderswo [nämlich 

im Dialog »TlEp\ cptAooocpia<;«, von dem nur Fragmente vorliegen; J. S.] 

erörtert.« - Ich behandle die spekulare Anwendung der Aristotelischen Di­

stinction weiter unten; vorweg sei gesagt, sowohl der theologischen als 

auch der metaphysischen Vorstellung, Spiegel änderten ihr Krümmungsmaß 

von selber, ist ov EVEKa Ttvo<; angemessen. 

168 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ist der Vorstellungskraft außer jedem Zweifel. Sie selber hat >leven- Modi des 
den spiegheln<, so der Name seit Ruysbroek53 , ein sozusagen geistli- Spiegelbildes 
ches Domizil verschafft, bevor Leibniz, sollte er mit dem Namen eben 
dieselbe Sache habe treffen wollen, sich ihrer als miroirs vivants54 a 
rigueur metaphysique55 annahm. Zuvor hatte Nicolaus von Cues, die 

Geometrie der Katoptrik spekulativ denkend56, »specula [ ... ] viua et 

intellectualia atque libera [* lebendige, geistige und freie Spiegel]« 
durch ihr Können (passe), »seipsa incuruare rectificare et mundare 

[* sich selbst krumm, plan und rein zu machen]«, 57 definiert. Jedoch 

hatte er die Anstrengung der Spekulation, in welcher Disziplin im-

mer, an nichts und niemanden außer an Gott gewendet; es war ein 

Gott, eher dem Gläubigen als Vorbild, denn dem Wissenden als Urbild 

zu begegnen, allenfalls ein theologischer, keinesfalls ein metaphy-

sischer Gott. 

Das Wort >Vorstellung<, urteilen die Brüder Grimm58, werde »ge­

wöhnlich in sehr unbestimmtem sinne angewendet«, »die unbe­

stimmtheit des begriffs im allgemeinen Sprachgebrauch« zeige sich 

»besonders auch in der unerschöpflichen fülle der epitheta, die mit 

vorstellung verbunden« 59 würden. Die aufgeworfenen Fragen bleiben 
aber philosophisch solange indiskutabel, als sie eines philosophi­
schen Begriffs dessen, was >Vorstellung<, und dessen, was >lebend< 

53 I Johannes Ruysbroek (1294-1381) , doctor ecstaticus; seine mysti­

schen Lehren sind von Meister Eckhart beeinflußt. In seiner Schrift »Dat 

Boec vanden twaelf Beghinen« gebraucht er den Ausdruck >een levende 

spieghel<, den außer Leibniz auch Nicolaus von Cues und Giordano Bruno 

aufgenommen haben. 

54 I Vgl. Leibniz, Les Principes de la Philosophie, d.i. die sogenannte Mo­

nadologie, Art. 83; Principes de la Nature et de la Grace, fondes du raison, 

Art. 3; »Infinite«, kommentierende Anmerkungen zu Pascals »Pensees«. 

55 I Philosophische Themen hat Leibniz häufig im Stil der Konversation 

oder Korrespondenz erörtert; gelegentlich aber betont er die metaphysische 

Strenge dessen, was er schreibt. 

56 I Z.B. in seiner Schrift »De filiatione Dei«. Zur spekulativen Katoptrik 

des Cusanus siehe das betr[effende] Scholion [nicht ausgearbeitet]. 

57 I Cusanus, [De filiatione dei III,] Ed. Argent., folio 65f.; in Ed. Paul] 

Wilpert, S. 192. 

58 I Grimm DWB, Sechsundzwanzigster Band (XII,2) 1860, unter >Vorstel­

lung<. 

59 I Grimm DWB, ebd. Das Wörterbuch führt dreißig solcher Epitheta an: 

z.B. >artige V.< (Pückler) , >gereinigte V.< (Immermann), >grillenhafte V.< 

(Goethe), >richtige V.< (Forster), >verkehrte V.< (Wackenroder) ... 

169 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder bedeute, ermangeln. 60 Um >Vorstellung< auf diesen Begriff zu brin­

gen, wird vorteilhaft Hume herangezogen. Er scheidet bekanntlich 

»all the perceptions of the mind [*alle Auffassungen des Geistes]« 

in zwei Klassen 51, »which are distinguished by their different degrees 

of force and vivacity [* die sich durch den verschiedenen Grad ihrer 

Stärke und Lebhaftigkeit unterscheiden]«: die einen, nämlich »all 

our more lively perceptions, when we hear, or see, or feel. or love, or 

hate, or desire, or will [* alle unsere lebhaften Auffassungen, wenn 

wir hören, sehen, tasten, lieben, wünschen oder wollen]«, nennt 

er >impressions< (Eindrücke)6' ; die anderen, uns hier angehenden, 

»the less lively perceptions [* die weniger lebhaften Vorstellungen]«, 

nennt er >thoughts< oder >ideas< (Vorstellungen).63 Hume sagt nun 

60 I Johannes Hoffmeister schreibt in dem von ihm herausgegebenen »Wör­

terbuch der philosophischen Begriffe« (2. Auflage, Harnbu rg 1955, unter >Be­

griff<): »In der Metaphysik haben die B.e eine andere Würde und Funktion als 

in den Einzelwissenschaften (einschließlich dertraditionellen Logik). Sie sind 

nicht bloß >Hilfsmittel des Verstandes beim Denken< [ ... ]. Der philosophische 

Begriff ist vielmehr- nach der Hegetsehen Formulierung- >das eigene Selbst 

des Gegenstandes<.«- Siehe auch die Beilage »Was heißt: philosophisch et­

was dartun? Eine Orientierung an Josef König« am Ende des Buches. 

61 I [David] Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding, sec­

t[ion] II (Of the Origin of Ideas); hier finden sich sämtliche Hume-Zitate 

dieses Absatzes. [Die Übersetzungen sind aus: David Hume: Eine Untersu­

chung über den menschlichen Verstand, hrg. und übers. von Raoul Richter, 

Harnburg 1973, S. 18-20] 

>perception<. Zu Humes Begriffen ziehe man das Englisch-deutsche Register, 

das Raoul Richter seiner Übersetzung des »Enquiry« beigegeben hat. heran 

(11. Auflage, Harnburg 1984, S. 209ff.). Unter >perceive, perception< steht 

dort: »Perception bedeutet im Enquiry jede Art von Bewußtseinsinhalten , 

unmittelbaren und mittelbaren, räumlich und unräumlich charakterisierten, 

d.h. >äußeren< und >inneren<; befaßt also sämtliche impressions (= outward 

andinward sensations) und sämtliche ideas und thoughts. Das Haben sol­

cher Inhalte heißt perceive. Den perceptions stehen innerhalb unseres >Geis­

tes< in gewissem Sinne die operations of the mind gegenüber.« 

62 I R. Richter, [Englisch-deutsches Register] a.a.O. [Anm. 61). unter >im­

pression<: »jeder unmittelbar erfahrene Bewußtseinsinhalt, äußerer oder 

innerer. [ ... ] Gegenstück: die mittelbaren Bewußtseinsinhalte, die ideas, 

conceptions, thoughts«. 

63 I Ebd. unter >idea<: »stets die mittelbare, reproduzierte Vorstellung, die 

subjektive Wiederholung oder Abänderung einer ursprünglichen Wahrneh­

mung, einer impression. Die ideas sind die matteren Kopien der Originale.« 

170 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


weiter, und zwar »to express myself in philosophicallanguage [* um Modi des 
mich in philosophischer Sprache auszudrücken]«64 , »all our ideas or Spiegelbildes 
more feeble perceptions are copies of our impressions or more lively 

ones [* all unsere Vorstellungen oder schwächeren Auffassungen 

sind Abbilder unserer Eindrücke oder lebhafteren Auffassungen (dt.: 

ebd. [Anm. 61], S. 19)]«; er verdeutlicht dies z.B. an unserer Vorstel-

lung von Gott (idea of God) als einem unendlich klugen, weisen und 
guten Wesen, die wir, »reflecting on the operations of our mind, and 

augmenting, without limit, those qualities of goodness and wisdom 

[* aus der Besinnung auf die Vorgänge in unserem eigenen Geiste 

und aus der Steigerung dieser Eigenschaften der Güte und Weisheit 

ins Grenzenlose (dt.: ebd., S. 20)]«, gewönnen. Auch an anderen 

höchst abstrakten Vorstellungen wie >Seele<, >Geist<, >Welt<65, >Natur< 
hätte Hume exemplifizieren können, und seine weniger abstrakten 

Exempel >golden mountain<, >virtuous horse< leuchten ohne weiteres 

ein. Aber hätte er - in Anbetracht der eigenen Sätze, nichts scheine 

»at first view [ ... ] more unbounded than the thought of man, which 

[ ... ] is not even restrained within the limits of nature and reality 

[* auf den ersten Blick ( ... ) so schrankenlos wie das menschliche 
Denken, das sich( ... ) nicht einmal in den Grenzen der Natur und der 

Wirklichkeit halten läßt (dt.: ebd., S. 18)]«, kein Gegenstand [über-

steige] »beyond the power of thought, except what implies an abso-

64 I Der vorangehende, von Hume indirekt als unphilosophisch charakte­

risierte Satz lautet: »In short, all the materials of thinking are derived 

either from our outward or in ward sentiment: the mixture and composition 

of these belongs alone to the mind and will. [* Kurz, aller Stoff des Den­

kens ist entweder von unserem äußeren oder inneren Gefühl abgeleitet. 

Einzig die Mischung und Zusammensetzung fällt dem Geist und dem Willen 

zu.]« 

65 I Welt. In diesem Zusammenhang ist leicht Schopenhauers Hauptwerk 

»Die Welt als Wille und Vorstellung« assoziiert. Für Schopen hauerist ([ ebd.], 

Erster Band, Erstes Buch, § 3) der »Hauptunterschied zwischen allen unsern 

Vorstellungen [ ... ] der des Intuitiven und Abst rakten. Letzteres macht nur 

eine Klasse von Vorstellungen aus, die Begriffe. [ ... ] Wir werden weiterhin 

diese abstrakten Vorstellungen für sich betrachten, zuvörderst aber aus­

schließlich von derintuitiven Vorstellung reden. Diese nun befaßt die ganze 

sichtbare Welt oder die gesamte Erfahrung, nebst den Bedingungen der 

Möglichkeit derselben.« Schopenhauer versteht also - wie ähnlich auch 

Kant, und vor diesem schon Chr[istian] Wolff - den Begriff ebenfalls als 

Vorstellung. Er unterscheidet sich darin von Hume mehr als terminolo­

gisch. 

171 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder lute contradiction [* die Macht des Gedankens, das ausgenommen, 

was einen unbedingten Widerspruch einschließt (ebd., S. 19)]«66 -, 

so etwas wie geistige Automaten als eine mögliche Vorstellung gelten 

lassen? Anders gefragt: Gibt es »gegenstände, welche das sinnliche 

Vorstellungsvermögen nicht auffassen kann«?" Gehörte zu diesen, 

gäbe es sie, auch der Gegenstand >lebender Spiegel<? 

Offensichtlich spricht, wer von lebenden Spiegeln spricht, keines­

wegs vonjenen uns alltäglich umgebenden Spiegeln, deren Unveränder­
barkeit, auf daß unser Bild in ihnen unveränderbar sei, ihren Gebrauchs­

wert ausmacht. Wohin aber schauen? Offensichtlich mutet das mirabile 

eines Cusanischen, d.h. lebenden Spiegels68 , bestehe dessen Leben auch 

nur darin, sich selberplan und rein machen zu können, unserem Verstand 

ungewöhnliche Opfer an Vorurteilen in Physik und Technik69 zu. Es fän-

66 I Laut Hume ist also Vermögen des Geistes, sich von etwas eine Vorstel­

lung zu machen, durchaus begrenzt . So ist uns unmöglich, uns vorzustellen, 

zwei Volumina nähmen denselben Raum ein. Die Vorstellung sich- von sich 

aus und in sich -bewegender Spiegel mag einem märchenhaft (wie im Mär­

chen) vorkommen, doch unmöglich ist sie, wie zu zeigen, nicht. 

67 I Gottfried Aug[ust] Bürger, [Von der Popularität der Poesie, S. 1664] 

68 I Für Cusanus ist ein speculum vivum zwar eine mögliche, doch allein 

unter theologischen Prämissen mögliche Vorstellung. 

69 I Diese Vorurteile sind um so unverständlicher, als Längst technische 

Projekte und physikalische Erkenntnisse uns dazu anhalten, mit der Vorstel­

lung spontan reagierender Spiegel uns zu befreunden, zumindest mit der 

Vorstellung solcher Spiegel, die, um Hermann Oberth anzuführen, »nichts 

mit dem >Spieglein, Spiegleinan der Wand< zu tun« haben (H. Oberth, Men­

schen im Weltraum. Neue Projekte für Raketen- und Raumfahrt, Düsseldorf 

1954, hier zitiert nach der Ausgabe 1963, S. 126). Oberth beschreibt den 

Konstruktionsplan eines Weltraumspiegels, einer »Anlage mit 100 Kilometer 

Durchmesser oder rund 70.000 Quadratkilometer Fläche« (S. 125), der nach 

ihrem Zusammenbau im Weltraum der auf sie einwirkende Lichtdruck, »eine 

Art Lichtstrahltriebwerk« (S. 132) den erforderlichen Schub erteilt, damit 

sie ihre endgültige Umlaufbahn erreicht. Der gesamte Spiegel besteht aus 

einer immensen Anzahl kreisrunder, auf Stahlrahmen montierter Facetten, 

jede eine Spiegelfolie von 0,05 ( !) mm oder von nur wenig stärkerer Dicke. 

»Der Rückstoß unseres Spiegels«, schreibt Oberth (S. 133), »kann durch die 

Stellung der einzelnen Facetten verändert werden. Die Wirkung des Licht­

drucks kann aufgehoben oder summiert werden.« 

Die Entwicklung sogenannter binärer Verfahren in der Dioptrik erleichtert 

uns die Vorstellung eines Spiegels, der seine Oberflächenform verändert. Bei 

Linsen geschieht dies mittels mikroskopisch feiner, von Computern gesteu-

172 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


de sich denn eine Begrifflichkeit von Leben, wohl geeignet, der Vor- Modi des 

stellung eines Spiegels, dem Selbständerung, anstatt seine Reflexion Spiegelbildes 

zu schmälern, zu »viua clariora atque rectiora specula [* lebendigen 

klareren und richtigeren Spiegeln]«70 und mittels ihrer zu »clariores et 

distinctiores imagines [* klareren und deutlicheren Bildern]«71 hülfe, 

sich spekulativ zu verbinden. Eine solche Begrifflichkeit, anwendbar, 

wie eigens dazu erdacht, auf Leibnizens miroirs vivants, findet sich in 
dessen Konzept72 von perfection und suffisance der Monaden, und 

sie ist zur spekularen Anwendung gedacht; denn Monaden sind, per 

definitionem, miroirs vivants. Als Monaden existieren auch wir, welche 

selber Spiegel sind. 

erter, einem Beugungsgitter analoger Relief-Strukturen, die auf geeigneten 

Oberflächen - etwa mit Laser- aufgetragen werden; diese Strukturen bre­

chen das Licht diffraktiv [>Diffraktion<, im Deutschen jetzt wenig gebräuch­

lich für >Beugung<) anstatt refraktiv [>Refraktion<, >Brechung<) wie glatte 

Linsen. 

70 I Cusanus, [De filiatione dei III,] a.a.O. [Anm. 57), folio 65. 

71 I Anspielung auf das Begriffspaar >clarus et distinctus< bei [Rene] Des­

cartes, Principia philosophiae (1, 45; Hervorh. v. m.): »Ciaram voco illam 

[perceptionem; J. S.J, quae menti attendenti praesens et aperta est [ ... ]; 

distinctam autem illam, quae cum clara sit, ab omnibus aliis ita sejuncta est 

et praecisa, ut nihil plane aliud, quam quod clarum est, in se contineat (* 

klar (clara) nenne ich die Erkenntnis, welche dem aufmerksamen Geiste ge­

genwärtig und offenkundig ist, [ .. . ].Deutlich (distincta) nenne ich aber die 

Erkenntnis, welche, bei Voraussetzung der Stufe der Klarheit, von allen üb­

rigen so getrennt und unterschieden ist, daß sie gar keine andren als klare 

Merkmale in sich enthält (dt.: R. Descartes, Die Prinzipien der Philosophie, 

übers. und erl. von Artur Buchenau, 6. Auflage, Harnburg 1961, S. 15)].« 

72 I >Konzept<. Ich gebrauche das Wort, seiner eigentlichen Bedeutung 

gemäß, im Sinne eines weder detailliert noch vollständig ausgeführten Ge­

dankenganges; heutzutage steht es häufig für >Konzeption<. Das Konzept 

von perfection und suffisance muß, wie so manches bei Leibniz, aus den 

Schriften und Briefen extrapoliert werden. 

A propos >Konzeption<. Dieser Begriff meint im »Enquiry« [von Hume] ter­

minologisch:»[ ... ] conceptian: jede Art des reproduzierten, mittelbaren Vor­
stellens. Es ist also eine Art des perceive (auffassen), das unmittelbares 

Vorstellen (für das Humes Terminologie keinen eigenen Ausdruck besitzt) 

und mittelbares Vorstellen befaßt. Das Vermögen der conceptions ist die 

Einbildungskraft, imagination. Gegenstück und zugleich Quelle der concep­

tians sind die unmittelbaren impressions« (R. Richter, [Englisch-deutsches 

Register,] a.a.O. [Anm. 61f.), 5. 212) 

173 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Mit >perfection< und >Suffisance< benennt Leibniz73 die beiden Kon-
stitutiva innerer, und als solcher spontaner, Handlungen der Monade; 

er definiert, anders gesagt, durch die innere Handlung, deren Prinzip 

er angibt, die spontane, er definiert, wie er betont, aristotelisch: »La 

spontaneite de nos actions ne peut donc plus etre revoquee en doute, 

comme Aristote l'a bien definie, en disant qu'une Action est sponta­
nee, quand son principe est dans celuy qui agit. Spontaneum est cujus 
pn'ncipium est in agente. [*Die Spontaneität unserer Handlungen kann 

also nicht mehr bezweifelt werden. Aristoteles hat sie sehr richtig de­

finiert, indem er sagt, eine Handlung sei spontan, wenn ihr Anfang im 

Handelnden liege]«74 Scholastisch >spontaneum< gibt das >mh6J1aTov< 

des Aristoteles wieder, freilich kaum die semantische Weite des Begriffs 

im CEuvre, wohl aber die in einem Satz der »Physik«75 anzutreffende 

Bedeutung: [ ... ] cpavEpov ÖTI Ev Tals aTTAws EVEKa Tov y•yvoJ1Evo•s, 

ÖTav llfJ TOV OVJ1ßcrvTOS EVEKa YEVTJTal wv E~W TO a'iTIOV, TOTE cmo 
Tov a\hoJ1aTov MyoJ1EV [*Wenn im Bereich der Geschehnisse, die im 

strengen Sinn wegen etwas eintreten und deren Ursache außer ihnen 

liegt, etwas geschieht, das mit dem Ergebnis nicht in eine Deswegen­

Beziehung zu bringen ist, dann nennen wir das >zufällig< (dt.: Phy-

73 I In der »Monadologie« (Art[ikel]18; Gerh. phil. VI, 609f.) führt Leib­

niz die beiden Begriffe ein: »On pourroit donner le nom d'Entelechies a tou­

tes les substances simples ou Monades m~es, car elles ont en elles une 

certaine perfection (Exovm To EvTEMs), il y a une suffisance (avTapKEta) 

qui les rend sources de leur actions internes et pou r ainsi dire des Automates 
incorporels. [* Man könnte allen einfachen Substanzen oder geschaffenen 

Monaden den Namen Entelechien geben, denn sie tragen alle eine bestimm­

te Vollkommenheit in sich ( ... ), sie haben eine Art Selbstgenügsamkeit ( ... ), 
die sie zu Quellen ihrer inneren Tätigkeiten und sozusagen zu unkörperli­

chen Automaten macht (dt.: G. W. Leibniz, Monadologie, übers. von Artur 

Buchenau, X. Auflage, Harnburg 1956, S. 34f.)].«- Die im folgenden entfal­

tete Thematik ist auch im Leibniz-Scholion von Belang; siehe dort Abschnitt 

4 [ab S. 321]. 

74 I Theod[izee] III, 301; Gerh. phil. VI, 296 [Die Übersetzung ist aus: G. 

W. Leibniz, Philosophische Schriften, Bd. 11,2, hrg. und übers. von Herbert 

Herring, Frankfurt a.M. 1986, S. 93]. Anstatt >spontaneite<- wie Gottsched, 

dem wir die erste Übersetzung der Theodizee danken - mit >freywillig< zu 

umschreiben, beläßt man es- wie z.B. Artur Buchenau 1925 - besser als 

>Spontaneität<. Zwar handelt, wer aus freiem Willen handelt, auch spontan, 

d.h. von selber, und umgekehrt, doch haben die Begriffe >Spontaneität< und 

>Freiwilligkeit< verschiedene Konnotationen. 

75 I Aristoteles, phys[ica]197 b18-20. 

174 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sik. Vorlesungen über die Natur, übers. von H. G. Zekl, Harnburg 1987, Modi des 

Bd. 1, S. 81)«].76 Die Leitbegriffe dieses Satzes lauten auf >cnro Tov<, Spiegelbildes 
>mho11<'nov<, >spontan<, d.i. >von selber<; >01'1 EVEKa<, subst. >Weswe-

gen, Worumwillen<, >ahtov<, >Grund<, eben das >ov EVEKa< als viertes 

der aristotelischen >a[Tta<.77 Was die Monaden tun, tun sie von selber; 

zwar handeln sie um eines Endzieles (TEAos) willen, doch finden sie 

dieses in sich, nämlich als Grund, welcher sowohl Ende als auch Anfang 
( apxr]) ist, und haben es zugleich schon in sich gefunden.78 Das monadi-

sche Tun ist ein auf-einmal-Tun-und-getan-haben, mithinein vollendetes 

(EvTEAEs), ein Tun, welches innen sein TEAos hat (Ev-TEA-EXEta) , seine 

perfection: die Monade, Leibnizisch, als Entelechie. 

Auch den Begriff >Suffisance< nimmt Leibniz, griechisch ath6:p­

KEta, >Selbstgenügen<, >sich aneignend<, von Aristoteles auf. Autarkie, 

76 I Vgl. zu diesem Passus und seinem Kontext(§ 16. Zum Teleologiepro­

blem) vor allem Wolfgang Wieland, Die aristotelische Physik. Untersuch un­

gen über die Grundlagen der Naturwissenschaft und die sprachlichen Bedin­

gungen der Prinzipienforschung bei Aristoteles, 2. Auflage, Göttingen 1970, 

S. 254ff. Zu möglichen Einwänden gegen Wielands Auffassung, >mh611aTov< 

(>Von selbst<) komme an einigen Stellen die Bedeutung >zufällig< zu, siehe 

das [in] Anm. 73 erwähnte Scholion [ab S. 303]. 

77 I »Die vier ahta, Stoff, Form, wirkende Ursache und Ziel, werden [von 

Aristoteles; J. S.] folgendermaßen dargestellt« (vgl. I[ngemar] Dü ring, 

[Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens, Heidelberg 

1966], S. 238; von den Anmerkungen Dürings zu seiner Übersetzung ist nur 

Anm. 365 zitiert): »1) >Das, woraus etwas entsteht, wie z.B. die Statue aus 

Bronze.< 

2) >Die Form oder das Urbild, d.h. die Erklärung dessen, was für das Ding 

sein Sein war (365); darunter verstehe ich sowohl die Gattung als die Glieder 

der Definition. Als Beispiel nenne ich ein Oktavintervall; seine Definition und 

Form ist das Verhältnis 2:1, was wieder unter die Gattung Zahl fällt.< 

3) >Der Anfang einer Wandlung. Darunter verstehe ich die nächstliegende 

Ursache, z.B. den Ratgeber, den Vater für das Kind und überhaupt das, was 

etwas bewirkt.< 

4) >Das Ziel oder das Weswegen, z.B. die Gesundheit für das Spazierenge­

hen.< 

(365) >To Ti ljv ETvat< wird hier originell erklärt; die Formulierung mag mit 

der akademischen Definitionspraxis zusammenhängen. Wie man sieht, be­

deutet >To Ti ljv ETvm< >der Begriff, so wie er in der Definition ausgedrückt 

wird<.« 

78 I Zu dieser von Präsens und Perfekt behaupteten Gleichzeitigkeit der Set­

zung siehe Abschnitte !.1.6 [ab S. 66], !.2.8 [ab S. 72]; !.3.4 [ab S. 98] u.a. 

175 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder späteren Theologen als >aseitas< zu einem Numen geronnen, Gottes Ver­

mögen, esse ase79 , zu berufen, wird aristotelice noch irdisch, soll sa­

gen in Ethik und Politik80 , diskutiert. Am klarsten sagt es, am Beispiel 

der Eudaimonie, die »Nikomachische Ethik«: TEAEtov örj Tt <paivETm 

Kal aÜTapKES rj EVÖat!lOVia, TWV npaKTlKWV auoa TEAos81 [* So er­

weist sich das Glück als etwas Vollendetes, für sich allein Genügendes: 

es ist das Endziel des uns möglichen Handelns ( dt.: Nikomachische 

Ethik, übers. und komm. von Franz Dirlemeier, Berlin 1969, S. 14)]«. 

Daß die Eudaimonie sich als vollendet erweist. selber des zu-Tuenden 
Endziel und Anfangsgrund des Getanen, erinnert an jene operationes, 

in deren Vollzug bereits ihr Telos liegt: 6pa Öi-.ta Kal ewpaKEV [oTov 

öpq: ä11a Kal ewpaKE, <ppovEI Kat m<ppovT}KE, voET Kal vevoT}KEv] 

[* So kann man wohl sagen: er sieht und hat zugleich (immer schon) 

gesehen, er überlegt und hat zugleich (immer schon) überlegt. er 

denkt und hat zugleich (immer schon) gedacht (dt.: Metaphysik, hrg. 

von Horst Seidel. übers. von H. Bonitz, a.a.O. [Anm. 37]. Bd. II, S. 

119)«]. oder Leuchten und Spiegeln.82 Zu >EvÖat!lovia< gehört, kaum 

überraschend, >EvÖat!lOVEiv<; das Verb kann bei Aristoteles, auch dies 

keine Überraschung, ebenfalls in Präsens und Perfekt zugleich stehen; 

Kal EVÖat!lOVEI Kal EVÖatiJOVT}KEv [* er lebt gut und hat zugleich gut 

gelebt (dt.: ebd.)]« heißt es in der »Metaphysik«.83 Autark, läßt sich 

definieren, sind Tätigkeiten, sofern sie in sich selber sich vollenden, 

d.h. ihr Endziel nicht außerhalb ihrer finden; das zu-Tuende zu tun 
und es-selbst zum Getanen zu haben, ist demes-Tuenden genug; seine 

suffisance. 

Die Berufung auf Aristoteles erlaubt es Leibniz, die Monaden als 

79 I Die Lehre, es gehöre zu Gottes Wesen, allein von sich aus zu sein, 

vertrat aufs nachdrücklichste Johannes Duns Scotus, der doctor subtilis der 

Scholastik; vgl. etwa sein »Opus Oxoniense«, passim. 

80 I Aristoteles, pol[itika) , 1281 b1-3: »n6:.\ts öi) rj yEvwv Kal KW!lWV 

Katvwvia i;wiis TEAEias Ka\ mhapKOvs. TavTo eoTiv, ws <pO!lEV, TO !;iiv 
EVÖat116vws Kal KaAws. [* Ein Staat ist also eine Vereinigung von Ge­

schlechtern und (früheren) Dorfgemeinden zum Zwecke eines vollendeten 

und sich selbst genügenden Daseins, ein solches aber best eht, wie wir be­

haupten, in einem glückseligen, edlen und würdigen Leben. (dt.: Aristote­

les' Politik, griech. und dt., hrg. und übers. von Dr. Franz Susemihl. Leipzig 

1879, S. 309))« Zur Ethik siehe die Anm. 81. 

81 I [Aristoteles,] N[ikomachische] E[thik]. 1097 b20-21. 

82 I Vgl. Aristoteles, M[etaphysik]. 1048 b23-24. Siehe auch Abschnitt 

I.3.4 [ab S. 98] u. öfter. 

83 I [Aristoteles, Nikomachische Ethik]. 1048 b26. 

176 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Automaten zu bezeichnen; da diese Automaten nichts mit seelenlo- Modi des 

sem Gerät gemein haben, kann er ihnen sogar das Prädikat >geistig< Spiegelbildes 
beilegen; notionesinter se convenientes [ * miteinander übereinstim-

mende Begriffe]. Das Tun der Monaden als »Automates spirituels«84 

oder, wie an anderem Ort zu lesen, als »Automate[s; J. S.] spirituel[s; 

J. S.) ou formel[s; J. S.) [* geistige oder formale Automaten]«85 sei 

aber, sagt Leibniz86, das Spiegeln; die Spiegelung ist eine spontane 
qua innere Handlung (action interne) der Monaden, welche miroirs, 
und zwar miroirs vivants, nicht nur heißen, vielmehr sein sollen. Das 

(hier hervorgehobene) >OU< zwischen >spirituel< und >formel< bedeutet 

soviel wie lateinisch >sive<, ein lediglich auf die Verschiedenheit des 

Ausdrucks hinweisendes >oder<87; die bezeichnete Sache ist beidemal 

einunddieselbe, nämlich die formalitas des monadischen Automaten, 
die von jeglicher materialitas absieht88, »[ ... ) abstrahendo animum a 
materia metaphysica sive subjecto, adeoque et a tempore, loco et casu 

[* indem der Geist von dem metaphysischen Stoff oder dem Gegen-

stand und so auch von der Zeit, dem Orte und dem Zufälligen absieht 

(dt.: G. W. Leibniz, Fragernente zur Logik, hrg. von Franz Schmidt, 

Berlin 1960, S. 100).«89 Die Monaden rein nach ihrer Formwesenheit90 

als eines spontanen Gestaltwechsels fähige Spiegel auffassen zu kön-

nen, erfordert daß die Strukturen von EVTEAEXEtat und miroirs vivants 

als einander gleich errechenbar, also die lebenden Spiegel unserer Vor-

stellung, zu Beziehungszahlen formalisiert, zu so arithmetischen wie 

84 I [Leibniz,] Theod[izee]. 403; Gerh. phil. VI, 356. 

85 I Systeme Nouveau de la Nature et de la Communication des Substances, 

aussi bien que de l'Union qu'il y a entre l'Ame et le Corps (1695), die einzi­

ge von Leibniz selber veröffentlichte Darstellung seines Systems und des­

halb von besonderer Relevanz. [Übersetzung aus: G. W. Leibniz, Kleine 

Schriften, hrg. und übers. von H. H. Holz, Frankfurt a.M. 1986, S. 221] 

86 I Genaueres siehe im Scholion »Leibniz: miroirs vivants« [ab S. 313]. 

87 I Vgl. dazu C[arl] G[ottlob] Zumpt, [Lateinische Grammatik, 12. Aufla­

ge, Berlin 1865,] S. 228; siehe auch Anm. [42] im Leibniz-Scholion [aufS. 

315]. Für >sive< kann auch >vel< stehen, dem wieder frz. >OU< entspricht. 

88 I Leibniz sagt von den Automaten daher auch, sie seien »incorporels 

[* unkörperlich]«; vgl. Gerh. phil. VI, 609f. 

89 I Opuscules et fragments inedits de Leibniz. Extraits des manuscrits de 

La Bibliotheque de Hanovre, hrg. von Louis Couturat, Paris 1903, S. 432 

(Repr[int] der 2. Nachdruckauflage, Hitdesheim 1988). 

90 I Deutsch für >formalitas< in: Gottfried Wilhelm Leibniz, Fragmente zur 

Logik, ausgewählt, übers. und erläutert von Franz Schmidt, Berlin (DDR) 

1960, s. 100. 

177 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder metaphysischen Modellen9' der Monaden tauglich seien; Spiegelwelt 
ein pythagoreischer Kosmos. 

4. Die oben (II.2.3 [ab S. 167]) angeführten Sätze des Cusanus ent­

stammen einem Brief an Konrad von Wartberg92; er antwortet dessen 

91 I Einen beachtenswerten Ansatz zur Bestimmung metaphysischer Mo­

delle, insbesondere auch zu ihrer Abgrenzung gegen naturwissenschaftli­

che, hat Hans Heinz Holz vorgelegt (Was sind und was Leisten metaphysische 

Modelle?, in: S[hlomo] Avineri et al., Fortschritt zur Aufklä rung, Köln 1987, 

5. 165-190; vgl. neuerdings, H.H. Holz, Art[ikel] »Metaphysik«, in: Europä­

ische Enzyklopädie zu Philosophie und Wissenschaften, hrg. von Hans Jörg 

Sand kühler, Bd. 3 (L -Q), Harnburg 1990). Holz exemplifiziert (1987, S. 186) 

an Leibnizens Monadologie: »Die Charakterisierung des Wesens eines meta­

physischen Modells führt uns [ ... ] paradigmatisch auf das Wesen der Leib­

nizschen Monaden, deren jede einzelne ein solches Modell der ganzen un­

endlichen Welt in ihrer je einzelnen Perspektive ist; das ist der strenge Sinn 

des Terminus repraesentatio mundi. Die Monadenlehre entwickelt dann das 

Modell der Modelle [Hervorh . v. m.; J . S.] oder die Konstruktion der Totalität 

als eine nicht nur subjektiv konstituierte, sondern auch objektiv vermittelte. 

Sie macht- was hier nur angedeutet werden kann- Metaphysik dialektisch. 

Es ist darum nicht nur eine persönliche Vorliebe, wenn wi r die Frage nach 

dem Wesen metaphysischer Modelle gerade an Leibniz zu entfalten suchen.« 

Man erlaube mir, den Letzten Satz- mutatis mutandis, z.B. auch den Cusaner 

einbeziehend- auch für mich selber in Anspruch zu nehmen.- In der Studie 

»Spiegeldenken« [von Schiekel nicht ausgearbeitet] komme ich auf das The­

ma zurück; dort diskutiere ich u.a. die Berechenbarkeit metaphysischer Mo­

delle qua Beziehungszahlen-qua Strukturen- sowie die Ko nsequenzen, die 

aus meiner Kritik an Holzens bzw. Josef Königs Begriff einer mittleren Ei­

gentlichkeit (siehe Abschnitt 11.1.2 [ab 5. 122] mit Anm. 30 [auf 5. 124] und 

35 [aufS. 126]) zu ziehen sind. 

Zum Begriff naturwissenschaftlicher Modelle vgl. Heinrich Hertz, Ges[am­

melte] Werke, Bd. III, Die Prinzipien der Mechanik. In neuem Zusammenhan­

ge dargestellt, hrg. von P[hilipp] Lenard, mit einem Vorwort von H[ermann] 

von Helmholtz, 2. Auflage, Leipzig 1910, 5. 1ff. Auf Hertz und seine Bedeu­

tung für L[udwig] Wittgensteins »Tractatus« gehe ich ebenfalls in der ge­

nannten Studie ein. - Zum Modellbegriff siehe auch Abschnitt 1.3.2 [ab S. 

86] mit Anm. 43 [aufS. 92f.]. 

92 I Dieser Brief, von Juli 1445, ist überschrieben »(onfratri Conrado de 

wartberger canonico monasterii Meinfett deuoto sacerdoti etc. Nicolaus de 

Cusa prepositus ibidem de filiatione dei« (Cusanus, [Oe fi liatione dei III,] 

a.a.O. [Anm. 57], fol. 65 r; Ed. [Paul] Wilpert, a.a.O., 5. 188). 

178 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»crebris monitis [* zahlreichen Einwänden]«, worin zu wissen verlangt Modi des 
sei, was er »de filiatione dei [*von der Gotteskindschaft]« Treffendes Spiegelbildes 
vorbringe.93 »Ego autem vt in summa dicam«, schreibt Nicolaus, >>non 

aliud filiationem dei quam deificationem que et theosis grece dicitur 

estimandum iudico94 [* Auf daß ich es mit einem zusammenfassenden 

Begriff schon ausspreche: Ich urteile dahin, daß unter Gotteskind-

schaft nichts anderes zu verstehen sei als Gottförmigkeit. die grie-
chisch auch Theosis genannt wird (dt.: Nikolaus von Kues, Drei Schrif-

ten vom verborgenen Gott. a.a.O. [Anm. 95]. S. 28)].« Das spätgriech. 
>9Ewatc;<, spätlat. >deificatio<, bedeutet - theologisch, nicht blasphe-

misch- >Vergötterung< oder, wie Paul Wilpert übersetzt95, >Gottförmig-

keit<; Konrad wisse ja selbst. »theosim [ .. . ] vltimitatem perfectionis 

existere que et notitia dei et verbi seu visio intuitiua vocitatur [* The-

osis ( ... ) istjene äußerst mögliche Vollendung, die auch als Kenntnis 

Gottes und des Wortes oder als inneres Schauen bezeichnet wird 

(dt.: ebd.)].«96 Metaphysisch stricte interpretiert, sagt das >visio<, 

>Schau(en)<, nachgesetzte Prädikat >intuitiva<, im Brief des Cusanus 

nicht anders als schon im »Timaios«-Kommentar des Calcidius, das zu-

Schauende erscheine auf der Oberfläche eines Spiegels; >intuitio< latini-
siert >E~<pams<, sogar unserem Ausdruck >emphatische Schau< ist das 

Spekulare anzuhören.97 Wilperts stilistisch verqueres, heuristisch aber 

glückliches >Gottjörmigkeit< läßt sich ohne weiteres auf die Oberflä-

chenform des einen Spiegels, welcher Gott ist, beziehen; je gleichförmi-
ger die vielen miroirs vivants, welche wir sind, sich dem göttlichen 

93 I Cusanus, ebd. Dem Wörterbuch (K. E. Georges, [Ausführliches latei­

nisch-deutsches Handwörterbuch, Bd. I,] a.a.O., [Anm. 45]) entnehme ich 

noch einige Bedeutungen von >conicere<, das ich mit >Treffendes vorbringen< 

übersetzt habe: »[ ... ] daraufwerfen [ ... ] Wurfmittel nach einem Punkte hin­

werfen [ ... ] prägn., combinirend gleichs. etw. treffen, ermitteln [ ... ] ver­
muthen, muthmaßlich schließen.« 

94 I Cusanus, ebd.; Ed. Wilpert, ebd. Hervorh. v. m. 

95 I Nikolaus von Cues, Drei Schriften vom verborgenen Gott. De deo abs­
condito- De quaerendo deum- De filiatione dei, hrg. von E. Bohnenstaedt. 

(Heft 3 der »Schriften des Nikolaus von Cues«. Im Auftrag der Heidelberger 

Akademie der Wissenschaften in deutscher Übersetzung herausgegeben von 

Ernst Hoffmann und Paul Wilpert.) 3. Auflage, Harnburg 1958, S. 28 (auch 

zit. als >Üb. Wilpert<, im Unterschied zu >Ed. Wilpert<). 

96 I Cusanus, siehe Anm. 92ff.; Hervorh. v. m. 

97 I >intuitio<, >E~<pamc;< bilden das Hauptthema von II.3 (Der Begriff der 

Intuition [ab S. 217]); zu Calcidius siehe das Platon-Scholion [von Schiekel 

nicht ausgearbeitet]. 

179 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Planspiegel machen, desto gottähnlicher werden sie, Gottes Kinder, 
sein; die Vielen, speculi Sui specula [ * Spiegel Seines Spiegels]. haben 

teil an dem Einen.98 

Den dritten Abschnitt des Briefes nimmt »de theosi [ ... ] coniectu­
ra«99 ein. Hatte Nicolaus zu Anfang des ersten zu schreiben eingewil­

ligt. »quid ego de filiatione dei coniiciam [* was ich unter der Gottes­

kindschaft denke (dt.: ebd.)]«100, so gebraucht er hier das >coniicere< 

zugehörige nomen acti. Philologisch sagt uns >coniectura<, daß kor­

rupte Textstellen auf Grund plausibler, doch nicht vollends gesicherter 

Annahmen gebessert seien; rhetorisch prägnant heißt so »der Theil der 

Beweisführung, welcher auf Combination beruht, die Vermuthung«. 101 

Wodurch aber soll er Konrad vermitteln, was, »ein legitimes Wagnis 

98 I Der Gedanke eines Teilhabens der Vielen an dem Einen, theologisch 

oder metaphysisch konzipiert, erinnert an die ~-tE3E!:;IS bei Platon. Die Frage, 

wozu diese Assoziation tauge, soll in späteren Studien (vor allem in der 

Studie »Spiegeldenken« [von Schiekel nicht ausgearbeitet]) und in den 

betr[effenden] Scholien erörtert werden. 

99 I Cusanus, [De filiatione Dei,] a.a.O. [Anm. 57]. fol. 66 v; Ed. Wilpert, 

a.a.O., S. 192. - Von hier bis >concipito< sind die Zitate aus »De filiatione 

dei« einem sehr kurzen Textstück entnommen, ich weise sie daher nicht 

einzeln nach; alle Hervorh. v. m. 

100 I >coniiciam<, siehe Anm. 93 [aufS. 179]. 

101 I K. E. Georges, [Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch,] 

Bd. I, a.a.O. [Anm. 93], unter >conjectura<. >coniectura< heißt einer der drei 

(auch vier) status, nach denen der Verlauf des Gerichtsprozesses juristisch 

wie rhetorisch eingeteilt wird. 1) st . coniecturae: gefragt wird An fecerit zur 

»Feststellung eines Tatbestandes«; 2) st.ftnitionis: gefragt wird Quidfecerit 

zur »richtigen und sachlichen Bezeichnung eines Tatbestandes«; 3) st. qua­

litatis: gefragt wird An iure fecerit zur »Qualifizierung des factum [ ... ] nach 

der Alternative iurejnon iure« (Zitate aus H. Lausberg, [Handbuch der lite­

rarischen Rhetorik. Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft, München 

1960,] S. 70, 71 u. 81; ohne Lausbergs Hervorh.). 

Von der juristischen Rede hat sich die Anwendung derstatusauf die gesam­

te Rhetorik, schließlich auf diegenerader Literatur überhaupt (z.B. auf den 

Dialog im Drama) erweitert. So gewinnt beim philosophischen Argumentie­

ren der st. coniecturae den Sinn, plausible Mutmaßungen über das Problem 

anzustellen. Abermals, wie bereits für den Begriff der Reflexion gezeigt, gibt 

die Rhetorik eine Art Modelltheorie ab. Dem Cusaner hilft sie zur Ausbildung 

einer conjecturalen Methode des Erkennens, die seine Schrift »De coniectu­

ris« exemplarisch demonstriert. 

180 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Vernunft«102, er über 3Ewms mutmaße? »similitudine«103, lautet Modi des 
die scheinbar schlichte Antwort. Den Übersetzer freilich verwirrt die Spiegelbildes 
semantische Fülle der similitudo: >Abbild<, >Ebenbildlichkeit<, >Nach-

bildung<, >Ähnlichkeit< ... ; Wilpert bevorzugt >Gleichnis<, und wählt 

ein so vieldeutiges wie wenig sagendes Wort. 104 Der Kontext legt >Ähn-

lichkeit< oder, strictissime, >Ähnlichkeitsbeziehung<104 nahe, denn er 

führt, als würde Leibniz antizipiert105, alsbald auf das spontaneum der 

Spiegel als deren formalitas hinaus. Mehrfach appelliert der Cusaner, 

den Adressaten, der auch wir sein könnten, einschätzend, an dessen, 

an unser aller Vorstellungskraft. 
Konrad wisse ja, beginnt er, »formas equales in rectis speculis: mi­

nores in curuis apparere [* daß die Gestalten in geraden Spiegeln ihrer 

Wirklichkeit entsprechend, in gekrümmten verkürzt erscheinen ( dt.: 

ebd., S. 36)].« Werde ein »speculum sine macula rectissimum atque 

interminum perfectissimumque [*Spiegel ( ... ), der ganz ohne Fehl, 

ganz gerade, unbegrenzt, vollkommen ist (dt.: ebd.)]«, als welcher 

Gott selbst erscheine106 , angenommen, seien ihm gegenüber »omnes 
creature specula contractiora et differenter curua, intra que intellectu-

102 I Vgl. Üb. Wilpert, [Drei Schriften vom verborgenen Gott,] a.a.O. 

[Anm. 95], S. 98, Anm. 35. 

103 I >similitudo< gilt (laut K. E. Georges, [Ausführliches lateinisch-deut­

sches Handwörterbuch] Bd. II, a.a.O. [Anm. 45]) als etymologisch verwandt 

mit >im-ago<, tatsächlich bedeutet es primäre >(Bild-)Ähnlichkeit<; im Cusa­

nischen Kontext der Spiegelbildlichkeit ist dies auch die angemessene Über­

setzung. Das von Wilpert gewählte >Gleichnis< - siehe Anm. 104- ist eine 

sekundäre Bedeutung des lat. Wortes. 

104 I Die angeführten Bedeutungen von >similitudo< nennt P. Wilpert alle­

samt selber; vgl. die Begriffsregister zu den von ihm übersetzten Texten 

»Drei Schriften vom verborgenen Gott«, a.a.O. [Anm. 95]; De docta ignoran­

tia/Die belehrte Unwissenheit, Bd. I, Harnburg 1964; De venatione sapien­

tiae/Die Jagd nach Weisheit, Harnburg 1964. Wilpert gebraucht die verschie­

denen Bedeutungen varie, nicht immer glücklich. 

105 I Man könnte vielleicht auch sagen, Leibniz inspirierend. 

106 I Gott, welcher ein Spiegel ist, erscheint als solcher, in unserem An­

blick sich selbst erblickend, in den vielen Spiegeln, welche wir sind; wir, 

welche Spiegel sind, erscheinen als solche, in Seinem Anblick uns selbst 

erblickend, in dem einen SpiegeL welcher Gott ist. So wäre die iterative, von 

Cusanus vorgegebene, Reflexion in etwa zu beschreiben, befänden sich nicht 

die vielen, verschieden gekrümmten Spiegel dem einen ebenen gegenüber. 

Wird das speculare (in Zahl und Gestalt der Spiegel*) geändert, ändert sich 

fraglos die iterative Reflexion; siehe dazu die Studie »Spiegeldenken«, 

181 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder ales nature sint viua clariora atque rectiora specula [* alle Geschöpfe 

mehr oder weniger verzerrt widergebende, unterschiedlich gekrümmte 

Spiegel. Unter ihnen wären die vernunfthaften Naturen sowohl mit 

Leben begabte als auch klarere und weniger gekrümmte Spiegel (dt.: 

ebd.)].«107 Stelle dir nun vor, »concipito«108 , die »vernunfthaften Natu­

ren«109, Geschöpfe qua specula libera 110 könnten >frei< die eigene Krüm­

mung mildern. Nicolaus setzt. indes eher der imperativus praesentis 
>concipe< zu erwarten wäre111, einen sogenannten Imperativ II oder 

des Futurs. Dieser werde, weiß der Grammatiker, u.a. bei »Handlun-

insbesondere 7.3 (Der Begriff der Spekulation) [von Schiekel nicht ausgear­

beitet]. Nicolaus geht, nach seiner Art. in den sich anschließenden Absätzen 

darauf ein . 

* Auch bisher blieb die Reinheit der Spiegelfläche außer Betracht; siehe 

aber unten Abschnitt II.2.6 [ab S. 200]. 

107 I Die in Abschnitt II.2.3 [aufS. 167) schon einmal zitierten letzten 

fünf Wörter stehen hier in ihrem Kontext. 

108 I >concipito<, >stelle dir vor<. Ich unterschiebe Nicolaus keinen Hu­

meschen Terminus (>conception< als >mittelba res Vorstellen<; siehe Anm. 

72 [aufS. 173]), beziehe mich vielmehr auf das Bedeutungsfeld von >con­

cipere< (>com-capere<). Zu Beginn der drei, diesem Grundverb des Lateini­

schen gewidmeten Spalten verzeichnet das Wörterbuch (K. E. Georges, 

[Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch] Bd. I, a.a.O. [Anm. 

93]) als primäre Bedeutung >aufnehmen<; es folgen Varianten wie >sich 

nehmen<, >(ein-)fangen<, >empfangen<, >annehmen< etc. In der Reihe der 

übertragenen, d.h. sekundären Bedeutungen steht dan n, wieder zu Be­

ginn, >etw[as] in sich aufnehmen< (z.B. >animo<, >mente< etc.), auch 

>etw[as) in die Phantasie aufnehmen< = >etw[as) sich vorstellen (von 

etw[as) sich e[ine] Vorstellung machen)<; »das Partie. Perf. im Plur. mente 

concepta, orum, n. >das Vorgestellte, Gedachte<. Umgekehrt nennt K. E. 

Georges, Kleines Deutsch-Lateinisches Handwörterbuch (7. Auflage, Re­

print Darmstadt 1982) für >sich etwas vorstellen< als u.a. mögliche Über­

setzung >animo concipere<. 

109 I So übersetzt P. Wilpert ([Drei Schriften vom verborgenen Gott,] 

a.a.O. [Anm. 95). S. 36) >intellectuales nature<. 

110 I >Liber< übersetzt P. Wilpert (ebd.), zuviel hineinlegend, >freien Wil­

lens<; das Adjektiv hat hier eher den Sinn >frei etw. zu tun<. 

111 I »Der Imperativus Praesentis drückt aus, daß etwas sogleich und un­

mittelbar geschehen soll. z.B. lege, lies!« (C. G. Zumpt, [Lateinische Gram­

matik,) a.a.O. [Anm. 87). S. 386). Er steht bei Anwesenheit dessen, dem 

man befiehlt, den man auffordert, im Gespräch, im persönlichen Brief 

usw. 

182 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gen, die wiederholentlich, so oft der Fall eintritt, geschehen sollen«112 , Modi des 

gebraucht. Mit der Setzung des imperativusfuturi >concipito<, deutsch Spiegelbildes 
am besten >du sollst dir - man soll sich - vorstellen<, weil nämlich 

alle Gläubigen es sich vorzustellen haben, mag der Cusaner bedeuten 

wollen, seit der Patristik müsse die Vorstellung, der menschliche Geist 

sei ein Spiegel, um Vervollkommnung bemüht, für eine verpflichtende 

Lehrtradition gelten. 113 Wäre es seine Absicht, mit formalverschiede-

112 I C. G. Zumpt, ebd., S. 387; Hervorh. v. m. 

113 I P. Wilpert ([Drei Schriften vom verborgenen Gott,] a.a.O. [Anm. 95]. 

S. 94, Anm. 27) merkt zu dieser Lehrtradition an: »Da nach Aristoteles im 

ganzen M.A. das menschliche Erkennen als bildhaftes Erfassen der Wirklich­

keit wie gleichsam in Spiegelbildern verstanden wurde, Lag es nahe, den Geist 

als Spiegel zu bezeichnen. Als Lebendigen, aktiven Spiegel, der in eigenem 

Bemühen immer mehr klarer, vollendeter Spiegel, immer mehr auf seine Letz­

te Form hin, die des Urspiegels selbst, wird, sieht ihn Augustinus im An­

schluß und verbindender Deutung von 1. Kor[inther]13, 12 und 2. Kor[rint her] 

3, 18 in De trin[itate] XV c[apitulum] 8 (XIII 1067 /68), wobei er hervorhebt, 

daß Paulus nicht von mehreren Spiegeln [ ... ]. sondern von dem einen Spie­

gel, dem menschlichen Geiste, rede. In etwa folgt dieser Sprache z.B. Bona­

ventura in Comment[arius] in Ioann[em] c[apitulum] I [versiculum] 43 (VI 

255/56), wo er das Bild auf den durch die Sünde verdüsterten Spiegel des 

menschlichen Geistes und auf die Geschöpfe überhaupt anwendet.« 

1. Kor[inther] 13, 12: »Videmus nunc per speculum in aenigmate: tune au­

tem facie ad faciem. Nunc cognosco ex parte: tune autem cognoscam sicut 

et cognitus sum. [ * Jetzt sehen wir noch (wie) durch einen Spiegel auf ein 

Rätselbuch, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt erkenne ich noch 

ein Stückwerk, dann aber werde ich es ganz erkennen, so wie ich (von Gott) 

erkannt worden bin. (dt.: Das neue Testament, übers. und komm. von Ulrich 

Wilckens, Zürich/Gütersloh 1970, S. 601 und Anm. 5 aufS. 602]« 

2. Kor[inther] 3, 18: »Nos vero omnes, revelata facie gloriam Domini spe­

culantes, in eandem imaginem t ransformamur a claritate in claritatem, 

tamquam a Domini Spiritu. [* Wir aber schauern alle mit unverhülltem An­

gesicht die Herrlichkeit des Herrn im Spiegel und werden darin in eben 

dieses Bild hineinverwandelt von einer Herrlichkeit zur anderen, so wie es 

vom Herrn, dem Geist (gegeben wird) (dt.: ebd., S. 628 und Anm. 7, 8 auf 

S. 629)].« 

Auf Johannes ist der Cusaner selber schon zu Anfang des Briefes eingegan­

gen: »[ ... ] quid ego de filiatione dei coniiciam: que per ipsum altissi -mum 

iohannem theologum a radio eterno nobis dari publicatur: cum dicit. Quot­

quot autem receperunt eum dedit eis potestatem filios dei fieri: his qui cre­

dunt in nomine eius (Cusanus, wie Anm. 92 [aufS. 178] [* daß ich dir 

183 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder nen Imperativen semantisch, statt stilistisch, zu differenzieren, könn­

te ein folgender Imperativ des Präsens eine allein Cusanische Lehre 

anzeigen. 

Ist es seine Absicht? Einige Zeilen daraufwählt Nicolaus den präsen­

tischenImperativ >tolle<114, dem er die Anrede >frater<, einen Konjunktiv 

der 2. Person Singular Präsens Aktiv, >absoluas<, und den Ablativ eines 

Gerundiums, >elevando<, anschließt. Er wendet sich philosophisch an 

Konrad; der betreffende Satz, wie parallel zu Leibnizens »abstrahendo 

animum a materia metaphysica [ ... ] a tempore, loco et casu [*indem 

der Geist von dem metaphysischen Stoff, ( ... ) von der Zeit, dem Orte 

und dem Zufälligen absieht {dt.: G. W. Leibniz: Fragernente zur Logik, 

hrg. von Franz Schmidt. Berlin 1960, S. 100)]«115 formuliert, lautet 

im ganzen: »Tolle itaque frater contractiones quantificatiuas sensibili­
um speculorum et a loco et tempore et cunctis sensibilibus conceptum 

absoluas: eleuando teipsum ad rationales speculares claritates, vbi in 

ratione clara mens nostra veritatem speculatur [* Denke dir nun, Bru­

der, die durch stoffhafte Ausgedehntheit bedingten Umgrenzungen 

weg, wie sie den sinneshaft wahrgenommenen Spiegeln eigen sind, 

und löse den Begriff des Spiegelseins aus Raum und Zeit und von aller 

Sinnenfälligkeit und hebe dich empor zum Bereich der verständigen 

spiegelnden Klarheit. dahin, wo in klarem Verstehen unser denkender 

Geist die Wahrheit spiegelt (Nikolaus von Kues, Drei Schriften vom 

verborgenen Gott, a.a.O. (Anm. 95]. S. 37)].«116 Man kann (wie Wil-

meine Ansichten über die Gotteskindschaft mitteile, von der der erhabene 

Theologe Johannes sagt, daß sie uns vom ewigen Licht verliehen wird, er 

sagt ja: Allen aber, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu 

werden, dessen die in seinem Namen glauben.]« [Dt.: Ni kolaus von Kues, 

Philosophisch-theologische Schriften, hrg. von Leo Ga briel, übers. und 

kommentiert von Dietlind und Wilhelm Dupre, Wien 1966, Bd. II, S. 

611]). 

114 I >tollere< steht hier nicht in seiner eigentlichen Bedeutung >emporhe­

ben<, sondern »mit dem Nbbgr. des Entfernens =aufheben«, davon »bildl., 

wegnehmen, wegdenken« (K. E. Georges, [Ausführliches lateinisch-deut­

sches Handwörterbuch,] Bd. II, a.a.O. [Anm. 45]; Hervorh. geändert); P. 

Wilpert setzt dementsprechend >denke dir weg< für >tolle< (Üb., [Drei Schrif­

ten vom verborgenen Gott,] a.a.O. [Anm. 95]. S. 37). 

115 I Opuscules et fragments inedits de Leibniz, a.a.O. [Anm. 89]. S. 432. 

116 I Cusanus, [De filitatione Dei,] a.a.O. [Anm. 57]. fol. 66 v; Ed. Wilpert, 

a.a.O., 5. 193. >conceptum< gibt P. Wilpert (Üb. ([Drei Schriften vom verbor­

genen Gott,] a.a.O. [Anm. 95]. 5. 37) mit >Begriff< wieder und ergänzt so 

prätentiös wie unnötig >des Spiegelseins<. Ich möchte >conceptum< eher als 

184 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


pert117) dreimal imperativisch übersetzen; kaum zu überlesen, steht Modi des 
aber nach dem ersten Imperativ >denke dir weg< genauer, und subtiler, Spiegelbildes 
>von ... mögest du lösen: dadurch, daß du dich selber erhebst zu ... < 

Die Methode, die Vorstellung des Spiegelns zu entsinnlichen, wird dem 

Mitbruder argumentativ, nicht autoritativ, vorgetragen. 

Keinesfalls darf man (wie Wilpert117) >rationales speculares clari­

tates< mit >Verständige spiegelnde Klarheit<, >ratio clara< mit >klares 

Verstehen< wiedergeben; kaum zu überhören, klingt in >ratio< auch 

>Proportion, Relation<, in >rationalis< auch >proportional, relational< 

an, klingt es nicht laut hervor. 118 Unweit liegt >proportionalitas<, das 

auf Beziehungszahlen weist119; denn >ratio< vertritt hier >A6y os< und 

>A6yos<, wie >ratio< ein Grundwort seiner Sprache, meint seit Pythago­

ras, obschon vielfältiger Bedeutung, bevorzugt die proportionalen Re­

lationen von quanta zueinander.120 Der Mensch erfaßt am Gottesbild, 

Akkusativ des Perfektpartizips von >concipere<- allerdings im Singular; sie­

he Anm. 108 [aufS. 182] - aufgefaßt wissen. Cusanus sagt schlicht, Bruder 

Konrad möge die Vorstellung (des Spiegels nämlich, von der immerzu die 

Rede ist) »von Raum und Zeit und allem übrigen Sinnlichen« Lösen. 

117 I Üb. Wilpert, ([Drei Schriften vom verborgenen Gott,] a.a.O. [Anm. 

95] , s. 37. 

118 I Zu der Grundbedeutung von >ratio< als >(Be-)Rechnung< gehören u.a. 

»Berechnung= [ ... ] berechnende, beachtende Rücksicht«, »das Sichverhal­

ten zu od. bei etw., d.i. subj. = [ ... ] das Verhalten«, »obj. =das Verhältnis«, 

dann »insbes., die Berechnung, der Calcul als höhere Geistesthätigkeit, das 

Denken [ ... ] concret =die der Geistesthätigkeit zu Grunde liegende höhere 

Geisteskraft, das Denkvermögen, die Vernunft« (K. E. Georges, [Ausführli­

ches lateinisch-deutsches Handwörterbuch,] Bd. II, a.a.O. [Anm. 45] ; Her­

vorh. von Georges sind nicht berücksichtigt). Das engl. Wort >ratio< meint 

>Verhältnis<, >be in the inverse r[atio]< ist >im umgekehrten Verhältnis ste­

hen ZU<, math[ematisch] >umgekehrt proportional sein<.- Es sei daran eri n­

nert, daß die sogenannten gemeinen, d.h. durch ein Verhältniszweier gan­

zer Zahlen darstellbaren Brüche auch rationale Zahlen heißen; geschrieben 

z.B. >2:4< oder, allgemein, >a:b<. Siehe auch Anm. 120. 

119 I Siehe Abschnitt !.3.2 [ab S. 86]. 

120 I Dem »Greek-English Lexicon« von Liddell & Scott (Reprint der Aufla­

ge 1940, Oxford 1961], S. 1057ff.) entnehme ich, knapp referierend, zehn 

Grundbedeutungen von >A6yos<: I. computation, reckoning (account, value); 
II. relation, proportion; III. explanation (ground, reason, arguments princip­
le, law.); IV. in ward debate of the soul; V. continuous statement, narrative, 
oration; VI. verbal expression; VII. a particular saying (oracle, proverb); VIII. 

thingspoken of; IX. expression; X. the Ward of God. 

185 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder welches er reflektiert. nichts als die Analogie zwischen dem eigenen, 

gespiegelt spiegelnden, und dem ganz anderen, spiegelnd gespiegel-

Im prominenten zweiten Rubrum findet sich die mathematische Bedeutung 

>ratio<, >proportion<; z.B. >A6yo1 6:pi31-lwV<, >numerical ratios< (Ari­

stoxenos, Harm[onika stoicheia]) >io6TT]S Mywv< >Gleichheit der Propor­

tionen< (Aristoteles, N[ikomachische] E[thik], 1131 a31). 

Ehe ich mich en passant auf Heideggers eigenwillige Lesart von >A6yos< 

einlasse, zitiere ich in extenso einen, im Hinblick auf die Anm. 118 recht 

lesenswerten Passus aus Felix Kleins »Elementarmathematik vom höheren 

Standpunkte aus« (1. Bd.: Arithmetik, Algebra, Analysis, 4. Auflage, Berlin 

1933, S. 35; Hervorh. v. m. geändert). Seine Bemerkung, schreibt Klein, 

solle »besagen , daß die Griechen kein Verfah ren besaßen, das arithmetisch 

die allgemeine irrationale Zahl aus den rationalen herzustellen, zu definie­

ren gestattet[ ... ]. Trotzdem aber war ihnen von einer anderen Seite her der 

Begriff der allgemeinen reellen, nicht notwendig rationalen Zahl geläufig, 

nur hatte die Sache ein ganz anderes Aussehen als bei uns, da sie Buchsta­

ben für allgemeine Zahlen nicht benutzten. Sie betrachteten nämlich [ ... ] 

Verhältnisse zweier beliebiger Strecken und operierten mit ihnen eigentlich 

genau so, wie wir heute mit der beliebigen reellen Zahl umgehen; es finden 

sich da sogar Definitionen bei Eu klid, die ganz an die moderne Theorie der 

Irrationalzahl anklingen.« Übrigens ist im Namen noch immer ein Unter­

schied gegen die ganze natürliche Zahl; diese heißt >api31-16s<, während das 

Streckenverhältnis, die beliebige reelle Zahl, >A6yos<; genannt wird. 

Eine Bemerkung über das Wort >irrational< sei dem noch angefügt. Es ist 

jedenfalls die Übersetzung des griechischen >ÖAoyos< ins Lateinisch e: Das 

griechische Wort aber sollte vermutlich >nicht aussprechbar< bedeuten und 

besagen, daß die neuen Zahlen bzw. Streckenverhältnisse nicht wie die ra­

tionalen durch ein Verhältnis zweier ganzen Zahlen angegeben werden kön­

nen [Siehe (Johannes) Tropfke, Geschichte der Elementarmathematik, (Ber­

lin/ Leipzig 1923/24,) 2.(, verbesserte und sehr vermehrte) Auflage, S. 71; 

J . S.]; erst das Mißverständnis, daß das lateinische >ratio< nur in der Bedeu­

tung >Vernunft< vorkomme, hat aus >irrational< das >unvernünftig< gemacht, 

das dem Namen der Irrationalzahl jetzt anzuhaften scheint. 

Liddell & Scott, [Greek-English Lexicon,] a.a.O., erhärtet die Vermutung; 

danach bedeutet >ÖAoyos< >without A6yos<, deshalb u.a .: >unutterable< im 

Sinne von >äppT]TOS< = >that cannot be spoken or expressed<; of magnitu­

des, >incommensurable<. Wir bilden nach dem lateinischen entsprechend 

>o hne ratio, ir-rationa l<. 

Bei Heidegger lassen sich zwei Auffassungen des Begriffs unterscheiden: 

>A6yos< als >Rede, sagen< und >A6yos< (in dieser Bedeutung groß geschrie­

ben) als >lese, lesen (=sammeln)<. Zwischen der ersten Auffassung in »Sein 

186 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ten, Sein.121 Des Gottesspiegels metaphysische Materie, um Leibniz auf- Modi des 

zunehmen122, bleibt ihm dunkel. doch leuchtet ihm die Gleichheit der Spiegelbildes 

und Zeit« (1927), die, wenn auch eingeschränkt, fortgilt, und der anderen 

in »Logik. Heraklits Lehre vom Logos« (Sommersem[ester] 1944) liegt ein 

>Kehre< genanntes Denkgeschehen; dessen Name kommt manch einem vor, 

als wäre er von >kehren< in der Bedeutung >wegfegen<, nämlich sokratischen 

und nachsokratischen Philosophierens, hergeleitet. 1927 (Sein und Zeit, 

[Halle a. d. Saale,] S. 32): »Aoyos wird >Übersetzt<, d.h. immer ausgelegt 

als Vernunft, Urteil, Begriff, Definition, Grund, Verhältnis.« Grundbedeu­

tung sei Rede, aber »Aoyos als Rede besagt[ ... ] soviel wie CT]Aovv, offen­

bar machen das, wovon in der Rede >die Rede< ist«. 1944 (Heraklit: Der An­

fang des abendländischen Denkens [und; J. S.] Logik. Heraklits Lehre vom 

Logos, Bd. 55 der Gesamtausgabe, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 1987, S. 266f.): 

>Aoyos< und >AEyetv< haben »ursprünglich mit Sagen und Aussagen , mit 

Rede und Sprache nichts zu tun. [ ... ] >lesen< verstehen wir [ ... ] in einem 

weiteren und zugleich ursprünglicheren Sinne«: Korn, Wein oder Holz lesen. 

»AEyetv, lesen, Aoyos, die Lese. So wie aber das griechische Wort A6yos 

bedeutet Myetv und Aey61.!Evov , so bedeutet auch das deutsche Wort >die 

Lese< einmal den Vollzug des Lesens, ( ... ] dann aber auch das Gelesene im 

Sinne des Ertrags eines Lesens«, wie Wein- bzw. Spätlese. 

Heideggers Auffassung vom »vor-metaphysischen /\6yos (ebd., S. 258 u. 

passim), einem vor-sokratischen, erhält ihren Eigensinn in einer interpolie­

renden Deutung Heraklits, z.B. des Fragments B 50 (ebd., S. 308). Es lautet: 

»ÜVK EI.!OV, aAAa TOV Aoyov OKOVCJOVTOS OI.!OAoyelv OO<j>OV ECJTIV EV 

navTa eTvm«. Mittels einer, wie er meint, erhellenden Auslegung von 

>Aoyos (Myetv)< als >(Ver-)Sammlung (sammeln)< gelangt Heidegger zu 

der folgenden Paraphrase ( ebd.): »Habt ihr nicht bloß mich angehört, son­

dern habt ihr fügsam auf die ursprüngliche Versammlung geachtet, dann ist 

(das) Wissen, das darin besteht, auf die Versammlung sich zu sammeln und 

gesammelt zu sein in dem >Eins ist Alles<.« So freilich wird Heraklit, ohnehin 

als Der Dunkle geltend, vollends undu rchdringlich. Man vergleiche die phi­

lologisch gesicherte, stilistisch sichere Übersetzung des Fragments B 50 

durch Bruno Snell (Heraklit Fragmente, 10. Auflage, München/Zürich 1989, 

S. 19): »Habt ihr nicht mich, sondern den Sinn vernommen, so ist es weise 

im gleichen Sinn zu sagen: Eins ist alles.« In seiner Heraklit-Vorlesung, 

Groningen 1972/ 73, annotierte Hans Heinz Holz: »Das klingt durchaus ele­

atisch, wie eben auch Parmenides das Sein als >eins, alles, zusammenhän­

gend< bezeichnete« (neuerdings in: Exempla Historica. Epochen der Welt­

geschichte in Biographien, Bd. Griech[ische] Philosophen, Frankfurt a.M. 

1985, s. 48f.). 

Es verdient jeden Zweifel. ob man ein sogenanntes vorsokratisches gegen 

187 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Strukturen ein. Ihm wäre Gott, sofern der Mensch zwar nicht nach Sei­
nem Bilde, wohl aber nach Seinem Maße geschaffen, rational begreif-

ein sogenanntes nachsokratisches Philosophieren ausspielen dürfe. Gerade 

der Begriff >A6yoc;< - in der Bedeutung als >ratio< = >Verhältnis (scil. von 

Zahlen)<- hat seinen Grund Letzten Endes wohl bei Pythagoras (ca. 570-ca. 

480) selbst. Es sieht kaum danach aus, als sei dieser Begriff von >A6yoc;< auf 

einmal unvermittelt den Köpfen der späteren Pythagoreer entsprungen. Erich 

Frank, äußerst skeptisch gegen irgendwelche Zuschreibungen an Pythagoras 

und dessen frühe Schüler, datiert die Erkenntnis des Pythagoreischen Lehr­

satzes »Jedenfalls [ ... ] vor 400«, also vor Platon (E. Frank, Plato und die 

sogenannten Pythagoreer. Ein Kapitel aus der Geschichte des griechischen 

Geistes, 2. Auflage, Tübingen 1962, S. 230, Anm.). Mit Kurt von Fritz, der im 

»Lexikon der Alten Welt«, [Zürich/ Stuttgart 1965], den Artikel »Pythagore­

er« verfaßt hat, betone ich die Herleitung der mathematischen Proportionen 

aus den harmonischen der Musik; dann dürften die ersten Pythagoreer, so­

fern nicht gar das mhoc; l:<pa [ * er hat es ja gesagt] des Meisters diese Ein­

sicht besiegelt hatte, zumindest über Ansätze zu einer mathematischen Pro­

portionenlehre-wie nahe immer an der Entdeckung des Inkommensurablen, 

das im Verhältnis der Seite zur Diagonale eines Quadrats sozusagen vor Au­

gen, obzwar schwierig zu beweisen war- verfügt haben. Dahinter Liegt die 

(übrigens weltweite) Überlieferung einer in Zahlen ausdrückbaren Harmonie 

eines Kosmos, des Seins, uns seit Kepler, der sie noch kannte, zu ihr sich 

bekannte, nur gleichsam verschwiegen nahegebracht. Vgl. das wichtige Buch 

des Mathematikers und Mathematikhistorikers B[artel Leendert] van der 

Waerden, Die Pythagoreer. Religiöse Bruderschaft und Schule der Wissen­

schaft, Zürich/ München 1979; ders., Artikel »Pythagoreische Wissenschaft« 

und »Schriften des Pythagoras« in Pauly[s Realencyclopädie, bearb. von Wis­

sowa]. Vgl. ferner Albert Freiherr von Thimus, Die Harmonikale Symbolik des 

Alterthums (2 Bde., Köln 1868 und 1876), worin die Proportionen von Musik, 

diese vor allem, und Mathematik in der gesamten, auch jüdischen und chine­

sischen Antike behandelt werden; ein opus magnum. 

Ich bin so ausführlich, um einen wohl erweisbar Vorsokratischen >A6yoc;<­

Begriff vor Heideggerschen discrimina zu bewahren. >proportio<, >ratio< ist 

eine sehr frühe Grundbedeutung von >A6yoc;<, und eben diese, nicht ir­

gendeine »Lese«, entfaltet sich sprachgeschichtlich, indem sie in andere, 

keineswegs nebensächliche Bedeutungen wie »Vernunft, Urteil, Begriff, De­

finition, Grund« (M. Heidegger, Sein und Zeit, a.a .O., S. 32), anstatt in sie 

»Übersetzt« zu werden, sich verzweigt. Siehe dazu die Anm. 118 [auf S. 

185ff.]. -Der Begriff >A6yoc;<, aufgefaßt als >proportio<, >ratio<, ist auch im 

Buchtitel »Der Logos des Spiegels« mitzuverstehen. -Zu den proportionalen 

Relationen vonquantazueinander siehe Anm. 124 [aufS. 190f.]. 

188 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bar. 123 ov OE 1-101 ooKEIS ov TTpooEXElV Tov vovv Tot.hots, Kai TavTa Modi des 

oo<pos wv [w KaAAIKAEto,; J. S.], aAAa AEAT]3Ev OE ÖTt i] io6TTJS Spiegelbildes 

121 I Das ist der spekulare Aspekt der analogia entis. - Die Problematik 

eines göttlichen als eines ganz anderen Seins, zumal deren Verhältnis zum 

Begriff des >non aliud<, wie die gleichnamige Schrift des Cusaners von 1462 

ihn definiert, ist hier nicht zu erörtern. 

122 I Wie die Anm. 89 [aufS. 177]. 

123 I Das christliche Theologicum, ob der Mensch nach Gottes Bild oder 

nach Gottes Maß geschaffen worden, scheint durch die Aussage von Genesis 

I. 26-27 eindeutig beantwortet. In der Übersetzung Luthers, ich zitiere den 

revidierten Text 1975, lauten die Stellen: (26) »Und Gott sprach: lasset uns 

Menschen machen, ein Bild, das uns gleich sei«; (27) »Und Gott schuf den 

Menschen zu seinem Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn.« Die hervorgeho­

benen Wörter lauten in den zugrundeliegenden Texten: (26), in der Vulgata 

»ad imaginem et similitudinem nostram«, in der Septuaginta »KaT' EiK6va 

ftiJETEpav Kal611oiwmv«, in der hebräischen Version schließlich »b'salmenu 

kid'mutenu« (>in unserem Bilde nach unserer Ähnlichkeit<). Der Basler The­

ologe Karl Ludwig Schmidt hat in seinem Uranos-Vertrag 1947 »Homo imago 

Dei im Alten und Neuen Testament«- vgl. Eranos-Jahrbuch XV, Zürich 1948, 

S. 149-195- der Bedeutung von hebr[äisch] >säläm< (Status absol. sing. zu 

>salmenu<) und >d'mut< (Status absol. sing. zu >d'mutenu<) nachgefragt; ich 

muß mich hier, unter Verzicht auf Schmidts detaillierte Argumente, mit ei­

nigen, wenigen seiner Resultate begnügen. >säläm< bedeutet nach einer 

möglichen, obzwar nicht einzig möglichen Etymologie soviel wie >Schatten<. 

Wichtig sind weitere Belege, z.B. Psalm 39.7 und 73.20, daß an diesen Stel­

len ausschließlich >Schatten< sinnvoll sei. Martin Buher, der aufs treueste 

und schönste dem Hebräischen folgt, übersetzt denn auch: (39.7; ich begin­

ne mit dem Schluß von 39.6) »[ ... ]allesamt ein Dunst nur istallder aufrech­

te Mensch. I Empor' I Nur als ein Schattenriß gehtjedermann [ ... ]«; (73.20) 

»Wie einen Traum nach dem Erwachen, mein Herr, I verlachst du, wenn du 

dich regst, ihr Schattengebild« (Die Schrift, zu verdeutschen unternommen 

von Martin Buher gemeinsam mit Franz Rosenzweig, Bd. XIV, Schriftwerke. 

Das Buch der Preisungen«, Berlin o.J. , S. 78 bzw. S. 142; Hervorh. v. m.). 

Die revidierte Luther-Fassung, hat >Schatten< nur 39.7, in 73.20 fällt sie auf 

Bild zurück. K. L. Schmidt ([Homo imago Dei im Alten und Neuen Testament] 

a.a.O. [Anm. 123] , S. 171) behauptet, anstelle von »Bild, Ebenbild, Gestalt 

Gottes« sei auch Gen[esis] 1.26 »im Sinne von >Schatten, Schattenbild, 

Schattenriß Gottes< zu verstehen«. Im Unterschied zu 1. 27, wo >säläm< al­

lein steht, verbindet das Wort sich hier mit >d'mut<, griech. >o11oiwms<, lat. 

>similitudo<, deutsch >Ähnlichkeit<, >Ähnlichkeitsbeziehung<. Schmidt betont 

(ebd., S. 177): »Das hinzugefügte Wort bedeutet nicht >Gleichheit<, son-

189 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder i] yEwi-IETPIKi] Kai Ev 3EOis Kai Ev 6:vSpwrro1s 1-\Eya ovvaTm [ ... )'24 

[* Du scheinst mir auf sie nicht zu achten, obwohl du doch weise bist, 

sondern es ist dir entgangen, dass die geometrische Gleichheit sowohl 

unter Göttern wie auch unter Menschen große Macht hat (dt.: Georgi­

as, übers. und komm. von Joachim Dalfen, Göttingen 2004, S. 82)].« 

dern >Ähnlichkeit<, wobei es für unsere Erörterung gleichgültig ist, ob dieses 

Wort ein Abstractum oder ein Concretum ist«; siehe Abschnitt II.2.4 [ab S. 

178]. Schmidt zieht dafür auch Ludwig Koehler heran (Die Grundstelle der 

Imago-Dei-Lehre, Gen[esis]1.26, in: Theologische Zeitsch rift, 4. Jhg., Basel 

1948, S. 16ff.): Das Wort >d'mut< »bedeutet [ ... ] >etwas wie< [ ... ]. Diese 

Bedeutung ist aufschlußreich; sie zeigt, daß das Abstraktum d'mut diejeni­

ge Gleichheit besagt, welche in Ähnlichkeit besteht, nicht aber jene Gleich­

heit, mit der die Übereinstimmung zwei er Größen besagt wi rd[ ... ]. Damit ist 

klargelegt, was gemeint ist, wenn Gen[esis] 1.26 auf b'salemnu ein 

kid'mutenu folgt. Es hat abschwächende Wirkung.« Auf diese verweist auch 

Schmidt (ebd., S. 175f.), wenn er nach »Zusammenhang der alttestamenta­

rischen Aussagen über die Würde, Hoheit, Kraft und Macht des Menschen 

einerseits und die Unwürde, Niedrigkeit, Schwäche und Oh nmacht des Men­

schen anderseits« fragt. Der göttliche Auftrag an die Menschen (Gen [ esis] 

1.28), »[ ... ]füllet die Erde und machet sie euch untertan und herrschet über 

die Fische im Meer und über die Vögel unter dem Himmel und über das Vieh 

und über alles Getier, das auf Erden kriecht«, erscheint in einem anderen 

Licht.- Schatten fallen allemal nach dem Maße dessen, der sie wirft; sie sind 

in geometrischen quanta auszumessen. 

124 I Platon, Gorgias, 508 a4-7. »i] ia6TT]S Ti y<WilETPIKT'j«- versio lat., 

z.B. bei Marsilio Ficino, [TI/\ATON. Platonis philosophi quae exstant 

Graece ad editionem H[enrici] Stephani acc[urate] expr[essa] cum Marsilii 

Ficini interpretatione,] vol. IV, [Biponti (Zweibrücken),] S. 132: geometrica 

aequalitas - ist die Gleichheit nach geometrischer Proportion. - Vgl. Olof 

Gigon/ Laila Zimmermann, >Proportion< (in ihrem Buch »Platon. Lexikon der 

Namen und Begriffe«, Zürich/ München 1975, S. 228f.): »Von mathemati­

schen Proportionen ist bei Platon mehrfach und zuweilen an erstaunlich 

wichtigen Stellen die Rede. Ein berühmter, schwer erklärbarer Text im 

Gorg[ias] 503 A spricht davon, daß >die geometrische Gleichheit unter Göt­

tern und Menschen viel vermag<, daß also das Weltganze wie auch der 

menschliche Bereich nach proportionalen Relationen geordnet seien. Eine 

solche Relation finden wir in der Tat in der Elementenlehre des Tim[aios] 31 

B bis 32 C. Da verhalten sich die vier Elemente nach der Formel A:B wie B:C 

wie C:D. Eine vergleichbare Relation versucht Platon im >Staate< 509 D bis 511 

E für die vier Formen der Erkenntnis durchzuführen: Schau der Prinzipien, 

diskursiv argumentierendes Erkennen, unverbindliches Vermeinen der kör-

190 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Bedeutet >intuitio< qua >E~q>ams< prägnant >das Erscheinen des Bildes Modi des 
auf der Oberfläche des Spiegels<125, ist dieser ein mehr-, zumindest zwei- Spiegelbildes 
teiliges Ganzes.126 Definiert und benennt die Gestalt des Spiegels, ob 

konkav, plan oder konvex, auch seine Oberfläche? Oder macht vielmehr 

die Oberflächenform die Spiegelgestalt aus? Ist denn ein Spiegel, im Un-

terschied z.B. zu einer refractiven Linse, deren Oberfläche noch keine 
Brechung bewirkt, überhaupt etwas anderes (und was anderes?) als re-

flektierende Oberfläche? Aber ermöglicht dem sogenannten Spiegelglas 

nicht erst die rückseitige Belegung zu reflektieren? Spiegelt sie selbst? 

Obwohl das ganze System, Glas samt Belegung, >Spiegel< zu heißen hät-

te'27, wird der Erscheinungsort des Bildes, mithin die sichtbare Glas-

oberfläche, gerne so genannt; parspro toto, doch der Teil beansprucht 

das Recht des Namens, um es alsbald abzutreten, für sich allein. 

Das Recht aufs Ganze wird ihm, dem gleichwohl Beachtung zu zol­

len [ist], nicht eingeräumt. Indes ist die Spiegeloberfläche, außer als 

imaginum locus, als eine conditio, von welcher die imaginum qualitas 
abhängt, ausgezeichnet. Spiegelbilder können in ihrem Bildcharakter 
als so-Wirkende oder, mit einem der Mnemonik128 entliehenen Termi-

perliehen Dinge, Vermutungen über die Nachbildungen der körperlichen Din­

ge. Wie weit hier mehr intendiert ist, als bloß eine Reihe verschiedener 

Größen in einen relationalen Zusammenhang zu bringen, lassen die Texte 

nicht erkennen.« Dazu, insbesondere zum letzten Satz, siehe das Scholion 

»Platon. Drei Gleichnisse« [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. 

125 I Wesentliche Abschnitte von II.2 .3 (»Der Begriff der Intuition«) [ab 

S. 167] und der Calcidius-Scholie [von Schiekel nicht ausgearbeitet] haben 

eben diese Bedeutung zum Gegenstand. 

126 I Zur Oberfläche als der Vorderseite des Spiegels kommt, dessen zwei­
ter Teil, die rückseitige Belegung des Glases hinzu. (Zur Belegung, als ei­

gentliche Spiegelflächen, dienen dünne Metallflächen aus Silber oder Alumi­

nium, die auf das Glas entweder im Hochvakuum aufgedampft oder galvanisch 

aufgebracht werden.) Ein dritter Teilläßt sich in der Begrenzung der Spie­

gelfläche sehen, z.B. im Rahmen. 

127 I Bei einem Wasserspiegel wäre anderes zu nennen: das Verfließen der 

Oberfläche statt des Rahmens, der Untergrund des Wassers statt der Bele­

gung etc. Auch für einen Metollspiegel lassen sich Analoga finden. 

128 I Die antike Mnemonik lehrte, wie man sich mittels loci (etwa der Räu­

me einer Villa) , in denen imagines agentes (>nachhaltig wirkende<, etwa 

solche von auffallenden Personen) vorzustellen waren, an Dinge und Wörter 

erinnern könne. Cicero, De orat[ore], II. [Buch], LXXXVII, 358, resümiert: 

»[ ... ] locis est utendum multis, illustribus, explicatis, modicis intervallis; 

imaginibus autem agentibus, acribis, insignitis, quae occurrere, celeriterque 

191 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder nus, als imagines agentes geschmälert werden. Doch den Bildern des 

Spiegels stößt prinzipiell anderes als den Bildern des Malers zu, so­

gar im Gewöhnlichsten129; Versehrnutzung z.B. ist bei diesen eine des 

Gemalten, nicht des Malenden, bei jenen eine des Spiegelnden, nicht 

des Gespiegelten; die Abwesenheitjeglichen Lichtes wird Spiegelbilder 

nicht entstehen lassen, sein Entzug sie auslöschen, Malerbilder hin­

gegen, sie in Finsternis tauchend, bis zum Leuchten des Lichtes nur 
unsichtbar, nie unverfügbar machen.130 Dies gilt, mutatis mutandis, 

ebenso für Spiegel anderer Beschaffenheit; so wird Wasser in einem 

Glas auf weißem Untergrund schwach oder gar nicht reflektieren, Trü­

bungen eines Wasserspiegels - durch Regen, Wind, Blätter - begleiten 

den Herbst, und nachts hülfe allein das tapeturn lucidum den Bildern 

auf. Fürs erste sind der verba trivialia genug gesagt. 
Nicolaus von Cues, um auf ihn zurückzukommen, war ein Plato­

niker, genauer, ein Neuplatoniker, einer, dessen metaphysische Posi­

tionen stets theologisch ausgehöhlt zu werden drohten; doch ist ihm 

gelungen, sozusagen, den Kreis Gottes mittels der Zahl Platons131 zu 

percutere animum possint [* viele auffallende, deutlich abgegrenzte und 

durch mäßige Abstände getrennte Plätze zu benützen, an Bildern aber sol­

che, die lebendig und markant, charakteristisch, naheliegend und anspre­

chend sind (dt.: Über den Redner, lat.-dt., übers. u. hrg . von Harald Merklin, 

Stuttgart 1997, 3. Auflage)].« Zu den vorzustellenden imagines agentes siehe 

unten Abschnitt 7 [aufS. 218].- Vgl. Frances A. Yates, Gedächtnis und Erin­

nern. Mnemonik von Aristoteles bis Shakespeare, Weinheim 1990, passim. 

129 I Nach einem weiteren prinzipiellen Unterschied zwischen Spiegelbild 

und Malerbild ist in der Studie »Spiegelkunst« [von Schiekel nicht ausgear­

beitet; siehe aber das Scholion »Narziss ... « ab S. 271] zu fragen: Ob eine 

Ästhetik der Spiegelbilder denkbar sei. Offensichtlich entziehen sich Spie­

gelbilder dem ästhetischen UrteiL sie entbehren ästhetischer Valeurs. 

130 I Solche opposita gehören zu den in Abschnitt !.3.4 [ab S. 98] bespro­

chenen. 

131 I Zahl Platons: die den Griechen, insbesondere auch Platon eigentümli­

che »quasi geometrische Auffassung der Zahlenverhältnisse«; erst »Aristote­

les' Trennung von Gestalt und Quantum« bricht damit. Vgl. Julius Stenzel, Zahl 

und Gestalt bei Platon und Aristoteles, Leipzig/Berlin 1924, S. 25, 45 und 

passim.- Den ganzen Satz nehme man für nichts weiter als ein Bild, ein freilich 

gewagtes, um gewisse Tendenzen der Pythagoras, Platon, Proklos, schließlich 

Cusanus, nämlich Tendenzen mathematischer Mystik, zu ken nzeichnen. Vgl. 

dazu Dietrich Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt [Beiträge zur 

Genealogie der mathematischen Mystik, Halle a. d. Saale 1937], passim, worin 

auch >Kreis Gottes< (bzw. >KVKAos< und >a<palpa<) zur Sprache kommt. 

192 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


quadrieren. Wie der Grieche, argumentiert Cusanus quantitativ, wie Modi des 

dieser sucht er quale und quantum miteinander zu versöhnen132; in Spiegelbildes 

»Idiota de mente« (>idiota< bedeutet hier >Laie<133) wählt er für das 

eine die urbildliehe Einheit des übernatürlich unausmeßbar Ewigen, 

für das andere die abbildliehe Vielheit der abzählbaren natürlichen 

Zahlen. Seit dem Auftritt der Mengenlehre weiß man, daß jenseits des 

abzählbar Infiniten noch transfinit Unendliches liegt, dessen höchste 

Mächtigkeit, falls von einer solchen überhaupt zu sprechen134, einem 

132 I Das Cusanische Denken Läßt sich, summarisch, in ein, zwei Sätzen 

charakterisieren: »N. v. (.'philosophischer Kerngedanke, die coincidentia op­

positorum, d.h. das Zusammenfallen der sich im Endlichen ausschließenden 

Gegensätze im Unendlichen, also in Gott, war eine wichtige Vorstufe in der 

Neubelebung der Dialektik in der europäischen Philosophie. Er war verbunden 

mit N. v. C.' Auffassung, daß das Verständnis Gottes wesentlich auch durch 

das Verständnis seiner Werke und damit der Welt erreicht werden müsse- und 

daß dieses Verständnis stark quantitativ geprägt sein müsse« (Lexikon bedeu­

tender Mathematiker, hrg. von Siegfried Gottwald et al., Leipzig/ Fran kfurt 

a.M. 1990, unter [dem Stichwort] »Nikolaus von Cues«; Hervorh. v. m.). 

Von einer genuin dialektischen Versöhnung desquantummit dem quale kann 

indes erst seit Hegels »Wissenschaft der Logik« die Rede sein (vgl. Kap. 

Quantum B, c; Kap. Das quantitative Verhältnis C: »[ ... ] die Wahrheit der 

Qualität selbst ist die Quantität«; [G. W. F.] Heget, [Wissenschaft der Logik, 

in:] Werke, [Frankfurt a.M. 1970,] Bd. 5, S. 259f. bzw. S. 384). Siehe die 

Studie »Spiegeldenken« (mit dem Abschnitt »Der Begriff der Spekulation« 

[von Schiekel nicht ausgearbeitet]); darin ist diesbezüglich zu Platon und zu 

Cusanus einiges anzumerken. 

133 I >idiota< (auch >idiotes<): Im klass[ischen] Latein »ein unwissender, 

ungelehrter, unerfahrener Mensch, im Gegensatz dessen, der eine Kunst 

oder Wissenschaft versteht, ein Nichtkenner, Laie, Pfuscher, Stümper« (K. E. 

Georges, [Ausführliches Lateinisch-deutsches Handwörterbuch,] Bd . II, 

a.a.O. [Anm. 45]). Im mittelalt[erlichen] Latein meint >idiota< häufig den 

wissenschaftlichen Laien, im Gegensatz zu >laicus<, d.i. der Laie im Sinne 

von >nicht dem geistlichen Stand angehörend<. 

134 I Auf keinen Fall ist davon zu sprechen! »Es gilt nämlich der höchst 

allgemeine und weitreichende Satz (zuweilen als Satz von Cantor bezeich­

net): >Zu jeder beliebigen Menge M Läßt sich eine Menge von größerer Mäch­

tigkeit angeben, nämlich z.B. die Menge UM aller Teilmengen von M. - Es 

gibt also keine größte Mächtigkeit; die mit a beginnende Reihe der unend­

lichen Mächtigkeiten ist nach obenhin unbegrenzt<« (Adolf Fraenkel, Ei nlei­

tung in die Mengenlehre, 3. Auflage, Berlin 1923, S. 67f.; dort führt Fraen­

kel auch den Beweis). 

193 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Göttlichen anstände; der Cusaner mag das Problem zumindest geahnt 

haben.»[ ... ] et proportio est locus formae«, schreibt er135 , »sine enim 

proportione apta et congrua formae forma resplendere nequit vti dixi 

proportione apta cocleari rupta non passe formam manere: quia non 

habet locum, est enim proportio quasi aptitudo superjiciei specularis ad 
resplendentiam imaginis, qua non stante desinit representatio [* Und 

die Proportion ist der Ort der Form; ohne eine Proportion nämlich, 
die für die Form passend und angemessen ist, kann die Form nicht 

widerstrahlen, so wie ich sagte, daß, wenn die für den Löffel pas­

sende Proportion zerstört ist, die Form nicht weiter bestehen kann, 

weil sie keinen Ort hat. Denn die Proportion ist gewissermaßen die 

Tauglichkeit der Spiegeloberfläche, ein Bild widerzustrahlen; besteht 

sie nicht mehr, hört die Wiedergabe auf (dt.: Nikolaus von Kues: Idi­
ota de mente. Der Laie über den Geist, hrg. von Renate Steiger, in: 

Schriften des Nikolaus von Kues in deutscher Übersetzung, hrg. von 

Ernst Hoffmann, Faul Wilpert und Karl Bormann, Heft 21, Harnburg 

1995. s. 47)].« 

An welcher Stelle, welchem Ort, trifft der Widerschein des Einen 
auf den Widerschein der Vielen? Es ist, als hätte Hofmannsthals AperGu 
»Man muß Tiefe verstecken. Wo? An der Oberfläche«135, die Antwort 

geben sollen. »Die Proportion«, sagt Nicolaus jedenfalls, »ist gleichsam 

die Eignung der Spiegeloberfläche zum Widerscheinenlassen des Bildes; 

besteht sie nicht, fehlt die repraesentatio«.137 Die Konsequenz reicht 

weit: »Alles Seiende ist seiend aus dem Widerschein des Seins in den 
Proportionen. Da aber die Proportionen ihren Bestand in den Zahlen ha­
ben [ ... ]«, geht dem Philosophen (wie dessen Interpreten138) alles auf 

die Frage, was die Zahl sei, hinaus. Vor der Vielheit der Abbilder, seien 

ihrer zwei, drei, vier oder abzählbar infinit viele mehr, ist die Einheit 

des Urbilds. Eins ist das Sein; 2, 3, 4, ... , n, n+1 sind teilhabend am 
Sein, mithin an der Eins, Seiende. Jahrhunderte später wird Leibniz, 

135 I Cusanus, [Idiota] de mente; Ed. Wilpert, Bd. I, a.a.O., 5. 250; Her­

vorh. v. m. 

136 I Zitiert nach R[afael] Ferber, Platos Idee des Guten, St. Augustin 

1984, 5. 16. 

137 I Der Begriff >repraesentatio<, der ja vordergründig verständlich ist, 

bleibe hier unübersetzt; ihm gilt der [von Schiekel nicht ausgearbeitete] 

Abschnitt 6.3 (»Der Begriff der Präsentation«). 

138 I Dieser Interpret ist Karl-Heinz Volkmann-Schluck; ich zitiere aus sei­

nem Buch »Nicolaus Cusanus. Die Philosophie im Übergang vom Mittelalter 

zur Neuzeit«, 3. Auflage, Frankfurt a.M. 1934, 5. 91; Hervorh. v. m. 

194 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die spekulativ zahlentheoretische Tradition von Pythagoras139 über Modi des 
Platon140 zu Cusanus aufnehmend, befinden: »Ens et unum convertun- Spiegelbildes 

139 I Zu Pythagoras vgl. Giuseppe Peano, Definitionen der Arithmetik, 

Auszug aus dem »Formulaire de Mathematiques«, Bd. 2, Torino 1898, § 2 (in: 

G. Peano, Arbeiten zur Analysis und zur mathematischen Logik, Teubner­

Archiv zur Mathematik, Bd. 13, Leipzig 1990, S. 27). Peano führt zuerst 

Grundbegriffe, sodann Grundsätze ein, nämlich die berühmten fünf Axiome 

zur Konstituierung der Reihe der natürlichen Zahlen, »aus welchen sich alle 

Sätze der Arithmetik ergeben«. Wenige Zeilen darauf steht der für einen 

modernen Mathematiker bemerkenswerte Satz: »Nach der Schule des Pytha­

goras ist die erste Zahl 2. Das Wort >Apl3).16$< des Euclid ist daher mit N0+ 

2* zu übersetzen.« 

* »Wir wollen das Zeichen N0>Zahl< lesen, obwohl dieses Wort verschiedene 

Bedeutungen hat« (nämlich »N0 = >eine ganze, positive Zahl oder 

Null<«). 

Siehe die Anm. 120 (Zitat F. Klein) [ab S. 185] zu )(':rpt3116s<. 

140 I Zu Platon vgl. nochmals J. Stenze[. [Zahl und Gestalt bei Platon und 

Aristoteles,] a.a .O. [Anm. 131] , S. 33f. Alle Zahlen, sch reibt Stenzel dort, 

hätten eine feste Beziehung »zu dem Gipfel der Pyramide zu der Eins*, aus 

der sich alle Zahlen nach dem gleichen Gesetz der Zweiheit ergeben. Dieser 

Gipfel ist aber wirklicher Ausgangspunkt. Wäre die Zahlenreihe von Null aus 

gedacht. so wäre die Eins nichts anderes als ein primusinter pares, und die 

Setzung der Zweiheit dürfte nach dem Gesetz der Zahlenreihe nichts anderes 

sein als bloße Wiederholung der genau gleichen Setzung. So dachte aber die 

alte griechische Arithmetik nicht. Damit ist die Eins auf einmal apxn. Prin­

cipium in einem viel tieferen Sinne geworden**. Lasse ich meine Gedanken 

nicht über die Eins zur Null zurückgehen, so kann die Einheit nur verdoppelt 

oder geteilt werden- denn ich habe ja keine lineare Reihe von 0 zu 1, die 

ich verlängern könnte; ich muß also notwendig durch ein neues Prinzip zu 

einer Entfaltung, zur Entwicklung des einzig und allein bis jetzt vorhandenen 

Etwas, eben der Eins gelangen. Gleichviel, ob ich Verdoppelung oder Teilung 

annehme, es entsteht die neue Zahl in ihrer anderen Wesenheit als Zwei­

heit.« 

* J. Stenzel (ebd., S. 25): »Das Fehlen eigentlicher Zahlzeichen ließ [die 

Griechen; J. S.] immer wieder zu der Darstellung durch Zahlenbilder, den 

Dreiecks- und Viereckszahlen usw. greifen. Wir sind ja gewohnt, die >Qua­

dratzahl< unmittelbar in ihrem arithmetischen Sinne zu fassen, die Griechen 

aber zeigten in der Anordnung von Pentagon- und Hexagonzahlen [ ... ]. in 

der Gegenüberstellung von oblongen und quadratischen Zahlen (Platon 

Theait[ios] 148 a), daß es ihnen hierin zunächst viel mehr als uns hier auf 

die wirkliche Veranschaulichung und Übersichtlichkeit ankam. Die berühmte 

195 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder tur, sed ut datur Ens per aggregationem, ita et unum, etsi haec Entitas 

Unitasque sit semimentalis. Numeri, Unitates, fractiones naturam ha­
bent Relation um. Et eatenus aliquo modo Entia appellari possurrt [* Das 

Sein und das Eine sind vertauschbar, wenn man aber ein durch Zusam­

menfügung erhaltenes Sein hat, so hat man auch eine Einheit, wenn 

diese Seiendheit und Einheit auch halb gedanklich ist. Die Zahlen, 

Einheiten, Brüche haben die Natur der Relationen. Und insofern kann 

man sie gewissermaßen Seiende nennen [Leibniz: Briefe von besonde­

rem philosophischem Interesse. Briefe der zweiten Schaffensperiode, 

Darmstadt 1989, S. 227)].«141 Auch Leibniz wird die Spiegeloberfläche 
für geeignet ansehen, Relationen zwischen Urbild und Abbild, als pro­

portionale, widerscheinen zu lassen. Die Monaden freilich perzipieren 
eher die Welt denn Gott142, spiegeln aber Welt nicht, sich ihr moralisch 
anzugleichen, vielmehr, sich ihrer theoretisch zu versichern. 143 

Vom Erscheinen des Bildes auf der Oberfläche des Spiegels war, 

wie selbstverständlich, die Rede; Cusanus gebrauchte, nicht anders, 

»superficiei specularis [* Spiegeloberfläche]«, Leibniz setzte »respectu 

superficierum planarum [* hinsichtlich glatter Oberflächen]«.144 Doch 

Tetraktys der Pythagoreer ist z.B. ein sehr glückliches Bild gewisser zahlen­

theoretischer Sachverhalte (1+2+3+4=10); sie befriedigt zugleich gewisse 

naive ästhetische Bedürfnisse einer höchsten Regelmäßigkeit[ ... ].« (Siehe 

auch die Anm. 131 [aufS. 192] zu Zahl Platons.) 

** Daß bloß »das Fehlen der Null[ ... ] der Eins ihre ganz besondere meta­

physische Stellung« gegeben habe (J . Stenzel, ebd., S. 27), erscheint mir 

sehr fragwürdig. 

141 I [G. W.] Leibniz, Briefvom 11./ 17.3.1706 an Bartholomaeus de Bos­

ses. Gerh. phil., II, S. 304; neuerdings in: G. W. Leibniz, Briefe von beson­

derem philosophischen Interesse, lat.-dt., 2. Hälfte, Briefe der zweiten 

Schaffensperiode, hrg. und übers. von Werner Wiater, Darmstadt 1989, S. 

226; Hervorh. v. m. 

142 I Darin folge ich Hans Heinz Holz, der sich seinerseits auf Ludwig Feu­

erbach berufen kann: Daß das theologische Moment, spreche der Philosoph 

»mit metaphysischer Strenge«, dem System von Leibniz exogen sei; gerade 

aus der Theodizee läßt sich diese These zwingend extrapolieren. Vgl. H. H. 

Holz, Leibniz. [Eine Monographie, Leipzig 1983], S. 64, 68; L[udwig] Feuer­

bach, Darstellung, Entwicklung und Kritik der Leibnizschen Philosophie. Zur 

neueren Philosophie und ihrer Geschichte, in: ders., Sämtl[iche] Werke, neu 

hrg. von Wilhelm Bolin/Friedrich Jodl, Bd. IV, 2. unveränderte Auflage, 

Stuttgartj Bad Cannstatt 1959, S. 136f. 

143 I Siehe unten Abschnitt 6 [ab S. 200]. 

144 I Vgl. seine Schrift »Unicum Opticae, Catoptricae & Dioptricae Princi-

196 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wird sogar in älteren Schullehrbüchern, obzwar nicht in allen, ange- Modi des 
merkt145: »Bei einem gewöhnlichen Glasspiegel sieht man- von der Sei- Spiegelbildes 
te her - außer dem lichtstarken Spiegelbilde der Metallbelegung noch 

ein schwaches, das von der Spiegelung an der vorderen Fläche des Glases 
herrührt.« Die Frage, ob die beiden Reflexionen irgendwie, z.B. ab-

schwächend oder verstärkend, einander zu beeinflussen, ob die beiden 

Spiegelbilder einander zu konturieren, z.B. zu deformieren, imstande 
seien, mag, nebst der weiteren, wieviele Spiegelflächen der Spiegel, wel-

cher einer doch sein soll, eigentlich aufweise, die Komplexität der Refle-
xion andeuten. Verwirrend deutlich, sozusagen, wird sie am Phänomen 

der partiellen Reflexion, das allerdings über die Bilder selber, so tief es 

sie quantenelektrodynamisch146 auch fundiere, wenig aussagt. »[ ... ] 

nehmen wir Glas«, schreibt Richard Feynman147: »Sie haben die Lampe 
im Zimmer angeknipst und werfen einen Blick zum Fenster hinaus, so 

sehen Sie tagsüber sowohl was draußen vor sich geht als auch eine 

schwache Reflexion der Lampe im Zimmer. Offensichtlich also wird das 

Licht von der Oberfläche teilweise zurückgeworfen.« Mit dem letzten 

Satz tue er so, fährt der Physiker fort148, als würde das Licht lediglich 

an der Oberfläche des Glases zurückgeworfen«. Indes könnten wir auch 
an zwei Grenzflächen149 experimentieren, um die partielle Reflexion zu 

beobachten, wir sähen uns dann »verrückten Ergebnissen«'50 gegenü-

pium«, veröff[entlicht] in Acta Eruditorum I, Leipzig 1682, S. 185-190 (Re­

print HildesheimjNew York 1971); der Ausdruck steht S. 185 in Leibnizens 

hypothesis primaria (siehe unten Abschnitt 7 [ab S. 214]). 

145 I P. SiemonjE. Wunschmann, [Leitfaden für den physikalischen und 

chemischen Unterricht an höheren Mädchenschulen,] a.a.O. [Anm. 13], S. 

201; Hervorh. v. m. 

146 I Ouantenelektrodynamik. Die Elektrodynamik, also die Lehre von den 

Erscheinungen und den Wechselwirkungen der elektromagnetischen Felder, 

die durch die Maxwellsehen Gleichungen beschrieben werden, läßt sich auch 

vom Standpunkt der Quantentheorie behandeln. Diese als Q. bezeich nete 

Theorie ist ein Spezialfall der alle Felder, also auch die Materiefelder, theo­

retisch behandelnden Quantentheorie der Wellenfelder [ ... ]«(ABC der Optik, 

a.a.O. [Anm. 2], S. 716). 

147 I Richard P. Feynman, QED- Die seltsame Theorie des Lichts und der 

Materie, München/Zürich 1988 (Orig. Princeton 1985), S. 27; Hervorh . v. m. 

- Feynman erhielt für seine Beiträge zur Quantenelektrodynamik den Nobel­

preis für Physik 1965 (zusammen mit S. I. Tornonaga u. J. Schwinger). 

148 Ebd.; Hervorh.- außer >Oberfläche<- v. m. 

149 >Grenzfläche<, unten auch >Trennfläche<, steht für >Spiegelfläche<. 

150 R. P. Feynman, [QED,] a.a.O. [Anm. 147], S. 31. 

197 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder ber. »Die Einschiebung einer dritten Grenzfläche sowiejeder beliebigen 
Anzahl weiterer Trennflächen«, zieht Feynman ein Fazit151 , »verändert 

die partielle Reflexion von Fall zu Fall erneut.« Um Spiegel in ihrem 
Wesen zu beschreiben, kann manjedoch der Partialität152 der Reflexion 

151 I Ebd., S. 33; Hervorh. v. m. 

152 I Heyses Fremdwörterbuch ([Allgemeines, verdeutschendes und erklä­

rendes Fremdwörterbuch, 15. Auflage, Hannover 1873], unter >Part<) ver­

zeichnet das untergegangene Partialität noch als >Parteilichkeit<. Der Aus­

druck dürfte dem Sprachgebrauch mancher Physiker, ein Lichtquant wähle, 

entscheide sich (z.B. beim sogenannten Doppelspalt-Versuch), konvenieren. 

153 I Einiges darüber, auch über die Art der Ergebnisse, die sich im Namen 

>Quantenelektrodynamik< schon anmeldet, sei aber kurz angemerkt. - Zur 

Partialität (die Zitate dieses Absatzes stehen sämtlich bei R. P. Feynman, 

[QED- Die seltsame Theorie des Lichts und der Materie,] a.a.O. [Anm. 147], 

S. 28-36). Wird das Licht ausschließlich an der Oberfläche des Glases, als 

einziger Grenzfläche, reflektiert, »bedeutet >partielle Reflexion<[ ... ], daß 4 

Prozent der Photonen an der Oberfläche des Glases zurückgeworfen werden, 

während die restlichen 96 Prozent durchgelassen werden«. Wird das Licht an 

Vorder- und Rückseite reflektiert, d.i. de r Fall der partiellen Reflexion an 

zwei parallelen Grenzflächen, sollt en je 4 Prozent an oberer und unterer 

Grenzfläche zurückgeworfen werden. Man erhält zwar auch dieses Resultat, 

doch ist es »eher eine Ausnahme. ( ... ] Bei einigen Glasscheiben erzielen wir 

15 oder 16 [von 100; J. S.] Photonen[ ... ], also doppelt soviel wie wi r erwar­

tet haben! Bei anderen Glasscheiben erhalten wir durchweg nur 1 oder 2; bei 

wieder anderen erzielen wir eine partielle Reflexion von 10 Prozent; und 

noch andere eliminieren die teilweise Reflexion ganz und gar!« Ist es »einzig 

eine Frage der Scheibendicke«? Tatsächlich ist festzustellen: »Mit zuneh­

mender Dicke des Glases durchläuft die partielle Reflexion einen sich wie­

derholenden Zyklus von 0%-16% ohne jedes Anzeichen der Abschwä­

chung.« 

Reflexionsgrad 
in Prozent 

Dicke der Glasscheibe -

Abb. aus R. P. Feynman, [QED- Die seltsame Theorie des Lichts und der Mate­

rie,] a.a.O. [Anm. 147], 5. 28, 31 u. 33- Links u. rechts Versuchsanordnungen 

198 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


entraten; auch bliebe, ermittelte man deren Komplexität genauer, die Modi des 

essentia specularis bei ihren Rätseln. 153 Spiegelbildes 

zur part[iellen] Reflexion an einer bzw. zwei Grenzflächen, in der Mitte der 

Zyklus 0%-16%; Au. B sind Photonenzähler 

Newton hat die Oszillationen entdeckt; dazu machte er ein Experiment, 

»dessen korrekte Deutung mindestens 34.000 solcher Zyklen voraussetzte«, 

während uns Laser instand setzen, über 100 Millionen Zyklen an 50 Meter 

dickem Glas zu verfolgen. »Das seltsame Phänomen der partiellen Reflexion 

an zwei Grenzflächen«, von mehr als zweien soll hier nicht die Rede sein, 

»hat die Physiker genötigt, [ ... ] sich lediglich mit der Berechnung der Wahr­

scheinlichkeit des Eintritts eines Ereignisses zu begnügen. Die Methode da­

für liefert uns die Quantenelektrodynamik.« QED fordert, wie Quantentheo­

rie allemal, den hohen Preis, auf vorhersagbare Resultate im Einzelfall zu 

verzichten. 

Zur Komplexität. Mein Satz, auch bliebe[ ... ] die essentia specularis bei ihren 

Rätseln, ist vielleicht zu korrigieren; es hängt daran, wie weit diese essentia 

gefaßt wird. Ich beschränke mich auf einige Behauptungen Feynmans, ihr 

Beweis würde zuviel Platz kosten, ich zitiere öfter unvollständig und in ab­

weichender Satzfolge (Feynmans Formulierungen stehen ebd. auf den Seiten 

58-69). »Prüfen wir die Ansicht, daß der Spiegel das Licht wirklich überall 

reflektiert[ ... ]«,»[ ... ] auch an den Rändern[ ... ] (diese Reflexion aber nicht 

in Erscheinung tritt) [ ... ].«Wie wir sehen, »genügen einige schlaue Tricks, 

um darzulegen, daß in Wirklichkeit alle Teile [des Spiegels; J. S.] reflektie­

ren [ ... ]« »Licht breitet sich nicht nur auf dem geradlinigen Weg, sondern 

auch auf den Nachbarpfaden aus.« »Das bedeutet, daß sich das Licht in 

Wirklichkeit nicht nur geradlinig ausbreitet; es >schmeckt< in die Nachba rpfa­

de ringsherum >hinein< und macht sich einen kleinen Kernbereich in seiner 

unmittelbaren Umgebung zunutze. (Ganz ähnlich muß ein Spiegel. um nor­

mal zu reflektieren, eine Mindestgröße aufweisen: Ist er zu klein für dieses 

Kernbündel benachbarter Wege, wird das Licht in viele Richtungen gest reut, 

egal wohin man den Spiegel auch stellt).« »So entpuppt sich also der Satz 

von der geradlinigen Ausbreitung des Lichts als bequeme näherungsweise 

Umschreibung der wirklichen Vorgänge in der uns vertrauten Welt; ähnlich 

wie der Satz von der Gleichheit von Ein- und Ausfallswinkel im Falle der Re­

flexion des Lichts an einem Spiegel. So, wie wir mit einem schlauen Trick 

einen Spiegel dazu bringen können, das Licht in vielen verschiedenen Win­

keln zu reflektieren, können wir das Licht mit einem ähnlichen Trick übertöl­

peln, sich aufvielen Wegen von einem Punkt zu einem anderen zu begeben.« 

Ein Beitrag auch zum Wesen des Lichtes. 

Bekannter als die frappierenden Resultate der Quantenelektrodynamik sind 

199 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder 6. »Von der >similitudo< schreitet er zur >assimilatio< fort«, sagt Ernst 

Cassirer von Cusanus.154 Geben die Texte, denen Cassirer eher Fort­
schritt im emphatischen Sinn des Wortes zubilligt, um schließlich »ei­

ne Bestätigung der idealistischen Grundlegung«155 zu finden, mehr 

andere Einsichten der Optik, z.B. die Streuung des Lichtes anrauhen Oberflä­

chen. »Rauhe Flächen erzeugen keine Bilder, sondern zerstreuen das Licht 

nach allen Richtungen; durch dieses diffuse Licht sind rauhe Flächen von allen 

Seiten sichtbar, während Spiegel nur durch ihre Fassung [Rahmen; J. S.] oder 

einen zufälligen starken Reflex sichtbar sind. Rauhe Flächen sind solche, auf 

welchen die nahe beisammen Liegenden Flächenelemente die verschiedensten 

Richtungen haben; daher haben die Strahlen nach der Reflexion alle nur denk­

baren Richtungen. Auf der Diffusion des Sonnenlichtes durch die in der Luft 

schwebenden Staub- und Wasserteilchen beruht die Tageshelle und die Mor­

gen- und Abenddämmerung. Die Dämmerung ist die Erscheinung, daß vor 

Aufgang und nach Untergang der Sonne eine wachsende, bez. abnehmende 

Helligkeit herrscht. Sie entsteht dadurch, daß die unter dem Horizonte be­

findliche Sonne auf höhere Luftschichten scheint, und daß feine Gernengteil­

chen dieser höheren Luftschichten das Licht diffundieren« (Paul Reis , Ele­

mente der Physik, Meteorologie und mathematischen Geographie. Hilfsbuch 

für den Unterricht an höheren Lehranstalten, 3. Auflage, Leipzig 1886, 5. 

167). Andere Oberflächenphänomene hat Wilhelm Wundt unter den Titeln 

»Spiegelung und Glanz«, »Theorie des Glanzes« behandelt; vgl. seine noch 

heute kennenswerten »Vorlesungen über die Menschen- und Thierseele« (2. 

Auflage, Harnburg/Leipzig 1892, S. 213-219). 

154 I E[rnst] Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wis­

senschaft der neueren Zeit, 1. Bd. , 2. Auflage, Berlin 1911, S. 35f. 

155 I Ebd., S. 40.- Hier ist nicht der Ort zu diskutieren, ob »sich nunmehr 

[ ... ] Cusas dialektische Kraft« darin erweise, daß er fortschreite: »von der 

Behauptung einer in den Dingen vorhandenen Ähnlichkeit [ ... ] zur Darle­

gung des Prozesses, vermöge dessen der Geist einen harmonischen Zusam­

menhang zwischen den Objekten und sich selber erst herstellen und erschaf­

fen muß. Jetzt erkennt das Ich die Gegenstände nicht mehr, indem es sich 

ihnen anpaßt und sie nachbildet, sondern indem es sie umgekehrt nach der 

Ähnlichkeit des eigenen Wesens auffaßt und begreift« (ebd., 5. 35f.). 

In »[Idiota] de mente«, cap. VII nicht anders als cap. IV, ist Cusanus der 

Auffassung: »mens [ ... ] comperit virtutem suam esse se rebus [ ... ] assimi­

landi et notiones faciendi [* der Geist ( ... ) erfährt, daß es sein Vorzug ist, 

sich den Dingen( ... ) anzugleichen und und Begriffe zu bilden (dt.: Nikolaus 

von Kues: Idiotade mente. Der Laie über den Geist, hrg. von Renate Steiger, 

Harnburg 1995, S. 61)]« (fol. 87' ; Ed. Wilpert, a.a.O. [Anm. 57], S. 255; 

Hervorh. v. m.). 

200 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


denn einen schlichten Fortgang her? »[ ... ] si omnia sunt in mente Modi des 
diuina [ ... ] omnia sunt in mente nostra [ ... ] [*Wenn alles im göttli- Spiegelbildes 
chen Geist [ ... ] ist, so ist alles in unserem Geist (dt.: Nikolaus von 

Kues, Idiotade mente. Der Laie über den Geist, hrg. von Renate Stei-

ger, Harnburg 1995. S. 27) ]«156, scheint parallel von Seinem und unserm 

Geist zu stehen, doch sind sie einander nicht gleich , sind sie einander 
entgegen gestellt: in mente divina seien alle Dinge »vt in sua precisa et 

propria veritate [ * als in ihrer genauenund eigentlichen Wahrheit ( dt.: 

ebd.)]«, in mente nostra »vt in imagine seu157 similitudine propriae 

veritatis«; der unmittelbar folgende Zusatz, »hoc est notionaliter 

[* das heißt begrifflich ( dt.: ebd.) ]«, akzentuiert das Ungleichgewicht 

der beiderlei mentes. 158 

Wenn alles in Gottes Geist als in seiner genauen und eigentümli­

chen Wahrheit sei, sei es im Menschengeist als im Spiegelbild der ei­

gentümlichen Wahrheit oder157 in [einer; J . S.] Ähnlichkeit[sbeziehung; 
J. S.jl59 zu ihr. »similitudine enim fit cognitio«, fügt Nicolaus hinzu, 

durch [die; J. S.] Ähnlichkeit[sbeziehung; J. S.] nämlich komme es zur 

Erkenntnis. »omnia in deo sunt, sed ibi rerum exemplaria«, schließt 

er ab, »omnia in nostra mente, sed ibP60 rerum similitudines [* Alles 

ist in Gott, aber dort als Urbilder der Dinge; alles ist in unserem Geist, 

aber dort als Ähnlichkeiten der Dinge ( ebd.) ]<<: dort seien die Urbilder, 

dortl60 -jenen ähnlich, also von gleicher Struktur (oder Beziehungs­

zahP61) - seien die Abbilder der Dinge. Als was sie in unserem Geiste 

seien, was, anders gefragt, >notionaliter< bedeute, ist noch zu sagen. 

156 I In diesem und in dem folgenden Absatz gebe ich eine Interlinearver­

sion der beiden längeren, von Cassirer beigebrachten Zitate (vgl. bei ihm 

[Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren 

Zeit,] a.a.O. [Anm. 154], die Fußnoten 3, S. 34f., und 2, S. 35); ein uner­

hebliches kurzes drittes Zitat aus »de ludo globi« lasse ich aus. Bei Cusanus 

vgl. zunächst fol. 83'fv; Ed. Wilpert, a.a.O. [Anm. 57], S. 243f. 

157 I >seu< oder >sive< meint »oder, was in Hinsicht der Sache gleich ist« 

(vgl. C. G. Zumpt, [Lateinische Grammatik,] a.a.O. [Anm. 87], S. 228). 

158 I Ich erläutere >notionaliter< weiter unten im Text (siehe auch Anm. 

167 [aufS. 202]). 

159 I Siehe Abschnitt II.2.4 [ab S. 178] mit Anm. 103 u. 104 [aufS. 181]. 

160 I Cassirers Text hat anstelle des zweiten >ibi< ein >hic<. 

161 I Die Betonung von >-zahl< soll auf die unten folgende Schlüsselstelle, 

»[ ... ] exponendo animam numerum se mauentern [* bei der Erklärung der 

Seele als sich selbst bewegende Zahl (dt.: ebd. , S. 55)]« (fol. 86v; Ed. Wil­

pert, a.a.O. [Anm. 57], S. 253) aufmerksam machen. -Zu Beziehungszahl, 

Struktur etc. siehe auch Abschnitt !.3.2 [ab S. 86]. 

201 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Der Cusaner sagt es drei capitula weiter.162 »[ ... ] inter enim diui­

nam mentem et nostram interest163 quod inter facere et videre«, denn 

zwischen Seinem und unserm Geist sei ein Unterschied wie zwischen 

Machen und Schauen. Göttliches Machen sei ein Erschaffen, Gottes 

Geist erschaffe etwas, indem er es ausdenke164 : »diuina mens conci­

piendo164 creat«; menschliches Schauen sei ein Verähnlichen 165 , des 

Menschen Geist verähnliche etwas, indem er es aufnehme166 (das, was 
Gott, erschaffend, gedacht habe): »nostra [mens; J. S.] concipiendo166 

assimilat«. Jetzt geht Nicolaus auf motionaliter< ein, er erklärt das 

concipiendo bei assimilat durch »notiones seu intellectuales facien­

do visiones<<: der Menschengeist verähnliche, indem er notiones oder 
- was dasselbe heiße - intellektuelle Anschauungen167 hervorbringe. 
Dieser Art seien die beiderlei mentes unterschieden: »diuina mens est 

162 I In cap. VII, fol. 86v; Ed. Wilpert, a.a.O. [Anm. 57], S. 253. 

163 I >inter< dient hier »zur Angabe der Gegenstände, zwischen denen ein 

Unterschied stattfindet= zwischen, nihil interest inter te et quadrupedem, 

Cic.« (K. E. Georges, [Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch,] 

Bd. II, a.a.O. [Anm. 45]); >interesse< bedeutet dementsprechend >sich unter­

scheiden<. 

164 I > ... indem er es ausdenke<, >concipiendo<. >[C]oncipere<, von Gott 

ausgesagt, betont hier den creativen Aspekt des Wortes; es bedeutet >den­

ken<, auch >erzeugen<. Siehe aber die Anm. 166, außerdem die Anm. 108 

[aufS. 182]. 

165 I >ve[r]ähnlichen<. Dieses Verb, das etwa Ludwig Tieck noch gebraucht, 

wird zwar bei den Brüdern Grimm angeführt (DWB, Zwölfter Band, 1. Abt., 

1956), doch erwähnen es Wörterbücher im allgemeinen (Hermann Paul 

1966, Großer Duden 1981) nicht mehr. Im Grunde ist das Wort auch heute 

unentbehrlich; die im DWB, angegebenen Umschreibungen >angleichen<, 

>gleich machen< verfehlen z.B. den Sinn des Cusanischen >assimilare<, da 

Nicolaus nachdrücklich ausschließt, daß der menschliche Geist, auf coniec­

turae (siehe die Anm. 101 [aufS. 180]) angewiesen, der Wahrheit irgendwie 

gleich komme. 

166 I > ... indem er es aufnehme<, >concipiendo<. >[C]oncipere<, vom Men­

schen ausgesagt, betont hier den conceptiven Aspekt des Wortes; es bedeu­

tet >sich vorstellen<, auch >empfangen< (scil. den Samen). Siehe aber die 

Anm. 164, außerdem Anm. 108 [aufS. 182]. 

167 I Dieses Binom, bei Kant, Fichte, Schelling, Heget zu einem je beson­

deren und bedeutenden Terminus geworden, muß hier unkommentiert blei­

ben; ich komme in [II.3] »Der Begriff der Intuition« [ab S. 217]) darauf 

zurück.- >notio< meint in diesem Kontext eher den Prozeß des Kenntnisneh­

mens als dessen begriffliches Resultat. 

202 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


vis entificatiua: nostra mens est vis assimilatiua«; sei Gottes Geist eine Modi des 
Seiendes-( denkend-)erschaffende, sei Menschengeist eine dem Seien- Spiegelbildes 
den (schauend-)verähnlichende Kraft. 

Werde nun das gottgeschaffene Seiende geschaut, welches denn 

immer, geschaut werde die alles durchwaltende Zahl; diese sei »nichts 

anderes als die gezählten Dinge«.168 Der Laie sagt es dem Philosophen, 

»inter mentem diuinam et res non mediare numerum qui habeat actuale 

esse, sed numerus rerum res sunt [* daß zwischen dem göttlichen Geist 

und den Dingen nicht vermittelnd die Zahl steht als etwas, das wirkli­

ches Sein hätte, sondern die Zahl der Dinge sind die Dinge selbst {dt.: 

Nikolaus von Kues, Idiotade mente, a.a.O. , S. 53)].«169 Alle stimmten 

wohl überein, meine er, »mentem esse viuum quendam diuinum numer­

um [* daß der Geist eine gewisse lebendige göttliche Zahl ist (dt.: ebd., 
S. 55)]«170, damit der Schauende, Ähnliches als ähnlich zu erkennen, 

imstande sei. Auch der Geist Gottes ist ZahP'\ ist es urbildlich, exem­
plardes unzählbar Einen, wie der Menschen Geist es abbildlieh ist, ima­
ginesder abzählbar vielen. Indem sich die mens aber, schauend, selbst 

bewege, Seiendes zu reflektieren, sei die Zahl ihrer (oder der Seele172) 

Selbstbewegung Prinzip: des lebenden und als solchen schauenden Spie-

168 I »[ ... ] non est aliud numerus quam res numeratae [*die Zah l ist 

nichts anderes als die gezählten Dinge (dt.: ebd., S. 53]« (Cusanus, fol. 86'; 

Ed. Wilpert, a.a.O. [Anm. 57], S. 252). 

169 I Cusanus, ebd.; Ed. Wilpert, ebd.; Hervorh . v. m. 

170 I Cusanus, fol. 86' ; Ed. Wilpert, ebd., S. 253. 

171 I Das ist sozusagen cum grano salis Cusani zu verstehen; denn er sagt 

(fol. 85'; Ed. Wilpert, ebd., S. 250; Hervorh. v. m.): »[ ... ] primum enim 

principiatum vocamus simbolice numerum, quia numerus est subiectum pro­

portionis, non enim potest esse proportio sine numero. [* Wir nennen näm­

lich das erste Entsprungene symbolisch >Zahl<, weil die Zahl Träger der Pro­

portion ist; es kann nämlich kein Verhältnis ohne Zahl geben (dt.: Nikolaus 

von Kues, Idiotade mente, a.a.O. [Anm. 158], S. 47)]« Hieran schließt sich 

unmittelbar der bereits zitierte Passus, »et proportio est locus forme [ ... ] 

desinit representatio [*und die Proportion ist der Ort der Form (dt.: ebd .)]«, 

an (Nachweis siehe die Anm. 135 [aufS. 194]). 

172 I So sagt es Cusanus selbst (fol. 86'; Ed. Wilpert, ebd., S. 253; Hervorh. 

v. m.): »[Ob has aut similes varias experientias talia ac alia] de mente out 

anima dixisse rationabiliter credendum. [* (Daß sie wegen dieser oder ver­

schiedener ähnlicher Erfahrungen solches und anderes) über den Geist oder 

die Seele gesagt haben, ist vernünftigerweise anzunehmen (dt.: ebd., S. 53-

55]« >aut< ist das alternative >oder<; gemeint ist wohl, platonisch, die Seele als 

Sitz des höchsten ihrer drei Teile (vgl. etwa Platon, Tim[aios], 89 d-90 d). 

203 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder gels nämlich die »sich selbst bewegende«, d.h. »lebendige«, Zahl.173 

Bestimmt Aristoteles die Zeit als Zahl der Bewegung, »TOÜTo yap EOTlV 

6 xp6vos, apt3116s KtvrjoEws« und sei es »KaTa To np6TEpov Kal 

voTEpov« [* Das nämlich ist die Zeit: Die Zahl der Bewegung nach dem 

vorher und nachherjl74, beschreibt Cusanus die Seele als Zahl der Selbst­

bewegung, »anima numerus se movens«175 , und sie ist es »secundum 
idem tempus [* in der Zeit]«; »Meßzahl«176 die eine, die andere Logos. 

Die specula, welche den exemplarischen Spiegel schauen, selber in 

ihm imagines, können dessen Bild nicht erfassen.177 Doch ähnlich, wie­

wohl endlich geschaffen, können sie streben, dem unendlich geraden 

und reinen noch ähnlicher zu werden178, damit ihnen das Urbild klarer 

leuchte, die icona DeP79 ad portionem zu reflektieren. In der Sprache 

der Väter und Lehrer180: sie müssen streben, damit ihnen das Vorbild ver­

klärter einleuchte, die imitatio ChristP81 ad hominem zu reiterieren. 

173 I Die Selbstbewegung ist das >Von-selber<(-Eintretende), das >c'nro 

TavTollaTov< des Aristoteles; lat. >spontaneum<. 

174 I Aristoteles, phys[ica, 11 11] 219 b1f. 

175 I Nach der in der Anm. 161 [aufS. 201] angeführten Formulierung des 

Cusanus. 

176 I So Hans Günter Zekls treffliche Übersetzung von >apt3116sc an dieser 

Stelle (phys[ica], 219 b2); vgl. Zekls griech.-dt. Ausgabe »Aristoteles' Phy­

sik. Vorlesung über Natur«, 1. Halbband, Harnburg 1987, S. 213. 

177 I Siehe zu dieser Andeutung der iterativen Reflexion sich wechselsei­

tig quasi ansehender Spiegel die Anm. 106 [aufS. 177f.]. 

178 I Um die im Text sogleich anzusprechende Verschrän kung von Philoso­

phischem mit Theologischem vorweg zu bedeuten: Im Hinblick auf das, 

christlich vom Urbild unabtrennbare, Vorbild des exemplarischen Spiegels 

wird neben der Selbstbegradigung nunmehr die Selbstreinigung der specula 

wesentlich; vgl. Cusanus (wie in Anm. 57 [auf S. 169]), die specula viva 

könnten »seipsa incuruare rectificare et mundare [* sich selbst krumm, plan 

und rein machen]«. >mundare< hat schon bei den römischen Christen einen 

moralischen Sinn. 

179 I Zu diesem Ausdruck siehe Abschnitt I.1.7 [ab S. 68]. 

180 I Z.B. der Kirchenväter Augustinus und (Pseudo-)Dionysius Areopagi­

ta*, der Kirchenlehrer Bonaventura, Albertus Magnus, Thomas. 

* Dionysius mag, auch seiner umst rittenen Autorschaft wegen, mit gewis­

sem Vorbehalt genannt sein. Näheres in dem Korollar »Troni, angeli, specchi. 

Zu Versen von Dante« [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. 

181 I Als >Nachfolge< Christi hat dieser, auf das Neue Testament (z.B. Jo­

hannes, 8.12) gestützte, Begriff eminente Wirkung geübt: auf die mittelal­

terliche Armenbewegung (Franziskaner) ebenso wie noch auf Kierkegaard 

204 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Urbild und Vorbild, beidemal exemplar: Nicolaus von Cues redet Modi des 
- theologisch, wenn er z.B. »de filiatione dei«, philosophisch, wenn Spiegelbildes 
er z.B. »de mente« handelt - dem sogenannten Exemplarismus das, 

jedenfalls fromme, Wort, nicht anders, als Thomas von Aquin es getan. 

»[ ... ] illa, quae sunt a Deo [* ( ... )sind die Dinge, die von Gott kommen 

(dt.: Die deutsche Thomas-Ausgabe, hrg. vom Katholischen Akademi-

kerverband, Salzburg und Leipzig 1934, 1. Bd., S. 90)]«, sagt Thomas 
von dem, was an der similitudo »nach einer irgend gearteten Analogie, 

wie das Sein selber allen gemeinsam ist«, teilhabe, »assimilantur ei, 
inquantum sunt entia, ut prima, et universah principio totius esse [ * so-

fern sie Seiende sind, Gott ähnlich als der ersten und universalen Ur-

sache alles Seins (ebd.)]«182; ein philosophischer Satz in einer »Summa 

theologica«. Nimmt er Gott zum Seinsprinzip an, eher autoritativ denn 
argumentativ, wird es diesem und jedem Philosophen undenkbar, das 

atTtov, welches aristotelisch das ov EVEKa Ttvos183 [* sein für etwas] 

des agere ist, nicht gleichfalls für das TEAos auszugeben. Gott ist aller 

im Glauben an Ihn gegründeten Reflexion in einem Anfang und Ziel. 

Der Philosoph hingegen, spricht er, jeglicher Theologie entratend, 

rein als Philosoph184, hat das ov EVEKa Ttvos eines immer klareren Re­
flektierens in anderem als in einem exemplarischen, womöglich gött­

lichen, Spiegel zu suchen. Dieses andere kann allein in dem Streben 

begründet sein, daß den Bedingungen der Möglichkeit einer immer 
distincteren Reflexion, nämlich, anstatt den Vorschriften einer numi­
nosen, den Gesetzen der geometrischen Optik, genügt werde.185 Zum 

oder auf die sogenannte Politische Theologie, die man mit Augustinus (De 

civitate Dei) beginnen lassen kann und die bis in unsere Zeit fortlebt . Am 

schlichtesten, den Einzelnen zur Nachfolge anhaltend, hat Thomas von Kem­

pen, 1380-1471, in seinen »De imitatione Christi libri quattuor« davon ge­

schrieben: »Disce jormam vitamque Iesu in omni humilitate et simplicitate 

cordis imitari (liber I, cap. 1, Consideratio) [*Lerne, Art und Leben Jesu in 

voller Demut und Einfalt des Herzens nachzuahmen]«. 

182 I Thomas von Aquin, Summa theol[ogica], qu[aestio] IV, art. 3.- Tho­

mas fragt in diesem Artikel: »Utrum aliqua creatura possit esse similis Deo 

[* Kann ein Geschöpf Gott ähnlich sein (Die deutsche Thomas-Ausgabe, hrg. 

vom Katholischen Akademikerverband, Salzburg/Leipzig 1934, Bd. 1, S. 

87)].« Den zitierten Satz hebt die mir vorliegende zweite Auflage der Editio 

Leontina, Rom 1894, als ganzen hervor. 

183 Siehe den Abschnitt 3 [ab S. 167], besonders Anm. 52 [aufS. 168]. 

184 I Wie z. B. Aristoteles in »De anima«. 

185 I Der Cusaner unterfängt sich, die Anschauung des Geometrischen mit 

der Anbetung des Numinosen zu versöhnen; inwieweit die Optik als eine 

205 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Enantion186 reflektiert wird die Natur, Ta <pvmKa, deren Teil wir selber, 
die Reflektierenden, mithin auch selbst Reflektierten, sind. 187 Der Phi­

losoph, spreche er rein als Philosoph, wird allerdings der Metaphysik 
nicht entraten; doch hat er alle ihr zukommende Spekulation nach 

dem strengen Anspruch ihres Begriffs, einer strukturellen, d.h. in 

Beziehungszahlen auszudrückenden Spiegelung, zu denken. So erst 

wird jenes Streben, das von den specula viva nur metaphorisch gesagt 

mathematische Disziplin davon betroffen sei, bedarf sorgsamer Untersu­

chung. 

Ich erinnere an einen, zwei Jahrhunderte vor Nicolaus schreibenden, The­

ologen und Philosophen, der in der Optik (oder Perspectiva) die höchste 

Wissenschaft gesehen hat, weil sie der Erkenntnis der göttlichen Wahrheit 

am besten diene, und gerade deshalb um die strenge Geometrizität der 

Optik besorgt gewesen ist: an Roger Bacon (um 1214-1292/94); ihm 

brachte seine Lehre allerdings langjährige Kerkerhaft ein. Die Optik Rogers 

vgl. in: »The >Opus maius< of Roger Bacon«, Teil V (De Scientia Perspectiva), 

hrg. von John Henry Bridges, 2. Bd., Reprint Frankfurt a.M. 1964, S. 1-

166. - Goethe hat Roger Bacon in der Farbenlehre gewürdigt (vgl. Die 

Schriften zur Naturwissenschaft, 6. Bd., Zur Farbenlehre. Historischer Teil, 

hrg. von Dorothea Kuhn, Weimar 1957, S. 95-105). Wenigstens einige Sät­

ze seien daraus zitiert: »Durch die von ihm beschriebenen Gläser soll man 

nicht allein die entferntesten Gegenstände ganz nah, die kleinsten unge­

heuer groß im eignen Auge wahrnehmen; sondern diese und andre Bilder 

sollen auch hinaus in die Luft, in die Atmosphäre, geworfen einer Menge 

zur Erscheinung kommen. Zwar ist auch dieses nicht ohne Grund. So man­

cherlei Naturerscheinungen, die auf Refraktion und Reflexion beruhen, die 

viel später erfundene Camera obscura, die Zauberlaterne, das Sonnenmi­

kroskop* und ihre verschiedenen Anwendungen haben sein Vorausgesag­

tes fast buchstäblich wahr gemacht, weil er alle diese Folgen voraussah« 

(5. 103). 

* Das ist das einem Mikroskop sehr ähnliche astronomische (oder Kepler­

sche) Fernrohr; »es ist gleichsam nur ein Mikroskop für entfernte Gegen­

stände« (P. SiemonjE. Wunschmann, [Leitfaden für den physikalischen und 

chemischen Unterricht an höheren Mädchenschulen,] a.a.O. [Anm. 13]. S. 

221). 

186 I Zu den in der Auffassung des Spiegelbildes als eines Enantion lie­

genden Implikationen - z.B.: »die Reflexion der Objektstruktur, die einer 

Reflexion der Denkstruktur nur gleich scheint, doch ungleich ist« - siehe 

Abschnitt !.3.2 [ab S. 86]. 

187 I Zum Reflektieren der selber Reflektierten siehe den Abschnitt »Der 

Begriff der Spekulation« (7.3) [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. 

206 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schien, in einem Algorithmus'88 darstellbar, darin die materialitas des Modi des 
Reflektierens - das Spiegeln, das Leuchten, das Sehen - von altem Spiegelbildes 
Sinnlichen zu lösen.189 

Leibniz gebraucht >conatus<190, wie er >Streben< terminologisch 

faßt, zwar in zweierlei Text, doch in einerlei Sinn; conatus bringt das 

scheinbar Disparate, Metaphysik und Mathematik, aufs engste zusam­

men. Differenziert Leibniz die Perzeptionen der Monaden danach, ob 
sie confus oder distinct seien191, wären sie, welche Spiegelungen sind, 

188 I »Unter einem Algorithmus versteht man eine Rechenmethode nach 

festen Regeln« (B. L. van der Waerden, [Die Pythagoreer] a.a.O. [Anm. 120]. 

S. 420); zu solchen Regeln für Beziehungszahlen siehe Anm. 39 und 40 zu 

Abschnitt !.3.2 [aufS. 91]. - Ein berühmtes Beispiel ist der sogenannte 

Euklidische Algorithmus (Elemente, Buch VII), mittels dessen der größte 

gemeinsame Teilerzweier Zahlen bestimmt wird; darauf basiert Euklids The­

orie der Zahlenverhältnisse und Proportionen, auch der Teilbarkeit ganzer 

Zahlen. - Das Wort >Algorithmus< geht auf den Namen des arabischen Ma­

thematikers [Mohammed ibn Musa] al-Hwarizmi (ca.780-ca. 850) zurück, 

dessen Arbeiten zur Algebra, Arithmetik und Astronomie, die meisten ins 

Lateinische übersetzt, die Mathematik des Abendlandes erheblich gefördert 

haben. Aus der Benennung einer der Schriften al-Hwarizmis, »[Hisab] al­

gabr [wa'l-muqabala (dt.: Rechnen durch Ergänzen und Ausgleichen)]«, ist 

das Wort >Algebra< entstanden. 

189 I Siehe Cusanus wie im Abschnitt II.2.4 [ab S. 178] (mit Anm. 116 [auf 

S. 184f.]): »[ ... ] et cunctis sensibilibus conceptum absoluas [*von aller 

Sinnenfälligkeit mögest Du die Vorstellung lösen].« 

190 I >conatus< deckt im klass[ischen] Latein das Bedeutungsfeld körper­

licher, sinnlicher und geistiger - auch militärischer und politischer - An­

strengung. Als (heute ungebräuchliches) Fremdwort meint >Conatus<, auch 

zu >Conat< verkürzt. >Vorhaben, Versuch, Anlauf zur Tat< (nach J. C. A. Heyse, 

[Allgemeines, verdeutschendes und erklärendes Fremdwörterbuch,] a.a.O. 

[Anm. 152]). 

191 I Von den zahlreichen Stellen, an denen Leibniz das Begriffspaar >per­

ceptions distinctes< und >perceptions confuses< gebraucht. gebe ich - ohne 

weitere Erläuterung, die nicht hierher gehört- nur eine aus der sogenannten 

»Monadologie«, Art. 49, an: »La Creature est dite agir au dehors en tant 

qu'elle a de La perfection, et patir d'une autre en tant qu'elle est imparfaite. 

Ainsi l'on attribue l'Action a la Monade en tant qu'elle a des perceptions 

distinctes, et la Passionen tant qu'elle a de confuses [Theod(izee) § 32, 66, 

§ 386] [* Man sagt von einem Geschöpf, daß es nach außen hin wirkt. sofern 

es Vollkommenheit hat; von einem anderen sagt man es leicht, sofern es 

unvollkommen ist. So schreibt man der Monade Tätigkeit zu, sofern sie deut-

207 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Cusanisch danach zu differenzieren, ob sie einem mehr oder minder 

gekrümmten Spiegel sozusagen einfielen. Spricht Leibniz den Monaden 

einen appetitus zu, der sie treibe, von einer Perzeption zur anderen, 

von verworrenen zu entwirrten, von verzerrten zu entzerrten Perzepti­

onen fortzuschreiten, spräche er ihnen, welche Spiegel sind, Cusanisch 

also die Fähigkeit zu, »sich immer >reiner und gerader zu machen< [ ... ] 
sich zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins unendliche zu ver­

vollkommnen«.192 Die Monade qua Spiegel macht etwas, und zwar mit 
sich selber, indem sie ihren appetitus, ihr Trachten und Streben 193 , auf 

liehe, Erleiden, sofern sie unabgehobene Perzeptionen hat. (dt.: G. W. Leib­

niz, Monadologie, a.a.O. [Anm. 54). S. 49)]« (Gerh. phil., Bd. VI. S. 615).- Ab 

diesem Satz folge ich bis zum Ende des Abschnitts 6 (sowie in einigen Anmer­

kungen zu Abschnitt 7) in etwa dem Gedankengang meines Essais »Monade, 

Kugel. Integral« (a.a.O. [Anm. 39). S. 71ff. [in diesem Band ab S. 287]). 

192 I D. Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt. a.a.O. [Anm. 

131). S. 101. -Sehr vereinfacht und nur vorläufig gesagt: die semantische 

Differenz zwischen >appetitus< und >conatus< liegt darin, daß beide Termini 

zwar Momente der Bewegung bedeuten, indes- jedenfalls den unten ange­

führten Definitionen zufolge- der eine in eher (aber nicht ausschließlich) 

philosophischer, der andere in eher (aber wiederum nicht ausschließlich) 

mathematischer Hinsicht steht, der eine eher das Ganze der Bewegungszu­

stände, der andere eher den einzelnen Bewegungszustand bezeichnet. So 

schreibt Leibniz (an Nicolas Fran~ois Remond, in einer nicht abgeschickten 

Beilage zu seinem Brief vom Juli 1714; Gerh. phil., Bd. III, S. 622): »[ ... ] 

l'appetit (qui n'est autre chose que la tendance d'une perception a un autre) 

qui est appelee passian dans les animaux, et valonte La ou la perception est 

un entendement [W. Wiater übersetzt (in: Leibniz, Briefe, a.a.O. [Anm. 131]. 

S. 335) sowohl >appetit< als auch >tendance< mit >Streben<; J. S.] ([ ... ] das 

Streben (Appetition) (das nichts anderes ist als das Streben von einer Perzep­

tion zur anderen), das bei den Tieren Trieb und da, wo die Perzeption ein 

Verstehen ist, Wille genannt wird (G . W. Leibniz, Philosophische Schriften, 

Bd. V,2, hrg. u. übers. V. Werner Wiater, Darmstadt 1989, S. 335])«; so 

schreibt Leibniz (in »Theoria Motus abstracti seu Rationes Motuum universa­

les, a sensu et phaenomenis independentes«; Gerh. phil. IV, S. 229): »Cona­

tus est ad motum, ut punctum ad spatium, seu ut unum ad infinitum, est 

enim initium finisque motus [* Das Streben verhält sich zur Bewegung wie 

der Punkt zum Raum oder wie das Eine zum Unendlichen, er ist nämlich 

Anfang und Ende der Bewegung].« [Auf >conatus< paßt aber ebenso, wie 

noch zu zeigen, das von >appetit< nach der Klammer Gesagte; J. S.] 

193 I >Trachten<, >Streben<. Mit >Streben< gebe ich, wie bisher auch, >cona­

tus< wieder, mit >Trachten< den Begriff >nisus<. Beide Termini stehen dicht 

208 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


deutliche und stets deutlichere Abbilder der Welt im beliebig Kleinen, Modi des 
im beliebig Großen richtet. Damit ihr appetitus aber befriedigt werde194, Spiegelbildes 
müßte die Monade, außer sich abzuflachen und aufzurunden, sich 
dermaßen bewegen, vorzugsweise drehen, daß relevante Reflexionen 

schärfer, irrelevante unschärfer würden. Concipe195 , könnte Leibniz, in 

der Vorstellung schweifender als Cusanus, geschrieben haben: Den-

ke ein Universum von Spiegeln in motu et rotatione196 von solchen, 
die kreisten und kreiselten, ihre Perspektive korrektiv zu wechseln , von 

solchen, die Leibnizisch insonderheit der Konvexität zwischen Null, 

beieinander in »Specimen Dynamicum« von 1695 (ich belasse den Titel in 

der üblichen Abkürzung). >conatus< wird dort definiert (Abs. 4): »Velocitas 

sumta cum directione Conatus appellantur [* die Geschwindigkeit, zusam­

mengenommen mit der Richtung, wird Streben genannt (dt.: G. W. Leibniz: 

Specimen dynamicum, hrg. und übers. von Hans Günter DoschjGlenn W. 

MostjEnno Rudolph, Harnburg 1982, S. 11)]«; die Verträglichkeit dieser De­

finition mit der in Anm. 192 mitgeteilten zu zeigen, ist hier nicht der Ort. 

>nisus< wird definiert (Abs. 5): »[ ... ] patet duplicem esse Nisum , nempe ele­

mentarem seu infinite parvum, quem et solicitationem appello, et formatum 

continuatione seu repetitione Nisuum elementarium, id est impetum ipsum 

[* offenkundig ist, daß der Drang zweifach ist, und zwar sowohl elementar, 

das heißt unendlich klein, welchen ich auch Anregung nenne, als auch durch 

die Fortsetzung oder Wiederholung der elementaren Dränge gebildet, das 

heißt der Antrieb selbst (dt.: ebd., S. 13)].« Vgl. Gerh. math. , Bd. VI, S. 

237f.- Hans Günter Dosch et al.- Herausgeber, Übersetzer und Kommenta­

toren einer lat.-dt. Ausgabe des »Specimen Dynamicum«, Harnburg 1982 -

schreiben (S. 110): >nisus< trete »in doppelter Bedeutung auf, einma l als 

infinitesimales Differential des Impulses oder Anregung (solicitatio), einmal 

als Impuls (impetus) selbst«. In den Absätzen 4 und 5, so schreiben sie 

weiter (S. 111), werde »verbal die Differentialrechnung in die Mechanik, 

ohne direkte Bezugnahme auf die Geometrie, eingeführt. Damit wird, radi­

kaler als bei Newton, eine Entwicklung eingeleitet, die die alte Herleitung 

über geometrische Beweise ablöst. Ihren Höhepunkt erreicht diese Entwick­

lung dann im 18. Jahrhundert, teilweise unter direktem Einfluß von L[eib­

niz], durch Bernoulli, L[eonhard] Euler u. a.« 

194 I Der Begriff eines appetitus involviert dessen Natur, befriedigt zu 

werden. 

195 I Zu >concipe< und dessen Unterschied von >concipito< siehe den Ab­

schnitt 4 [ab S. 178] (mit Anm. 111 und 112 [aufS. 182f.]). 

196 I »in motu et rotatione<<: gemeint sind alle nur denkbaren, dem Stre­

ben der Monaden resp. Körper dienlichen Weisen der Bewegung, speziell der 

Drehung. 

209 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder wo sie plan, und Unendlich, wo sie wieder plan werden, sich wölbend 

und ebnend zustrebten197; concipe, die einen täten dieses, die anderen 

jenes, manche gar, soviel ihnen nötig und möglich, conatus causa zu­

gleich. Läßt sich die Annahme, Spiegel vermöchten ihre Gestalt zu än­
dern, zwar nicht bei Leibniz belegen198, erscheint sie gleichwohl plau­

sibel. Schlüssig hingegen erschiene, hätte Leibniz selbst keinen Satz 

darüber verloren, die weitere Annahme, jede Monade, beliebig welche, 
verfolge ihr Streben, indem sie, analogice zu Körpern schlechthin, sich 

in Bewegung, welcher immer'99 , befinde. Man versichert sich leicht et­
licher Stellen, sowohl naturphilosophischer als naturwissenschaftlicher, 
metaphysischer als mathematischer, die hinsichtlich - eines in Texten 

beider Art vorkommenden- >conatus< per analogiam zu lesen sind. Die 

Lizenz, so zu lesen, wird vordergründig mittels einer, wie Josef König 
formuliert200 , »Mathematisierung metaphysischer Gehalte« erteilt; an 

ihr meint König freilich kritisieren zu sollen, sie gelinge »dem Philo­
sophen Leibniz«, da ihm gewissermaßen der Mathematiker Leibniz in 

die Quere komme, »nur scheinbar auf dem Umweg einer illegitimen 

Metaphysizierung an sich bloß mathematischer Relationen«.201 Ob die­

sem Einwand irgendwie zu begegnen, womöglich in einer die Lizenz, 
conatus als Wesenszug - ob der Monaden qua metaphysischer, ob der 

Körper qua mathematischer Punkte202 - in einem analogen Sinne zu 

lesen, tiefer gründenden Weise, können allein die Texte lehren. 

Daß Leibniz die Monaden, soweit sie Seelen seien203 mit Streben 

197 I Zu dieser Leibnizischen Besonderheit siehe Anm. 97 zu Abschnitt 

II.1.5 [auf 5. 140f.] ; siehe besonders das Scholion »Leibniz: mi roirs vivants« 

[in diesem Band ab S. 309]. 

198 I Doch dürfte Leibniz diese Cusanische Vorstellung gekannt, wohl 

auch sinnvoll gefunden haben. 

199 I Die Bewegung der Körper (motus) ist eine Abbildung der Tätigkeit der 

Monaden (actio); weiteres siehe unten in diesem Abschnitt. 

200 I J. König, Das System von Leibniz, in: Vorträge und Aufsätze, [hrg. von 

Günter Patzig, Freiburg/München 1978], 5. 27-61,] 5. 60; Hervorh. v. m. 

201 I Ebd., S. 60f.; Hervorh. v. m. 

202 I Die wechselnde, daher schwierig zu interpretierende Auffassung 

Leibnizens von metaphysischen und selbst mathematischen Punkten, denen 

noch physikalische zuzurechnen sind, vgl. z.B. bei Hermann Schmalenbach, 

Leibniz, München 1921, S. 111-116,439-443 u. passim; vgl. auch Bertrand 

Russell, A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz. With an Appendix 

of leading Passages, London 1958, passim (Register). 

203 I Daß die Monaden durchweg »Seelen, seelenhafte Wesen« seien, wie 

H. Schmalenbach annimmt (a.a.O. [Anm. 202], 5. 143), läßt sich bezweifeln. 

210 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


begabt denke, leuchtet ohne weiteres ein. Auch erscheint es sinnvoll, Modi des 
dem Lebendigen ein Streben zuzuerkennen, und Leibniz definiert ja Spiegelbildes 
alle Monaden, ihrer formalitas nach, als lebende oder, terminologisch 

gesagt, als selbsttätige (automates). 104 So kann er in »De ipsa natura«, 

mußer-traktiert er darin doch die innere (einwohnende) Kraft und 

die Handlungen der Geschöpfe, ihre Dynamik zu erhärten und zu erläu-
tern205 - dort von der Monade, »in qua est velut perceptio et appetitus 
[* in der zum Beispiel (vgl. Anm. 206) Vorstellen und Bestreben sind 

(Leibniz: Schriften zur Logik und zur philosophischen Grundlegung 

von Mathematik und Naturwissenschaft hrg. und übers. von Herbert 
Herring, Frankfurt a.M. 1996, S. 297)]«, schreiben.206 Hier gebraucht 

Leibniz, da er auf die Natur der Monade, sich bewegend zu streben, 
nicht auf einen ihrer Zustände, sich strebend zu bewegen, abhebt207, 
den Begriff >appetitus<. Einen Abschnitt darauf, Leibniz läßt sich im 

Kontext der Monadenlehre auf Ort und Bewegung ein, gebraucht er 

den anderen Begriff >conatus<: Nicht nur sei ein (monadischer) Körper 

Leibniz selbst hält dagegen: »[ ... ] Les Ames, c'est a dire, Les Monades Les 

plus dominantes (Principes de La Nature et de La Grace, fondes en raison, § 

12; Gerh. phil., Bd. VI. S. 604) [*die Seelen, das heißt die beherrschend­

sten Monaden (dt.: G. W. Leibniz: Philosophische Schriften, Bd. 1., hrg. und 

übers. von Hans Heinz Holz. Opuscules metaphysiques- Kleine Schriften zur 

Metaphysik, 2. Auflage. Frankfurt a.M. 2000, S. 431)«]. 

204 I Siehe Abschnitt 3 dieser Studie [ab S. 167]. 

205 I Der Lat. Titel Lautet vollständig »De ipsa natura sive de vi insita ac­

tionibusque Creaturarum, pro Dynamicis suis confirmandis illustrandisque«. 

-Den von ihm gefundenen Begriff>Dynamik< definiert Leibniz 1689 (in »Dy­

namica de Potentia et Legibus Naturae corporeae«): »[ ... ] ut paulatim vera 

novae de Potentia et Actione Scientiae, quam Dynamicem appellare possis, 

Eiementa condantur [* um nach und nach die wahren Elemente der neuen 

Wissenschaft von Kraft und Handlung, die man Dynamik nennen könnte, 

darzulegen] « (Gerh. math., Bd. VI. S. 287). In »De primae philosophiae 

Emendatione, et de Notione Substantiae« (1694) schreibt Leibniz: um den 

Begriff, »quam Germani vocant Krafft, Galli Ia force«, zu erklären, »peculia­

rem Dynamices scientiam destinavi [* den die Deutschen mit >Kraft< und die 

Franzosen mit >La force< meinen ... (zu erklären,) habe ich die besondere 

Wissenschaft der Dynamik ausersehen]« (Gerh. phil., Bd. IV, S. 469). 

206 I »De ipsa natura ... «, Abs. 12 (Gerh. phil., Bd. IV, S. 512; Hervorh. v. 

m.). - Das im Text stehende >velut< ist keinesfalls mit >gleichsam< zu über­

setzen (wie von Robert Habs in: G. W. Leibniz, Kleinere philosophische 

Schriften, Leipzig o. J . (1893), S. 191). >velut< heißt hier >zum Beispiel<. 

207 I Siehe die Anm. 192 [aufS. 207]. 

211 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder im gegenwärtigen Moment seiner Bewegung an einem ihm zugemes­

senen Ort, »sed etiam conatum habet seu nisum mutandi locum, ita ut 
status sequens ei praesenti, per se, naturae vi consequatur [* sondern 

hat auch das Bestreben oder den Drang, den Ort zu wechseln, so daß 

der folgende Zustand von selbst durch die Kraft der Natur aus dem 

gegenwärtigen folgt].«208 

Auch den leisesten Zweifel, ob er >conatus< den Monaden , gar den 
beseelten, beilege, zerstreut Leibniz. In den »Nouveaux Essais« be­

stimmt er ein Handeln auf Bef ehl der Seele, werde es ausgeführt, als 

Wollen (>volition<); er setzt hinzu: »[ ... ]la Volition est l'effort ou la 
tendance (conatus) vers ce qu'on trouve bon et contre ce qu'on trouve 

mauvais [* (daß das) Wollen die Bemühung oder Tendenz (conatus) 

ist, in Richtung darauf zu gehen, was man gut findet, und sich von 
dem zu entfernen, was man für schlecht hält (dt.: G. W. Leibniz: Phi­

losophische Schriften, Bd. 3.1, hrg. und übers. von Wolf von Engel­

hardtj Hans Heinz Holz, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 2000, S. 249)].«209 

Denselben Terminus >conatus< für ein Streben, das er 1704 im Wollen 

substantieller Körper, eben der Monaden210, manifestiert sieht, wählte 

Leibniz 1695, nach allem Anschein paradox, auch für die Dynamik phy­
sikalischer, wahrhaft nicht wollen könnender Körper. Seine Erwiderung 

auf einige Bedenken »circa methodum differentialem seu infinitesi­

malem motas [* die gegen die Differential- oder Infinitesimalmetho­

de vorgebracht wurden]«211, eine Niederschrift aus dem Gebiet der an 

gewandten Mathematik resp. der reinen, will hier sagen, ohne l1ET6: 

konzipierten Physik, läßt nicht im geringsten zu, an Wort oder Sa­
che zu deuteln: »Motu describitur linea, velocitate elementum lineae, 

sollicitatione (velut initio descensus a gravitate, vel motus a conatu 
centrifugo) elementum elementi [*Mit der Bewegung wird die Linie 

208 I »De ipsa natura ... «, Abs. 13 (Gerh. phil. , Bd. IV, S. 513; Hervorh. v. 

m.- Zu >nisus< siehe die Anm. 193 [aufS. 208f.]. 

209 I Nouveaux Essais sur l'Entendement Humain, li. 21 (De la Puissance 

et de la liberte), § 5; Gerh. phil., Bd. V, S. 158. 

210 I 1695 gebraucht Leibniz zum ersten Mal den Begriff >Monas< für »Une 

unite reelle«, d.i. der substantielle Körper (in einem Brief an den Mathema­

tiker Franc;ois Guillaume de L'Höpital; vgl. Gerh. math. , Bd. II, S. 295). 

211 I Der Titellautet vollständig »Responsio ad nonnutlas difficultates a 

Dn . Bernardo Niewentiit circa Methodum differentialem seu infinitesimalem 

motas« (zuerst in Act[a] Erudit[orum] 1695; vgl. Gerh. math. , Bd. V, S. 

320-328).- Bernhard Nieuwentijt hatte 1694 »Considerationes circa analy­

seos ad quantitates infinite parvas applicatae principia, et calculi differen­

tialis usum resolvendis problematibus geometricis« veröffentlicht. 

212 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dargestellt, mit der Geschwindigkeit das Element der Linie, mit dem Modi des 
Antrieb (zum Beispiel am Anfang des Fallens durch die Schwerkraft Spiegelbildes 
oder der Bewegung durch das zentrifugale Streben) das Element des 

Elements].«212 

Sollte jede dieser beiden Aussagen für sich richtig sein, mußte das 

System von Leibniz213 die eineindeutige Abbildbarkeit von Physik und 

Metaphysik aufeinander implizieren214; sollte Leibniz den Terminus 
beidemal rechtens gesetzt haben, mußte die strenge Vergleichbarkeit 
beider conatus miteinander garantiert sein. 215 Das erste wie das zwei­

te hat Leibniz, weder den Mathematiker über den Philosophen noch 

diesen über jenen Oberhand gewinnen lassend, z.B. in den »Nouveaux 

Essais« geleistet216: »[ ... ] il ya une image de l'action dans le mouve-

212 I Responsio ... , a.a.O. [Anm. 211], S. 325; Hervorh. v. m. >velut< wie 

oben (Anm. 206 [aufS. 211]).- Mare Parmentier, der Herausgeber von G. W. 

Leibniz, »La naissance du calcul differentiel. 26 articles des Acta Erudito­

rum« (Paris 1989), merkt zur »Responsio« an (S. 333): »Ces deux exemples 

de conatus sont egalement ceux de La lettre a Grimaldi [* Diese beiden Bei­

spiele eines Strebens sind dieselben wie die in dem Brief an Grimaldi]«; für 

den Brief verweist Parmentier auf die Ausgabe von [Louis] Dutens, Bd. V 

[Opera Philologica, Genevae 1768], S. 76. Mit Claudio Filippo Grimaldi SJ, 

der Pater Verbiest als Präsident des Tribunale mathematicum in Peking nach­

folgte, korrespondierte Leibniz, besonders wegen chinesischer Themen, von 

1689-1696. 

213 I Ich erinnere mit dieser Formulierung an Josef Königs bedeutenden 

Vortrag »Das System von Leibniz« [a.a.O., Anm. 200). Ernst Cassirer nannte 

sein Buch von 1902 zwar »Leibniz' System«, verstand aber unter System nur 

die Gesamtheit der vielen, ihn disparat dünkenden Themen, deren Leibniz sich 

angenommen hat. Erst König sah 1946 Leibnizens philosophisches <Euvre als 

eine uneklektizistische, aus der Konzeption der weltspiegelnden Monade sich 

stringent entfaltende, Einheit oder, in seinen Worten, als »das ergreifende 

Unisono dieser im übrigen so polyphonen Doktrin« ( ebd., 5. 31). Als wiederum 

Michel Serres sein Buch von 1968 »La systeme de Leibniz« nannte, bezog er 

mit dem Zusatz »et ses modeles mathematiques« eine, bei aller Wichtigkeit, 

eher periphere Position. Den sozusagen infinitesimalen Nucleus seiner Mathe­

matik hat Leibniz ebenfalls am Begriff der Monade gewonnen. 

214 I Siehe Anm. 33 zu Abschnitt !.3.2 [aufS. 90] (Heinrich Scholz zum 

Leibnizischen Spiegelungsbegriff). 

215 I Siehe Anm. 81 zu Abschnitt II.1.5 [aufS. 136) (J. König: wah rhaft 

analog). 

216 I Nouveaux Essais, II. 21, § 72; Gerh. phil. , Bd. V, S. 196; Hervorh. v. 

m. 

213 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder ment [* (Indessen) gibt es ein Abbild der Tätigkeit in der Bewegung 

(dt.: G. W. Leibniz: Philosophische Schriften, Bd. 3.1, a.a.O., S. 347)]«, 

schrieb er, und wenige Zeilen darauf, »Je ne donne aux corps qu'une 

image de la Substance et de l'action [* Ich spreche den Körpern nur ein 

Abbild des substantiellen Seins und der Tätigkeit zu (dt.: ebd.)].« Sagt 

Leibniz aber >image<, sagt er >Spiegelbild<217, und tatsächlich spricht 

er, nach wiederum nur wenigen Zeilen, vom miroir vivant. Mittels der 

Ähnlichkeitsbeziehung zwischen Körpern qua imagines und Monaden 

qua exemplaria sind die Phänomene, mit denen Physik, in den Wesen­

heiten, mit welchen Metaphysik zu tun hat. wohl fu ndiert. 

7. Valery hat einmal gesagt. der Tod sei »eine Überraschung, die das 

Unvorstellbare dem Vorstellbaren bereitet«. 218 Gewissen Metaphysikern 

zufolge gilt dieser Satz auch vom An-sich der Welt. Doch ihr Für-uns, ist 

es die heuristische Vorstellung einer Welt aus Spiegeln, denen adaptive 

Optik219 es ermöglicht, sich dem Licht am günstigsten zu präsentie­

ren220, schließt eine Überraschung durch das Unvorstellbare aus. In 

217 I Bei Leibniz, gebraucht er >image< oder >imago ... < im Kontext der 

Monadenlehre, haben wir immer >miroir< oder >speculum< mitzuhören. Siehe 

[J. Schicket,] »Monade, Kugel. Integral«, a.a.O. [Anm. 39] , S. 67. 

218 I Paul Valery, Windstriche, in: ders., Frankfurter Ausgabe der Werke, 

Bd. 5, Zur Theorie der Dichtkunst und vermischte Gedanken, hrg. von Jürgen 

Schmidt-Radefeldt. Frankfurt a.M. 1991, S. 214. 

219 I adaptive Optik. In der Optik bezeichnete Adaptation im allgemeinen 

die »Anpassung des Gesichtssinnes an Änderungen der Leuchtdichteverhält­

nisse der wahrgenommenen Umgebung, z.B. beim Übergang vom Hellen zum 

Dunkeln und umgekehrt. Durch diese Anpassung haben die Dinge der Au­

ßenwelt auch bei verschiedenen Beleuchtungen immer das gleiche Ausse­

hen; man spricht hier von einer Konstanz der Helligkeit« (ABC der Optik, 

a.a.O. [Anm. 2]. S. 33). 

Neuerdings versteht man unter adaptiver Optik auch die Adaptationsfähig­

keit optischer Systeme (Spiegel. Linsen- und Spiegelfernrohre), mittels 

Fremd- oder Selbststeuerung den Lichteinfall zu vermehren, die Luftunruhe 

auszugleichen etc. Der Begriff läßt sich durchaus Leibnizisch erweitert den­

ken. 

220 I Für das Licht hat Leibniz 1682 ein Prinzip finalen Verhaltens angege­

ben (in: Unum Opticae, Catoptricae, & Dioptricae Principium, a.a.O. [Anm. 

144]. S. 185-190). Gleich zu Anfang nennt er dort seine hypothesis prima­

ria: »Lumen a puncto radiante ad punctum illustrandum pervenit via omni­

um facillimä; qua determinanda est primum respectu superneierum plana­

rum, accomodatur vero ad concavas aut ad convexas, considerando earum 

214 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Relationen zu lesen, in Strukturen einzusehen, in Analogien zu den- Modi des 

ken, wird die begriffene Vorstellung das Kriterium der spekularen Spiegelbildes 

Wahrheit, »was allerdings«, kritisierte Hegel schon die <pavTaoia 

KaTaArpTTtKT\ der Stoiker"\ »sehr formell ist«. Daß die imagines, ei-

nem Algorithmus der Ähnlichkeit eingegeben"', die exemplaria richtig 

planas tangentes [* Das Licht gelangt vom Leuchtenden Punkt zum beleuch­

teten Punkt auf dem von allen einfachsten Weg. Dieser kann zunächst in 

Hinblick auf ebene Oberflächen bestimmt und auf konkave oder konvexe 

Oberflächen mit Hilfe von deren ebenen Tangenten angewandt werden].« Es 

mag möglich sein, aus Leibnizens, zum Teil noch unpublizierten Arbeiten ein 

analoges Prinzip für Spiegel zu extrapolieren.- Von der Schrift »Unicum ... 

Principium« bemerkt Leibniz selbstbewußt in seiner »Nova methodus« des 

Differenzierens (1684): »[ ... ] generale Opticae, Catoptricae et Diopt ricae 

fundamenturn exponebamus, cum alii doctissimi viri multis ambagibus vena­

ti sint [* wir haben eine allgemeine Grundlage der Optik, Katoptrik und Di­

optrik gelegt, während andere sehr gelehrte Männer mit vielem Umher­

schweifen fündig zu werden versuchten]« (Gerh. math., Bd. V, S. 225). 

221 I [G. W. F.] Hegel, [Vorlesungen überdieGeschichtederPhilosophie.,in: 

ders.,] Werke, [Bd.] 19, a.a.O. [Anm. 10], S. 269. - Zur <pavTaoia 

KaTaAT]TTTtKi] (KaTaAfiTITtKi] <pavTaoia) vgl. »Stoicorum veterum frag­

menta«, [zusammengestellt von Hans Friedrich August von Arnim, Stuttgart 

1903-1905,] Bd. IV, , Index; dieses Kriterium nennt z.B. Zenon, wie auch 

Hegel ([Werke 19,) a.a.O. [Anm. 10]. S. 268) anmerkt, 6p9os A6yos; vgl. 

wieder von Arnims Index. 

222 I 1671 hatte sich Leibniz, ein so ingeniöser Praktiker wie Theore­

tiker des Spiegels, dem Herzog von Hannover mit seiner Entdeckung »kata­

dioptrischer Rohre« empfohlen. In demselben Schreiben, einen Absatz zu­

vor, empfiehlt er sich auch deswegen, weil er »eben ermaßen eine Lebendige 

Geometriam [ ... ] gefunden, dadurch [ ... ) ein mittel gegeben wird, aller er­

dencklichen Iinien und ftguren, sie mögen so krumb seyn als sie wollen, in­

halt [ ... ] zu finden« (Gerh. phil., Bd. I, S. 59). Leibniz schwebt damals eine 

Rechenmethode vor, das Leben der Spiegel more geometrico auf das Leben 

der Monaden isomorph abzubilden; Jahre später wird er seine Methode in 

dem Kalkül einer Differentialgeometrie entdecken und entwickeln. 

Einen Algorithmus, Leiboizens Metaphysik »mit Hilfe des Begriffes der Ab­

bildung einer Struktur in eine andere, speziell der isomorphen Abbildung« zu 

interpretieren, entwirft Karl Stiegler in seinem Aufsatz »Der Begriff des Iso­

morphismus und der Darstellung in der Metaphysik von Leibniz« (in: Studia 

Leibnitiana Supplementa, vol. XV: Akten des II. Internat[ionalen] Leibniz­

Kongresses 1972, Bd. IV, Wiesbaden 1975, S. 173-186; das Zitat vgl. S. 

181). 

215 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder rechnen, wiegt den Verlust leicht auf; nur Alice geht, wie in eine jen­

seitige Bilderwelt, through the looking-glass. 

Inzwischen könnte eine, im Sinne von Leibniz, lebendige Geometrie 

wohl mittels der sogenannten fraktalen Geometrie als einer Geometrie der 

(Selbst-) Ähnlichkeit organischer wie anorganischer Körper ausgebildet wer­

den; vgl. Beno\t B. Mandelbrot, The Fractal Geometry of Nature, New York 

1977 (deutsch als: Die fraktale Geometrie der Natur, Baseljßoston 1987). 

Ich verweise außerdem auf Friedrich Bachmann, Aufbau der Geometrie aus 

dem Spiegelungsbegriff, [2. Auflage, BerlinjHeidelbergj New York 1972); 

Bachmann an notiert selber eine gewisse Nähe zu Leibniz (siehe Anm. 43 zu 

Abschnitt !.3.2 [aufS. 92f.J). 

216 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153 - am 14.02.2026, 16:17:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

