Berichte und Kommentare

Hermann Hochegger — Missionar und
Ethnologe im Kongo
(1931-2009)

Josef Thiel

Hermann Hochegger stammt aus einem Dorf na-
mens Koppling in der West-Steiermark. Er wurde
am 17. Mirz 1931 dort geboren und ist am 21. Mai
2009 in St. Gabriel, Modling bei Wien gestorben. Er
war das 4. Kind von acht Geschwistern. Sein Vater
war Schmied. Es war vor allem die Mutter, die die
Kinder leitete und die Familie gefiihrt hat. Sie war
eine liebenswiirdige und starke Frau.

Die Familie war in der Musik sehr engagiert: Der
ilteste Sohn war Kirchenorganist. Er starb leider als
junger Soldat am Schwarzen Meer. Hermann hat
schon als Jugendlicher die Kirchenorgel aushilfs-
weise in seiner Heimat-Pfarrei St. Johann gespielt.
Spiter hat er jahrelang im Internat mit dem Harmo-
nium und der Orgel die kirchlichen Feierlichkeiten
verschont. Er war auch immer im Chorgesang en-
gagiert; seine volltonende Bariton-Stimme hat den
Chor unterstiitzt. Er folgte darin seiner Mutter, die
einen schonen Alt hatte und wiederholt in der Kir-
che auch Solo-Arien sang. Wir, seine Freunde von
damals, dachten, er wiirde einmal in der Musik Fuf3
fassen. Als er aber nach dem Noviziat mit Pater Paul
Schebesta und seiner Ethnologie Bekanntschaft
machte, sah er fortan in der Ethnologie sein Betiiti-
gungsfeld. Im Chorgesang und im Gregorianischen
Choral machte er die ganze Studienzeit eifrig mit.

Am 3. September 1947 lernte ich Hermann
im Internat St. Severin in Firstenfeld, Ost-Steier-
mark, kennen. Die Schule von St. Severin war fiir
die damalige Zeit ein typisches Aufbaugymnasium,
wo man nach vier Jahren den wesentlichen Lehr-
stoff vermittelt bekam. Man machte dann an einem
offentlichen Gymnasium eine Priifung, indem man
zwei Jahre iibersprang. Unter uns Internatsschiilern
waren auch eine Reihe ehemaliger Soldaten, die ihre

Anthropos 113.2018

Matura nachholen wollten. Hermann und ich waren
damals die Jiingsten in der Klasse: ich gerade 15, er
16 Jahre alt. Unsere élteren Mitschiiler nahmen uns
oft nicht ganz ernst. Wir hatten natiirlich auch nicht
ihre Weltlaufigkeit, wir waren “Landeier”. Wir ha-
ben aber gelernt, uns zu wehren. Hermann ritt schon
damals gerne Attacken; ich war zuriickhaltender.
Nach unserer Matura in St. Rupert, Bischofs-
hofen in Salzburg, gingen wir beide nach St. Gabri-
el, Modling bei Wien, um Missionare zu werden.
St. Gabriel war damals eine private Philosophisch-
Theologische Hochschule. Der einzige Professor
von internationalem Rang an der damaligen Hoch-
schule war Prof. Dr. Paul Schebesta. Er war Ethno-
loge und ein ehemaliger Afrika-Missionar. Er hatte
vier “Expeditionen” zu den Pygmien des dquato-
rialen Urwalds gemacht und zwei zu den zwerg-
wiichsigen Volkern Siidost-Asiens, den Semang
und Senoi. Neben seinen ethnologischen Vorlesun-
gen gab Schebesta auch ein wochentliches ethnolo-
gisches Seminar. Schebesta war kein hinreilender
Redner, aber ein charismatischer Lehrer und eine
faszinierende Personlichkeit, der sich von der soge-
nannten “Wiener Schule” schon lidngst abgenabelt

22.01.2028, T1:01:35. © Urheberrschtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderts
1r oder In K-Sy, .

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685

686

hatte und sich in manchen Themen nur auf Druck
von Pater Wilhelm Schmidt, ihrem Hauptvertreter,
gebeugt hatte.

Wir waren etwa ein Dutzend Studenten in Sche-
bestas Seminar. Da waren unter anderen Anton Vor-
bichler, Johannes Fabian, Klaus Klostermeier, Hel-
mut Loiskandl, Karl Hutterer u. a. Eifrige Studenten
waren wir alle, aber nicht alle waren so engagier-
te Diskutanten wie Hermann Hochegger einer war.
Wenn er von einer These iiberzeugt war, verteidig-
te er sie durch dick und diinn, auch wenn sie kaum
noch Wabhrscheinlichkeit fiir sich beanspruchen
konnte. Wir, seine Kollegen, nannten ihn deshalb
unter uns oft “Schnauz”. Als Schebesta das mitbe-
kam, verbot er uns, Hermann so zu nennen, denn
nach der Ordensregel diirfe man Mitbriidern keine
Spitznamen geben. Wir hielten uns, wenigstens im
Seminar, mit dem Spitznamen zuriick.

In einer Seminarsitzung trug Schebesta einmal
eine These vor, zu der Hermann Widerspruch an-
meldete. Es entstand eine sehr lebhafte Debatte zwi-
schen Schebesta und Hermann. Wir anderen waren
von der These iiberzeugt, aber Hermann konn-
te oder wollte absolut nicht nachgeben. Auf dem
Hohepunkt horte Schebesta auf zu diskutieren und
sagte: “Thr konnt ruhig zu ihm Schnauz sagen.”

Als wir 1960 unsere theologischen Studien been-
det hatten, erhielten Hermann und ich unsere Mis-
sionsbestimmungen fiir den Kongo. P. Provinzial
schickte uns fiir ein Jahr nach Grenoble, um Fran-
z0sisch zu lernen. Wir suchten uns ein Zimmer mit
zwei Betten und gingen téglich in die Sprachschule.
Gegen Ende des Schuljahres bekam Hermann mit
unserer alten und bigotten Vermieterin Krach und
zog in eine Pfarrei, ich blieb allein zuriick. Noch
in Grenoble erhielten wir einen Brief von unserem
Provinzial, dass einer von uns beiden in Lowen das
Lizenziat in Biologie erwerben solle, um in (Ban-
ningville) Bandundu an der hoheren Schule die-
ses Fach zu unterrichten. Hermann iibernahm diese
Aufgabe, ich votierte fiir die Arbeit im Busch. Ich
wollte mit der Bevolkerung engen Kontakt haben.
So trennten sich zum ersten Male unsere Wege!

1963 kam Hermann an den Kongo und brachte,
neben dem Lizenziat, einen neuen Landrover mit.
Er hatte sich in Lowen auch mit Ethnologie befasst.
Er hatte dariiber nachgedacht, wie er in der Stadt die
Ethnologie fiir die Missionsarbeit fruchtbar machen
konne. Meine Mission war zwar Banza Lute, aber
ich war meist in Manzasay oder im Busch unter-
wegs. Hermann kam in den Schulferien meist nach
Banza Lute, wo Josef Simon Pfarrer war. Die beiden
verstanden sich sehr gut; sie bauten im Busch neue
Kirchlein und unternahmen Verschénerungen an der
Kirche auf der Mission. Als er nach zwei Jahren

Berichte und Kommentare

sein Lehramt aufgab, kam er als Vikar nach Banza
Lute, spiter tibernahm er als Pfarrer die Station. Das
Volk war sehr zufrieden mit ihm und Hermann fiihl-
te sich in Banza Lute wohl. Es war bekannt, dass er
ein gastliches Haus fiihrte. Manche Missionare und
Ethnologen sind bei ihm gerne abgestiegen und er-
zihlten von seiner guten Kiiche und der freundli-
chen Aufnahme.

Die ethno-pastoralen Studienwochen

Pater Hermann Hochegger hat in der Zeitschrift
Anthropos (1970b: 265-270) die Leitlinien fiir sein
ethnologisches Arbeiten im Studienzentrum von
Bandundu verdffentlicht.

Man sollte wissen, dass die Mitglieder des An-
thropos-Instituts ausschlieBlich dem Orden der Stey-
ler Missionare (SVD) angehoren. Mehrere Mitglie-
der des Instituts wohnten und arbeiteten irgendwo in
der Welt. Dies hatte zur Folge, dass man Zweigstel-
len des Anthropos-Instituts errichtete, wo im Geis-
te des Instituts Forschungen durchgefiihrt wurden.
So ein Zweiginstitut gab es in Bombay mit Stephen
Fuchs SVD als Leiter, eines in Sdo Paulo mit José
Cesar SVD. 1965 griindete man mit H. Hocheg-
ger als Leiter ein Zweiginstitut in Bandundu. Pater
Hochegger hat also seine Forschungen und Publi-
kationen in Zusammenarbeit mit dem Anthropos-
Institut in St. Augustin bei Bonn durchgefiihrt. Dies
gab den Zweiginstituten auch ein gewisses Ansehen
in der Wissenschaft.

Hochegger benennt im Anthropos-Artikel als
Mitarbeiter des “Studienzentrums von Bandundu”
die Missionare der Region und autochthone Intel-
lektuelle. Er beschreibt im Einzelnen, welche Ziele
und Aufgaben er im Studienzentrum verfolgen will.

Diese ergeben sich nach ihm aus dem Struktur-
wandel der Volksgruppen. Der Wandel hitte in den
vergangenen 40 Jahren relativ stark die sozialen,
wirtschaftlichen und religiosen Strukturen der Eth-
nien erfasst, aber nicht derart, dass die alten Struk-
turen nicht mehr erforscht und fiir die Missions-
arbeit genutzt werden konnten.

Bisher waren “die Lehren des Christentums meist
in sehr westlicher Prigung dargeboten [worden]”.
Die Kulturbegegnung diirfe sich nicht in einseitiger
Vernichtung, noch in bedriickender Uberlagerung
[vollziehen]. Der daraus resultierende Synkretismus
ist ein Zeichen echter Integration und verbiirgt die
Lebensfihigkeit der Kulturen (1970b: 265).

Als Erstes rief Hochegger die ethno-pastoralen
Studienwochen ins Leben. Ziel der Tagungen war
es: mit Missionaren der Region und mit Intellek-
tuellen ein pastorales Thema vorzubereiten, indem

Anthropos 113.2018

22.01.2028, T1:01:35. © Urheberrschtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderts
1r oder In K-Sy, .

Erlaubnls Ist

Inhalts.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685

Berichte und Kommentare

man sie zu Forschungen im Volk anleitete. In der
gemeinsamen Tagung der ethnopastoralen Woche
soll das Thema diskutiert werden, und die Erkennt-
nisse fiir die Missionsarbeit fruchtbar gemacht wer-
den. Es ging darum, die traditionelle Kultur so weit
wie irgend moglich ins Christentum zu integrieren.
Die einzelnen Beitridge und die wichtigsten Diskus-
sionspunkte der Tagungen wurden publiziert und
sind in CEEBA Serien einzusehen.

Diese Ideen hatte Hermann nicht aus jahrelangen
missiologischen Vorlesungen seiner Studienzeit be-
zogen — die waren verlorene Zeit und bar jeder di-
rekten Missionskenntnis — sondern die hatte er aus
dem Seminar von Paul Schebesta. Natiirlich waren
nicht alle Missionare offen fiir solche Ideen. Aber
ein Grofiteil der Missionare machte mit. Das ers-
te Thema der ethno-pastoralen Wochen lautete: “Le
mariage, la vie familiale et I'’éducation coutumiere
chez diverses ethnies de la province de Bandunu”.
Die Tagung war ein voller Erfolg: die Missionare
kamen zahlreich und auch Bischof Hoenen der Di6-
zese Kenge nahm daran teil; die meisten Missionare
hatten in ihren Pfarreien Nachforschungen zu dem
Thema gemacht. So war die Diskussion sehr lebhaft
und fruchtbar. Erwihnt werden soll auch, dass Her-
mann vorher in den Hoheren Schulen in Bandundu
eine grofere Umfrage zum Thema gemacht hatte
(1966: 79-92).

Es ist sehr aufschlussreich, wie die jungen Men-
schen zu Ehe, Familie und Kindererziehung stehen.
Der “Mutteronkel”, der in matrilinearen Ethnien
eine wichtige Rolle spielen kann, wird von keinem
der Schiiler und Schiilerinnen nicht einmal erwihnt,
obwohl die meisten von ihnen aus matrilinearen
Gesellschaften stammten. Der Klan, bzw. die Lin-
eage wird nur insofern erwihnt, als sie Gestrande-
ten (Kranken, geschiedenen Frauen) Unterschlupf
gewihren soll. Alle Schiiler und Schiilerinnen tun
so, als gibe es nur die patrilineare Kernfamilie aus
Vater, Mutter, Kindern. Auch die Polygynie wird
mit keinem Wort erwéhnt. Ich finde diese Daten fiir
1965 doch etwas gewagt. Sie reflektierten nicht den
Ist-Zustand in der Gesellschaft, sondern ganz offen-
sichtlich die Desiderata der jungen Leute. Aber auch
das ist eine Erwihnung wert.

Fiir das Jahr 1966 hat Pater Hochegger das The-
ma gewdhlt “Dieu, idoles et sorcellerie dans la ré-
gion Kwango/Bas-Kwilu”. Es nahmen an die 20 Per-
sonen daran teil, darunter Seine Exzellenz Bischof
Franz Hoenen und eine Reihe Missionsschwestern.
Die meisten von ihnen hatten in ihrem Gebiet klei-
ne Forschungen durchgefiihrt, sodass die Diskussi-
onen recht ergiebig waren. Fiir das Jahr 1967 lau-
tete das Thema: “Mort, funérailles, deuil, et culte
des ancétres chez les populations du Kwango/Bas-

Anthropos 113.2018

687

Kwilu.” Die Tagung war wiederum gut besucht vom
Bischof, den Missionaren und Missionsschwestern.
Die Debatten waren teilweise sehr lebhaft und das
vor allem wegen der verschiedenen Ansichten tiber
den Ahnenkult. Wie weit kann er von Missionaren
zugelassen werden? Alte Missionare haben frither
zum Teil sogar Totenverehrung als Ahnenkult aus-
gemacht und fiir die Neuchristen verboten. Ein-
stimmig gingen die Tagungsteilnehmer nicht nach
Hause, aber allen war klar, dass die Verehrung von
Ahnen nicht einfach generell verboten werden darf.

Bevor wir auseinandergingen nahm mich der Bi-
schof zur Seite und meinte: “Das publiziert ihr jetzt
alles?” “Ja, Hermann macht das”, antwortete ich.
Und der Bischof drauf: “Wenn du das hier im Busch
praktizierst, meinetwegen; kein Mensch erféhrt es,
auch nicht in Rom. Wenn es aber publiziert wird,
konnen es alle erfahren!” “Hermann und ich sind
uns einig, was den Ahnenkult in Afrika angeht.”
“So macht denn weiter!” sagte der Bischof mit ei-
ner Handbewegung, die ich positiv deutete.

Die nichsten Themen der ethno-pastoralen Wo-
chen haben nicht mehr in dem Male die Arbeit der
Missionare beriihrt, entsprechend kamen weniger
Missionare zur Tagung. Die Themen wurden eth-
nologischer und damit kamen auch andere Teilneh-
mer. So hatte die vierte Studienwoche das Thema:
“L'organisation sociale et politique chez les Yansi,
Teke et Boma.”

Die fiinfte Woche hatte das Thema: “Agriculture
et élevage dans I'entre Kwango-Kasai”. Wihrend
der sechsten Woche wurde das Thema “Conflits fa-
miliaux et reconciliation” diskutiert und die siebte
hatte als Thema “La relation homme-Dieu dans les
traditions orales.”

Man kann heute bedauern, dass Hermann nicht
weiter stirker auf pastorale Themen gesetzt hat. Er
hitte vor allem die dlteren Missionare auf die Werte
der traditionellen Gesellschaft empfinglich machen
konnen. Dies wire vorteilhaft gewesen. Als ich ein-
mal einen idlteren Missionar fragte, wie die Leute
seiner Pfarrei das Schopferwesen benennen, sagte
er mir: Er wisse es nicht und ihn interessiere es auch
nicht. Seine Aufgabe sei es, den Gott der Bibel zu
verkiinden. Es gab auch damals noch Missionare,
die iiberlegten, ob sie einem kongolesischen Lehrer
die Hand geben sollen.

Die ethno-pastoralen Wochen haben eine gute
Wirkung gehabt, aber mit der Zeit hat sich die Eth-
nologie verselbstindigt und abgehoben, so dass die
enge Verbindung zu etlichen Missionaren verloren
ging. Als ich die Endredaktion meiner Doktorarbeit
am Anthropos-Institut in St. Augustin machte, kam
der Provinzial aus dem Kongo vorbei. Er erkundig-
te sich nach meinen weiteren Pldnen, dabei sagte er

22.01.2028, T1:01:35. © Urheberrschtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderts
1r oder In K-Sy, .

Erlaubnls Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685

688

mir klar: “Einen weiteren Ethnologen benétigen wir
im Kongo nicht!” Andrerseits kann ich auch sehr
gut Hermann verstehen: als ausgebildeter Ethnologe
in seinem Metier forschen und publizieren zu wol-
len. 1969 bekam Hermann die Erlaubnis von seinen
Oberen nach Paris zu gehen, um zu promovieren.
1973 verteidigte er seine These, die unter dem Titel
verOffentlicht wurde “Normes et pratiques sociales
chez le Buma”!, und zwar in CEEBA (1975b). Es
ist ein umfangreiches Werk mit zahlreichen Zeich-
nungen und Illustrationen. Schade ist, dass Her-
mann die Fahnen nicht noch einmal kritisch korri-
giert hat.

Die ethnologischen Forschungen am Institut

Als Hermann 1973 aus Paris zuriickgekommen war,
widmete er sich mehr und mehr den ethnologischen
Forschungen und vor allem den Publikationen. Die
Mission stellte ihm fiir sein Institut ein schones ge-
raumiges Haus zur Verfiigung mit einem groBen
Salon und einigen Schlafzimmern. Er konnte also
auch Giste bei sich beherbergen. Er hatte auch im-
mer einige junge Leute als Sekretire beschéftigt, die
im Haus arbeiteten. Als ich mal wieder zum Kongo
kam, um meine Materialien vor Ort zu iiberpriifen,
konnte ich bei ihm im Institut wohnen und Hermann
stellte mir seinen Landrover zur Verfiigung, damit
ich auch entlegene Dorfer besuchen konnte. Ich hor-
te aber in der Mission auch abfillige Ausdriicke wie
“Du bist ja auch so ein Anthropos!” Ich fragte mich
damals, was ist so schlecht daran, Mitglied des An-
thropos-Instituts zu sein?

Wenn man die ungeheure Zahl von fast 200 Pu-
blikationen, die im Institut erschienen sind, Revue
passieren lisst, stellt man fest, dass nur ein kleiner
Teil von ausgebildeten Ethnologen oder Missiona-
ren stammt. Die allermeisten kommen von jungen
Kongolesen. Leider haben sich etliche von ihnen
nicht die Miihe gemacht, im Dorf bei Alteren nach
der Wirklichkeit zu forschen. Es geniigt nicht, ei-
ner Ethnie anzugehdren, um schon als Experte tiber
sie schreiben zu kdnnen. Gegen dieses Prinzip wird
hiufig verstoen, und dann stellt man bisweilen
fest, dass diese Bodenstindigen ihre Muttersprache
nur mehr mangelhaft beherrschen, denn sie leben
seit Jahren in der Stadt.

Positiv sehe ich an dieser Publikationsfiille, dass
Hermann jungen Kongolesen die Moglichkeit gab,
sich iiber ihre Kultur und Sprache Gedanken zu ma-
chen und dies in Worte zu fassen. Er hat sie nicht in

1 Die Stadt Bandundu ist auf dem Territorium der Bambunda
erbaut.

Berichte und Kommentare

eine bestimmte Richtung gedringt. Leider hat er sie
auch oft nicht auf ein korrektes wissenschaftliches
Arbeiten hingewiesen. Manche Arbeiten sind nicht
als wissenschaftlich einzustufen, aber sie bieten in-
teressante Einblicke in das Dorfleben, die ein ge-
standener Ethnologe nie erhaschen wiirde. So eine
Arbeit ist z. B. die Publikation von Tango Muyay
“Surnoms et sobriquets Yansi” (1980) oder das Le-
xikon Frangais—Yansi von Wendo Nguma, das auf-
zeigt, wie viele Dialekte es im Kiyansi gibt (1986).

Hermann hat z. B. eine Festschrift zum 25-jih-
rigen Bestehen der Mission Banza Lute herausge-
geben. Darin kommen an die 60 Autoren/-innen zu
Wort: Jugendliche, Ménner, Frauen, Alte, Nicht-
christen etc. Jeder konnte erzihlen, wie er zu der
Mission steht. Hermann hat auch die negativen Aus-
sagen iiber die Mission und ihre Missionare stehen
lassen. Das ist eine Festschrift, die nicht alltiglich
ist! Statt Elogen freie MeinungsduBerung! Mir ist
kein anderes Institut bekannt, in dem Laien ihre
Meinung so frei publizieren kénnen. Dem wissen-
schaftlichen Ruf niitzt natiirlich eine derartige Flut
von Veroffentlichungen nicht. Dem alten romischen
Grundsatz zu folgen, multum non multa! Wire si-
cher besser gewesen. Hermann war sehr breit auf-
gestellt, was seine Interessen anbelangt: Er schrieb
iiber Tischsitten, Nahrung, Kunst, Religion, My-
then2. Er verfasste Lexika und, und... Die Palette
wird durch seine temporiren Mitarbeiter noch we-
sentlich erweitert, durch Frauen-Frisuren, Spitzna-
men, Tinze etc.

Hermann hat sich sehr um die neue christliche
Kunst bemiiht. Er berichtet in seinem Buch “Sculp-
tures nouvelles de Bandundu” (1980a) iiber die
Kiinstler, tiber die verwendeten Holzarten und ihre
Arbeitsweisen. Die drei vorgestellten Kiinstler be-
handelten vor allem biblische Themen und sie lehn-
ten sich stark an die traditionelle “afrikanische Pro-
portion” (drei Drittel) an. Sie sind also sehr von der
afrikanischen Tradition beeinflusst. So z. B. wird
Christus am Kreuz fast immer mit Heiligen, die den
Leib Jesu festhalten, dargestellt. Dies ist typisch fiir
die Region: Kein Mensch soll allein sterben, son-
dern im Kreis seiner Verwandten, die ihn im Le-
ben festhalten wollen. Einige gute Objekte sind fiir
das Museum “Haus Volker und Kulturen” in St. Au-
gustin angekauft worden. Der Kiinstler Mial
Léandre stammte aus Kinswu. Seine Grundschule
hat er z.T. auf der Mission Banza Lute gemacht.
Manchen Skulpturen merkt man an, dass sie in Eile
gemacht worden sind, vielleicht auf Bestellung?

2 Fiir Hermann gab es, beeinflusst von Lévi-Strauss, nur My-
then: Geschichten, Lieder, Fabeln, etc. Alles waren fiir ihn
Mythen.

Anthropos 113.2018

22.01.2028, T1:01:35. © Urheberrschtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderts
1r oder In K-Sy, .

Erlaubnls Ist

Inhalts.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685

Berichte und Kommentare

Schade, dass Hermann die jungen Kiinstler nicht zu
groferer Sorgfalt angeleitet hat. Die iiber 250 abge-
bildeten Objekte in seinem Buch sind zwar niitzlich,
aber die mittelmifBige Qualitit der Fotos ldsst eine
gerechte fachliche Beurteilung der Werke nicht zu.
Sein grofites Interesse widmete Hochegger je-
doch “Dem Sprechen durch rituelle Gesten” (“Le
langage des gestes rituels”). Er hat 20 ansehnliche
Bénde, reich illustriert zu diesem Thema heraus-
gebracht (1981-1992). Es ist wirklich eine grofle
Leistung, vor der man grof3en Respekt haben muss.
Als ich iiber die Symbolik der Bayansi arbeitete,
griff ich nach diesen Bianden und habe mich gefragt,
warum der Autor nicht sagt, wo er diese Angaben
gehort hat und wer sie ihm erzihlt hat: waren es
Schulkinder, Méanner, Frauen, Alte? Die Auswahl
der Gesten ist meiner Meinung nach willkiirlich.
Zu den zahllosen Gesten lassen sich bei der glei-
chen Ethnie zu demselben Thema ganz andere Ges-
ten ausfindig machen. Deshalb wire es so wichtig
gewesen, anzugeben, wo genau dieser Gestus prak-
tiziert und aufgezeichnet wurde. Die einzelnen Eth-
nien bilden keinen monolithischen Block. Die Spra-
che der Bayansi z. B. zerfillt in ca. 60 Dialekte. Sie
konnen untereinander so verschieden sein, dass sich
Kiyansi-Sprecher der lingua franca Kikongo ikele-
ve bedienen, um miteinander sprechen zu kénnen.
Eine andere Schwierigkeit, die ich beim “Lan-
gage des gestes rituels” habe, ist, dass es sich beim
Ritus nur um das duBlere Zeichen handelt, hinter
dem sich aber meist eine tiefe symbolische Bedeu-
tung verbirgt. Auf dieses Symbol kommt es aber an
und dazu wird in dem groflen Werk kaum ein Wort
verloren. Nehmen wir als Beispiel den Gestus zum
Eid (1978: 187f.). Die Gesten zeigen: eine Hand
beriihrt den Boden, die andere zeigt einen Schnitt
in der Kehle und weist nach oben. Was steckt dahin-
ter? Hier scheint meiner Meinung nach das alte dua-
le Weltbild auf, wie es in Afrika siidlich der Sahara
gang und gébe ist. Der Schworer will sagen: “Ich
rufe das ménnliche Himmelswesen und die Mut-
ter Erde als Zeugen an, dass ich die Wahrheit sage.
Wenn ich liige, schneidet mir die Kehle durch.”
Oder nehmen wir den Gestus der Nacktheit: Er sagt
nichts aus, was Nacktheit bewirken kann. Bei den
Bambiim, einer Untergruppe der Bayansi, kann sich
Nacktheit der dlteren Generation auf die jiingere wie
ein Fluch auswirken. Auf derselben Generation ist
Nacktheit kein Problem. Eine Mutter, die ihren ver-
kommenen Sohn verfluchen will, macht sich nackt,
schlédgt auf ihr Geschlechtsteil und ruft: “Wirst du
doch nie aus mir herausgekrochen!” Mit den Gesten
ist es wie mit den Fetischfiguren: Sie sind duferes
Zeichen. Der symbolische Inhalt verbirgt sich da-
hinter. Will man in das Denken einer fremden Kul-

Anthropos 113.2018

689

tur eindringen, sind gerade die verborgenen Symbo-
le von groBler Wichtigkeit.

Im Jahre 1998 kam P. Hermann Hochegger wie-
der nach Osterreich zuriick. 1998 und 2001 hielt er
Vorlesungen iiber Kulturanthropologie am Institut
fiir indische Kultur in Mumbai, Indien. Er starb am
Feste Christi Himmelfahrt am 25. Mai 2009.

Bibliographie zu Hochegger (Auswahl)

1963 Laspect social du manisme bantou. In: A. Vorbichler
et al. (Hrsg.), Festschrift Paul Schebesta; pp. 201-214.

Wien: St. Gabriel. (Studia Instituti Anthropos, 18)

Die Vorstellung von “Seele” und Totengeist bei afrikani-
schen Volkern. Anthropos 60: 273-339.

Le mariage, la vie familiale et I’éducation coutumicre
chez diverses ethnies de la Province de Bandundu. Ban-
dundu: CEEBA. (Ethno-pastorale Woche Nr. 1)

Dieu, idoles et sorcellerie dans la région Kwango/Bas-
Kwilu. Bandundu: CEEBA. (Ethno-pastorale Woche
Nr. 2).

Mort, funérailles, deuil et culte des ancétres chez les po-
pulations du Kwango/Bas-Kwilu. Bandundu: CEEBA
(Ethno-pastorale Woche Nr. 3)

Une revalorisation du mariage coutumier africain. An-
thropos 65: 33-35.

Centre d’Etudes Ethnologiques, Bandundu, Kongo-Kin-
shasa. Anthropos 65: 265-270.

L'organisation sociale et politique chez les Yansi, Teke
et Boma. Bandundu: CEEBA (Ethno-pastorale Woche
Nr. 4)

Zum Weltbild der Yansi. Verbum SVD 2/1: 28-36.

Femme, pourquoi pleures-tu? Mythes buma. Textes
buma-—francais. Bandundu: CEEBA.

Agriculture et élevage de I’entre Kwango-Kasai. Bandun-
du: CEEBA. (Ethno-pastorale Woche Nr. 5)

Allons, tuons la mort! Mythes sakata, textes sakata-fran-
cais. Bandundu: CEEBA.

Le soleil ne se leva plus! Le conflit social dans les mythes
buma. Textes buma-francais. Bandundu: CEEBA.

Conflits familiaux et reconciliation. Bandundu: CEEBA
(Ethno-pastorale Woche Nr. 6)

Normes et pratiques sociales chez les Buma. Bandundu:
CEEBA.

Le soleil ne se leva plus! Le conflit social dans les mythes
buma. Textes buma frangais. Bandundu: CEEBA.

1965

1966

1968

1969

1970a
1970b

1970c

1970d
1972

1973a
1973b

1973¢

1975a
1975b

1975¢

1977 La polygamie dans les mythes sakata. Mythes en version

sakata-francais. Bandundu: CEEBA.

Dieu dessécha le fleuve. La relation homme-Dieu dans
les traditions orales. Bandundu: CEEBA. (Ethno-pasto-
rale Woche Nr. 7)

Le langage gestuel en Afrique Centrale. Bandundu:
CEEBA.

Sculptures nouvelles de Bandundu. Bandundu: CEEBA.
Rites de stabilisation de mariage dans la région de Ban-
dundu. Annales Aequatoria 1/1: 251-262.

Oedipus Rex in Zentralafrika. Zwei Varianten des Oedi-
pusmythos aus dem Erzdhlgut der Mbun (Zaire). In: Inge
Hoffman (Hrsg.), Festschrift A. Vorbichler. Beitrige zur
Afrikanistik. Bd. 12; pp. 67-84. Wien: Universitidt Wien.

1978a

1978b

1980a
1980b

1981

22.01.2028, T1:01:35. © Urheberrschtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderts
1r oder In K-Sy, .

Erlaubnls Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685

