
Anthropos  113.2018

Hermann Hochegger – Missionar und 
Ethnologe im Kongo 
(1931–2009)

Josef Thiel

Hermann Hochegger stammt aus einem Dorf na-
mens Köppling in der West-Steiermark. Er wurde 
am 17. März 1931 dort geboren und ist am 21. Mai 
2009 in St. Gabriel, Mödling bei Wien gestorben. Er 
war das 4. Kind von acht Geschwistern. Sein Vater 
war Schmied. Es war vor allem die Mutter, die die 
Kinder leitete und die Familie geführt hat. Sie war 
eine liebenswürdige und starke Frau. 

Die Familie war in der Musik sehr engagiert: Der 
älteste Sohn war Kirchenorganist. Er starb leider als 
junger Soldat am Schwarzen Meer. Hermann hat 
schon als Jugendlicher die Kirchenorgel aushilfs-
weise in seiner Heimat-Pfarrei St. Johann gespielt. 
Später hat er jahrelang im Internat mit dem Harmo-
nium und der Orgel die kirchlichen Feierlichkeiten 
verschönt. Er war auch immer im Chorgesang en-
gagiert; seine volltönende Bariton-Stimme hat den 
Chor unterstützt. Er folgte darin seiner Mutter, die 
einen schönen Alt hatte und wiederholt in der Kir-
che auch Solo-Arien sang. Wir, seine Freunde von 
damals, dachten, er würde einmal in der Musik Fuß 
fassen. Als er aber nach dem Noviziat mit Pater Paul 
Schebesta und seiner Ethnologie Bekanntschaft 
machte, sah er fortan in der Ethnologie sein Betäti-
gungsfeld. Im Chorgesang und im Gregorianischen 
Choral machte er die ganze Studienzeit eifrig mit.

Am 3. September 1947 lernte ich Hermann 
im Internat St. Severin in Fürstenfeld, Ost-Steier
mark, kennen. Die Schule von St. Severin war für 
die damalige Zeit ein typisches Aufbaugymnasium, 
wo man nach vier Jahren den wesentlichen Lehr-
stoff vermittelt bekam. Man machte dann an einem 
öffentlichen Gymnasium eine Prüfung, indem man 
zwei Jahre übersprang. Unter uns Internatsschülern 
waren auch eine Reihe ehemaliger Soldaten, die ihre 

Matura nachholen wollten. Hermann und ich waren 
damals die Jüngsten in der Klasse: ich gerade 15, er 
16 Jahre alt. Unsere älteren Mitschüler nahmen uns 
oft nicht ganz ernst. Wir hatten natürlich auch nicht 
ihre Weltläufigkeit, wir waren “Landeier”. Wir ha-
ben aber gelernt, uns zu wehren. Hermann ritt schon 
damals gerne Attacken; ich war zurückhaltender.

Nach unserer Matura in St. Rupert, Bischofs
hofen in Salzburg, gingen wir beide nach St. Gabri
el, Mödling bei Wien, um Missionare zu werden. 
St. Gabriel war damals eine private Philosophisch-
Theologische Hochschule. Der einzige Professor 
von internationalem Rang an der damaligen Hoch-
schule war Prof. Dr. Paul Schebesta. Er war Ethno-
loge und ein ehemaliger Afrika-Missionar. Er hatte 
vier “Expeditionen” zu den Pygmäen des äquato-
rialen Urwalds gemacht und zwei zu den zwerg-
wüchsigen Völkern Südost-Asiens, den Semang 
und Senoi. Neben seinen ethnologischen Vorlesun-
gen gab Schebesta auch ein wöchentliches ethnolo-
gisches Seminar. Schebesta war kein hinreißender 
Redner, aber ein charismatischer Lehrer und eine 
faszinierende Persönlichkeit, der sich von der soge-
nannten “Wiener Schule” schon längst abgenabelt 

Berichte und Kommentare

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685


686 Berichte und Kommentare

Anthropos  113.2018

hatte und sich in manchen Themen nur auf Druck 
von Pater Wilhelm Schmidt, ihrem Hauptvertreter, 
gebeugt hatte.

Wir waren etwa ein Dutzend Studenten in Sche
bestas Seminar. Da waren unter anderen Anton Vor-
bichler, Johannes Fabian, Klaus Klostermeier, Hel-
mut Loiskandl, Karl Hutterer u. a. Eifrige Studenten 
waren wir alle, aber nicht alle waren so engagier-
te Diskutanten wie Hermann Hochegger einer war. 
Wenn er von einer These überzeugt war, verteidig-
te er sie durch dick und dünn, auch wenn sie kaum 
noch Wahrscheinlichkeit für sich beanspruchen 
konnte. Wir, seine Kollegen, nannten ihn deshalb 
unter uns oft “Schnauz”. Als Schebesta das mitbe-
kam, verbot er uns, Hermann so zu nennen, denn 
nach der Ordensregel dürfe man Mitbrüdern keine 
Spitznamen geben. Wir hielten uns, wenigstens im 
Seminar, mit dem Spitznamen zurück.

In einer Seminarsitzung trug Schebesta einmal 
eine These vor, zu der Hermann Widerspruch an-
meldete. Es entstand eine sehr lebhafte Debatte zwi-
schen Schebesta und Hermann. Wir anderen waren 
von der These überzeugt, aber Hermann konn-
te oder wollte absolut nicht nachgeben. Auf dem 
Höhepunkt hörte Schebesta auf zu diskutieren und 
sagte: “Ihr könnt ruhig zu ihm Schnauz sagen.”

Als wir 1960 unsere theologischen Studien been-
det hatten, erhielten Hermann und ich unsere Mis-
sionsbestimmungen für den Kongo. P. Provinzial 
schickte uns für ein Jahr nach Grenoble, um Fran-
zösisch zu lernen. Wir suchten uns ein Zimmer mit 
zwei Betten und gingen täglich in die Sprachschule. 
Gegen Ende des Schuljahres bekam Hermann mit 
unserer alten und bigotten Vermieterin Krach und 
zog in eine Pfarrei, ich blieb allein zurück. Noch 
in Grenoble erhielten wir einen Brief von unserem 
Provinzial, dass einer von uns beiden in Löwen das 
Lizenziat in Biologie erwerben solle, um in (Ban-
ningville) Bandundu an der höheren Schule die-
ses Fach zu unterrichten. Hermann übernahm diese 
Aufgabe, ich votierte für die Arbeit im Busch. Ich 
wollte mit der Bevölkerung engen Kontakt haben. 
So trennten sich zum ersten Male unsere Wege!

1963 kam Hermann an den Kongo und brachte, 
neben dem Lizenziat, einen neuen Landrover mit. 
Er hatte sich in Löwen auch mit Ethnologie befasst. 
Er hatte darüber nachgedacht, wie er in der Stadt die 
Ethnologie für die Missionsarbeit fruchtbar machen 
könne. Meine Mission war zwar Banza Lute, aber 
ich war meist in Manzasay oder im Busch unter-
wegs. Hermann kam in den Schulferien meist nach 
Banza Lute, wo Josef Simon Pfarrer war. Die beiden 
verstanden sich sehr gut; sie bauten im Busch neue 
Kirchlein und unternahmen Verschönerungen an der 
Kirche auf der Mission. Als er nach zwei Jahren 

sein Lehramt aufgab, kam er als Vikar nach Banza 
Lute, später übernahm er als Pfarrer die Station. Das 
Volk war sehr zufrieden mit ihm und Hermann fühl-
te sich in Banza Lute wohl. Es war bekannt, dass er 
ein gastliches Haus führte. Manche Missionare und 
Ethnologen sind bei ihm gerne abgestiegen und er-
zählten von seiner guten Küche und der freundli-
chen Aufnahme.

Die ethno-pastoralen Studienwochen

Pater Hermann Hochegger hat in der Zeitschrift 
Anthropos (1970b: ​265–270) die Leitlinien für sein 
ethnologisches Arbeiten im Studienzentrum von 
Bandundu veröffentlicht.

Man sollte wissen, dass die Mitglieder des An
thropos-Instituts ausschließlich dem Orden der Stey
ler Missionare (SVD) angehören. Mehrere Mitglie
der des Instituts wohnten und arbeiteten irgendwo in 
der Welt. Dies hatte zur Folge, dass man Zweigstel-
len des Anthropos-Instituts errichtete, wo im Geis-
te des Instituts Forschungen durchgeführt wurden. 
So ein Zweiginstitut gab es in Bombay mit Stephen 
Fuchs SVD als Leiter, eines in São Paulo mit José 
Cesar SVD. 1965 gründete man mit H. Hocheg-
ger als Leiter ein Zweiginstitut in Bandundu. Pater 
Hochegger hat also seine Forschungen und Publi-
kationen in Zusammenarbeit mit dem Anthropos-
Institut in St. Augustin bei Bonn durchgeführt. Dies 
gab den Zweiginstituten auch ein gewisses Ansehen 
in der Wissenschaft.

Hochegger benennt im Anthropos-Artikel als 
Mitarbeiter des “Studienzentrums von Bandundu” 
die Missionare der Region und autochthone Intel-
lektuelle. Er beschreibt im Einzelnen, welche Ziele 
und Aufgaben er im Studienzentrum verfolgen will.

Diese ergeben sich nach ihm aus dem Struktur-
wandel der Volksgruppen. Der Wandel hätte in den 
vergangenen 40 Jahren relativ stark die sozialen, 
wirtschaftlichen und religiösen Strukturen der Eth-
nien erfasst, aber nicht derart, dass die alten Struk-
turen nicht mehr erforscht und für die Missions
arbeit genutzt werden könnten.

Bisher waren “die Lehren des Christentums meist 
in sehr westlicher Prägung dargeboten [worden]”. 
Die Kulturbegegnung dürfe sich nicht in einseitiger 
Vernichtung, noch in bedrückender Überlagerung 
[vollziehen]. Der daraus resultierende Synkretismus 
ist ein Zeichen echter Integration und verbürgt die 
Lebensfähigkeit der Kulturen (1970b: ​265).

Als Erstes rief Hochegger die ethno-pastoralen 
Studienwochen ins Leben. Ziel der Tagungen war 
es: mit Missionaren der Region und mit Intellek-
tuellen ein pastorales Thema vorzubereiten, indem 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685


Berichte und Kommentare

Anthropos  113.2018

687

man sie zu Forschungen im Volk anleitete. In der 
gemeinsamen Tagung der ethnopastoralen Woche 
soll das Thema diskutiert werden, und die Erkennt-
nisse für die Missionsarbeit fruchtbar gemacht wer-
den. Es ging darum, die traditionelle Kultur so weit 
wie irgend möglich ins Christentum zu integrieren. 
Die einzelnen Beiträge und die wichtigsten Diskus-
sionspunkte der Tagungen wurden publiziert und 
sind in CEEBA Serien einzusehen.

Diese Ideen hatte Hermann nicht aus jahrelangen 
missiologischen Vorlesungen seiner Studienzeit be-
zogen – die waren verlorene Zeit und bar jeder di-
rekten Missionskenntnis – sondern die hatte er aus 
dem Seminar von Paul Schebesta. Natürlich waren 
nicht alle Missionare offen für solche Ideen. Aber 
ein Großteil der Missionare machte mit. Das ers-
te Thema der ethno-pastoralen Wochen lautete: “Le 
mariage, la vie familiale et l’éducation coutumière 
chez diverses ethnies de la province de Bandunu”. 
Die Tagung war ein voller Erfolg: die Missionare 
kamen zahlreich und auch Bischof Hoenen der Diö-
zese Kenge nahm daran teil; die meisten Missionare 
hatten in ihren Pfarreien Nachforschungen zu dem 
Thema gemacht. So war die Diskussion sehr lebhaft 
und fruchtbar. Erwähnt werden soll auch, dass Her-
mann vorher in den Höheren Schulen in Bandundu 
eine größere Umfrage zum Thema gemacht hatte 
(1966: ​79–92). 

Es ist sehr aufschlussreich, wie die jungen Men-
schen zu Ehe, Familie und Kindererziehung stehen. 
Der “Mutteronkel”, der in matrilinearen Ethnien 
eine wichtige Rolle spielen kann, wird von keinem 
der Schüler und Schülerinnen nicht einmal erwähnt, 
obwohl die meisten von ihnen aus matrilinearen 
Gesellschaften stammten. Der Klan, bzw. die Lin-
eage wird nur insofern erwähnt, als sie Gestrande-
ten (Kranken, geschiedenen Frauen) Unterschlupf 
gewähren soll. Alle Schüler und Schülerinnen tun 
so, als gäbe es nur die patrilineare Kernfamilie aus 
Vater, Mutter, Kindern. Auch die Polygynie wird 
mit keinem Wort erwähnt. Ich finde diese Daten für 
1965 doch etwas gewagt. Sie reflektierten nicht den 
Ist-Zustand in der Gesellschaft, sondern ganz offen-
sichtlich die Desiderata der jungen Leute. Aber auch 
das ist eine Erwähnung wert.

Für das Jahr 1966 hat Pater Hochegger das The-
ma gewählt “Dieu, idoles et sorcellerie dans la ré-
gion Kwango/Bas-Kwilu”. Es nahmen an die 20 Per-
sonen daran teil, darunter Seine Exzellenz Bischof 
Franz Hoenen und eine Reihe Missionsschwestern. 
Die meisten von ihnen hatten in ihrem Gebiet klei-
ne Forschungen durchgeführt, sodass die Diskussi-
onen recht ergiebig waren. Für das Jahr 1967 lau-
tete das Thema: “Mort, funérailles, deuil, et culte 
des ancêtres chez les populations du Kwango/Bas-

Kwilu.” Die Tagung war wiederum gut besucht vom 
Bischof, den Missionaren und Missionsschwestern. 
Die Debatten waren teilweise sehr lebhaft und das 
vor allem wegen der verschiedenen Ansichten über 
den Ahnenkult. Wie weit kann er von Missionaren 
zugelassen werden? Alte Missionare haben früher 
zum Teil sogar Totenverehrung als Ahnenkult aus-
gemacht und für die Neuchristen verboten. Ein-
stimmig gingen die Tagungsteilnehmer nicht nach 
Hause, aber allen war klar, dass die Verehrung von 
Ahnen nicht einfach generell verboten werden darf.

Bevor wir auseinandergingen nahm mich der Bi-
schof zur Seite und meinte: “Das publiziert ihr jetzt 
alles?” “Ja, Hermann macht das”, antwortete ich. 
Und der Bischof drauf: “Wenn du das hier im Busch 
praktizierst, meinetwegen; kein Mensch erfährt es, 
auch nicht in Rom. Wenn es aber publiziert wird, 
können es alle erfahren!” “Hermann und ich sind 
uns einig, was den Ahnenkult in Afrika angeht.” 
“So macht denn weiter!” sagte der Bischof mit ei-
ner Handbewegung, die ich positiv deutete.

Die nächsten Themen der ethno-pastoralen Wo-
chen haben nicht mehr in dem Maße die Arbeit der 
Missionare berührt, entsprechend kamen weniger 
Missionare zur Tagung. Die Themen wurden eth-
nologischer und damit kamen auch andere Teilneh-
mer. So hatte die vierte Studienwoche das Thema: 
“L’organisation sociale et politique chez les Yansi, 
Teke et Boma.”

Die fünfte Woche hatte das Thema: “Agriculture 
et élevage dans l’entre Kwango-Kasai”. Während 
der sechsten Woche wurde das Thema “Conflits fa-
miliaux et reconciliation” diskutiert und die siebte 
hatte als Thema “La relation homme-Dieu dans les 
traditions orales.”

Man kann heute bedauern, dass Hermann nicht 
weiter stärker auf pastorale Themen gesetzt hat. Er 
hätte vor allem die älteren Missionare auf die Werte 
der traditionellen Gesellschaft empfänglich machen 
können. Dies wäre vorteilhaft gewesen. Als ich ein-
mal einen älteren Missionar fragte, wie die Leute 
seiner Pfarrei das Schöpferwesen benennen, sagte 
er mir: Er wisse es nicht und ihn interessiere es auch 
nicht. Seine Aufgabe sei es, den Gott der Bibel zu 
verkünden. Es gab auch damals noch Missionare, 
die überlegten, ob sie einem kongolesischen Lehrer 
die Hand geben sollen.

Die ethno-pastoralen Wochen haben eine gute 
Wirkung gehabt, aber mit der Zeit hat sich die Eth-
nologie verselbständigt und abgehoben, so dass die 
enge Verbindung zu etlichen Missionaren verloren 
ging. Als ich die Endredaktion meiner Doktorarbeit 
am Anthropos-Institut in St. Augustin machte, kam 
der Provinzial aus dem Kongo vorbei. Er erkundig-
te sich nach meinen weiteren Plänen, dabei sagte er 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685


688 Berichte und Kommentare

Anthropos  113.2018

mir klar: “Einen weiteren Ethnologen benötigen wir 
im Kongo nicht!” Andrerseits kann ich auch sehr 
gut Hermann verstehen: als ausgebildeter Ethnologe 
in seinem Metier forschen und publizieren zu wol-
len. 1969 bekam Hermann die Erlaubnis von seinen 
Oberen nach Paris zu gehen, um zu promovieren. 
1973 verteidigte er seine These, die unter dem Titel 
veröffentlicht wurde “Normes et pratiques sociales 
chez le Buma” 1, und zwar in CEEBA (1975b). Es 
ist ein umfangreiches Werk mit zahlreichen Zeich-
nungen und Illustrationen. Schade ist, dass Her-
mann die Fahnen nicht noch einmal kritisch korri
giert hat. 

Die ethnologischen Forschungen am Institut

Als Hermann 1973 aus Paris zurückgekommen war, 
widmete er sich mehr und mehr den ethnologischen 
Forschungen und vor allem den Publikationen. Die 
Mission stellte ihm für sein Institut ein schönes ge-
räumiges Haus zur Verfügung mit einem großen 
Salon und einigen Schlafzimmern. Er konnte also 
auch Gäste bei sich beherbergen. Er hatte auch im-
mer einige junge Leute als Sekretäre beschäftigt, die 
im Haus arbeiteten. Als ich mal wieder zum Kongo 
kam, um meine Materialien vor Ort zu überprüfen, 
konnte ich bei ihm im Institut wohnen und Hermann 
stellte mir seinen Landrover zur Verfügung, damit 
ich auch entlegene Dörfer besuchen konnte. Ich hör-
te aber in der Mission auch abfällige Ausdrücke wie 
“Du bist ja auch so ein Anthropos!” Ich fragte mich 
damals, was ist so schlecht daran, Mitglied des An-
thropos-Instituts zu sein?

Wenn man die ungeheure Zahl von fast 200 Pu-
blikationen, die im Institut erschienen sind, Revue 
passieren lässt, stellt man fest, dass nur ein kleiner 
Teil von ausgebildeten Ethnologen oder Missiona-
ren stammt. Die allermeisten kommen von jungen 
Kongolesen. Leider haben sich etliche von ihnen 
nicht die Mühe gemacht, im Dorf bei Älteren nach 
der Wirklichkeit zu forschen. Es genügt nicht, ei-
ner Ethnie anzugehören, um schon als Experte über 
sie schreiben zu können. Gegen dieses Prinzip wird 
häufig verstoßen, und dann stellt man bisweilen 
fest, dass diese Bodenständigen ihre Muttersprache 
nur mehr mangelhaft beherrschen, denn sie leben 
seit Jahren in der Stadt.

Positiv sehe ich an dieser Publikationsfülle, dass 
Hermann jungen Kongolesen die Möglichkeit gab, 
sich über ihre Kultur und Sprache Gedanken zu ma-
chen und dies in Worte zu fassen. Er hat sie nicht in 

  1	 Die Stadt Bandundu ist auf dem Territorium der Bambunda 
erbaut.

eine bestimmte Richtung gedrängt. Leider hat er sie 
auch oft nicht auf ein korrektes wissenschaftliches 
Arbeiten hingewiesen. Manche Arbeiten sind nicht 
als wissenschaftlich einzustufen, aber sie bieten in-
teressante Einblicke in das Dorfleben, die ein ge-
standener Ethnologe nie erhaschen würde. So eine 
Arbeit ist z. B. die Publikation von Tango Muyay 
“Surnoms et sobriquets Yansi” (1980) oder das Le-
xikon Français – Yansi von Wendo Nguma, das auf-
zeigt, wie viele Dialekte es im Kiyansi gibt (1986).

Hermann hat z. B. eine Festschrift zum 25-jäh-
rigen Bestehen der Mission Banza Lute herausge-
geben. Darin kommen an die 60 Autoren/-innen zu 
Wort: Jugendliche, Männer, Frauen, Alte, Nicht-
christen etc. Jeder konnte erzählen, wie er zu der 
Mission steht. Hermann hat auch die negativen Aus-
sagen über die Mission und ihre Missionare stehen 
lassen. Das ist eine Festschrift, die nicht alltäglich 
ist! Statt Elogen freie Meinungsäußerung! Mir ist 
kein anderes Institut bekannt, in dem Laien ihre 
Meinung so frei publizieren können. Dem wissen-
schaftlichen Ruf nützt natürlich eine derartige Flut 
von Veröffentlichungen nicht. Dem alten römischen 
Grundsatz zu folgen, multum non multa! Wäre si-
cher besser gewesen. Hermann war sehr breit auf-
gestellt, was seine Interessen anbelangt: Er schrieb 
über Tischsitten, Nahrung, Kunst, Religion, My-
then2. Er verfasste Lexika und, und… Die Palette 
wird durch seine temporären Mitarbeiter noch we-
sentlich erweitert, durch Frauen-Frisuren, Spitzna-
men, Tänze etc. 

Hermann hat sich sehr um die neue christliche 
Kunst bemüht. Er berichtet in seinem Buch “Sculp-
tures nouvelles de Bandundu” (1980a) über die 
Künstler, über die verwendeten Holzarten und ihre 
Arbeitsweisen. Die drei vorgestellten Künstler be-
handelten vor allem biblische Themen und sie lehn-
ten sich stark an die traditionelle “afrikanische Pro-
portion” (drei Drittel) an. Sie sind also sehr von der 
afrikanischen Tradition beeinflusst. So z. B. wird 
Christus am Kreuz fast immer mit Heiligen, die den 
Leib Jesu festhalten, dargestellt. Dies ist typisch für 
die Region: Kein Mensch soll allein sterben, son-
dern im Kreis seiner Verwandten, die ihn im Le-
ben festhalten wollen. Einige gute Objekte sind für  
das Museum “Haus Völker und Kulturen” in St. Au- 
gustin angekauft worden. Der Künstler Mial 
Léandre stammte aus Kinswu. Seine Grundschule 
hat er z. T. auf der Mission Banza Lute gemacht. 
Manchen Skulpturen merkt man an, dass sie in Eile 
gemacht worden sind, vielleicht auf Bestellung? 

  2	 Für Hermann gab es, beeinflusst von Lévi-Strauss, nur My-
then: Geschichten, Lieder, Fabeln, etc. Alles waren für ihn 
Mythen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685


Berichte und Kommentare

Anthropos  113.2018

689

Schade, dass Hermann die jungen Künstler nicht zu 
größerer Sorgfalt angeleitet hat. Die über 250 abge-
bildeten Objekte in seinem Buch sind zwar nützlich, 
aber die mittelmäßige Qualität der Fotos lässt eine 
gerechte fachliche Beurteilung der Werke nicht zu.

Sein größtes Interesse widmete Hochegger je-
doch “Dem Sprechen durch rituelle Gesten” (“Le 
langage des gestes rituels”). Er hat 20 ansehnliche 
Bände, reich illustriert zu diesem Thema heraus-
gebracht (1981–1992). Es ist wirklich eine große 
Leistung, vor der man großen Respekt haben muss. 
Als ich über die Symbolik der Bayansi arbeitete, 
griff ich nach diesen Bänden und habe mich gefragt, 
warum der Autor nicht sagt, wo er diese Angaben 
gehört hat und wer sie ihm erzählt hat: waren es 
Schulkinder, Männer, Frauen, Alte? Die Auswahl 
der Gesten ist meiner Meinung nach willkürlich. 
Zu den zahllosen Gesten lassen sich bei der glei-
chen Ethnie zu demselben Thema ganz andere Ges-
ten ausfindig machen. Deshalb wäre es so wichtig 
gewesen, anzugeben, wo genau dieser Gestus prak-
tiziert und aufgezeichnet wurde. Die einzelnen Eth-
nien bilden keinen monolithischen Block. Die Spra-
che der Bayansi z. B. zerfällt in ca. 60 Dialekte. Sie 
können untereinander so verschieden sein, dass sich 
Kiyansi-Sprecher der lingua franca Kikongo ikele-
ve bedienen, um miteinander sprechen zu können.

Eine andere Schwierigkeit, die ich beim “Lan-
gage des gestes rituels” habe, ist, dass es sich beim 
Ritus nur um das äußere Zeichen handelt, hinter 
dem sich aber meist eine tiefe symbolische Bedeu-
tung verbirgt. Auf dieses Symbol kommt es aber an 
und dazu wird in dem großen Werk kaum ein Wort 
verloren. Nehmen wir als Beispiel den Gestus zum 
Eid (1978: ​187 f.). Die Gesten zeigen: eine Hand 
berührt den Boden, die andere zeigt einen Schnitt 
in der Kehle und weist nach oben. Was steckt dahin-
ter? Hier scheint meiner Meinung nach das alte dua
le Weltbild auf, wie es in Afrika südlich der Sahara 
gang und gäbe ist. Der Schwörer will sagen: “Ich 
rufe das männliche Himmelswesen und die Mut-
ter Erde als Zeugen an, dass ich die Wahrheit sage. 
Wenn ich lüge, schneidet mir die Kehle durch.” 
Oder nehmen wir den Gestus der Nacktheit: Er sagt 
nichts aus, was Nacktheit bewirken kann. Bei den 
Bambiim, einer Untergruppe der Bayansi, kann sich 
Nacktheit der älteren Generation auf die jüngere wie 
ein Fluch auswirken. Auf derselben Generation ist 
Nacktheit kein Problem. Eine Mutter, die ihren ver-
kommenen Sohn verfluchen will, macht sich nackt, 
schlägt auf ihr Geschlechtsteil und ruft: “Wärst du 
doch nie aus mir herausgekrochen!” Mit den Gesten 
ist es wie mit den Fetischfiguren: Sie sind äußeres 
Zeichen. Der symbolische Inhalt verbirgt sich da-
hinter. Will man in das Denken einer fremden Kul-

tur eindringen, sind gerade die verborgenen Symbo-
le von großer Wichtigkeit.

Im Jahre 1998 kam P. Hermann Hochegger wie-
der nach Österreich zurück. 1998 und 2001 hielt er 
Vorlesungen über Kulturanthropologie am Institut 
für indische Kultur in Mumbai, Indien. Er starb am 
Feste Christi Himmelfahrt am 25. Mai 2009.

Bibliographie zu Hochegger (Auswahl)

1963	 L’aspect social du mânisme bantou. In: A. Vorbichler 
et al. (Hrsg.), Festschrift Paul Schebesta; pp. 201–214. 
Wien: St. Gabriel. (Studia Instituti Anthropos, 18) 

1965	 Die Vorstellung von “Seele” und Totengeist bei afrikani-
schen Völkern. Anthropos 60: ​273–339.

1966	 Le mariage, la vie familiale et l’éducation coutumière 
chez diverses ethnies de la Province de Bandundu. Ban
dundu: CEEBA. (Ethno-pastorale Woche Nr. 1)

1968	 Dieu, idoles et sorcellerie dans la région Kwango/Bas-
Kwilu. Bandundu: CEEBA. (Ethno-pastorale Woche 
Nr. 2). 

1969	 Mort, funérailles, deuil et culte des ancêtres chez les po-
pulations du Kwango/Bas-Kwilu. Bandundu: CEEBA 
(Ethno-pastorale Woche Nr. 3)

1970a	 Une revalorisation du mariage coutumier africain. An-
thropos 65: ​33–35.

1970b	 Centre d’Études Ethnologiques, Bandundu, Kongo-Kin-
shasa. Anthropos 65: ​265–270. 

1970c	 L’organisation sociale et politique chez les Yansi, Teke 
et Boma. Bandundu: CEEBA (Ethno-pastorale Woche 
Nr. 4)

1970d	 Zum Weltbild der Yansi. Verbum SVD 2/1: ​28–36. 

1972	 Femme, pourquoi pleures-tu? Mythes buma. Textes 
buma – français. Bandundu: CEEBA. 

1973a	 Agriculture et élevage de l’entre Kwango-Kasai. Bandun-
du: CEEBA. (Ethno-pastorale Woche Nr. 5)

1973b	 Allons, tuons la mort! Mythes sakata, textes sakata-fran-
çais. Bandundu: CEEBA. 

1973c	 Le soleil ne se leva plus! Le conflit social dans les mythes 
buma. Textes buma-français. Bandundu: CEEBA. 

1975a	 Conflits familiaux et reconciliation. Bandundu: CEEBA 
(Ethno-pastorale Woche Nr. 6)

1975b	 Normes et pratiques sociales chez les Buma. Bandundu: 
CEEBA. 

1975c	 Le soleil ne se leva plus! Le conflit social dans les mythes 
buma. Textes buma français. Bandundu: CEEBA. 

1977	 La polygamie dans les mythes sakata. Mythes en version 
sakata-français. Bandundu: CEEBA. 

1978a	 Dieu dessécha le fleuve. La relation homme-Dieu dans 
les traditions orales. Bandundu: CEEBA. (Ethno-pasto-
rale Woche Nr. 7)

1978b	 Le langage gestuel en Afrique Centrale. Bandundu: 
CEEBA. 

1980a	 Sculptures nouvelles de Bandundu. Bandundu: CEEBA.
1980b	 Rites de stabilisation de mariage dans la région de Ban

dundu. Annales Aequatoria 1/1: ​251–262. 

1981	 Oedipus Rex in Zentralafrika. Zwei Varianten des Oedi-
pusmythos aus dem Erzählgut der Mbun (Zaire). In: Inge 
Hoffman (Hrsg.), Festschrift A. Vorbichler. Beiträge zur 
Afrikanistik. Bd. 12; pp. 67–84. Wien: Universität Wien.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-685

