
5. Zur soziokulturellen Bedeutung von Gewalt

»Im Prinzip kann jeder unter Gewalt verste-

hen, was er will: Der eine nur offensichtliche

Phänomene wie Töten und Schlagen, der

andere verbale Phänomene wie Beleidi-

gen, der dritte subtile Phänomene wie

Missachtung und Manipulation, der vierte

schließlich gesellschaftliche Phänomene

wie ungleiche Bildungschancen. Die Kon-

sequenz: man redet und denkt aneinander

vorbei, da der Begriff Gewalt so vielfältige

Phänomene bezeichnen kann, dass ohne

weitere Konkretisierung eine gemeinsame

Ausgangslage nicht zu erreichen ist.«1

Das Zitat von Helga Theunert bringt ein zentrales Problem der Gewaltforschung auf

den Punkt. Eine eindeutige Definition des Gewaltbegriffs, die sämtlichen Aspekte in

sich vereint, ist schwer festzulegen, da sowohl das Spektrum gewalttätiger Handlungen

als auch die jeweiligen Handlungsebenen der Gewaltausübung sehr ausdifferenziert

und weitläufig sind. Physische Gewalt unter Schüler*innen ist in Form und Wirkung

anders zu erfassen als generelle Ungleichbehandlungen im Bildungssystem, so wie sich

gespielte Gewalthandlungen im Film von realer Gewalt im Krieg massiv unterscheiden.

Ist gemeinhin von Gewalt die Rede, so ist damit zumeist eine »absichtsvolle Verlet-

zung von Körpern«2 gemeint. Diese Definition lässt bereits bewusste oder unbewusste

Assoziationsketten in den Köpfen entstehen, die den Begriff zumeist mit physischen

Gewalthandlungen in direkten Zusammenhang stellen. Hierzu gehören beispielsweise

Körperverletzungen, Mord, aber auch psychische und strukturelle Gewaltakte, wie bei-

spielsweise das Ausgrenzen von Minderheiten. Gewalt muss also weit mehr sein als die

bloße »absichtsvolle Verletzung von Körpern«, denn jede dieser genannten Gewaltfor-

men steht für sich alleine und ist oftmals erst in verschiedenen Kontexten richtig zu

1 Theunert 1996, S, 43.

2 Koloma/Schlichte 2014, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839463901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Die Problematisierung von Gewalt in Computerspielen

deuten. Doch obwohl die Trennlinien in der gesellschaftlichen Bewertung äußerst un-

scharf und zeitlich variabel sind, scheint eine erste Gemeinsamkeit der verschiedenen

Gewaltformen darin zu liegen, dass sie gesellschaftlich überwiegend negativ konno-

tiert sind. Gewalt erscheint als etwas Diffuses und schwer Greifbares. Etwas, das po-

sitiven Handlungen stets entgegenzustehen scheint. Einerseits möchte niemand Opfer

von Gewalt werden, andererseits ist mediale Gewalt als Unterhaltungsinstrument om-

nipräsent. Wie ist also nun die Ambivalenz des Begriffs einzuschätzen und im Rahmen

einer wissenschaftlichen Ausarbeitung handhabbar zu machen?

Wie bereits beschrieben, ist Gewalt ein Sozialphänomen, das in allen historischen

und zeitgenössischen Gesellschaften vorkommt, jedoch nicht immer direkt als Gewalt

bezeichnet wird. Die jeweilige Bewertung von Gewalt ist immer der jeweiligen Aus-

legung unterworfen, welche wiederum auf institutionellen Ordnungsstrukturen wie

Rechtsformen undmoralischen Vorstellungen innerhalb der jeweiligen Gesellschaft be-

ruht. Diese kulturellen Deutungspraktiken geben vor, was als Mord, Totschlag oder Ver-

letzung der persönlichen Integrität gewertet wird und inwiefern ein Einsatz von Gewalt

legitim sein kann. Die gesellschaftliche Bewertung ist also der wesentliche Faktor, um

die Frage nach der gesellschaftlichen Funktion und dem Stellenwert von Gewalt zu be-

leuchten. Dient sie beispielsweise als abschreckendes Repressivinstrument zur Macht-

kontrolle und Machterhalt innerhalb eines politischen Systems (bspw. in Autokratien)

oder wird sie zu Unterhaltungszwecken eingesetzt (bspw. bei den Gladiatorenkämpfen

im antiken Rom)? Sind gewisse Gruppierungen mehr von Gewalthandlungen betrof-

fen als andere (bspw. die Judenverfolgung im Dritten Reich) und wodurch wird Gewalt

politisch legitimiert?

Eine allgemein gefasste Definition der Bundeszentrale für politische Bildung beschreibt

Gewalt als »den Einsatz von physischem oder psychischem Zwang gegenüberMenschen

sowie die physische Einwirkung auf Tiere oder Sachen.«3 In dieser Deutung wird der

Gewaltbegriff zwar auf Tiere und Objekte ausgeweitet, jedoch beschränkt er sich noch

zu sehr auf physische und psychische Gewalthandlungen. Gesellschaftsstrukturelle Ge-

waltphänomene wie ungleiche Bildungschancen werden hier weiterhin außen vor ge-

lassen.

Inhaltlich etwas weiter gefasst ist die soziologische Perspektive. Gewalt meint hier

»den Einsatz physischer oder psychischer Mittel, um einer anderen Person gegen ihren

Willen a) Schaden zuzufügen, b) sie dem eigenen Willen zu unterwerfen (sie zu be-

herrschen) oder c) der solchermaßen ausgeübten G. durch Gegen-G. zu begegnen.«4 In

dieser Definition werden zwei wichtige Begriffe mit in die Betrachtung einbezogen –

Macht und Herrschaft.

Betrachtet man Gewalt als eine Form sozialer Interaktion zwischen zwei oder meh-

reren Akteuren, so impliziert diese zunächst eine gewisse hierarchische Ordnung. Das

heißt, es gibt immermindestens eine Person, die die Gewalt ausübt undmindestens ei-

ne Person, die die Gewalt empfängt.5 Der Gewaltbegriff scheint also stets in einer engen

3 Bundeszentrale für politische Bildung: Politiklexikon »Gewalt« auf Bpb.de.

4 Ebd.

5 Ausgenommen ist hier die Gewalt gegen sich selbst, da diese primär ein psycho-pathologisches

Phänomen darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839463901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zur soziokulturellen Bedeutung von Gewalt 55

Verbindung mit dem Begriff der Macht zu stehen. Auch der Soziologe Heinrich Popitz

greift diesen Zusammenhang auf und führt ihn mit dem Begriff der Aktionsmacht wei-

ter aus. Popitz scheibt: »Die direkteste Form von Macht ist die schiere Aktionsmacht:

die Macht, anderen in einer gegen sie gerichteten Aktion Schaden zuzufügen, – an-

deren ›etwas anzutun‹.«6 Macht und Gewalt werden über den Begriff der Aktionsmacht

miteinander in Relation gesetzt und in drei Gruppen schädigenden Handelns unter-

teilt: »Aktionen zur Minderung sozialer Teilhabe, zur materiellen Schädigung und zur

körperlichen Verletzung.«7 Psychische Gewalthandlungen scheinen bei Popitz hinge-

gen keine Erwähnung zu finden. Die Aktionsmacht erscheint zudem als ein spezifisches

Handeln, das keine bestimmten Machtressourcen voraussetzt und somit von jedem zu

jeder Zeit eingesetzt werden kann.

»Der Mensch muß nie, kann aber immer gewaltsam handeln, er muß nie, kann aber

immer töten […]. Gewalt überhaupt und Gewalt des Töten im besonderen ist auch

kein bloßer Betriebsunfall sozialer Beziehungen, keine Randerscheinung sozialer Ord-

nungen und nicht lediglich ein Extremfall oder eine ultimaratio (von der nicht so viel

Wesens gemacht werden sollte). Gewalt ist in der Tat […] eine Option menschlichen

Handelns, die ständig präsent ist. Keine umfassende soziale Ordnung beruht auf der

Prämisse der Gewaltlosigkeit. Die Macht zu töten und die Ohnmacht des Opfers sind

latent oder manifest Bestimmungsgründe der Struktur sozialen Zusammenlebens.«8

Gewalt ist nach Popitz somit ein ubiquitäres Sozialphänomen, das jeder Gesellschafts-

form inhärent ist. Sie ist immer und überall möglich und stellt dadurch für die be-

stehende Gesellschaftsordnung eine Gefahr dar. Schon Norbert Elias wies in seinem

Werk Über den Prozeß der Zivilisation darauf hin, dass physische Gewalt staatlich mo-

nopolisiert werden muss, damit sie nicht willkürlich stattfinden kann. Diese Mono-

polisierung der körperlichen Gewalt wirkt auf die jeweilige Gesellschaft zurück und

führt hierdurch zu einer Verhaltensänderung, die sich in einer »Dämpfung der spon-

tanen Wallungen«, der »Zurückhaltung der Affekte« sowie einer »Weitung des Gedan-

kenraums über den Augenblick hinaus in die verschiedenen Ursach- und die zukünf-

tigen Folgeketten« manifestiert.9 Gewalt kann nun nicht mehr frei ausgeübt werden,

weshalb eine potenzielle Ausübung aus Angst vor Sanktionierungen vorher tendenzi-

ell eher durchdacht wird, um mögliche Konsequenzen zu vermeiden. Nach Elias führt

die Gewaltmonopolisierung auf der Makroebene somit zu einem Selbstzwang auf der

Mikroebene.

Diese notwendige Auslagerung der Gewalt auf die Ebene des Staates wird auch in

der Herrschaftssoziologie MaxWebers thematisiert. Weber bezieht sich hierbei auf die

politischen Begriffe der Staatsgewalt und der Gewaltenteilung. Die Staatsgewalt wird hier

als eine Ordnungsmacht verstanden, die durch gezielte Machtausübung das politische

und gesellschaftliche System aufrechterhalten soll. Laut Weber ist der Anspruch des

Staats auf das Gewaltmonopol zentral und legitim:

6 Popitz 2009, S. 43.

7 Ebd., S. 44.

8 Ebd., S. 57.

9 Elias 1997, S. 322 f.

https://doi.org/10.14361/9783839463901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio


56 Die Problematisierung von Gewalt in Computerspielen

»Staat ist diejenige menschliche Gemeinschaft, welche innerhalb eines bestimmten

Gebietes – dies: das ›Gebiet‹ gehört zum Merkmal – das Monopol physischer Gewalt-

samkeit – für sich (mit Erfolg) beansprucht. Denn das der Gegenwart Spezifische ist:

daß man allen anderen Verbänden oder Einzelpersonen das Recht zur physischen Ge-

waltsamkeit nur so weit zuschreibt, als der Staat sie von ihrer Seite zuläßt: er gilt als

alleinige Quelle des ›Rechts‹ auf Gewaltsamkeit. ›Politik‹ würde für uns also heißen:

Streben nach Machtanteil oder nach Beeinflussung der Machtverteilung, sei es zwi-

schen Staaten, sei es innerhalb eines Staates zwischen den Menschengruppen, die er

umschließt.«10

Der engen Verknüpfung von Herrschaft und Gewalt ist als Vermittler also auch immer

die Macht zwischengeschaltet. Interessant ist hierbei, dass die vorhergegangene Nega-

tivkonnotation des Gewaltbegriffs durch die Verstaatlichung des Gewaltmonopols teil-

weise aufgehoben und dieser dadurch positiv aufgeladen wird. Gewalt darf ausschließ-

lich vom Staat genutzt werden, um sie der willkürlichen Gewalt innerhalb der Bevöl-

kerung entgegenzusetzen und somit die öffentliche Ordnung zu bewahren. Ob Gewalt

also nun positiv oder negativ bewertet wird, hängt also auch immer damit zusammen,

wer sie ausübt undmit welcher Zielsetzung. SowirdGewalt, die von einzelnen Akteuren

ausgeht, in der Regel weniger toleriert als Gewalt, die vom Staat ausgeht, sofern dieser

den Schutz der Allgemeinheit in den Fokus stellt und die eigene Monopolstellung nicht

als repressives Unterdrückungsinstrument einsetzt.

Es wird deutlich, dass der Gewaltbegriff ständigen gesellschaftlichen Deutungspro-

zessen unterworfen ist. Da soziokulturelle Diskurse heutzutage hauptsächlich über die

Massenmedien ausgehandelt werden, ist eine Erweiterung der soziologischen und po-

litikwissenschaftlichen Perspektive auf Gewalt um einemedienwissenschaftliche Sicht-

weise unabdingbar. Mit Ausnahme von Personen, die über eigene Gewalterfahrungen

verfügen (bspw. weil sie selber Opfer von Gewalthandlungen wurden), ist die persön-

liche Gewalterfahrung (zumindest was physische Gewalttaten anbelangt) der meisten

Menschen in den Industrienationenmedial geprägt. Die über dieMassenmedien trans-

portieren Gewaltinhalte bilden dabei nie die direkte Realität ab, sondern stellen ledig-

lich konstruierte oder anderweitig aufbereitete Ausschnitte dar.DieMediengewalt kann

dabei gleichermaßen reale Gewaltdarstellungen (bspw. im Rahmen einer Berichterstat-

tung) oder auch rein fiktive Inhalte (Filme, Bücher, etc.) umfassen. So kamen bereits

in den Theaterstücken der griechischen Antike Gewalthandlungen vor, diese wurden

jedoch erst mit der Verschiebung auf die Ebene der digitalen Informations- und Un-

terhaltungsmedien zu einem von Zeit und Ort losgelösten und jederzeit (freiwillig) er-

fahrbaren Phänomen.

Da reale Gewalthandlungen in der westlichen Welt verpönt sind und strafrechtlich

verfolgt werden, haftet gerade der Mediengewalt stets der Nimbus der faszinierenden

und außeralltäglichen Erfahrung an. Die über das jeweilige Medium übermittelte Ge-

walt wird als Unterhaltung verpackt und jederzeit abrufbar gemacht. Durch die Verla-

gerung der Gewalt auf die Ebene der Künstlichkeit entsteht für die Rezipient*innen eine

10 Weber 1926, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839463901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zur soziokulturellen Bedeutung von Gewalt 57

emotionale Distanzierbarkeit, die es erlaubt, auch grausame Gewalt als lediglich fik-

tiv zu erkennen und dementsprechend bewerten zu können. Die Gewaltdarstellungen

erscheinen so von der eigenen Alltagswelt weit entfernt und können hierdurch als un-

terhaltsam wahrgenommen werden. Die persönliche Gewaltwahrnehmung verschiebt

sich so von der realen auf die mediale Bewertungsebene.

Die Kommunikationswissenschaftler Hans Martin Kepplinger und Stefan Dahlem

haben verschiedene Formen medialer Gewalt untersucht und nehmen darin eine Un-

terteilung in reale und fiktive sowie natürliche und künstliche Gewalt vor. Während die Be-

griffe reale und fiktive Gewalt allgemein zwischen inszenierten und realen physischen

oder psychischen Schädigungen unterscheiden, bezieht sich die natürliche und künstli-

che Gewalt auf fiktionale Inhalte. Hierbei geht es um den Grad an Realismus in der

dargestellten Gewalt und in welcher Form diese dem Betrachter dargeboten wird. Na-

türliche Gewalt ist demnach eine Form der Inszenierung, die sich versucht möglichst

nah an realer Gewalt anzulehnen, um diese möglichst authentisch zu vermitteln. Reale

Gewaltinhalte werden demnach adaptiert und auf das jeweilige Medium übertragen.

Beispiele hierfür sind Filme, die drastische Gewaltdarstellungen beinhalten und dabei

keine abstrahierenden Elemente wie Ironisierungen oder gezielte Übertreibungen ein-

binden.11

Der Terminus künstliche Gewalt beschreibt genau diese überspitzte und somit di-

stanzierende Mediengewalt. Durch die realitätsferne Darstellung von Gewalt (zum Bei-

spiel durch den Einsatz von Humor oder Überzeichnungen) wird die eigentliche Gewalt

verfremdet und für die Zuschauer*innen zugleich abstrahierbarer. Eine emotionale Di-

stanzierung ist dadurch einfacher und Gewalt kann problemloser als Unterhaltung ak-

zeptiert werden.12 Wird im Film beispielsweise auf jemanden geschossen und er fliegt

nach dem Einschlag der Kugel zehn Meter nach hinten, ohne dabei zu bluten, ist dies

für die Betrachter*innen wesentlich erträglicher als, wenn der Betroffene unter realen

Bedingungen qualvoll verbluten würde. Die Typisierung von Kepplinger und Dahlem

lässt sich auf alle medialen Gewaltdarstellungen übertragen und kann daher auch bei

der weiteren Unterscheidung von Gewaltinhalten im Computerspiel hilfreich sein.

11 Beispielsweise die Filmreihen Hostel oder Saw.

12 Vgl. Kepplinger/Dahlem 1990, S. 384.

https://doi.org/10.14361/9783839463901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

