5. Zur soziokulturellen Bedeutung von Gewalt

»Im Prinzip kann jeder unter Gewalt verste-
hen, was er will: Der eine nur offensichtliche
Phinomene wie Toten und Schlagen, der
andere verbale Phdnomene wie Beleidi-
gen, der dritte subtile Phinomene wie
Missachtung und Manipulation, der vierte
schlieRlich gesellschaftliche Phanomene
wie ungleiche Bildungschancen. Die Kon-
sequenz: man redet und denkt aneinander
vorbei, da der Begriff Gewalt so vielfiltige
Phianomene bezeichnen kann, dass ohne
weitere Konkretisierung eine gemeinsame
Ausgangslage nicht zu erreichen ist.<'

Das Zitat von Helga Theunert bringt ein zentrales Problem der Gewaltforschung auf
den Punkt. Eine eindeutige Definition des Gewaltbegriffs, die simtlichen Aspekte in
sich vereint, ist schwer festzulegen, da sowohl das Spektrum gewalttitiger Handlungen
als auch die jeweiligen Handlungsebenen der Gewaltausiibung sehr ausdifferenziert
und weitliufig sind. Physische Gewalt unter Schiiler*innen ist in Form und Wirkung
anders zu erfassen als generelle Ungleichbehandlungen im Bildungssystem, so wie sich
gespielte Gewalthandlungen im Film von realer Gewalt im Krieg massiv unterscheiden.

Ist gemeinhin von Gewalt die Rede, so ist damit zumeist eine »absichtsvolle Verlet-
zung von Kérpern«* gemeint. Diese Definition lisst bereits bewusste oder unbewusste
Assoziationsketten in den Kopfen entstehen, die den Begriff zumeist mit physischen
Gewalthandlungen in direkten Zusammenhang stellen. Hierzu gehoren beispielsweise
Korperverletzungen, Mord, aber auch psychische und strukturelle Gewaltakte, wie bei-
spielsweise das Ausgrenzen von Minderheiten. Gewalt muss also weit mehr sein als die
bloRe »absichtsvolle Verletzung von Koérpern«, denn jede dieser genannten Gewaltfor-
men steht fiir sich alleine und ist oftmals erst in verschiedenen Kontexten richtig zu

1 Theunert1996, S, 43.
2 Koloma/Schlichte 2014, S. 36.

https://dol.org/10.14361/9783839483901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Die Problematisierung von Gewalt in Computerspielen

deuten. Doch obwohl die Trennlinien in der gesellschaftlichen Bewertung duflerst un-
scharf und zeitlich variabel sind, scheint eine erste Gemeinsamkeit der verschiedenen
Gewaltformen darin zu liegen, dass sie gesellschaftlich iiberwiegend negativ konno-
tiert sind. Gewalt erscheint als etwas Diffuses und schwer Greifbares. Etwas, das po-
sitiven Handlungen stets entgegenzustehen scheint. Einerseits mochte niemand Opfer
von Gewalt werden, andererseits ist mediale Gewalt als Unterhaltungsinstrument om-
niprisent. Wie ist also nun die Ambivalenz des Begriffs einzuschitzen und im Rahmen
einer wissenschaftlichen Ausarbeitung handhabbar zu machen?

Wie bereits beschrieben, ist Gewalt ein Sozialphinomen, das in allen historischen
und zeitgenossischen Gesellschaften vorkommt, jedoch nicht immer direkt als Gewalt
bezeichnet wird. Die jeweilige Bewertung von Gewalt ist immer der jeweiligen Aus-
legung unterworfen, welche wiederum auf institutionellen Ordnungsstrukturen wie
Rechtsformen und moralischen Vorstellungen innerhalb der jeweiligen Gesellschaft be-
ruht. Diese kulturellen Deutungspraktiken geben vor, was als Mord, Totschlag oder Ver-
letzung der personlichen Integritit gewertet wird und inwiefern ein Einsatz von Gewalt
legitim sein kann. Die gesellschaftliche Bewertung ist also der wesentliche Faktor, um
die Frage nach der gesellschaftlichen Funktion und dem Stellenwert von Gewalt zu be-
leuchten. Dient sie beispielsweise als abschreckendes Repressivinstrument zur Macht-
kontrolle und Machterhalt innerhalb eines politischen Systems (bspw. in Autokratien)
oder wird sie zu Unterhaltungszwecken eingesetzt (bspw. bei den Gladiatorenkdmpfen
im antiken Rom)? Sind gewisse Gruppierungen mehr von Gewalthandlungen betrof-
fen als andere (bspw. die Judenverfolgung im Dritten Reich) und wodurch wird Gewalt
politisch legitimiert?

Eine allgemein gefasste Definition der Bundeszentrale fiir politische Bildung beschreibt
Gewalt als »den Einsatz von physischem oder psychischem Zwang gegeniiber Menschen
sowie die physische Einwirkung auf Tiere oder Sachen.« In dieser Deutung wird der
Gewaltbegriff zwar auf Tiere und Objekte ausgeweitet, jedoch beschrinkt er sich noch
zu sehr auf physische und psychische Gewalthandlungen. Gesellschaftsstrukturelle Ge-
waltphinomene wie ungleiche Bildungschancen werden hier weiterhin auf3en vor ge-
lassen.

Inhaltlich etwas weiter gefasst ist die soziologische Perspektive. Gewalt meint hier
»den Einsatz physischer oder psychischer Mittel, um einer anderen Person gegen ihren
Willen a) Schaden zuzufiigen, b) sie dem eigenen Willen zu unterwerfen (sie zu be-
herrschen) oder c) der solchermafRen ausgeiibten G. durch Gegen-G. zu begegnen.«* In
dieser Definition werden zwei wichtige Begriffe mit in die Betrachtung einbezogen —
Macht und Herrschaft.

Betrachtet man Gewalt als eine Form sozialer Interaktion zwischen zwei oder meh-
reren Akteuren, so impliziert diese zunichst eine gewisse hierarchische Ordnung. Das
heifit, es gibt immer mindestens eine Person, die die Gewalt ausiibt und mindestens ei-
ne Person, die die Gewalt empfingt.’ Der Gewaltbegriff scheint also stets in einer engen

3 Bundeszentrale fiir politische Bildung: Politiklexikon »Gewalt« auf Bpb.de.

4 Ebd.

5 Ausgenommen ist hier die Gewalt gegen sich selbst, da diese priméir ein psycho-pathologisches
Phianomen darstellt.

https://dol.org/10.14361/9783839483901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zur soziokulturellen Bedeutung von Gewalt

Verbindung mit dem Begriff der Macht zu stehen. Auch der Soziologe Heinrich Popitz
greift diesen Zusammenhang auf und fihrt ihn mit dem Begriff der Aktionsmacht wei-
ter aus. Popitz scheibt: »Die direkteste Form von Macht ist die schiere Aktionsmacht:
die Macht, anderen in einer gegen sie gerichteten Aktion Schaden zuzufiigen, — an-
deren etwas anzutun«.«® Macht und Gewalt werden itber den Begriff der Aktionsmacht
miteinander in Relation gesetzt und in drei Gruppen schidigenden Handelns unter-
teilt: »Aktionen zur Minderung sozialer Teilhabe, zur materiellen Schidigung und zur
kérperlichen Verletzung.«” Psychische Gewalthandlungen scheinen bei Popitz hinge-
gen keine Erwihnung zu finden. Die Aktionsmacht erscheint zudem als ein spezifisches
Handeln, das keine bestimmten Machtressourcen voraussetzt und somit von jedem zu
jeder Zeit eingesetzt werden kann.

»Der Mensch muf nie, kann aber immer gewaltsam handeln, er muf nie, kann aber
immer téten [..]. Gewalt iberhaupt und Gewalt des Toten im besonderen ist auch
kein blof3er Betriebsunfall sozialer Beziehungen, keine Randerscheinung sozialer Ord-
nungen und nicht lediglich ein Extremfall oder eine ultimaratio (von der nicht so viel
Wesens gemacht werden sollte). Gewalt ist in der Tat [...] eine Option menschlichen
Handelns, die stindig prasent ist. Keine umfassende soziale Ordnung beruht auf der
Primisse der Gewaltlosigkeit. Die Macht zu téten und die Ohnmacht des Opfers sind

latent oder manifest Bestimmungsgriinde der Struktur sozialen Zusammenlebens.<®

Gewalt ist nach Popitz somit ein ubiquitires Sozialphinomen, das jeder Gesellschafts-
form inhirent ist. Sie ist immer und iiberall méglich und stellt dadurch fiir die be-
stehende Gesellschaftsordnung eine Gefahr dar. Schon Norbert Elias wies in seinem
Werk Uber den Prozef’ der Zivilisation darauf hin, dass physische Gewalt staatlich mo-
nopolisiert werden muss, damit sie nicht willkiirlich stattfinden kann. Diese Mono-
polisierung der korperlichen Gewalt wirkt auf die jeweilige Gesellschaft zuriick und
fithrt hierdurch zu einer Verhaltensinderung, die sich in einer »Dampfung der spon-
tanen Wallungenc, der »Zuriickhaltung der Affekte« sowie einer »Weitung des Gedan-
kenraums tiber den Augenblick hinaus in die verschiedenen Ursach- und die zukiinf-
tigen Folgeketten« manifestiert.” Gewalt kann nun nicht mehr frei ausgeiibt werden,
weshalb eine potenzielle Ausitbung aus Angst vor Sanktionierungen vorher tendenzi-
ell eher durchdacht wird, um mogliche Konsequenzen zu vermeiden. Nach Elias fithrt
die Gewaltmonopolisierung auf der Makroebene somit zu einem Selbstzwang auf der
Mikroebene.

Diese notwendige Auslagerung der Gewalt auf die Ebene des Staates wird auch in
der Herrschaftssoziologie Max Webers thematisiert. Weber bezieht sich hierbei auf die
politischen Begriffe der Staatsgewalt und der Gewaltenteilung. Die Staatsgewalt wird hier
als eine Ordnungsmacht verstanden, die durch gezielte Machtausitbung das politische
und gesellschaftliche System aufrechterhalten soll. Laut Weber ist der Anspruch des
Staats auf das Gewaltmonopol zentral und legitim:

6 Popitz 2009, S. 43.
7 Ebd., S. 44.

8 Ebd., S.57.

9

Elias1997,S.322 f.

https://dol.org/10.14361/9783839483901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07. - ET—

55


https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio
https://de.wikipedia.org/wiki/Ultima_ratio

56

Die Problematisierung von Gewalt in Computerspielen

»Staat ist diejenige menschliche Gemeinschaft, welche innerhalb eines bestimmten
Cebietes — dies: das >Gebiet« gehdrt zum Merkmal — das Monopol physischer Gewalt-
samkeit — fiir sich (mit Erfolg) beansprucht. Denn das der Gegenwart Spezifische ist:
dafl man allen anderen Verbanden oder Einzelpersonen das Recht zur physischen Ge-
waltsamkeit nur so weit zuschreibt, als der Staat sie von ihrer Seite zulafit: er gilt als
alleinige Quelle des >Rechts< auf Gewaltsamkeit. >Politik< wiirde fir uns also heifden:
Streben nach Machtanteil oder nach Beeinflussung der Machtverteilung, sei es zwi-
schen Staaten, sei es innerhalb eines Staates zwischen den Menschengruppen, die er
umschlieRt.«'®

Der engen Verkniipfung von Herrschaft und Gewalt ist als Vermittler also auch immer
die Macht zwischengeschaltet. Interessant ist hierbei, dass die vorhergegangene Nega-
tivkonnotation des Gewaltbegriffs durch die Verstaatlichung des Gewaltmonopols teil-
weise aufgehoben und dieser dadurch positiv aufgeladen wird. Gewalt darf ausschlief3-
lich vom Staat genutzt werden, um sie der willkiirlichen Gewalt innerhalb der Bevol-
kerung entgegenzusetzen und somit die 6ffentliche Ordnung zu bewahren. Ob Gewalt
also nun positiv oder negativ bewertet wird, hingt also auch immer damit zusammen,
wer sie ausiibt und mit welcher Zielsetzung. So wird Gewalt, die von einzelnen Akteuren
ausgeht, in der Regel weniger toleriert als Gewalt, die vom Staat ausgeht, sofern dieser
den Schutz der Allgemeinheit in den Fokus stellt und die eigene Monopolstellung nicht
als repressives Unterdriickungsinstrument einsetzt.

Eswird deutlich, dass der Gewaltbegriff stindigen gesellschaftlichen Deutungspro-
zessen unterworfen ist. Da soziokulturelle Diskurse heutzutage hauptsichlich tiber die
Massenmedien ausgehandelt werden, ist eine Erweiterung der soziologischen und po-
litikwissenschaftlichen Perspektive auf Gewalt um eine medienwissenschaftliche Sicht-
weise unabdingbar. Mit Ausnahme von Personen, die iiber eigene Gewalterfahrungen
verfiigen (bspw. weil sie selber Opfer von Gewalthandlungen wurden), ist die persén-
liche Gewalterfahrung (zumindest was physische Gewalttaten anbelangt) der meisten
Menschen in den Industrienationen medial gepragt. Die iiber die Massenmedien trans-
portieren Gewaltinhalte bilden dabei nie die direkte Realitit ab, sondern stellen ledig-
lich konstruierte oder anderweitig aufbereitete Ausschnitte dar. Die Mediengewalt kann
dabei gleichermafen reale Gewaltdarstellungen (bspw. im Rahmen einer Berichterstat-
tung) oder auch rein fiktive Inhalte (Filme, Biicher, etc.) umfassen. So kamen bereits
in den Theaterstiicken der griechischen Antike Gewalthandlungen vor, diese wurden
jedoch erst mit der Verschiebung auf die Ebene der digitalen Informations- und Un-
terhaltungsmedien zu einem von Zeit und Ort losgeldsten und jederzeit (freiwillig) er-
fahrbaren Phinomen.

Da reale Gewalthandlungen in der westlichen Welt verpont sind und strafrechtlich
verfolgt werden, haftet gerade der Mediengewalt stets der Nimbus der faszinierenden
und aufleralltiglichen Erfahrung an. Die iiber das jeweilige Medium iibermittelte Ge-
walt wird als Unterhaltung verpackt und jederzeit abrufbar gemacht. Durch die Verla-
gerung der Gewalt auf die Ebene der Kiinstlichkeit entsteht fiir die Rezipient*innen eine

10  Weber1926,S.8.

https://dol.org/10.14361/9783839483901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zur soziokulturellen Bedeutung von Gewalt

emotionale Distanzierbarkeit, die es erlaubt, auch grausame Gewalt als lediglich fik-
tiv zu erkennen und dementsprechend bewerten zu kénnen. Die Gewaltdarstellungen
erscheinen so von der eigenen Alltagswelt weit entfernt und kénnen hierdurch als un-
terhaltsam wahrgenommen werden. Die personliche Gewaltwahrnehmung verschiebt
sich so von der realen auf die mediale Bewertungsebene.

Die Kommunikationswissenschaftler Hans Martin Kepplinger und Stefan Dahlem
haben verschiedene Formen medialer Gewalt untersucht und nehmen darin eine Un-
terteilung in reale und fiktive sowie natiirliche und kiinstliche Gewalt vor. Wihrend die Be-
griffe reale und fiktive Gewalt allgemein zwischen inszenierten und realen physischen
oder psychischen Schidigungen unterscheiden, bezieht sich die natiirliche und kiinstli-
che Gewalt auf fiktionale Inhalte. Hierbei geht es um den Grad an Realismus in der
dargestellten Gewalt und in welcher Form diese dem Betrachter dargeboten wird. Na-
tiirliche Gewalt ist demnach eine Form der Inszenierung, die sich versucht méglichst
nah an realer Gewalt anzulehnen, um diese moglichst authentisch zu vermitteln. Reale
Gewaltinhalte werden demnach adaptiert und auf das jeweilige Medium wbertragen.
Beispiele hierfiir sind Filme, die drastische Gewaltdarstellungen beinhalten und dabei
keine abstrahierenden Elemente wie Ironisierungen oder gezielte Ubertreibungen ein-
binden."

Der Terminus kiinstliche Gewalt beschreibt genau diese iiberspitzte und somit di-
stanzierende Mediengewalt. Durch die realititsferne Darstellung von Gewalt (zum Bei-
spiel durch den Einsatz von Humor oder Uberzeichnungen) wird die eigentliche Gewalt
verfremdet und fiir die Zuschauer*innen zugleich abstrahierbarer. Eine emotionale Di-
stanzierung ist dadurch einfacher und Gewalt kann problemloser als Unterhaltung ak-
zeptiert werden.'” Wird im Film beispielsweise auf jemanden geschossen und er fliegt
nach dem Einschlag der Kugel zehn Meter nach hinten, ohne dabei zu bluten, ist dies
fiir die Betrachter*innen wesentlich ertriglicher als, wenn der Betroffene unter realen
Bedingungen qualvoll verbluten wiirde. Die Typisierung von Kepplinger und Dahlem
lasst sich auf alle medialen Gewaltdarstellungen iibertragen und kann daher auch bei
der weiteren Unterscheidung von Gewaltinhalten im Computerspiel hilfreich sein.

11 Beispielsweise die Filmreihen Hostel oder Saw.
12 Vgl. Kepplinger/Dahlem 1990, S. 384.

https://dol.org/10.14361/9783839483901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07. - ET—

57


https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839483901-010 - am 13.02.2026, 15:01:07.



https://doi.org/10.14361/9783839463901-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

