
9) Konfliktlinien politischer Herrschaft

Die bisherigen Bezugspunkte, Machtverhältnisse zu thematisieren – Familie,

Geschlecht, Zugehörigkeit – konnten zeigen, wie subtil diese Linien des Antigonis-

tischenKonflikts aufgebaut, gedeutet und praktiziert werden.Was aber istmit dem

›klassischen‹, dem politischen Machtverhältnis, dem der politischen Herrschaft?

Antigone sieht sich der geballten Macht des Königs gegenüber, was ihre Ohn-

macht, vielfach betont und zementiert durch Deutungen von Familie, Geschlecht

und Zugehörigkeit, noch vertieft. So kann Antigone in erster Linie als Drama des

Widerstands gelesen werden, den sie gegen tyrannisch ausgeübte Willkürherr-

schaft erbringt, aber auch gegen die asymmetrischenMachtverhältnisse politischer

Herrschaft insgesamt.

Der inKapitel 3 kurz diskutierte Perspektivenwandel in der Klassischen Philolo-

gie und antiken Geschichtsforschung hin zu einer differenzierteren Bewertung der

GestaltKreons stellt einewichtigeAnregung fürdieUmdeutungenundNeubearbei-

tungen der sophokleischenAntigone in den beiden letztenDekaden des 20. Jahrhun-

derts dar,hat aber auch–alsVermessungderMöglichkeitenundGrenzendemokra-

tischer Staatlichkeit – für die demokratische Aktualisierung in der gegenwärtigen

Rezeption wichtige Impulse gesetzt. Dies betrifft insgesamt das Verständnis poli-

tischer Herrschaft.Während sich die moderne Demokratie bereits seit dem Ersten

Weltkrieg und noch einmal verstärkt im Kampf gegen die totalitäre Herrschaft als

das Andere der Diktatur, als Gegensatz zu ihr legitimierte, zeigt die literarische und

theoretische Rezeption der Antigone in den letztenDekaden immer stärker auf, dass

selbst die demokratisch legitimierte Herrschaft für einzelne Personen und Perso-

nengruppe zu tragischen Verstrickungen führt, ohne dass immer eindeutig einzel-

neHerrschergestalten dafür verantwortlich gemachtwerden können.Die Probleme

erwachsen ausdenUnzulänglichkeitender demokratischenOrdnungund sie haben

auchmit der Mehrheitsherrschaft zu tun.

Beweist Antigones Kritik an dermonarchischenHerrschaft ihre demokratische

Gesinnung, ist die Königstochter Antigone eine Demokratin, die gegen illegitime

Herrschaftspraktiken Widerstand leistet, oder folgt sie einfach nur den vordemo-

kratisch-feudalen Konventionen der Loyalität zu den Familienangehörigen – eine

Loyalität, die immer Vorrang hat vor politischen Normen? Verdient Antigone also

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Antigone und die Arbeit am Konflikt

aus demokratischer –nicht nur aus ethischer –Perspektive unsere Sympathie?Die-

se Frage haben einige PolitischeTheoretiker verneint. So schreibt Derek Barker:

At this point, one may understandably object to the apparent modernism of an

interpretation of Antigone as a sympathetic heroine. Seen in the context of Athe-

nian religious practices, many interpreters see Antigone as a paradigmatic fig-

ure for traditional religious piety, not radical democracy. According to this view,

Antigone’s appeal to custom and the ›ancestral‹ makes her, rather than Creon,

the ›conservative‹ figure of the play. From this perspective, Antigone’s allegiance

with the dead rather than the living could suggest a reactionary faith in custom

and tradition against the forces of modernism and secularism embodied in the

figure of Creon.1

Mit diesemPerspektivenwandel ging zeitweisemit Blick auf die Verortung der Anti-

gone in ihrer Entstehungszeit eine erstaunliche Umwertung der Protagonistin ein-

her, und insbesondere in der Rezeption bis 1990wurde hervorgehoben, dass sie wo-

möglich in der Wahrnehmung des Publikums der athenischen Polis durchaus als

eine »böse Frau« gesehenwurde,2 die sich gegen die demokratischeOrdnung stem-

me. Hätte das athenische Publikum die Seite Kreons und gerade nicht die von An-

tigone ergriffen? In dieser Sicht wäre es schlicht ein Anachronismus anzunehmen,

die Athener hätten vorbehaltlos für Antigone Partei ergriffen.3 Auf ewigeGesetze zu

verweisen ist zudem dem Verdacht ausgesetzt, die Geltung demokratischer Selbst-

bestimmung in Zweifel zu ziehen und Ausdruck eines politischen Konservatismus

zu sein. Auch dies ist Antigone vorgeworfen worden.4

Wenn diese Lesart der Antigone-Figur als wertkonservativ gegenwärtig eine

untergeordnete bis keine Rolle mehr spielt, so hat sich jedenfalls die eindeutig

gegenüberstellende Bewertung von Antigone und Kreon, mit der sie und ihre

Positionen jeweils assoziiert werden, etwas relativiert. Das bedeutet keineswegs,

dass nun Kreon jener sei, der eindeutig Recht haben soll. Denn selbst wenn Kreon

aus der Sicht des athenischen Publikums weitaus stärker mit dessen eigenem

1 Barker, Derek W.M.: Tragedy and Citizenship. Conflict, Reconciliation, and Democracy from

Haemon to Hegel, Albany, NY: State U of New York P 2008, S. 29.

2 Sourvinou-Inwood, Christiane: »Sophocles’ Antigone as a ›Bad Woman‹«, in Fia Dieteren/Εls

Kloek (Hg.), Writing Women into History, Amsterdam: Historisch Seminarium van den Uni-

versiteit van Amsterdam 1990, S. 11–38. Vgl. auch Efimia D. Karakantza: Antigone, Abingdon:

Routledge 2023, S. 17–24.

3 Calder III,WilliamM.: »Sophokles’ Political Tragedy. Antigone«, in: Greek, Roman and Byzan-

tine Studies 9.4 (1968), S. 389–407, hier: S. 404. Eine Diskussion von Calder und Sourvinou-

Inwood findet sich bei: Foley, Helene P.: »Tragedy and Democratic Ideology. The Case of

Sophocles’ Antigone«, in: Barbara Goff (Hg.), History, Tragedy, Theory. Dialogues on Athe-

nian Drama, Austin, TX: U of Texas P 1995, S. 131–150.

4 Ehrenberg, Victor: Sophocles and Pericles, Oxford: Oxford UP 1954, S. 28–33.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 187

Selbstverständnis, autoritative Quelle der Gesetze zu sein, identifiziert worden

wäre, verbleibt die Möglichkeit, dass Sophokles mit Antigone eine Kritik am de-

mokratischen Demos vornehmen wollte, nur dass die Willkürherrschaft nicht

mit der einzelnen Person Kreons verbunden ist, sondern mit einem ganzen Volk.

Der athenische Demos erhebt zu Sophokles’ Zeit einen Anspruch auf allmächtige

Gesetzgebung wie es Kreon in dem Stück tut, so dass an die Stelle der Tyrannei

des Königs nun die Tyrannis des Demos tritt.5 Auch wenn man diese Ansicht nicht

in aller Konsequenz teilt, so kann man sicherlich sagen, dass anhand der Gestalt

Kreons die Gefahren einer solchen ungebundenen, rücksichtslosen Gesetzgebung

diskutiert werden können. Der Demos selbst, in Gestalt der Bürgerschaft, sym-

pathisiert am Ende mit Antigone, kann aber auch nicht anders intervenieren als

um sie zu trauern (wie Haimon seinem Vater berichtet). Besser ist es daher wohl

davon zu sprechen, Sophokles vermesse in der Antigone die ›Gefahrenzone‹, in wel-

cher sich die Demokratie immer bewegt und droht in die »totalitäre Demokratie«

abzugleiten, wie Egon Flaig dies genannt hat.6

In diesem Kontext weicht die starre Gegenüberstellung der Kreon- und Anti-

gone-Figuren in ihrem asymmetrischen Machtverhältnis seit den 1990er Jahren

zunehmend einer differenzierteren Bewertung. Nachdem Kreon auch nach dem

ZweitenWeltkrieg durchgängig als Sinnbild tyrannischerWillkürherrschaft begrif-

fenwurde,wird nun zunehmend gefragt, inwiefern er nicht das demokratische Ge-

setz verkörpere und was dies für denWiderstand dagegen bedeutet; dies geschieht

in der Politischen Theorie noch expliziter als in den literarischen Verarbeitungen.

Wo der von Kreon ausgeübten Herrschaft tyrannische Elemente anhaften, haben

sie zumeist nichtmehr primärmit Aspekten seines Charakters zu tun, sondernmit

den Strukturen demokratischer Staatlichkeit.

Antigone: Politisches Handeln und die Kritik an politischer Herrschaft

Antigone ist, wie in den vorherigen Kapiteln diskutiert, kein gleichberechtigter Teil

der politischen Ordnung, auch wenn sie der herrschenden Familie angehört, sie ist

5 Wie dies Ivan Jordovic tut, der Platons Kritik amdemokratischen Konzept der Freiheitmit der

Willkürherrschaft des Volkes erklärt, in: Jordovic, Ivan: »Platons Kritik des demokratischen

Konzepts der Freiheit zu tun, was man will«, in: Ivan Jordovic/Uwe Walter (Hg.), Feindbild

und Vorbild. Die athenische Demokratie und ihre intellektuellen Gegner, Berlin/Boston, MA:

de Gruyter 2018, S. 183–208, der sichwiederumauf ThomasMorawetz stützt (Morawetz, Tho-

mas: Der Demos als Tyrann und Banause. Aspekte antidemokratischer Polemik imAthen des

5. und 4. Jahrhunderts v. Chr. Frankfurt a.M.: Peter Lang Verlag 2000).

6 Flaig, Egon: »Totalitäre Demokratie. Eine Spurenlese zum Verhältnis von Freiheit und Ge-

setz«, in: Ivan Jordovic/UweWalter (Hg.), Feindbild und Vorbild. Die athenische Demokratie

und ihre intellektuellen Gegner, Berlin/Boston: de Gruyter 2018, S. 269–310, hier: S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Antigone und die Arbeit am Konflikt

nicht Herrschende und erst recht nicht Regierende. Gleichwohl ist sich Antigone

sehr wohl bewusst, dass es im Kontext asymmetrischer Machtverhältnisse Abstän-

de gibt, die größer sind als die zwischen Regierten und Regierenden, und das ist

der Abstand zwischen Freien und Versklavten (Vers 517). Stellte dieser Abstand für

dieDiskussion vonZugehörigkeit einen zentralenAspekt derKategorisierungderer

dar, die überhaupt als zugehörig gedacht werden können bzw. kategorisch von ge-

sellschaftlicher Teilnahme ausgeschlossen sind, so bedeutet der Sklavenstatus hin-

sichtlich der politischen Herrschaft vor allem gänzlich fehlende Handlungsfähig-

keit. In diesem Kontext zielt Antigones Hinweis darauf, ihr Bruder sei kein Sklave

gewesen, nicht nur auf seinen Status als frei ab, sondern mittelbar auch auf ihren

eigenen; er stellt daher auch eine politischeQualifizierung dar. In Zeiten, da die Be-

völkerung eroberter Städte in die Sklaverei verkauft wurde, war der Status als frei

immer auch umschrieben durch den Umstand, nicht versklavt zu sein. Kreon be-

gründet sein Edikt, Polyneikes nicht beerdigen zu wollen, auch damit, dassmit sei-

nem Sieg die Versklavung der BevölkerungThebens gedroht habe (Vers 202).

Dieses Selbstverständnis als Freie ist wichtig für den politischen Charakter von

Antigones Handeln, denn hier steht politisches Handeln gegen politische Herr-

schaft. Die im Chor versammelten Bürger ordnen die Frömmigkeit, die sie als

Antigones Motivation sehen, dem Postulat des Gehorsams gegenüber der Macht

(krátos) unter – »in wessen Faust die Macht sich ballt« (Vers 873–874).7 Gehorsam

ist unbedingt zwingende Pflicht. Dieser Auffassung kann sich Antigone nicht an-

schließen,der Status des Freien alleine reicht ihr nicht,wenndaraus diemangelnde

Selbstbestimmung im Handeln folgt. Antigones Sprechen und Verhalten zeigen

ein Verständnis von Freiheit, das die Bürger des Chorus außerstande sind zu prak-

tizieren. Sie agiert nicht kraft ihres Status als Bürgerin, und doch handelt sie auf

eine Weise, die in vielerlei Hinsicht als politisch gedeutet worden ist; politisch zu

agieren, so ja bereits die radikaldemokratische und die feministische Kritik, ist

eben nicht an den Rahmen des Staatlichen gebunden. Wir sind daran erinnert,

dass die Polis, von der in dem Stück die Rede ist, und die Politen, also die Bürger,

den semantischen Bezug unseres heutigen Sprechens von »politisch« und »Politik«

bilden; die Frage ist, wie weit die begriffliche Kontinuität zwischen Antike und

Moderne geht. Politik und Staatlichkeit sind nicht dasselbe, auch wenn so manche

Übersetzung der Antigone dies nicht immer berücksichtigt. Die zitierte Stelle, an

welcher krátosmit »Macht« übersetzt ist, wird in neueren Übersetzungen gelegent-

lichmit »Staatsgewalt« übertragen.8 Das engt aber das hier zumTragen kommende

Politikverständnis erheblich ein, verweist es doch auf staatliche Institutionen. Das

7 Sophokles: Antigone. Griechisch/Deutsch, Übers. Ludwig Friedrich Barthel, München: Tuscu-

lum 1926, S. 37.

8 Sophokles: Antigone. Griechisch/Deutsch, Übers. Norbert Zink (Hg.), Stuttgart: Reclam 1981,

S. 71. Karl Reinhardt hatte stattdessen wie vor ihm Barthel auf das Wort Macht zurückgegrif-

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 189

ist ein Anachronismus mit Blick auf die sophokleische Antigone, es verwischt aber

auch das Spannungsverhältnis, das heute zwischen Demokratie und Staatlichkeit

vorhanden ist: Demokratische Politik geht nicht in demokratischer Staatlichkeit

auf.

Demgegenüber zeigt sich ein von Staatlichkeit unabhängiges Politikverständ-

nis dazu imstande AntigonesUngehorsamund ihrenWiderstand als eine politische

Einstellung auszuweisen. Dazu gehört auch, dass sie – und hier schließen wir uns

der lesartBonnieHonigs an–angesichts ihrer äußerst reduziertenHandlungsmög-

lichkeiten die ihr verbliebenen Formen des Handelns, wie etwa die Trauer und die

Klage, in ihrem Sinne effektiv einsetzt, am Ende sogar moralisch triumphiert: Sie

nutzt die ihr verbliebenen Verhaltensweisen als Machtmittel, und so ohnmächtig

sie eingangs wirkt, somächtig erweist sich imErgebnis ihre Vorgehensweise.Denn

nicht nur sindTrauer undKlage keine reinprivatenGestenundKonventionen,nicht

nur bedeutet deren öffentliche Ausübung einen Bruch mit den Konventionen, son-

derndieseHandlungen forderndenpolitischenBereich heraus, sich über sich selbst

zu verständigenund sprengen ihn schließlich. InderÖffentlichkeit ausgeübt erzeu-

gen Trauer und Klage Druck und Zwang, sie stimmen die öffentliche Meinung um

und schaffen damit eine Situation, welche den König immer stärker bedrängt. Im

Kontext der politischen Herrschaft gewinnen wir also durch die Rezeption ein Bild

Antigones, das sie nicht als fromme Naive zeigt, sondern als politische Akteurin,

die nicht so sehr der politischen Herrschaft ohnmächtig erliegt, als sie vielmehr im

Rahmender ihr zur Verfügung stehendenMachtmittel Einfluss zu nehmen versteht

auf Herrschaft, und zwar über die Herrschenden hinweg.

Was fürHonig kluges politischesHandeln darstellt, sehen andere als beklagens-

wertes Lavieren;manche Deutungen verlieren die Geduldmit Antigone und suchen

nach radikalen Auswegen: Slavoj Žižek lässt seine Antigonemit der Einsicht enden,

dass in der verfahrenen Situation Thebens am Ende nur die revolutionäre Verän-

derung der Herrschaftsverhältnisse hilft; Darja Stockers Verarbeitung kommt zu

einem ähnlichen Schluss. Das Ende in Thomas Köcks Stück ist in dieser Hinsicht

hoffnungsloser:Wennder Chor der TotenKreon das Leben nimmt, so ist damit kein

Wechsel politischer Herrschaftsstrukturen erreicht.

Grenzvermessungen zwischen Freund und Feind: Kreon der Herrscher,
Kreon der Tyrann

Vor diesem Hintergrund erfordert die Frage der politischen Herrschaft eine nähe-

re Beschäftigung nicht nur mit der Antigone-Figur, sondern vor allem mit Kreon,

fen: »aberMacht, wasMachtes Amt ist« (Sophokles: Antigone. Übers. und eingeleitet vonKarl

Reinhardt, mit griechischem Text, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1982, S. 83).

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Antigone und die Arbeit am Konflikt

dem Inhaber dieser Herrschaft.Wenn Sophokles’ Tragödie nach Antigone benannt

ist und sie schon deshalb im Mittelpunkt zu stehen scheint, so wurde sowohl im

Kontext der Tragik als auch der oben referierten Umbewertung Antigones disku-

tiert, ob nicht eher Kreon der Hauptdarsteller sei, alleine schon weil er deutlich öf-

Interpretationen beschäftigen sichmit weit größerer Aufmerksamkeit der Komple-

xität derKreon-Gestalt als es bei früherenRezeptionender Fall ist.Kreon verkörpert

die Herrschaft, wie bereits sein sprechender Name sagt. Aber wie übt er sie aus? Ist

er der Inbegriff des Tyrannen odermussman seinHerrschaftsverständnis differen-

zierter betrachten? In dieser Frage scheiden sich auch in der heutigen Klassischen

Philologie und Geschichtswissenschaft die Geister.10

Ungeachtet der Begründungsversuche, die Kreon seinem Handeln unterlegt,

macht er unzweifelhaft deutlich, dass er von einem extrem asymmetrischen Ver-

ständnis seiner Herrschaft ausgeht. Das Ansinnen der Nichte, die Beratung des

Sohnes, das Zögern des Chores, dieWarnung des Sehers, all dies kann ihn zunächst

nicht davon abhalten, seine unumstrittene Herrschaftsposition auch möglichst

uneingeschränkt auszuüben. Alle bis auf Antigone bestätigen Kreon zunächst auch

darin.

Zum Herrscher wird Kreon durch seine Verwandtschaft zu den Toten, als Bru-

der Jokastes und damit als Onkel des Eteokles und Polyneikes,wie Kreon selbst her-

vorhebt (Vers 173–174). Gegenüber dem Chor versucht Kreon deutlich zu machen,

dass seine Regierung dem Wohl Thebens dienen solle. Dazu ordnet er die Famili-

enzugehörigkeit explizit dem Gesamtwohl der Stadt unter: Das gilt für sein Dekret

Polyneikes sei unbestattet zu lassen ebenso wie für seine Haltung gegenüber An-

tigone. Dabei ist anzumerken, dass die Fähigkeit politischen Regierens, das Allge-

meine im Blick zu behalten, und zwar auch auf Kosten der partikularen Interessen

der eigenen Familie, zu den Grundanforderungen gehört, die allen Herrschenden

abverlangt werden.Demosthenes beruft sich –wie imRezeptionskapitel gesehen –

in der Kritik seines Opponenten auf Kreon als Vorbild, weil dieser die Belange der

Allgemeinheit über die der eigenen Familie stelle und im Falle von Antigone (einem

Familienmitglied) keineAusnahmevoneinerNormmache,die für alle geltenmüsse.

Dieses Motiv taucht dann besonders prominent in der republikanischen Ideologie

9 Calder III, William M.: »The Protagonist of Sophocles’ Antigone«, in: Arethusa 4.1 (1971),

49–54, ND in: ders., Theatrokratia. Collected Papers on the Politics and Staging of Greco-

Roman Tragedy, Hildesheim: Georg Olms Verlag 2005, S. 97–102.

10 Kreon als Tyrann: Zimmermann, Bernhard: »Die attische Tragödie«, in: ders. (Hg.), Handbuch

der griechischen Literatur der Antike. 1. Band. Die Literatur der archaischen und klassischen

Zeit, München: C.H. Beck 2011, S. 484–610, hier: S. 497–498. Eine differenziertere Betrach-

tung verlangt hingegen: Liapis, Vayos: »Creon the Labdacid. Political Confrontation and the

Doomed Oikos in Sophocles’ Antigone«, in: Douglas Cairns (Hg.), Tragedy and Archaic Greek

Thought, Swansea: Classical Press of Wales 2013, S. 81–118, hier: S. 88.

ter auf der Szene ist als Antigone.9 Viele der Neubearbeitungen und theoretischen

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 191

auf. In Gestalt des Republikgründers und ersten römischen Konsuls Lucius Iunius

Brutus sieht sich der Amtsträger dazu verpflichtet, die eigenenKinder, die hochver-

räterisch gegen die Republik konspirierten, ebenso zu verurteilen (und hinrichten

zu lassen) wie er es getan hätte gegenüber Tätern, zu welchen er keine familiären

Bindungen hat. Der Vorrang der Politik als Sachwalterin des Allgemeininteresses

vor den besonderen Interessen der jeweils eigenen Familie begleitet alle Debatten

um Politik und den Regierungsauftrag, von Perikles bis zu Donald Trump.

Dies gilt auch fürKreonsUnterscheidungzwischendenFreundenunddenFein-

den der Stadt. Der Bestätigung dieser Unterscheidung dient auch das Dekret, nach

dem Eteokles als Freund ehrenvoll zu bestatten sei, Polyneikes als Feind aber unbe-

stattet und unbeklagt zu bleiben habe (Vers 182–210). Die in der Übersetzungmeist

als Begriffspaar von Freund und Feind wiedergegebene Kombination ist im Ori-

ginal allerdings komplizierter: Für die Seite der Freundschaft wird im Stück fast

durchgängig das Wort philos gebraucht, für die Feindschaft aber auf unterschiedli-

che Begriffe zurückgegriffen. Philos wiederum deckt seinerseits bei Sophokles eine

Bandbreite an Bedeutungen ab.11 Auf die Vieldeutigkeit des Ausdrucks philos im an-

tiken Gebrauch wurde bereits im siebten Kapitel hingewiesen. Es kann den Gelieb-

ten ebenso wie den Freund im heutigen Sinne, aber auch den politischen Bündnis-

partner bezeichnen, denn Freundschaft war ein in der Antike verbreiteter Ausdruck

für die verlässliche Kooperation zwischen unabhängigen politischen Ordnungen;

das heißt,die BedeutungsmöglichkeitenderÜbersetzung reichen vondem,was aus

heutiger Sicht als ›privates‹ Verhältnis erscheint bis zu dem, was wir als ›öffentli-

che‹ Verhältnisse bezeichnenwürden.Kreons Freund-Feind-Unterscheidung ist ein

wichtiges Element in demVerhältnis zur politischenOrdnung,das anhand vonKre-

on und Antigone jeweils herausgearbeitet werden kann: Johan Traulau erinnert an

die griffige Formulierung von R.P.Winnington-Ingram,12 dass für Kreon philoi, die

Freunde, nicht geboren, sondern gemacht würden, während es bei Antigone offen-

kundig umgekehrt der Fall ist.

Die Freund-Feind-Formel wird zuerst allerdings nicht von Kreon verwendet,

sondern von Antigone (Vers 10), nur dass sie dies auf die eigene Familie bezieht

und Kreon hier zu den Feinden zählt. Kreon hingegen benennt als maßgeblichen

Bezug hinsichtlich von Freundschaft und Feindschaft das Wohl der Stadt. Damit

wird deutlich, was schon mit Blick auf die Toten und die Relevanz ihrer Taten über

den Tod hinaus diskutiert wurde: Kreon und Antigone setzen unterschiedliche

Bezugspunkte für das an, was sie für bedeutsam halten, und für ihre Wahl der

11 Sophocles: Antigone, Übers. Reginald Gibbons/Charles Segal, Oxford: Oxford UP 2003, S. 119;

126.

12 Tralau, Johan: »Tragedy as Political Theory. The Self-Destruction of Antigone’s Laws«, in: His-

tory of Political Thought 26.3 (2005), S. 377–396, hier: S. 383, mit Verweis auf Winnington-

Ingram, R.P.: Sophocles. An Interpretation, Cambridge: Cambridge UP 1980, S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Antigone und die Arbeit am Konflikt

jeweils relevanten Kategorisierungen. Wenn Kreon Antigone nach ihrem Verstoß

gegen sein Dekret fragt, ob sie denn nicht sehen könne, dass Eteokles der Freund

sei, Polyneikes sich aber als Feind erwiesen habe (Vers 516–522), dann verbinden

sich in den von beiden angesetzten unterschiedlichen Bezugsrahmen Fragen des

Verhältnisses der Lebenden und der Toten mit solchen der politischen Ordnung

und politischen Handlungslegitimation. Obwohl Antigone eingangs Ismene ge-

genüber ihre Feindschaft zu Kreon bekundet hatte, antwortet sie nun Kreon, sie

sei um der Freundschaft, nicht der Feindschaft willen geboren (Vers 522), jene

Stelle, die häufig herangezogen wird, um das humanitäre Ansinnen Antigones zu

belegen. Anne Carson hebt hier die spezifische grammatikalische Konstruktion

hervor: Die beidenVerben, die Antigone verwendet, beginnenmit demselben Präfix

syn-, »synechtein (›to hate with‹) and synphilein (›to love with‹)«, und Carson schließt

daraus: »Withness is Antigone’s morality, Antigone’s desire, Antigone’s disaster«.13

Antigone begründet ihre Position aber weder hier noch später eindeutig, sondern

greift in verschiedenen Kontexten auf einen unterschiedlichen Gebrauch der Be-

grifflichkeiten zurück; hierin ähnelt sie einer anpassungsfähigen Politikerin eher

als einer gesinnungstreuen Idealistin.

Wenn nun Kreon gegenüber den eigenen Familienangehörigen keine Ausnah-

me machen will und der Verstoß Antigones gegen sein Dekret ihm geradezu die

Gelegenheit gibt, seinen politischen Standpunkt zu behaupten, so ist er doch sei-

nerseits keineswegs konsistent und hält die Rolle nicht durch, Vorbild einer guten,

sprich: nicht an Partikularinteressen interessierten Regierung zu sein. Im Weite-

ren wird nämlich deutlich, dass Kreon trotz seiner vermeintlichen Sicherheit als

Herrscher äußerst empfindlich gegen jeden Anschein reagiert, sein Herrschaftsan-

spruchwerde in Frage gestellt, ob vonAntigone oder von seinemSohnHaimon.Sein

Ausbruch, sich keiner Frau fügen zu wollen, wurde bereits erwähnt, und die Bera-

tungsversuche seines Sohnes weist Kreon schroff zurück, so dass nicht nur Antigo-

ne – die Kreon explizit in das Abseits der Tyrannis stellt (Vers 506) – sondern auch

Haimon den Eindruck gewinnen müssen, er verhalte sich letztlich wie ein Tyrann.

Trotz der Auflösung der starren Gegenüberstellung ist es das, was das Bild dieser

Figur prägt, und sich sogar zur Karikatur des Politikers eignet. Anhand von Anne

Carsons beiden Bearbeitungen lässt sich das Oszillieren hinsichtlich der Darstel-

lung gut nachzeichnen: Während in ihrer Übersetzung von 2015 Kreon seinen An-

spruch auf denThron zunächst begründet und dann zuspitzt: »I am the throne and

power now/(I was the next of kin)«,14 so ist dies in ihrer freien Bearbeitung Antigo

Nick von 2012 eine Parodie des selbstverliebten Herrschers, der seine Macht für ab-

solut erachtet. So kündigt ihn der Chor an mit einer Zeile, die Kreons neue Macht

13 Carson, Anne: »A Note from the Translator«, in: Sophokles, Antigone, Übers. Anne Carson,

London: Oberon Books 2010, Kindle-Ausgabe, Pos. 35–84, hier: Pos. 70.

14 Sophocles: Antigone, Übers. Anne Carson, London: Oberon Classics 2015, Pos. 283.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 193

(›power‹)mit einer ironisiertenAbwandlungderMetapher des ›ship of state‹ verbin-

det: »here comes Kreon/rowing his new powerboat«.15 Kreon selbst führt sich nun

ein – nicht mit einer Rechtfertigung seiner Position durch Verwandtschaftsbezie-

hungen, sondern mit einer Reihe von Schlagworten, deren Absolutheit bereits je-

der Form der Deliberation eine Absage zu erteilen scheint: »here are Kreon’s verbs

for today/Adjudicate/Legislate/Scandalize/Capitalize/here are Kreon’s nouns/Men/

Reason/Treason/Death/Ship of State/Mine«.16Was die Gegenüberstellung von Car-

sons beiden Bearbeitungen illustriert ist die oszillierende Wahrnehmung von Kre-

onsHerrschaft und ihrermodernenManifestationen im Spannungsfeld von Legiti-

mität und Tyrannei.

DieseOszillation prägt die heutigenVerarbeitungendes Stückes und ist ein ent-

scheidender Aspekt dessen,wie sie die Grenzbereiche demokratischer Staatlichkeit

vermessen. Entsprechend prägt diese Oszillation auch die Gegenüberstellung von

Kreon und Antigone bzw. dessen, wofür diese Figuren stehen. Die Sympathien, die

Antigone in ihrem Ringen beim heutigen Publikum weckt, haben immer auch mit

den Antipathien zu tun, die Kreon als ihremGegenspieler entgegenschlagen. Je nie-

derträchtiger,machtbesessener undwillkürlicherKreonsHerrschaft gezeichnet ist,

desto strahlender wirkt Antigones Auflehnung dagegen. Köcks antigone. ein requi-

em ist hier ein besonders prägnantes Beispiel dafür, einen Politiker wie Kreon als

rücksichtslosen Tyrannen zu zeichnen, der seine Position als Freibrief für willkür-

liche Entscheidungen versteht, gar die Demokratie selbst ›anpassenmöchte‹, wenn

er sagt:

und manchmal/gehören gesetze/überdacht grundrechte aktualisiert/behörden

ausgetauscht/systeme erneuert damit/der politik die durch mich/spricht nicht

durchs gesetz die hände/gebunden sind das volk/hat mich bestimmt für sich/zu

sprechen durch mich erst/erhält es doch überhaupt erst form dieses/ungeformte

volk muss durch/meinen mund hindurch damit/es sprechen lernt,

worauf Haimon ihm antwortet: »macht pflanzt tyrannen«.17 Auch bei Darja Stocker

undNathalie Boisvert trägt Kreon klar tyrannische Züge.Wenn nun Köcks Kreon in

dieser zugespitzten Einseitigkeit eher eine Ausnahme darstellt, so dient die Kreon-

Gestalt in der jüngerenRezeption insgesamtweiterhin als Repräsentant von solcher

Staatlichkeit undHerrschaft, die immer Gefahr läuft, ihre demokratische Legitimi-

tät zu verlieren, sei es durch die Korruption des Einzelnen durch dieMacht (wie bei

15 Carson, Anne: Antigo Nick (Sophocles), New York: New Direction Books 2012, S. 11.

16 Ebd., S. 13. Der parodistische Aspekt dieser Passage wird noch hervorgehoben durch den di-

rekt anschließenden Austauschmit demChor, der zunächst einwendet: »›mine‹ isn’t a noun«,

woraufhin Kreon entgegnet: »it is if you capitalize it«.

17 Köck, Thomas: antigone. ein requiem. (τύφλωσίς, I) eine rekomposition nach sophokles, Ber-

lin: Suhrkamp Theaterverlag 2019, S. 74

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Antigone und die Arbeit am Konflikt

Köck,Stocker undBoisvert) oder aber durchdieEigenlogik der staatlichen »Maschi-

ne« (wie bei Griffiths). Der Tyrann Kreon ist im legitimen Herrscher Kreon immer

schonmit angelegt.

Diese oszillierende Wahrnehmung Kreons als legitimer Herrscher und Tyrann

hatte im Verlauf der Rezeption des 20. Jahrhunderts eine nachvollziehbare Eigen-

dynamik, die immer auch geprägt war durch die jeweiligen Erfahrungen mit der

Politik. Es lag nahe, vor dem Hintergrund der Erfahrung mit zeitgenössischen Ge-

stalten wie Hitler undMussolini auf die sophokleische Antigone als eine psychologi-

sche Studie der Tyrannis zurückzugreifen, auch um zu erfassen, welche Effekte die

Macht auf die Seele der Mächtigen hat, wie es Virginia Woolf tat.18 An die Tyrannis

erinnernde Politikergestalten gibt es weiterhin, und Gegenüberstellungen wie die

im zweiten Kapitel zitierten von Greta Thunberg als Antigone und Donald Trump

als Kreon zeigen, wie leicht es fällt, auch heutige Politiker durch die Evozierung der

Figur Kreons zu charakterisieren.

Mit Trump ist vielleicht diemodernste Erscheinung der demokratischen Tyran-

nis in den Blick geraten. Seine Machtmittel als Präsident waren nicht Geheimpoli-

zei und Willkürgewalt, sondern die in aller Öffentlichkeit ausgebreitete Leugnung

von Realitäten und die Erfindung von Scheinwelten. Das ist eine auf ihre Art nicht

weniger bedrohliche Variante der personalen Tyrannei als die klassischen Spielar-

ten. Als Tyrannei der Dummheit begreift sie Andrew Fiala in seinem Buch Tyranny

fromPlato to Trump von 2022.19Manmuss dieWut verstehen, die bei solchen Gegen-

wartsanalysen dazu führt, heutige Konstellationen wiederum auf antike Vorbilder

rück zu übertragen. Der Kampf Antigones gegen Kreon wird hier zum heroischen,

aber vergeblichen Kampf des Beharrens auf der Wahrheit gegen die Willkür stili-

siert, als Kampf gegen aufgesetzte Unwissenheit und gezielt eingesetzte Lüge. Die

Präsidentschaftswahl in den USA von 2020 und die Leugnung desWahlergebnisses

durch Trump und seine Anhänger erhebt Fiala zum Drama,20 und zwar mit tragi-

schem Ausgang. Fiala geht soweit, zur besseren Analyse dieses heutigen Falls einer

Tyrannei der Dummheit eine veränderte Übersetzung der sophokleischen Antigone

vorzuschlagen und nimmt für Antigones Rede an Kreon in Vers 470 – übersetzt von

Zinkmit »wenn ich dir nun Törichtes zu tun schein,/dannwerde ich fast der Torheit

bezichtigt in den Augen eines Toren« – folgende pointierte Übersetzung vor: »If I

look like amoron to you, that’s only because you are the realmoron«.21 NachGeorge

W. Bush bei Seamus Heaney hat nun also auch Donald Trump die Ehre erfahren, in

eine Reihe mit klassischen Tyrannen gestellt zu werden.

18 Woolf, Virginia: Three Guineas, Neuauflage, London: Hogarth 1943, S. 148.

19 Fiala, Andrew: Tyranny from Plato to Trump. Fools, Sycophants, and Citizens, Lanham, MD:

Rowman & Littlefield 2022.

20 Ebd., S. 61.

21 Ebd., S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 195

Es fällt nicht schwer, heute weiterhin Kreon-Gestalten im Sinne der Verkörpe-

rung von Tyrannis zu finden; es ist jedoch insgesamt schwieriger geworden, in Kre-

on entweder nur den guten demokratischen Politiker zu erkennen, der die legitime

Gesetzgebung verteidigt oder in ihm nur den Willkürherrscher oder Tyrannen zu

erblicken.22 Wie die literarischen Bearbeitungen, so haben auch die theoretischen

Deutungen der letzten Jahrzehnte hier erheblich anDifferenzierung gewonnen und

integrieren den Wandel von der monarchischen zur demokratischen Herrschafts-

form in der Einsicht, dass derWechsel der Herrschaftsform nicht die Probleme von

politischer Herrschaft selbst aufhebt. Weshalb sollte die demokratisch legitimier-

te Norm nicht für einzelne Personen oder Personengruppen fatale Folgen haben

können? Weshalb sollte die demokratische Mehrheit auf strukturelle Minderheiten

nicht ebenso herrschaftlich wirken wie Kreon auf Antigone? Und ist der moderne

Rechtsstaat in seiner Anonymität und Gleichgültigkeit des Gesetzes in mancherlei

Hinsicht nicht vielleicht noch unerreichbarer für die Aufbegehrenden geworden, da

man ihmnicht einmalWillkür vorwerfen kann?Damit ist nun auchdieDeutung von

AntigonesWiderstand komplizierter geworden.

Antigones Widerstand

Das Widerstandsnarrativ ist zentral für die literarische wie die theoretische Re-

zeption der sophokleischen Antigone. In der führenden Darstellung der Politischen

Ideengeschichte unserer Gegenwart wird Antigone ganz selbstverständlich als »Wi-

derstandsdrama« bezeichnet.23 Judith Butler begreift die Haltung Antigones als

eine des Ungehorsams, Žižek als eine der kompromisslosen Verneinung der politi-

schenMachtverhältnisse. SolcheÜberlegungenhabendann auchAuswirkungen für

die Sicht auf den so engmit Antigones assoziiertenWiderstand gegen die Tyrannis.

Es gibt eine lange athenische Tradition, den Widerstand gegen die Tyrannis

nicht nur zu thematisieren, sondern kultisch zu überhöhen.Die ersten Statuen, die

in Athen nicht Göttern, sondernMenschen gewidmet waren, sind die so genannten

Tyrannenmörder Harmodios und Aristogeiton. Sie wollten den Tyrannen Hippias

töten, trafen aber nur dessen Bruder Hipparch. Beide wurden hingerichtet. Das er-

eignete sich kurz vor den Reformen des Kleisthenes, welche die Demokratisierung

der politischen Ordnung Athens einleiteten, und eine erste Statue der Attentäter

wurde bereits 510, also kurz nach der Vertreibung des Hippias aufgestellt. Xerxes

22 So insbesondere die ältere Polarisierung der Kreon-Deutungen: einen Überblick vermittelt

Tyrrell, William/Bennett, Larry: Recapturing Sophocles’ Antigone, Lanham, MD: Rowman &

Littlefield 1998, S. 50.

23 Ottmann, Henning: Geschichte des politischen Denkens. Band 1.1. Von Homer bis Sokrates,

Stuttgart: Metzler 2001, S. 191–196.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Antigone und die Arbeit am Konflikt

nahm dieses Standbild nach der Besetzung Athens 480 mit nach Persien, aber es

wurde kurz darauf (477/476, also dreißig Jahre vor der Uraufführung der Antigone)

durch eine neue Statue auf der athenischen Agora ersetzt, und galt nun als Sinnbild

der Freiheit Athens. In diese Tradition ließe sich also die Person der Antigone

selbst einordnen, denn beide Vorgänge – das missglückte Attentat und Antigones

Widerstand gegen Kreons Edikt – führen schließlich zur Erschütterung der jeweils

bekämpften Herrschaft. Zwar besteht – neben der Fiktionalität der Antigone – der

signifikante Unterschied, dass mit Antigone eine Frau mit zivilen, nicht militanten

Mitteln der Herrschaft widersteht. Es gibt aber in anderer Hinsicht eine beob-

achtbare Nähe aufgrund der möglichen persönlichen Motivation des Widerstands

gegen die Tyrannis. Harmodios und Aristogeiton waren ein Liebespaar. Ihr Motiv

des Tyrannenmordes war vielleicht gar nicht primär politisch motiviert, sondern

reagierte vor allem auf die Nachstellungen des Hipparchos, wie schon Thukydides

mutmaßte.24 Auch Antigones Handlungen sind – nach eigener Aussage – nicht in

erster Linie politisch motiviert, sondern resultieren aus der besonderen Verbun-

denheit zu ihrem Bruder. Sie betont die familialen Bindungen, vielleicht sogar ein

besonderes Liebesverhältnis als Motiv ihres Handelns, nicht die grundsätzliche

Opposition zum Regime ihres Onkels. Erst die Verletzung der von Antigone als

vorrangig eingestuften ewigen Gesetze der Götter veranlasst ihren Widerstand.

Demnach würde es sich also nicht in erster Linie um eine Opposition gegen die Le-

gitimität der Herrschaft Kreons handeln, sondern um den Schutz der von Antigone

für maßgeblich erachteten Normen. In der Konsequenz hätte sie diese Normen

auch gegen demokratische Mehrheiten oder sogar gegen den einmütigen Konsens

der Bürgerschaft insgesamt verteidigenmüssen.

Der Kampf der modernen Antigonen gegen alle Formen der Tyrannis gehört

zum Standardrepertoire der Rezeption, hat sich sogar zum Topos politischer Ar-

gumentation verdichtet. In Milo Raus Theaterprojekt Antigone in Amazonas von

2020/2023 besteht der Chor aus brasilianischen Landlosen und Antigone ist Reprä-

sentantin eines indigenenVolkes des Amazonas-Gebiets, das gegen die Landnahme

und Entwaldung der Großindustrie ankämpft.25 Wo Widerstand in einer asym-

metrischen Machtverteilung ausgeübt wird, kommt die klassische Vorlage in den

Sinn.

Bieten sichPolitikerfigurenmit populistischenundautoritärenTendenzenauch

besonders für die Projektion als moderne Kreonen an, so generieren doch auch Po-

litiken, die von demokratischen Mehrheiten legitimiert sind und rechtsstaatliche

24 Thukydides: Geschichte des Peloponnesischen Krieges, Übers. undmit einer Einführung und

Erläuterungen versehen vonGeorg Peter Landmann,München: Artemis&Winkler 1993, Buch

VI, Kap. 54–59.

25 Vgl. Rau, Milo: »Das radikale Nein«, wochentaz, 29.04-05.05.2023, S. 39–40.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 197

Verfahren beachten, Formen desWiderstands.Nur treten nun an die Stelle vonEin-

zelpersonen, gegen die man leichter Widerstand adressieren kann, ganze Perso-

nengruppen oder gar anonyme Herrschaftsformen. So gerät Antigone als Wider-

standsfigur in demMoment in komplexere Fahrwasser, da der Adressat desWider-

standes kein eindeutig identifizierbarer und personalisierbarer Willkürherrscher

mehr ist, so dass die Illusion, ein Wechsel des Personals würde die Probleme aus

der Welt schaffen, gar nicht erst aufkommen kann. Der Widerstand gegen die mo-

dernen Kreonen fällt viel schwerer, denn es sind nun viele Personen oder es sind

Personen, die selbst gar keine Herrschaft ausüben, sondern Weisungen folgen, am

Ende langer Ketten der demokratischen Legitimierung stehend. Der Widerstand

scheint ins Leere zu laufen, wenn sich die modernen Kreonen hinter die Anonymi-

tät des Rechtsstaates zurückziehen können und sie dadurch vielleicht sogar noch

unverrückbarer agieren. Der Tyrannenmord, die klassische Umgangsweise mit der

Tyrannis, wäre dann aussichtslos, rücken doch beim Rechtsstaat einfach neue Ge-

stalten in die freiwerdende Rolle nach.

Janusz Głowacki beispielsweise schrumpft in Antigone inNewYork die Figur Kre-

ons zu der eines Straßenpolizisten, in dessen Revier Tomkins Square Park liegt, wo

die Obdachlosen ihr Zuhause gefunden haben. Er ist es, der auf der Einhaltung der

öffentlichen Ordnung und ihrer Regeln beharrt: In Tompkins Square Park darf nie-

mand beerdigt werden, auch nicht der Obdachlose, der in diesem Park lebte, und er

darf auch nicht von seinen Freunden beerdigt werden, die nun einmal keine Bluts-

verwandten sind. In der StadtNewYorkwurde tatsächlich 1869 ein eigener Friedhof

für Menschen ohne identifizierbare Verwandte geschaffen, Potter’s Field auf Hart

Island, eine kleine Insel imEastRiver imStadtteil Bronx.26DerPolizist inGłowackis

Stück, der auf der Einhaltung der gesetzlichen Regelungen beharrt, ist nur das En-

de der Kette der Exekutivgewalt, die ihrerseits nach demokratisch legitimiertenGe-

setzen vorgeht, auf die sich der Polizist beruft.Widerstand gegen den Polizisten ist

zwar möglich, aber dieser ist nicht die Quelle des Gesetzes, er repräsentiert es nur.

Głowacki belässt es allerdingsnichtbeidemPolizistenalsRepräsentantendemokra-

tischer Staatlichkeit: Der Polizist durchbricht immer wieder die »vierte Wand« des

Theaters und wendet sich auch am Ende erneut an das Publikum. Sein Hinweis auf

Berechnungen, wie viele Menschen im Aufführungsraum statistisch gesehen das

Schicksal der Obdachlosigkeit erleiden würden, sagt auch: Ihr seid nicht nur das

Publikum, ihr seid auch die Quelle des geltenden Gesetzes und seiner Vorschriften

für den Umgang mit Obdachlosen. Das Volk ist der Ausgang der rechtlichen Kette

von Entscheidungen und Maßnahmen, an deren Ende eben auch der Umgang mit

den Leichnamen der Obdachlosen steht.

26 Dieser Hinweis im Stück entspricht der Politik der Stadt New York. Für eine kurze Geschichte

von Hart Island siehe z.B. »The History: The Hart Island Project«, hartisland.net, https://ww

w.hartisland.net/history, zuletzt aufgerufen am 29.05.2023.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history
https://www.hartisland.net/history


198 Antigone und die Arbeit am Konflikt

Ein anderes Beispiel ist Köcks Kreon, der, wie bereits gezeigt wurde, als mo-

derner Politiker dargestellt wird. Er ist ein durchaus drastisches Beispiel für eine

Kritik an demokratischer Staatlichkeit, die die Rolle von Einzelpersonen und Sys-

temlogik zusammenzubringen sucht.Kreon ist ein Politiker, der demVolk die ›Last‹

des Herrschens abnehmenmöchte und sein Regime als Herrschaft der Experten le-

gitimiert. Hier greift Köck die Figur der Tyrannei der Sachlichkeit auf, in welcher

es bei bestimmten politischen Entscheidungen keine Alternativen zu geben scheint

außer den von Sachverständigen vorgeschlagenen, und die daher eigentlich auch

keine demokratische Zustimmung benötigen, sind sie doch durch die Logik der Sa-

che gerechtfertigt. Bei Köck wird Kreon letztlich zu einem Politiker, der das Volk als

unmündig ansieht:

darüber nachzudenken raubt euch hier/den verstand nicht wahr drum/überlasst

das doch den experten darum/habt ihrmich doch gebeten oder nicht/dass ich völ-

lig wertneutral euch samt/euren werten hier verkörpere erhalte/in deren namen

urteil spreche nichts/anderes mache ich hier ich/lebe die demokratische praxis

post/ideologisch ja wertfrei möchte ich fast sagen/vertrete ich eure werte spre-

che wertneutral/halte ich mich hier an diese werte/die natürlich auch nicht ewig

halten das/gilts bei aller wertschätzung der demokratischen praxis/natürlich zu

bedenken weshalb/die praxis oft die theorie überholt.27

Kreon verweist unverblümt auf das, was er als pragmatische Grenze demokrati-

scher Prozesse und Legimitation ansieht. Auf Nachfrage des Chores erläutert er:

»dass eine gelebte demokratische praxis/oft die grenzen der demokratie aufzeigt

vielleicht/bräuchts ein etwas flexibleres/politisches systemdasmehr auf/unsere be-

dürfnisse hier zugeschnitten ist«.28

Kreon erweist sich bei Köck als einmachtpolitisch versierterHerrscher, der klug

genug ist, sich inderÖffentlichkeit selbstkritisch zugeben,ohne eswirklich zu sein.

Die Tyrannei – aus Zweifel, Angst oderMacht, wie Haimon anmerkt – ist hier nicht

weit.

Sind bei Köck und Głowacki die Stellen, gegen dieWiderstand geleistet werden

kann, noch personal fassbar, fällt dies bei Sophie Deraspe weitaus schwerer, schil-

dert sie doch den Rechtsstaat als eine arbeitsteilig, hochprofessionell argumentie-

rende,prozedural gebändigt vorgehendePersonengruppe.DerAppell andieÖffent-

lichkeit wird in diesem Kontext zum weitgehend vergeblichen Gegengewicht zur

Staatsgewalt. Jede der im Gericht tätigen Personen mag für sich des Mitleids und

der Empathie durchaus fähig sein, als Personengruppe hingegen verkörpern sie die

Maschinerie des Rechtsstaates, in deren Räder man nicht mehr ohne weiteres ein-

greifen kann, um alles zum Stillstand zu bringen. Dieser Aspekt wird noch dras-

27 T. Köck: antigone, S. 60–61.

28 Ebd., S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 199

tischer in Jane Montgomery Griffiths Antigone-Bearbeitung: Hier gibt es diese Ein-

zelfigur des Kreon zwar, aber deren generische Bezeichnung als Leader macht ihre

Reduktion auf eine reineSystemfunktionalität deutlich,gegendie jederWiderstand

zwecklos ist. So sagt Leader zu Antigone:

Your actions have no outcome./Zero consequence./Those viral feeds of you, the

grieving girl?/They’re gone dead. Deleted. Your actions, all erased.//We control

the media we control the truth.//The truth is, this can all go away.//Do not fight

against this, please. For me./Allow yourself to be like all the rest.29

Zementiert wird dieser Eindruck der absoluten Kontrolle, der Staatsmaschine,

durch die Interludien zwischen den jeweiligen Szenen, die markiert werden in

Varianten der Formulierung »Themachine cranks up«.Der Antigone des sophoklei-

schen Stücks wäre es noch möglich gewesen, durch eine Judith-artige Tötung Kre-

ons die politische Ordnung durcheinander zu bringen; der moderne (Rechts-)Staat

ist immun gegen solche Formen des Widerstands, der Wechsel des Personals be-

hindert kaum das Funktionieren der Institutionen. Was hier Ausdruck findet ist

ein Gefühl der Ohnmacht gegenüber dem Staat, auch dem demokratischen; die

Totalisierung der Kontrolle kann als eine Warnung vor der drohenden oder bereits

einsetzenden Entfremdung zwischen Bürgerinnen und Bürgern und dem Staat

gelesen werden, aber auch als eine Warnung vor der allgegenwärtigen Gefahr, dass

jede politische Ordnung, auch demokratische Staatlichkeit, keine unverrückbare

Größe darstellt, sondern in eine Form der Tyrannei übergehen kann.

Was bleibt hier also als Möglichkeit des Widerstands? Der zivile Ungehorsam.

Antigone gilt in vielen heutigen Abhandlungen zu dem Thema als das eigentlich

maßgebliche Vorbild des zivilenUngehorsams30 undwird sogar als dessen genealo-

gischer Ursprung an seinen ideengeschichtlichen Anfang gestellt.31 Das hat Vorläu-

fer in den eigentlichenAnfängenderTheorie des zivilenUngehorsams.HenryDavid

Thoreau hat der Praxis des zivilen Ungehorsams ihren Namen gegeben, doch auch

er bezieht sich dabei in seinem Frühwerk auf Antigones Verweigerung als Beispiel

für eine solche aus demGewissen heraus unerschütterlichmotivierteWiderstands-

29 Griffiths, Jane Montgomery: Antigone. Translated and Adapted from the Play by Sophocles,

Strawberry Hills: Currency Press 2015, Kindle-Ausgabe, Pos. 514.

30 Bantigny, Ludivine: »Le principe d’Antigone. Pour une histoire de la désobéissance en

démocratie«, in: Les Seuls 155 (2015), S. 17–28; Hess, Andreas: »From Antigone to Martin

Luther King. Moral Reasoning and Disobedience in Context«, in: Andreas Hess/Samantha

Ashenden (Hg.), Between Utopia and Realism. The Political Thought of Judith N. Shklar,

Philadelphia, PA: U of Pennsylvania P 2019, S. 239–252.

31 Laudani, Raffaele: Disobedience in Western Political Thought. A Genealogy, Cambridge:

Cambridge UP 2013, S. 9–11.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Antigone und die Arbeit am Konflikt

handlung.32 IndiesemKontextwurden sogarParallelengezogenzwischenAntigone

und Thoreau, insbesondere hinsichtlich des bedingungslosen Gewaltverzichts bei-

der.33 SolcheParallelenhabenaber ihreGrenzen,nichtnur,wasdasdramatischeEn-

de Antigones im Vergleich zu Thoreaus Verweigerungshaltung angeht. Wenn Tho-

reau Antigone als Beispiel eines aus »conscience« erfolgenden Verhaltens erörtert,

inwelcher aus demGewissen herausWiderstand ausgeübtwird, so hat er seinen ei-

genen Widerstand vor Augen, seine Verweigerung der Steuerzahlungen, um nicht

die von ihm abgelehnte Kriegführung der USA gegen Mexiko 1846–1848 zu unter-

stützen. Thoreau will etwas verhindern oder doch wenigstens nicht an der Durch-

führung von Handlungen Anteil haben, die er ablehnt; er ist sich nur zu bewusst,

dass der demokratische Staat imNamen der Bürger handelt,wenn diese nicht aktiv

widersprechen.Antigonewill hingegen selbst aktivwerdenundwehrt sichdagegen,

dass ihr die Ausübung der Familienpflicht untersagt wird.

Die Beurteilung von Antigones Verhalten als Widerstandshandlung bzw. als

Form des zivilen Ungehorsams hat dabei immer auchmit der Frage zu tun,welches

Politikverständnis der Bewertung zugrunde liegt. Werden politische Handlungen

aus einer ethischen Perspektive betrachtet, so gelten sie als äußeres Zeichen einer

innerenGesinnung, auf die es letztlich ankomme;werden sie aber als Teil der Politik

verstanden, so rückenweniger Aspekte der Gesinnung als die Ziele diesesHandelns

in den Mittelpunkt, und damit Überlegungen, ob die dabei zur Anwendung kom-

menden Mittel zielführend sind und wie es um die Kooperation mit anderen bei

diesem Unterfangen bestellt ist. Ob Antigones Widerstand vor allem hinsichtlich

seiner ethischen oder seiner politischen Implikationen bewertet wird hängt damit

maßgeblich von der Frage des angelegten Politikverständnisses in der Rezeption

ab.

Verständnisse des Politischen

Einer der zentralen Ansatzpunkte ist in diesem Kontext sicher die Frage, wie der

Konflikt vonAntigoneundKreongerahmt,welchesKonfliktnarrativ angesetztwird.

Die bereits diskutierte hegelsche Gegenüberstellung von Familie und Staat ist zwar

vielfach aufgegriffen worden, doch dies meist einseitig: Das Augenmerk liegt dabei

weitgehend auf Antigone und der Familie, wohingegen der Staat dann schlicht als

dasGegenüber fungiert undnichtweiter erörtertwird.DerStaat ist politischeHerr-

schaft, und als Herrschaft ist er damit – z.B. in der radikaldemokratischen und in

32 Thoreau, Henry David: AWeek on the Concord and Merrimack Rivers; Walden, or, Life in the

Woods; The Maine Woods, Cape Cod, NY: Library of America 1985, S. 108–109.

33 Taylor, Bob Pepperman: The Routledge Guidebook to Thoreau’s Civil Disobedience, London:

Routledge 2015, S. 135–142.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 201

vielen Facetten der feministischen Rezeption – bereits zweifelhaft und wird abge-

lehnt.SchonmitBlickaufHegel ist eine solcheasymmetrischeBewertungallerdings

fraglich, denn dieser beharrte bekanntlich auf der Gleichrangigkeit der Prinzipien.

Das Politikverständnis, das in dieser Verkürzung des Staatsprinzips auf die Nega-

tion dessen, wofür Antigone einsteht, zum Tragen kommt, ist daher ein von Hegel

völlig unabhängiges.

Hier ist zunächst noch einmal explizit zu unterscheiden zwischen Staat und Po-

litik. Es ist mit Blick auf die sophokleische Antigone ohne Frage ein Anachronismus,

überhaupt von »Staat« zu sprechen, droht damit doch die Eigenart der politischen

Ordnung der Polis überdeckt zu werden durch das Deutungsmuster des modernen

Nationalstaates und seiner Institutionen. Auch ist die athenische Demokratie nicht

einfach eine vormoderne Variante des demokratischen Staats, sondern eine Skla-

venhaltergesellschaft und Männerherrschaft, die allerdings auf einem sehr radika-

len Gleichheitsverständnis im zeitgenössischen Vergleich fußt und ein zuvor unge-

kanntes Ausmaß an Partizipationsumfang eröffnete.Hinzu kommt das völlige Feh-

len jeglicher Verwaltung, dem Hauptmerkmal des modernen Staates. Das ist von

hoher Relevanz, denn es ist eben jene Verwaltung als Kennzeichenmoderner Staat-

lichkeit – inklusive demokratischer Staatlichkeit – die unter anderem dazu führt,

dass der Staat, welcher in der Nachfolge von Hegels Antigone-Deutung der Fami-

lie gegenübergestellt wird, meist wie ein monolithischer, undurchdringlicher und

ethisch wertloser Block an potenzierter Macht dargestellt wird, unbelehrbar, unbe-

eindruckbar,was zugleich die unverbrüchliche, aber vergeblicheHaltungAntigones

in ein umso ethisch helleres Licht taucht.

Staat und Politik sind freilich nicht dasselbe und es stellt sich die Frage, ob nicht

mit der Antigone ein Bereich des Politischen erkundet werden kann, der mit staatli-

chen Formen derHerrschaftsausübung nichts zu tun hat und doch Politik ist.Wenn

alle Politik mit dem Staat identifiziert wird, dann verbleibt den nicht-staatlichen

Akteuren womöglich nur noch die Ethik als Bezugspunkt. Das wäre das Ende des

Politischen selbst. Es ist daher kein Zufall, dass Bonnie Honig, die sich der agona-

len Politiktheorie zurechnet, diese staatskritischeVerabschiedung vonPolitik ihrer-

seits einer kritischen Prüfung unterzieht. Honig versucht zu zeigen, dass Antigone

sehr wohl in der politischen Arena agiert undmit den ihr zur Verfügung stehenden

Mitteln Einfluss auf die Herrschaft nimmt. Honig wehrt sich generell gegen eine

umfassendere Denkbewegung, die einen »neuen Humanismus« erstellen will, und

zwar mit rein ethischen Mitteln, um so jegliche »Verunreinigung« mit der politi-

schenWirklichkeit zu vermeiden. Sie merkt hierzu in einem Aufsatz von 2010 an:

Humanism is making a comeback; not the rationalist, universalist variety dis-

credited by poststructuralism and the horrific events of the twentieth century,

but a newer variant, one that reprises an earlier humanism in which what is

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Antigone und die Arbeit am Konflikt

common to humans is not rationality but the ontological fact of mortality, not

the capacity to reason but the vulnerability to suffering.34

Diese Haltung bringt Honig in Verbindung mit einem »ethical turn«, der im poli-

tischen Denken stattgefunden habe, und sie rechnet auch Judith Butler hierzu, der

sie eine Verschiebung in ihrer Antigone-Rezeption weg von einem politischen Be-

harren auf Souveränität und hin zu einem neu-humanistischen Fokus auf mensch-

liche Vulnerabilität attestiert.35 Sie wirft dieser ethisch geprägten Perspektive auf

das Politische vor, dass in demanti-staatlichen Affekt die Politik insgesamt aus dem

Blick gerät.Das bedeutet aber,dass dieHandelndenbei ihrenKonfliktenwomöglich

demStaat aus demWege gehen, statt den Konflikt aufzunehmen. FürHonig jedoch

ist Antigone nicht alleine als eine ethisch agierende Gestalt zu begreifen, sondern

als eine politische Akteurin, die einen Konflikt sucht und diesen auch austrägt. Die

Trauerklage Antigones erfolgt nicht im familiären, der Politik vermeintlich abge-

wandten Bereich, sondern in der Öffentlichkeit. Antigone findet trotz der asymme-

trischen Machtverhältnisse, in welchen sie agiert, Mittel und Wege, um den politi-

schen Kampf aufzunehmen, durch eine »politics of lamentation«.36

Honigs Vorwurf des »anti-statism« meint also, durch die Fokussierung auf den

Staat den Sinn für Möglichkeiten des Politischen neben und unabhängig vom Staat

verloren zu haben.37 Dieser Vorwurf ist auch an Spielarten des Feminismus adres-

siert, zu welchen sie so unterschiedliche Vertreterinnen wie Jean Bethke Elshtain

und mit Einschränkung auch Butler zählt. Diese haben aus Honigs Sicht eine ethi-

sche Abwendung von aller Politik vorgenommen und suchen in unterschiedlichen

Verständnissen von Familie eine Ebene, die vom Staat möglichst unabhängig defi-

niert ist; dahinter verbirgt sich auch eine indirekte Kritik an der angenommenen

Abkehr von einem breiten Politikbegriff, der den Aktivismus der zweiten Frauen-

bewegung prägte. Dabei wird laut Honig jedoch übersehen, dass Antigone in dem

sophokleischen Stück sehr wohl politisch aktiv ist und nicht einfach aus einem Ge-

fühl ethischer Erhabenheit agiert. Honig macht Hegel für das Bild der Antigone als

Heilige, die angeblich völlig unpolitisch handele, verantwortlich: »Hegel prepared

theway for this sanctificationbymakingAntigone a saintly sisterwhose actionsmay

have deleterious political effects butwhose consciousness is in noway politically en-

34 Honig, Bonnie: »Antigone’s Two Laws. Greek Tragedy and the Politics of Humanism«, in: New

Literary History 41.1 (2010), S. 1–33, hier: S. 1.

35 Honig, Bonnie: Antigone, Interrupted, Cambridge: Cambridge UP 2013, S. 45.

36 Ebd., S. 32.

37 Honig nennt das auch »reflexive anti-statism« oder »ethical anti-statism«: Ebd., S. 10; S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 203

gaged ormotivated«.38 Honig stellt hier Ethik und Politik als zwei Pole einander ge-

genüber.39

Bei Honig –wie imÜbrigen auch bei Butler und anderen Feministinnen – steht

die Familie nicht der politischen Sphäre gegenüber, sondern ist in ihr verwurzelt.

Was dies bedeutet und was damit auch der Inzest bedeutet unterscheidet sich hier

jedoch. Diene, so Honig in ihrer Kritik, bei Butler der Inzest als die Affirmation

nicht-heteronormativen Begehrens und kinship-Strukturen, so sieht sie selbst die-

sen Hintergrund im historischen Kontext der sophokleischen Antigone vor allem als

eine Kritik an der aristokratischen Praxis,40 innerhalb einer sehr kleinen Personen-

gruppe die Verwandtschaftsverhältnisse auszugestalten, um sich dadurch von den

nicht-aristokratischen Bevölkerungsteilen fern zu halten. Für Honig steht damit

weniger das sexuelle Tabu als Reglementierung kulturell legitimer Beziehungs-

strukturen im Vordergrund als der Konflikt zwischen einem aristokratischen und

einem demokratischen Familienverständnis.

Nachdem Honig zunächst der ethischen Verklärung Antigones entgegen gear-

beitet hat, etabliert sie sie sodann als eine politische Akteurin, die eine konkrete

Agenda verfolgt, nämlich die Beerdigung ihres Bruders, und die dafür die ihr zur

Verfügung stehenden Mittel strategisch einsetzt. Antigones politische Strategien

untersucht Honig im »Conspiracy« betitelten zweiten Teil ihres Buches,41 wo sie die

Möglichkeit einer heimlichen Kooperation zwischen Antigone und ihrer Schwester

Ismene herausarbeitet –wobei sie die Intrige als klassische politische Strategie ver-

steht. Denn Antigone ist nicht die einzige Person in Sophokles’ Tragödie, die unter

dem Gesichtspunkt des Widerstandes studiert werden kann. Antigones Schwester

Ismene wird allzu schnell übersehen, als diene sie nur dazu, den Charakter Antigo-

nes zu beleuchten.Aber Ismene schließt sich demWiderstand ihrer Schwester nach

einigemZögern an (auchwennAntigone derenUnterstützungwiederholt brüsk zu-

rückweist), und das ursprüngliche Todesurteil Kreons erstreckt sich auf beide, An-

tigone und Ismene.

Honig verweist somit ihremBlick aufdasVerhältnisderSchwesternauchauf ei-

nen weiteren Aspekt vonWiderstand, das Problem der Bindung zwischen verschie-

denen Akteuren des Widerstandes im Allgemeinen und zwei Akteurinnen im Be-

sonderen. Agiert einerseits Antigone lautstark, kompromisslos, prinzipienfest, so

38 Ebd., S. 40.

39 Der Vorwurf einer politikvergessenen Ethik findet sich auch bei der klassischen Philologin

Miriam Leonard, der bei ihr gegen Hegel wie Lacan gerichtet ist. An Stelle der hegelschen

Heiligsprechung als Wächterin der Sittlichkeit sei bei Lacan das jungfräuliche Begehren ge-

treten,wodurch Lacan aus Antigone eineArt »jungfräulicheMärtyrerin«mache (Leonard,Mi-

riam: Tragic Modernities, Cambridge, MA: Harvard UP 2015, S. 133).

40 B.: Honig, Antigone, Interrupted, S. 98.

41 Ebd., S. 85–189.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Antigone und die Arbeit am Konflikt

Ismene dafür unheroisch und gleichwohl klug, da sie die wahren Kräfteverhältnis-

se einzuschätzen versteht. Das eigentliche Problem besteht darin, ob die Schwes-

tern imstande sind, ihre Handlungen zu koordinieren.42 Das hat mit dem Zweck

des Widerstandes zu tun: Soll er tatsächlich etwas bewirken oder dient er eher als

konsequenterAusdruckder eigenenGesinnung?Wird also dasHandeln anKontext-

bedingungenangepasst,die selbst nicht so einfachzuverändern sind,odergilt jeder

Kompromiss alsBeschädigungdes eigenenGewissens?DieKonstellation scheint ei-

ne klare Gegenüberstellung dieser letzten Art zu implizieren: Antigone weist Isme-

nes Unterstützungsbereitschaft zurück, weil sie nicht mit jemandem zusammen-

wirken möchte, der es ihrer Ansicht nach an der richtigen Haltung mangelt (Vers

543).Man kann aber auch an dieser Stelle BonnieHonigs Vorschlag folgen, hier eine

geschwisterlicheKooperation amWerkzu sehen, inwelcherAntigone eswenigstens

gelingt, ihre Schwester vor dem Tod zu bewahren. Honig zieht Ismene in das Wi-

derstandsgeschehen umAntigone als eigenständige Akteurin ein: In der sophoklei-

schen Antigone ist von zwei Beerdigungsversuchen die Rede, von denen derWächter

berichtet, und während er beim zweiten dieser Versuche Antigone vorfand, bleibt

imUnklaren,wer den ersten vorgenommen hat; die plausible Annahme, es sei auch

Antigone gewesen,wird imText an keiner Stelle bestätigt.Honig formuliert dieHy-

pothese, dass Ismene den ersten Beerdigungsversuch unternommen habe.43 In die-

ser Lesart kooperieren die Schwestern, und Antigones öffentliche Zurückweisung

IsmenesdientnurderenSchutz,umdiegemeinsameSacheüberAntigonesTodhin-

aus fortzutragen.44

Ungeachtet der schwesterlichen Intrige, deren Beweisführung etwas spekulativ

bleiben muss, ist aufschlussreich, dass Honig in Klage und Trauer nicht nur dasje-

nige Verhalten sieht, auf das Frauen in der griechischen Antike imUmgangmit den

Toten festgelegt waren, sondern dass Trauer und Klage selbst als politische Mittel

zu verstehen sind, die im Raum des Politischen stattfinden. Honig erinnert daran,

dass Perikles’ berühmteste Rede, der Epitaphios, eine öffentliche Trauerrede auf die

42 Vgl. Kirkpatrick, Jennet: »The Prudent Dissident. Unheroic Resistance in Sophocles’

Antigone«, in: Review of Politics 73.3 (2011), S. 401–424.

43 B. Honig: Antigone, Interrupted, S. 186.

44 Diese Hypothese hat verhältnismäßig wenig Aufmerksamkeit erfahren, vielleicht, weil sie

letztlich spekulativ ist und ausschließlich auf der Beobachtung beruht, dass nur der zweite

Beerdigungsversuch explizit mit Antigone in Verbindung gebracht werden kann. Sie findet

aber einen Widerhall in Natalie Haynes’ Romanverarbeitung The Children of Jocasta (2017),

in der Eteokles unbestattet gelassen wird, Ismene ihm ein Begräbnis gibt, und Antigone als

berechnende Strategin Haimon heiratet und den Thron Thebens besteigt. Eine ganz anders

ausgerichtete Lesart vertritt Efimia Karakantza, auch explizit gegen Honig, und argumen-

tiert, dass es gar nicht um zwei Beerdigungen gehe, sondern nur um eine Beerdigung und

zwar ein rituelles, mehrere Tage nach der Beerdigung anstehendes Trankopfer handele (Ef-

imia D. Karakantza: Antigone, Abingdon: Routledge 2023, S. 70–71).

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 205

athenischen Toten des Peloponnesischen Krieges ist. Auch wenn diese Rede auf die

Zeit nach der Antigone des Sophokles zu datieren ist, kann Honig dennoch konsta-

tieren, dasswir uns hier in einemÜbergangsstadiumbefinden, in demdie familiale

Trauer durch die öffentliche ersetzt wird.45

Auchwennwir heute die Praxis von öffentlicher Trauer oder »Staatstrauer«wei-

terhin kennen, es bleibt eine ungewöhnlicheVorstellung,bei derKlage von einer po-

litischenPraxiszu sprechen,also als einer FormderTeilhabe. Indenherkömmlichen

Darstellungen liberal-demokratischer Staaten sind kaum Einlassungen zur politi-

schen Partizipationsform der »Klage« (im Sinne der Klage der Hinterbliebenen) zu

erwarten. Und doch wird sie noch heute praktiziert, und zwar immer wieder auch

in den öffentlichenRaumhineinragend.Der LiteraturwissenschaftlerDonald Pease

behandelt in »Antigone’s Kin: From Abu Ghraib to Barack Obama« (einem Kapitel

seines BuchesTheNewAmericanExceptionalism) unterschiedliche Gegenwartsbezüge

inderamerikanischenPolitikundÖffentlichkeit aufAntigone,direkteBezugnahmen

ebenso wie auffällige Parallelen.46 Dazu zählt Pease auch das so genannte »Craw-

ford-Incident« aus dem Jahr 2005. Bei diesem Vorfall fuhr Cindy Sheehan, Mut-

ter eines im Irak-Krieg gefallenen Soldaten, zum privatenWohnsitz des damaligen

Präsidenten George W. Bush, der Crawford Farm, um dort in aller Öffentlichkeit

ihr Leid zu klagen. Dieses Verhalten vergleicht Pease nicht nur mit Antigones Kla-

ge um ihren Bruder, sondern preist es auch als exzeptionell, insofern sie hier stell-

vertretend für andere sprach. Niemand hat demzufolge eine auch nur annähernd

vergleichbare Berechtigung,die demokratisch legitimierte Politik zu kritisierenwie

die Hinterbliebenen der Opfer dieser Politik. Die Trauer bleibt nicht auf die private

Sphäre beschränkt, sondern wird in der Öffentlichkeit erhoben und zwingt so die

Politik zur Stellungnahme,mindestens zur Rechtfertigung der dieses Leid verursa-

chenden Politik.47

Simon Stow hat den Fall von Cindy Sheehan als Reinkarnation der klagenden

Antigone ebenfalls aufgegriffen, um jedoch darauf aufmerksam zu machen, dass

die formale Ähnlichkeit – die öffentliche Klage der Hinterbliebenen – leicht dazu

führen kann, die jeweils vertretene politische Position zu übersehen und damit al-

le Formen des Widerstands gleichermaßen zu rechtfertigen. Sheehan befand sich

nämlich in einer gewissen Nähe zum KuKluxKlan bzw. zu seinem Grand Wizard,

dem Louisiana-Politiker David Duke, der Sheehans Haltung unterstützte.48 Damit

45 B. Honig: Antigone, Interrupted, S. 102.

46 Pease, Donald E.: The New American Exceptionalism, Minneapolis, MN: U of Minnesota P

2009, S. 180–213. Sheehan wird auch von Honig erwähnt, aber nicht weiter diskutiert (B. Ho-

nig: Antigone Interrupted, S. 259).

47 Ebd., S. 192–204.

48 Stow, Simon: American Mourning. Tragedy, Democracy, Resilience, Cambridge: Cambridge

UP 2017, S. 9–10.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Antigone und die Arbeit am Konflikt

weist Stow darauf hin, dass die formale Frage, ob es sich bei Antigones Handlung

um Widerstand handelt und welche Art von Widerstand, von der materiellen Fra-

ge getrennt werden muss, für welche politische Position dieser Widerstand ausge-

übt wird. Stows Überlegungen folgen dabei denen Bonnie Honigs. Denn auch Ho-

nig besteht darauf, dass unabhängig von der Form des politischen Agierens zu prü-

fen sei, wofür diese Haltung politisch Position bezieht. Trauern und Klagen können

politisch sein, wie Honig gerade am Beispiel Antigones zeigt, aber deswegen sind

nicht alle Verhaltensweisen des Trauerns und Klagens notwendigerweise politisch,

sie können dem eigentlich politischen Akt sogar imWege stehen. »Don’tmourn, or-

ganize« schrieb Joe Hill, ein seinerzeit bekannter Aktivist der amerikanischen Ge-

werkschaftsbewegung, in einem Telegramm kurz vor seiner Hinrichtung 1915 an

seine Mitstreiterinnen und Mitstreiter.49 Diese mittlerweile sprichwörtliche Wen-

dung hat Douglas Crimp Ende der 1990er und zu Beginn der 2000er Jahre auf die

gay community bezogen,50 die während der AIDS-Krise und im Angesicht des Todes

verständlicherweise die Trauer in den Mittelpunkt stellte, aber darüber zu verges-

sen drohte, dass sich mit der Trauer allein noch nichts ändert in der für sie bedroh-

lichenWelt. Honig zitiert diese Überlegung Crimps um zu zeigen, dass in der Form

des Verhaltens alleine noch keine Politik liegt, sie aber dazu gemacht werden kann.

Bei Sophokles führt Antigones Trauer als Widerstand in der Kollision mit Kreons

Kompromisslosigkeit zur Katastrophe. Das gilt aber nicht für alle zeitgenössischen

Reimaginationen: Zwarwirddas tragischeEndeder sophokleischenAntigoneoft rei-

teriert (wie bei Shamsie, Boisvert, Roy-Bhattacharya oder Griffiths), aber manche

Verarbeitungen suchen andere Formen des Abschlusses (Deraspe, Piatote), und ei-

nige (Stocker,Köck,Žižek) zielen auf ein Ende derHerrschaft Kreons oder gar einen

Wechsel des Systems: Kurzum, auch die Revolution ist eines der möglichen Ergeb-

nisse des Antigonistischen Konflikts.

Antigone und die Revolution

Revolutionäre Ausblicke bei der Deutung der Antigone finden sich sowohl in litera-

rischen Neubearbeitungen wie auch in der Theorie. Die Auffassung Honigs, die in

der Antigone ein Ringen um politische Partizipation, um Artikulation eines politi-

schen Standpunkts sieht, ist vor allem gegen die radikaldemokratische Vereinnah-

mung Antigones gerichtet, welche die Tendenz hat, in Antigone vor allem eine ra-

dikale Verweigerungshaltung gegen jede Form der politischen Herrschaft zu sehen

49 B. Honig: Antigone Interrupted, S. 57. Der Hinweis auf Hill findet sich auch bei S. Stow: Ame-

rican Mourning, S. 219.

50 Crimp, Douglas: Melancholia and Moralism. Essays on AIDS and Queer Politics, Cambridge,

MA: MIT Press 2002, S. 131–132.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 207

und dies auch zu preisen. Gemeint ist hier vor allem Slavoj Žižek,51 dessenWerk in

mehrfacherHinsicht die radikaleZuspitzungderAntigone-Deutungdarstellt.Honig

wie zuvor auch schon Judith Butler kritisierten Žižek,52 nicht zuletzt, weil dessen

Fortsetzung der lacanschen Tradition die Position Antigones und ihre Anschlussfä-

higkeit für heutige soziale und politische Kämpfe eher zu verdunkeln als zu erhellen

schien.

Žižeks Beschäftigung mit Antigone geht bis in die 1990er Jahre zurück. Die von

ihm früher herausgegebene Buchreihe »Wo eswar« (mit diesemdeutschsprachigen

Titel) im Verso-Verlag folgte einer Prämisse, wonach »the explosive combination of

Lacanian psychoanalysis and Marxist tradition detonates a dynamic freedom that

enables us to question the very presuppositions of the circuit of Capital«.53 Das ver-

rät Žižeks intellektuelle Herkunft und Anliegen. Sein Buch zum Begriff des Totali-

tarismus, Did somebody say Totalitarianism? von 2001,54 ist mit vielfältigen Referen-

zen auf die Antigone durchzogen, meist dort, wo Žižek die Grenzen der demokra-

tischen Selbstdeutung abschreitet. Zugleich entpuppt sich Antigone bei Žižek als

Person, die trotz und gerade wegen ihres vergeblichenWiderstandes zu sich selbst

findet; sie opfert alles und auch das eigene Leben, um sich, ob gewollt oder nicht, im

Opfer verwirklicht zu finden: »She dies, but in her very biological death she survi-

ves in the collective memory as the exemplary case of the dignified life, of a fidelity

that goes beyond (biological) life and death«.55 Vor allem vermeint Žižek in Anti-

gone eine Gestalt zu erkennen, die sich grundsätzlich verweigert, die »Nein!« sagt

zu der sie umgebenden politischen und gesellschaftlichen Ordnung,56 wie Žižek im

Anschluss an Lacan emphatisch behauptet. Sie erleidet nicht nur die verweigerte

Zugehörigkeit, sondern sie sucht diese geradezu.Daswill Žižek jedoch nicht als po-

litischen Widerstand verstanden wissen, denn dazu müsste sie ein politisches Ziel

verfolgen; es handelt sich aus seiner Sicht vielmehr um eine Verweigerungshaltung

gegenüber der kontingentenWirklichkeit. Eine solche Haltung können freilich nur

jene Gestalten einnehmen, die imstande sind, sich dann ganz zu gewinnen, wenn

sie sich gänzlich aufgeben (jedenfalls in derWahrnehmung anderer).Dazumuss sie

in Kauf nehmen, ganz aus der Gesellschaft ausgestoßen zu werden. Erst durch die-

51 B. Honig: Antigone Interrupted, S. 97.

52 Butler, Judith: Antigone’s Claim. Kinship between Life and Death, New York: Columbia UP

2000, S. 68.

53 Der Selbstbeschreibung der Reihe folgend im Einband der jeweiligen Bücher.

54 Žižek, Slavoj: Did Somebody Say Totalitarianism? Five Interventions in the (Mis)Use of a No-

tion, London/New York: Verso 2001.

55 Ebd., S. 96.

56 Žižek, Slavoj: Enjoy Your Symptom! Jacques Lacan in Hollywood and Out, New York: Rout-

ledge 1992, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Antigone und die Arbeit am Konflikt

se Verweigerungwird sie laut Žižek im eigentlichen (für Žižek im lacanschen) Sinne

»frei«.57

Anders als für Žižek stellt Antigoneweder fürHonig noch für Butler einfach nur

die radikale Negation dar; sie steht für eine Position, so schwierig diese auch zu ent-

schlüsseln sein mag.Worin sich Honig von Butler unterscheiden ist dasjenige, wo-

zu Antigone »ja« sagt. Für Butler sagt Antigone »ja« zu der Neuauslotung von Ver-

wandtschaftsbeziehungen und für Honig sagt sie »ja« zu alternativen Formen der

politischen Praxis.Wozu sagt Žižeks Antigone »ja«?

Butlers wie Honigs Einlassungen liegen zeitlich vor Žižeks jüngster Rezeption

der Antigone, die diesmal aber nicht in seinem theoretischenWerk erfolgt, sondern

in Gestalt einesTheaterstücks,TheThree Lives of Antigone von 2016.58 Auch abgesehen

von der Form ist dies eine Überraschung: Anders als seine Kritikerinnen vielleicht

erwartet hätten, ist Žižeks Stück ein durch und durch politisches, ja geradezu re-

volutionäres, in dem Antigone selbst nicht mehr eine ikonische Position einnimmt,

sondern von denjenigen hinweggefegt wird, denen Žižeks Augenmerk von Anfang

an galt, vom Volk. Žižek verleiht inTheThree Lives of Antigone seiner radikalen Deu-

tung Antigones damit einen weiteren Dreh. Hier geht es nun weniger um die Deu-

tung der Antigone als Gestalt denn um eine radikale Auflösung des Dilemmas der

Akteurinnen und Akteure durch die revolutionäre Machtergreifung des Volkes. Die

titelgebenden »drei Leben« der Antigone beziehen sich auf den raffinierten Aufbau

des Stücks: Um seiner Grundüberzeugung von der Kontingenz der heutigen gesell-

schaftlichenWirklichkeit Ausdruck zu verleihen, lässt ŽižekdenText vonSophokles’

Vorlage bis zum ersten Standlied des Chores bestehen, um dann ab dieser Stelle

drei Szenarien des weiteren Fortgangs der Handlung durchzuspielen. Dabei stei-

gert sich jeweils die Radikalität der Entwicklung. AmEnde reißt das Volk dieMacht

an sich und tötet die herrschende Familie, und zwar auch Antigone.59 Eine zentrale

Rolle in diesem Stück spielt also das erste Standlied des Chores als Umbruchstelle

für die jeweiligen Varianten, esmarkiert den Punkt, an demdas Geschehen je einen

völlig anderen Verlauf nimmt, eine dramaturgische Umsetzung des Gedankens der

existentiellen wie der politischen Kontingenz: Kein historischer Ablauf ist unum-

kehrbar, politische Umwälzungen haben immer ein Moment der unberechenbaren

Spontaneität an sich.

Im Abschnitt zur Rezeption wurde auf Heideggers Versuch hingewiesen, das

Erste Standlied des Chores zu entpolitisieren indem er postulierte, an Stelle der

Polis sei von der heimatlichen Stätte als ontologischer Ort auszugehen. Zur Erinne-

rung: In diesem Chorlied findet sich bei Sophokles gleich zu Beginn die berühmte

57 Ebd., S. 77.

58 Žižek, Slavoj: »The Three Lives of Antigone«, in: ders., Antigone, London: Bloomsbury 2016,

S. 1–31.

59 Ebd. Die jähen Wechsel erfolgen auf S. 21 und 24.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 209

Charakterisierung des Menschen als deinon, was dann aufgeschlüsselt wird in die

menschlichen Anstrengungen zur Naturbeherrschung einerseits (in der ersten

Strophe sowie Gegenstrophe) wie der Fähigkeit des Menschen, sich eine politische

Ordnung zu geben (in der zweiten Strophe sowie der hierzu gehörigen Gegenstro-

phe). Diese politische Ordnung, die durch Rede und Klugheit ermöglicht wird,

ist zugleich eine Lebenswelt, in welcher auch die Natur beherrscht wird, etwa die

Krankheiten; nur vor dem Tod endet die menschliche Kunstfertigkeit, das Leben zu

gestalten. Die Lebenswelt ist auch der Ort, sich Gesetze zu geben ebenso wie dem

göttlichen Recht zu genügen. Hierzu gehört der Ausschluss aus dieser Ordnung,

wenn die Gesetze überschritten werden. Diese allgemeinen Einlassungen zum

menschlichenWesen undHandeln sind insofern bedeutsam, als der Chor in diesen

Strophen den Sinnhorizontmenschlichen Verhaltens abschreitet, um sich amEnde

wieder Antigone zuzuwenden, deren sinnloses (aphrosyne: Vers 383) Verhalten er

beklagt, das offenkundig das Verständnis des Chores überschreitet.

Žižek istmitHeideggerwohlvertraut.Angesichts der Rolle, dieHeidegger in der

französischen Philosophie der Linken, aber auch schon bei Lacan, spielte, ist der ex-

perimentelle Umgangmit demErsten Standlied bei Žižek leicht nachvollziehbar. Er

greift inTheThree Lives of Antigone das Erste Standlied aus der Vorlage auf, verdich-

tet es in moderner Sprache und Begrifflichkeit und variiert es zugleich mehrfach.

Das deinon überträgt er in den ersten beiden Varianten des Standliedesmit »uncan-

ny and demonic«, in der dritten Variante jedoch mit »strange and wonderful«. Die

Fähigkeit desMenschen zur Errichtung der Polis ist zunächst übertragenmit »com-

munal civic life«,wobei jenedie Polis verlassenmüssen,welche ihrenGesetzennicht

gehorchenwollen. In dieser ersten Variante kritisiert der Chor Antigone,welcher er

zuvor bereits mangelnde Kompromissbereitschaft vorgeworfen hat.60 In der zwei-

tenVariante charakterisiert derChorhingegendiejenigenals die eigentlich schreck-

lichen Gestalten, die zwar demGesetz Gehorsam zollen, dadurch aber schreckliche

Taten nicht verhindern oder sie gar erst ermöglichen. Darin kann Žižeks Kritik des

heutigen Rechtsstaates gesehen werden: »In an unnatural perversion, his evil takes

the shape of the ruthless will to enact justice […] Instead of controlling our demonic

excesses,/laws become in his hands the tool of his demonic excess«.61

In der dritten Variante erkennt der Chor schließlich, dass die »demonic exces-

ses« aus derMonopolisierung der Regierungsmacht herrühren, der es entgegenzu-

wirken gilt:

It’s only right/that they rule themselves collectively. In such a way,/they control

each other to prevent demonic outbursts/which can lead to catastrophe. Even if

there are no gods/to help them, such a collective of equals/is bound by a holy

60 Ebd., S. 8.

61 Ebd., S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Antigone und die Arbeit am Konflikt

spirit, a bond stronger than fate, a bond that can defy all earthly powers/and

maybe even some divine.62

Im Anschluss hieran ergreift das Volk revolutionär die Macht, und zwar nicht, um

zugunsten von Antigone zu intervenieren, sondern um die Demokratie zu erkämp-

fen. Žižek hat sich von Lacan befreit, und zwar durch eine auf die Bühne gebrachte

Revolution, die wenigstens auf die Möglichkeit verweist, der politischen Entwick-

lung eine andere Richtung zu geben, sofernman nur bereit ist, das Problem radikal

genug anzugehen. War dies bei Žižek ein Bruch mit seiner früheren Interpretati-

on der Antigone als derjenigen, die sich grundsätzlich verweigert, so dient die An-

tigonemittlerweile der Radikaldemokratie auch über Žižek hinweg als Vorbild einer

postmodernen Revolutionstheorie.63 Es ist dort freilich oft genug nur eher eine Re-

volution der Denkungsart als der politischen Praxis und wird daher selbsterklärte

»Systemsprenger« wie Žižek wenig überzeugen können.

VonŽižeks Stück abgesehen dominiert in den literarischenVerarbeitungen,wie

bereits angedeutet, vor allem ein tragisches Widerstandsnarrativ: Der Widerstand

ist vergeblich,der Tod ändert nicht die politischeOrdnungoder dasHerrschaftssys-

tem,demderWiderstand gilt,weder der Tod der Angreifer noch der der Verteidiger

der Stadt, weder der Tod Antigones noch jener Haimons und Eurydikes vermögen

dies.Thomas Köcks zombifizierter Chor der Toten, der Kreon am Ende des Stückes

tötet, beseitigt einen Herrscher, aber kein Herrschaftssystem.Darja Stockers Bear-

beitungNirgends inFriede.Antigonemit ihrerBezugnahmeaufdie Jugendrevoltender

frühen 2010er Jahre impliziert zumindest dieMöglichkeit einesWechsels der politi-

schenOrdnung,aber auchhierwird sie nur imaginiert: AntigoneundHaimonüber-

leben, und das letzteWort hatmit demWächter eine Figur, die zwischen Palast und

Volk steht, und das Stück enden lässt mit einer Absage an KreonsHerrschaft – nicht

zurückgelassen wird.

Die Analysen in diesem Kapitel zeigen wie die Aspekte politischer Ordnung

als eine der Linien des Antigonistischen Konflikts theoretisch und literarisch um-

gesetzt werden. Auch hier geht es um asymmetrische Machtverhältnisse, aber die

Linien dieser Asymmetrie sind komplex und nicht einfach auf Herrschende und

Beherrschte zu reduzieren. Was in der Diskussion des Antigonistischen Konflikts

und seiner Linien – das Verhältnis von Lebenden und Toten, die unterschiedlichen

62 Ebd., S. 30.

63 Vgl. Kajewski, Mareike: Die Spontaneität revolutionären Handelns, Weilerswist: Velbrück

2020.

64 Stocker, Darja: Nirgends in Friede. Antigone, Berlin: Henschel Schauspiel Theaterverlag 2015,

S. 84.

der politischen Ordnung an sich – wenn er sagt: »wir sind Antigone, wir sind Poly-

neikes./Man möchte lachen über Dich, Kreon«,64 bevor Kreon allein auf der Bühne

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9)   Konfliktlinien politischer Herrschaft 211

Handlungslegitimationen, asymmetrische Machtverhältnisse – jedoch auch im-

mer wieder aufscheint ist das Spannungsfeld von tragischem Konflikt einerseits

und politischer Vermittlung andererseits: Ist der Konflikt möglicherweise lösbar

oder von vorne herein als unlösbar anzusehen? Die Frage, was dieses bereits bei

Sophokles angelegte Spannungsverhältnis für die Rezeption und damit die kultu-

relle und politische Funktion der Antigone hat oder haben kann, ist gleichzeitig die

Frage nach dem Verhältnis von Tragik und Politik allgemein. Sie ist das Thema des

abschließenden Kapitels.

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464397-013 - am 13.02.2026, 20:13:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464397-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

