
2. Kontextualisierungen 49

Diese Entwicklungen wirken bis heute nach. Die strukturelle ›Hinterbühne‹ der Alten-

pflege formierte sich also in ihren heutigen Tendenzen bereits mit dem aufstrebenden

patriarchalen, kapitalistischen Bürgertum zur Zeit der beginnenden Industrialisierung.

Die Einführung der Pflegeversicherung 1995/1996 und damit die Unterwerfung des Al-

tenpflegesektors unter Ökonomisierungsprozesse und -zwänge erfolgte demnach nicht

auf ›unbestelltemFeld‹.DiedenFürsorge-undPflegetätigkeiten strukturell bereits inhä-

renten Momente konnten zweckdienlich unter den neoliberalen Praktiken des 21. Jahr-

hunderts eine Reaktualisierung und intensivierte Fortschreibung erfahren.

Als Folge der sich so seit Mitte der 1990er-Jahre ökonomisierenden und prekarisie-

renden Arbeitsbedingungen beunruhigt nun ein faktischer, aber auch unter national-

ökonomischen Gesichtspunkten proklamierter ›Fachkräftemangel‹ in der Altenpflege

das wirtschaftspolitische Gemüt und die staatliche Daseinsvorsorge. Eine Debatte,

in der fortan auf eine ›Systemrelevanz‹ (vgl. z.B. SVR 2022) von migrierten und ge-

flüchteten Menschen für die Gesundheitsversorgung in Deutschland verwiesen wird.

Hierbei sollte jedoch nicht die im gesellschaftspolitischen Diskurs prominente, instru-

mentalisierende Frage im Zentrum stehen, ob ›Migrant*innen‹ und ›Geflüchtete‹ als

Kompensation des Fachkräftemangels (etwa BMWi 2018; BMWi 2020) ihren ›Einsatz‹

finden, sondern obMenschen (mitMigrations- und/oder Fluchterfahrung) in den Beru-

fen arbeiten, die sie gern ausübenmöchten. Denn gerade bei der Altenpflege handelt es

sich um ein Arbeitsfeld, welches nunmehr selbst von weißen, deutschen Gesellschafts-

mitgliedern, genauer der »bürgerlichen [weißen, M. R.] Frau« (Messner 2017: 98), nicht

grundlos weniger nachgefragt wird.

Eine ›erfolgreiche Arbeitsmarktintegration‹ ist dabei – ich hatte bereits auf diese

Leerstelle im wissenschaftlichen Diskurs (Kapitel 1) verwiesen – nicht nur eine Fra-

ge des Arbeitsplatzangebotes, von ›guten Sprachkenntnissen‹, Qualifikations- und

Anerkennungsaspekten (vgl. etwa BMWi 2018, 2020 und die Publikationen der Ar-

beitsmarkt- und Berufsforschung in FN 7, Kapitel 1). Es sind eben auch – wie diese

Arbeit nachzeichnen wird – als rassistisch zu bewertende Ausschlusspraktiken, die

eine geglückte Teilhabe an Arbeit und/oder Zusammenarbeit vereiteln können. Dazu

werde ich nun anschließend in relevante Grundlagen einer Kritischen Rassismustheorie

einführen.

2.3 Grundlagen Kritischer Rassismustheorie

DerdeutscheTerminus ›Rassismus‹ rekurriertursprünglichauf einenbiologischen ›Ras-

se‹-Begriff. Er geht auf eine anthropologische und biologische, vorgeblichwissenschaft-

lich-rationaleKlassifizierungundVermessungmenschlicher Lebewesen im 18. Jahrhun-

dert zurück (Kimmich 2016: 15–16).Während der »Etappe der europäischen Expansion,

die von 1500 bis 1945 anhielt« (CastroVarela/Dhawan 2015: 32), und des europäischenKo-

lonialismus des 18. und 19. Jahrhunderts, der als »Prototyp des Rassismus« (Rommels-

pacher 2011: 26) gilt, bildete sich das Selbstbild eines sich als zivilisiert inszenierenden

›Westens‹ heraus.20 Dieser wähnte sich dem »Rest der Welt« – dem »Barbarische[n]«

20 Zur »Geschichte des Rassismus in Europa« vgl. z.B. Mosse (2006).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

und vermeintlich unterentwickelten, »infantil[en]« Menschen als Fremdbild (Lavorano

2016b: 120–121) – überlegen und entwarf sich selbst als rational operierend, kultiviert

sowie wissenschaftlich, ökonomisch und gesellschaftspolitisch uneinholbar (ebd.). Die-

se binäre Spaltung der Welt, die Konstruktion eines ›Normalen‹ und der ›Abweichung‹

(Hall 2018a: 144) – die »Strategie der ›Spaltung‹« (ebd.) –, ist nach Stuart Hall für den

rassistischen Diskurs und sein Wahrheitsregime bis heute konstitutiv; sie versucht be-

ständig, »das Andere zu fixieren, an seinem Platz festzuhalten« und sich so »gegen die

Rückkehr der Anderen« (Hall 2016: 186) zu verteidigen. Dabei verkörpert die

ausgeschlossene Gruppe […] das Gegenteil der Tugenden, die die Identitätsgemein-

schaft auszeichnet. Das heißt also, weil wir rational sind, müssen sie irrational sein,

weil wir kultiviert sind, müssen sie primitiv sein, wir haben gelernt Triebverzicht zu

leisten, sie sind Opfer unendlicher Lust und Begierde, wir sind durch den Geist be-

herrscht, sie können ihren Körper bewegen, wir denken, sie tanzen usw. (ebd.: 183)

Biologische Merkmale – wie Hautfarbe, Körperbau und Haarstruktur – galten also seit

derEpocheder europäischenKolonialisierungalsMarker,umMenschen inGruppenein-

zuteilen, ihnen eine bestimmte ›Wesensart‹ zuzuschreiben und damit soziale Differen-

zen zu naturalisieren (Rommelspacher 2011: 26): »Nicht weil die anderen körperlich de-

fizitär waren, wurden sie sozial degradiert, sondern weil sie sozial ausgeschlossen wur-

den, schrieb man ihrer Natur Defizite zu, die ihren Körpern angesehen werden sollten«

(Hund 2006: 120). Denn um Ausbeutung und Versklavung zu rechtfertigen, brauchte es

in Zeiten bürgerlicher Revolutionen und der Deklaration vonMenschenrechten eine Le-

gitimationsgrundlage, die in der Konstruktion und Hierarchisierung von ›Rassen‹ als

»Legitimationslegende« (Rommelspacher 2011: 26, Hervh. im Orig.) gefunden war. Demo-

kratie und Rassismus bilden so seit der Aufklärung einen Januskopf, galt doch eine Ord-

nung der Ungleichheit in derModerne nicht mehr als natürlich und bedurfte der Legiti-

mation (Terkessidis 2004: 97).Die proklamierte Gleichheit allerMenschen erfuhr so eine

vermeintlich rationale Einschränkung, dieUngleichbehandlung neben den neuenMaxi-

men der Aufklärung – ›Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit‹ – plausibilisieren konnte. In

aufklärerischer Manier und paternalistischer Fürsorge – gepaart mit dem christlichen

Missionierungsgedanken – trat der ›Westen‹ sodann als »›Lehrmeister der Welt‹« (La-

vorano 2016b: 121) auf und legitimierte mit sozialdarwinistischen Logiken radikale kör-

perliche Gewalt.21

›Rasse‹ stellt also keine reale Gegebenheit dar – ›Rasse‹ ist das Produkt des Rassis-

mus, nicht dessen Grundlage (Solomos 2002: 160).

Dieses im zeitgeschichtlich folgenden Nationalsozialismus auf besonders perfide

Art und Weise reaktualisierte Phantasma der ›Rasse‹ (hierzu siehe Rommelspacher

21 So versteht Bauman den Rassismus als ein politisches Programm, demdie Idee der »perfekten Ge-

sellschaft« und ein Konzept von rationaler Planung zugrunde liegt (Bauman 1994: 81). Auch Fou-

cault perspektiviert Rassismus als Teil der »Bio-Macht«, der »an das Funktionieren eines Staates

gebunden« ist und der »sich zumZweck der Ausübung seiner souveränenMacht der Rasse, der Eli-

minierung der Rasse und der Reinigung der Rasse zu bedienen gezwungen sieht« (Foucault 2016:

305).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Kontextualisierungen 51

2011: 33; Essner 2005) findet sich bis heute als ein wirkmächtiger Bestandteil in Aus-

schluss- und Hierarchisierungspraxen. Die institutionalisierten Sozialwissenschaften

und der Alltagsdiskurs operieren noch immer in der Tradition kolonialhistorischer

und rassenideologischer Kontinuitäten, selbst wenn die eigene Bindung an koloniale

Konfigurationen verkannt wird (Friese 2021; Gilroy 2005). In der Gegenwart bebildern

›Rassen‹-Narrative moderne »Mythen des Alltags« (Barthes 1964), die eben nicht durch

den »Appell an Moral, gutenWillen, ›colorblindness‹, durch wohlwollende Maßnahmen

undAppell an Toleranz, durch interkulturelle Pädagogik, Aufklärung,Vernunft undEin-

sicht zu überwinden« (Friese 2021: 126) sind.22 ImGegenteil, ›Rasse‹ wird als diskursives

Konstrukt fortwährend sozial (re-)produziert und beeinflusst die Lebenswirklichkeit

vonMenschen entschieden.

Obschon ›Rasse‹ in diesem Sinne reale Effekte entfaltet und Rassismus als System

kontinuierlich Logiken der Herabsetzung und Schlechterstellung durch eine Betonung

der Differenz prononciert, kann nicht von dem einen Rassismus gesprochen werden.

Hall weist darauf hin, dass rassistische Signifikationen nicht über alle Zeiten stabil oder

statisch sind. Um über eine konkrete gesellschaftliche Realität sprechen zu können,

bedarf es vielmehr der Einsicht, dass es »keinen Rassismus als allgemeines Merkmal

menschlicher Gesellschaften« gibt, sondern dass »nur historisch-spezifische Rassis-

men« (Hall 2019e: 127) existieren, je nach Kultur, Gesellschaftsform und Epoche (Hall

2016: 179). Vor diesem Hintergrund lohnt es sich, ich hatte bereits darauf hingewiesen,

rassistische Spuren auch vor demHintergrund ihrer »Funktionalität und Sinnhaftigkeit

in den gegebenen Verhältnissen« (Kalpaka/Räthzel 2017a: 23) zu verstehen. Zudem sind

es mittlerweile nicht nur physische Merkmale bzw. die Symbolisierung des Körpers, die

im gesellschaftlichen Diskurs rassistische Unterscheidungen plausibilisiert. Étienne

Balibar und Hall begründen weitere Spielarten von Rassismus und machen auf einen

neuenRassismus ohne ›Rassen‹ aufmerksam,der an den kolonialenRassismus bzw.den

»Rassenrassismus« (Hund 2007: 7) historisch anschließt und der sich zunehmend nach

dem Zweiten Weltkrieg etablierte (Balibar 2017b; Hall 2016). So bezeichnet Balibar das

Konzept eines »Rassismus ohne Rassen« (Balibar 2017b: 28) auch als »Neo-Rassismus«

(ebd.: 23) und erkennt den Signifikanten Kultur bzw. die Kategorie der Immigration als

neueMöglichkeit der »›Rassenkonstruktion‹ (racialisation)« (Miles 1991: 99) unddamit der

Einteilung von Menschen. Diese Signifikanten haben die Leerstelle der nunmehr ver-

22 Die sich über viele Jahrzehnte etablierende gesamtgesellschaftliche und wissenschaftliche

De-Thematisierung von Rassismus als Diskurs steht in engem Zusammenhang mit der bis ins 21.

Jahrhundert hineinreichenden Prominenz des Interkulturalitätsparadigmas (vgl. Mecheril/Melter

2011: 13) in Pädagogik, Psychologie, Sozialer Arbeit und nicht zuletzt der Pflege. Ein Vorwurf an das

Interkulturalitätsparadigma lautet, dass die »einseitige Betonung des Kulturkonzeptes und die al-

leinige Fokussierung auf die als homogen und gleich bleibend definierte Kultur der als ›anders‹

geltenden Personen […] im Sinne einer Verschleierung gesellschaftlicher Dominanzverhältnisse

und als Delegation der (Teil-)Verantwortlichkeiten der Mehrheitsgesellschaft« (ebd.) wirkt. Des

Weiteren werden asymmetrische Verhältnisse, die der Kommunikation immer schon eingeschrie-

ben sind, nicht reflektiert (Friese 2020: 142). Zu weiteren Kritikpunkten wie etwa der Ausrichtung

an betriebswirtschaftlichen Imperativen vgl. Messerschmidt (2009); Mecheril (2002); Moosmüller

(2020a, 2020b); Friese (2020).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

brämten biologischen Vererbung eingenommen.23 Kontemporäre Rassismen kommen

somit – zumindest im öffentlichen Bereich des Sagbaren – ohne biologische ›Rassen‹

aus, wobei sich alte ›Rassen‹-Vorstellungen lediglich im neuen Gewand präsentieren.24

Es handelt sich um eine zeitgeschichtlich jüngere, abgewandelte Herrschaftspraxis,

die nicht mehr explizit auf das ›Rasse‹-Konzept rekurriert und trotzdem »rassistisch

wirksam ist« (Mecheril/Scherschel 2011: 49). Eine Praxis, die, wie es Colette Guillaumin

metaphorisch einfängt, semantisch heuchelt (Guillaumin 2016: 90–91). Über eine ver-

meintliche »Unaufhebbarkeit […] kulturelle[r] Differenzen« (Balibar 2017b: 28) werden

nun Kulturen – und auch Religionen, primär der Islam (Friese 2021: 126) – als ›neue‹

Marker der Unvereinbarkeit mit dem westlichen Hegemonialen und seiner ›Norm‹

inszeniert und damit Menschen voneinander abgegrenzt. Die Kultur fungiert als neue

›Natur‹, als »Sprachversteck für ›Rasse‹« (Leiprecht 2001: 28–29), die »Individuen und

Gruppen a priori in eine Ursprungsgeschichte, eine, [sic!] Genealogie ein[schließt], in

ein unveränderliches und unberührbares Bestimmtsein durch den Ursprung« (Balibar

2017b: 30, Hervh. im Orig.). Bei der Verschiebung von ›Rasse‹ zu Kultur handelt es

sich laut Balibar um einen Rassismus, der mit der »Epoche der ›Entkolonialisierung‹«

einhergeht, »in der sich die Bewegungsrichtung der Bevölkerung zwischen den alten

Kolonien und den alten ›Mutterländern‹ umkehrt und sich zugleich die Aufspaltung

der Menschheit innerhalb eines einzigen politischen Raumes vollzieht« (ebd.: 28). Es ist

eine Form von Rassismus, die zumindest auf den ersten Blick »nicht mehr die Überle-

genheit bestimmter Gruppen oder Völker über andere postuliert, sondern sich darauf

›beschränkt‹, die Schädlichkeit jeder Grenzverwischung und die Unvereinbarkeit der

Lebensweisen und Traditionen zu behaupten« (ebd.). Dieser ›kulturelle‹ und häufig

auch antiislamische oder antimuslimische Rassismus (siehe Attia 1994, 2011, 2017) –

die Dämonisierung des Islams (Amir-Moazami 2016) – rechtfertigt Ungleichheit vor

allem über den Topos, »dass ›diese Kultur‹, diese ›kulturelle Identität‹ hier bei ›uns‹ nicht

am richtigen Ort sei« (Mecheril/Melter 2010: 153, Hervh. im Orig.), wobei zwischen den

Signifikanten Kultur und Religion bzw. Islam kaum noch differenziert wird.

›Rasse‹ kann also als »diskursiv konstruiert« bzw. als frei flottierender, »gleitender

Signifikant« (Hall 2018b: 56) verstanden werden,25 was wiederum nicht bedeutet, dass

biologische und physiologische Definitionen von ›Rasse‹ im Alltagsdiskurs nicht auch

»höchst lebendig« (ebd.: 60; vgl. auch Hesse 2007) sind – alte koloniale Rassismen und

der Rassismus ohne ›Rassen‹ wirken vielmehr zusammen und gehen kontextspezifisch

zweckmäßige Kompliz*innenschaften ein.Hall erkennt es für den rassistischenDiskurs

als überaus symptomatisch an, »dass die desHauses verwiesenen körperlichen oder bio-

logischen Spuren dazu neigen, umdie Veranda herumzuschleichen und durch das Fens-

ter im Abstellraum wieder hineinzuklettern« (Hall 2018b: 61). So lebt die ausgediente

›biologische Spur‹ auch in zugeschriebenen ethnischen, kulturellen oder religiösen Be-

sonderheiten unumgänglich (Hall 2018b: 63), oder eben auch »buried alive« (Goldberg

23 Siehe auch Pierre-André Taguieff (2016) zu ›differentialistischem Rassismus‹.

24 Vgl. dazu auch Lentin (2008); Fanon (1972b); Gilroy (1991); Solomos/Back (1996).

25 Hall greift hier die Ausführungen des Ethnologen Claude Lévi-Strauss auf. Dieser beschrieb die

Funktion eines »flottierenden Signifikanten« (Lévi-Strauss 1989: 39) als sich der »Abwesenheit von

Sinn [entgegensetzend], ohne selber irgendeinen bestimmten Sinn mitzubringen« (ebd.: 40).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Kontextualisierungen 53

2006: 338), fort und dient nach wie vor der (Re-)Produktion von Differenz, der Aus- und

Abgrenzung, der Errichtung von komplexen Wahrheitsregimen und der Sicherung von

Macht. »Race structures our imaginative capacity while hiding itself from view.The bo-

dyguards at race’s door are indefatigable« (Lentin 2008: 500).

Demnach verstehe ich eine kontextspezifische Kontur rassistischer bzw. rassifizier-

terCharakteristika26 als einewesentlich empirischeFrage.Die Signifikantender ›Rasse‹,

Kultur, Ethnie, Religion und in besonderemMaße der Islam oder einfach nur die Kate-

gorie der Immigration, damit assoziierte Hautfarbe, Kleidung, Sprache, Akzent, Name

(als ›Migrant*in‹, Schwarz,muslimisch etc. gelesen zu werden) können hierbei allesamt

als bedeutungsgebend wirken.Wenn sodann die auf diesen genannten Charakteristika

beruhenden Klassifikations- und Hierarchisierungssysteme eine Kompliz*innenschaft

mit anderen sozialen Praxen (beispielsweise Erinnerungen, Arbeitsroutinen) und den

daran gebundenenAffekten (etwaUngerechtigkeits- undÜberausbeutungserleben) ein-

gehen, um »soziale, politische und ökonomische Praxen zu begründen, die bestimmte

Gruppen« herabsetzen und »vom Zugang zumateriellen oder symbolischen Ressourcen

ausschließen«, dann – und da schließe ich mich Hall an – »handelt es sich um rassisti-

schePraxen« (Hall 2016: 172) oder »Ausschließungspraxen« (ebd.: 173),die die vorliegende

Arbeit fokussiert.

Hierzu darf allerdings nicht vergessen werden, dass sich Ausschlüsse auch un-

ter dem Deckmantel hierarchisch strukturierter – und damit nicht gleichgestellter –

Einschlüsse tarnen können.Dies lässt sich beispielsweise am fast unsichtbaren antiasia-

tischen Rassismus beobachten, der als (süd-)ostasiatisch geleseneMenschenmit positiv

konnotierten, philorassistischen Zuschreibungen versieht (vgl. dazu etwa Suda/Mayer/

Nguyen 2020; Quỳnh 2017; Ha 2021).

Die bereits nachgezeichnete historische Verschränkung von Rassismus und Kolo-

nialismus fordert zudemdie wissenschaftliche Untersuchung auf, Kritische Rassismus-

theorie mit postkolonialer und dekolonialer Kritik eng zu verweben (vgl. Hall 2016; Mi-

gnolo 2019).27 Rassistische Praktiken der Gegenwart nehmen immer auch »Verbindung

26 Siehe auch Goldberg (1992) zu »The Semantics of Race«.

27 Das Verhältnis zwischen post- und dekolonialer Theorie gestaltet sich komplex (ausführlich sie-

he Castro Varela/Dhawan 2015: 318–326). Grundlegend beschäftigen sich beide Perspektiven mit

demhistorischenGewordensein und Fortwirken (kolonial-)rassistischer Praktiken und Strukturen.

Verkürzt kann resümiert werden, dass dekoloniale Ansätze primär vonWissenschaftler*innen aus

dem lateinamerikanischen Raum bzw. den US-amerikanischen Lateinamerikastudien vertreten

werden (ebd.). Sie kritisieren postkoloniale Theorien für erstens eine – vermeintlich in Relation

zu ihnen bestehende – zu starke Ver-Theoretisierung, d.h. einen Mangel an »Intervention« und

»eingreifende[r] Praxis« (Kastner/Waibel 2019: 23), zweitens eine Verwestlichung (damit für einen

Mangel an Realitätsbezug), kurz: als Projekte »die vor allem in den Akademien in Europa und der

USA am Werk waren und sind […] von der Akademie für die Akademie« (Mignolo 2019: 54) und

drittens einen Mangel an Kapitalismuskritik (Castro Varela/Dhawan 2015: 318–326). Vor diesem

Hintergrund bevorzuge ich in den weiteren Ausführungen dieser Arbeit die Bezeichnung ›post-

koloniale Perspektive‹, da im Kontext dieser Arbeit die kritische Analyse (kolonial-)rassistischer

Praktiken, nicht aber Intervention oder ein programmatischer Anspruch im Vordergrund stehen

wird – was nicht ausschließt, dass die Kritik eine veränderte Praxis, Widerstand und Verantwor-

tungsübernahme ermöglicht.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

zuhistorischen,rassistischenStrukturenauf,die sichauchundgeradeanverdrängteko-

loniale Imaginationen anknüpfen« und »diese aktualisieren« (Friese 2021: 127). Folglich

ist eine kritischeAnalyse rassistischer Praktiken auf post-28 unddekoloniale29 Perspekti-

ven angewiesen. Jene Perspektiven und Kritische Rassismustheorie können letztendlich

als die zwei Seiten derselben Medaille betrachtet werden; sie fragen nach Repräsentati-

onsregimen und der Erzeugung sozialer Ungleichheit durch rassifizierende Differenz-

konstruktionen und rassistische Praktiken (vgl. etwa Lavorano 2016b). Dabei entfalten

postkoloniale Perspektiven (in die ich nachfolgend sich als dekolonial verstehende An-

sätze einschließe, vgl. FN 27, Kapitel 2) »sowohl eine historische, als auch epistemolo-

gische Dezentrierung« und verdeutlichen, dass »die europäischeModerne von den Rän-

dern, den Grenzen« und ihren Ausschlüssen her gedacht und erzählt werden muss, »die

zugleich vielfältige Modernen und unterschiedliche koloniale Situationen zusammen-

binden« (Friese 2020: 150, Hervh. im Orig.). So gilt es, »die ›verborgenen‹ Traditionen

aufzudecken« (ebd.: 152), hegemoniale Erzählungen durch das Entgegensetzen multi-

pler Geschichten aufzubrechen, diese zu ›provinzialisieren‹ (Chakrabarty 2010) und so

die lokalen und »unterworfenen Wissen« (Foucault 2016: 21) zu hören, die »tatsächliche

Kritik« (ebd.) ermöglichen.

Obschon es sich bei den historisch heterogenen Kolonialismen (Osterhammel 2003:

29) grundlegend um Herrschaftsbeziehungen auf Basis »physischer, militärischer,

epistemologischer und ideologischer Gewalt« (Castro Varela/Dhawan 2015: 27) handelt,

gründet sich das koloniale Streben nicht allein auf dem rassenideologischen Argu-

ment. Kolonialismus und Rassismus waren im Kontext der territorialen Expansion –

dem »imperial adventurism« (Pratt 1992: xi), wie Mary Louise Pratt die europäische

Begegnung mit Differenz formuliert – von politischen und ökonomischen Interessen,

der globalen Verbreitung des Kapitalismus und damit der Etablierung kapitalistischer

Ausbeutungsverhältnisse flankiert (Lavorano 2016b: 124). So verweist Hall auf den ana-

lytischen Gewinn nicht reduktionistischer Verknüpfungen des rassistischen Moments

in kapitalistischen Gesellschaften mit Fragen des Kapitals und der Klasse (Hall 2016,

2019e). ›Rassen‹-Beziehungen hängen mit ökonomischen Prozessen zusammen, wobei

außer Frage steht, ob »ökonomischeStrukturen für ›rassische‹ Spaltungen relevant sind,

sondernwie beide theoretisch verknüpft werden« (Hall 2019e: 92, Hervh. imOrig.). Aus-

gehend von einer rassismuskritischenPerspektive kanndann »›Rasse‹ […] dieModalität«

sein, »in der Klasse ›gelebt‹ wird, das Medium, in dem Klassenverhältnisse erfahren,

die Form, in der sie angeeignet und ›durchkämpft‹ werden« (Hall 2019e: 133–134; siehe

auch Gilroy 1994; Du Bois 1999, 2007). Das Streben nach einem möglichst dichten Ver-

stehen rassistischer Praktiken fragt sodann nach demEinbezug sozioökonomischer wie

soziostruktureller Kategorien in die wissenschaftliche Untersuchung und damit einer

historisch-materialistischen Auseinandersetzungmit Rassismus,30 ohne dabei in einen

28 Vgl. dazu etwa Said (2003); Fanon (2008, 2016); Spivak (2008); Bhabha (2011);Memmi (1992, 1994);

Mbembe (2019, 2021).

29 Vgl. dazu etwa Quijano (2016); Mignolo (2019).

30 Dazu in dieser Arbeit vgl. Hall (2019e); Balibar (2017a); Wallerstein (2017b); Miles (1991); Miles/

Brown (1989); Solomos (1987). Zu weiteren materialistisch informierten Rassismusanalysen siehe

etwa Bojadžijev (2008); Kyriakides/Torres (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Kontextualisierungen 55

Ökonomismus oder eine klassisch marxistische Perspektive (etwa Marx 1962: 416–417;

Cox 1959) zu verfallen, die »Rassismus ausschließlich auf der Basis der ökonomischen

Verhältnisse bestimmt« (Mecheril/Scherschel 2011: 50).

Nun blieb das gemeine Rassismusverständnis in Deutschland lange Zeit vomEinbe-

zug solch historischer Kontinuitäten unbeeindruckt. Die Entwicklung des zuvor einge-

führten »Rassismus ohneRassen« (Balibar 2017b: 28),das »Phänomender Zensur« (Guil-

laumin 2016: 90),muss hierzulande insbesondere vor demHintergrund der Konstrukti-

on einer ›Stunde Null‹ nach dem ZweitenWeltkrieg gerahmt werden. Von dieser Zeit an

tendierte der gesellschaftspolitische Diskurs dazu, (kolonialen) Rassismus und Natio-

nalsozialismus gleichzusetzen,womit er folglich –da offiziell vorüber – sowohl Faschis-

mus als auchRassismus als überwundendeklarierenund tabuisierenkonnte.Fortangal-

ten sie als »reserviert für die Vergangenheit« (Terkessidis 2016: 110), als ein »vergangenes

Problem« (Messerschmidt 2011: 59). In diesem Atemzug konnte die deutsche Kolonial-

vergangenheit endgültig aus dem gesellschaftlichen Bewusstsein ausgeblendet werden

und fiel einer kollektiven »relativierende[n] Amnesie« (ebd.: 63) anheim; hatte doch von

der deutschen Gesellschaft eine Anerkennung und ein Antritt der Erbschaft der kolo-

nialen Vergangenheit wegen »des als illegitim empfundenen ›Raubes der Kolonien‹ nach

dem Ersten Weltkrieg« (Grosse 1997: 39) ohnehin kaum stattgefunden. So erlebten Ras-

sismus und der damit eng verwobene Kolonialismus in den gesellschaftlichen Debatten

und in der sozialwissenschaftlichen Forschung der postnationalsozialistischen Bundes-

republik »als irrationale Randerscheinung« (Friese 2021: 124) oder »diffuse Pathologie«

(Memmi 1992: 176) eine Bagatellisierung und Ausklammerung. Dies traf auch und gera-

de innerhalbder sich als international, freundlich, solidarisch,antifaschistischundklas-

senlos inszenierenden DDR zu, in der »der menschenfeindliche Rassismus [als] mit der

Wurzel ausgerottet« galt (so Erich Honecker, zitiert in Rabenschlag 2016; vgl. dazu auch

Langer 1991) bzw.der Bevölkerung ein realitätsfernes antirassistisches Korsett verordnet

wurde.31

Die sich etablierende diskursive Verbindung von Rassismus mit der NS-Rassenpo-

litik und damit der Programmatik einer fundamentalistischen und völkischen Politik,

diemanausDDR-politischerPerspektivenochallenfalls dem ›Klassenfeind‹ überstülpte,

musste (selbstverständlich) als überwunden gesetzt werden – »weil man nichts so sehr

fürchtet wie die Diagnose, rassistisch zu sein« (Messerschmidt 2010: 52). So erschien es

hilfreicher das Problem vorgeblich in spezifischen anderen Individuen zu verorten, von

demdas eigeneSelbstnicht betroffen ist,und sichmitder »moralischenVerurteilungder

›Rassisten‹« (Osterkamp 1996: 86) zu begnügen. Der Kolonialismus, der in der öffentli-

chenWahrnehmung inDeutschland als deutlich weniger belastendes Erbewahrgenom-

menwurde, verschwand also viele Jahrzehnte in seiner Bedeutung hinter demNational-

sozialismus (Rommelspacher 2011: 33), der hierzulande in besonderemMaße das Rassis-

musverständnis prägt/e. Eine ähnlich verdrängte Erinnerungskultur etablierte sich um

den sich seit dem 19. Jahrhundertmanifestierenden antislawischen Rassismus (Ha 2012;

31 Rechtsextreme und neonazistische Gewalttatenwurden von der SED und der Stasi verharmlosend

als ›Rowdytum‹ bezeichnet (sieheWagner 2018), obschon die SED-Propaganda selbst fortwährend

eine »Rückbindung […] auf völkische Denkfiguren« (Wagner 2000: 8) forcierte. Zum Umgang der

DDR mit Rechtsextremismus vgl. auch Eisenfeld (2002); Wagner (2014); Waibel (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Terkessidis 2019). Dieser konnte im Nationalsozialismus besonders barbarisch für den

»›[d]eutsche[n] Drang nach Osten‹« (Wippermann 1981) instrumentalisiert werden und

ein – zumeist bis heute unhinterfragtes – Phantasma einer minderwertigen, rückstän-

digen slawischen ›Rasse‹ zementieren (Interviewmit Panagiotidis inWeigandt 2021).

So waren es vordergründig rechtsextreme Beleidigungen und (gewalttätige) Über-

griffe, die unter dem Label ›Rassismus‹ subsumiert und die von sozialwissenschaftli-

chen Forschungsarbeiten verstärkt seit Beginn der 1990er-Jahre adressiert wurden. Vor

diesem Hintergrund blieb Rassismusforschung zumeist mit Forschung über Rechtsex-

tremismus assoziiert (Räthzel 2012: 193–194; Kalpaka/Räthzel 2017a: 11; Messerschmidt

2009: 210–216; El-Tayeb 2016: 10).32 Infolgedessen erschienen – historische Kontinuitä-

ten ausblendende –Phänomene bzw. als ungenau zu bewertende Konzeptewie ›Auslän-

der- oder Fremdenfeindlichkeit‹, deren begrifflich-theoretische Grenzen in der wissen-

schaftlichen Diskussionmittlerweile deutlich geworden sind (Mecheril/Scherschel 2011:

41),33 als ideologischeMomente des Rechtsextremismus, als politische Einstellungsmus-

ter und somit relativ persistent als das Problem der Gegenwart.

Diese in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts auszumachende Abwehr und Pro-

blemexternalisierung desRassismus in ein –das Selbstweniger befragendes – extremes

Außen ist zugleich vonprominenten Forschungsperspektiven aus der Psychologie getra-

gen. Individualpsychologische34, psychoanalytische35 und gruppenpsychologische36 An-

32 Hierbei handelt es sich umeine Entwicklung, die auch auf europäischer und internationaler Ebene

ausgemacht wurde (dazu siehe van Dijk 1992: 93, 114; Castro Varela/Dhawan 2015: 74–75).

33 Zu einer ausführlichen Kritik und Genese beider Termini siehe Terkessidis (2004).

34 Zu den individualpsychologischenAnsätzen können die Einstellungs- undVorurteilsforschung (et-

wa Allport 1979; Pettigrew/Meertens 1995; Zick 1997; Pettigrew/Tropp 2006) gezählt werden, die

Überlegungen zur Sozialisation, die Frustrations-Aggressions-These und die Sündenbocktheorie

einschließen. Die Vorurteilsforschung analysiert das Problem des Rassismus »in den Wahrneh-

mungen und Einstellungen der Diskriminierenden« (Rommelspacher 1997: 157). Dabei gilt das

Vorurteil stets als »Verirrung des Individuums« bzw. als »falsche Einstellung gegenüber bestimm-

ten Gruppen« und Rassismus damit als individueller Irrtum (Terkessidis 2004: 36). Die Konzepte

können allerdings kaum erklären, warum Einstellungen geteilt werden – »die Gesellschaft bleibt

dem Individuum völlig äußerlich« – und warum »ganz bestimmte Gruppen betroffen sind« (ebd.:

37). Zu den individualpsychologischen Ansätzen sind ebenso die Studien zum autoritären Cha-

rakter (vgl. Adorno 1973; 1997) zu nennen, die über die Wirkung »tiefer liegender Persönlichkeits-

strukturen« ›Fremdenfeindlichkeit‹ zu erklären versuchen (Mecheril/Scherschel 2011: 46). Diese

lassen – so Rommelspacher – im Gegensatz zu anderen individualpsychologischen Ansätzen das

soziale Umfeld und soziale Entstehungsbedingungen von ›Fremdenfeindlichkeit‹ nicht gänzlich

unberücksichtigt, da von einer rigiden Anpassung an bzw. Unterordnung unter autoritäre Famili-

enmitglieder ausgegangen wird (Rommelspacher 1997: 157–161). Dennoch bleiben auch hier ge-

sellschaftliche und politische Strukturen – der soziale Kontext – weitestgehend unberücksichtigt.

Diese Lücke versuchen beispielsweise die Leipziger Autoritarismus-Studien zu schließen (siehe

Decker/Brähler 2020; vgl. Marz 2020: 134–158).

35 Psychoanalytische Erklärungsversuche gehen auf Freud zurück, der das Fremde als Ausdruck eines

Eigenen versteht (Freud 1919). In diesem Theoriegebäude werden verdrängte Anteile des Selbst

auf das Fremde übertragen, da das Selbst ihnen im Fremden neu begegnet und sie dort stellver-

tretend ablehnt. Hierzu sind Kristevas Ausführungen »Fremde sind wir uns selbst« hervorzuheben

(Kristeva 2016; siehe auch Rommelspacher 1997).

36 Gruppenpsychologische Ansätze (vgl. dazu etwa Sherif 2015; Sherif/Sherif 1969; Tajfel 1970; Taj-

fel/Turner 1986) tendieren dazu, die These eines »universellen Ethnozentrismus« (Rommelspacher

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Kontextualisierungen 57

sätze betrachten allerdings kaum die historische, strukturelle und gesellschaftliche Ein-

bettung, inder sichdas Individuumbzw.Subjektbefindet (vgl.etwaMecheril/Scherschel

2011: 43–50; Rommelspacher 1997). Jene Theorien versuchen primär zu verstehen, war-

um Individuen oder Gruppen »›Fremden‹ gegenüber feindselig und gewalttätig einge-

stellt sind« (Mecheril/Scherschel 2011: 46), setzen damit die »historisch und gesellschaft-

lich vermittelte Logik der Unterscheidung zwischen Fremden und Nicht-Fremden« (ebd.:

46–47, Hervh. im Orig.) voraus und reproduzieren diese implizit.

JeneVerstehensperspektiven aufRassismus sowie dessenVer-Rechtsextremisierung

können hierzulande bis heute als dominantes – aber unzureichendes –Alltagsverständ-

nis von Rassismus ausgemacht werden. Eine Verkürzung auf die genannten Theorien

kann Rassismus als eben auch oder gerade wirkmächtiges diskursives Deutungssystem

verkennen,waswiederumnicht bedeutet,dass einenachKomplexität strebendeAnalyse

als rassistisch zu bewertender Ausschließungspraktiken nicht von diesen theoretischen

Bezügen profitieren kann. In diesem Sinne versucht rassismuskritische Forschung, wie

sie diese Arbeit versteht, die in einer Situation relevanten Spezifika und Bedingungen

möglichst umfassend in den Blick zu nehmen und so mehrere Zugänge in Betracht zu

ziehen, um das vielschichtige Phänomen Rassismus besser verstehen zu lernen.

Dass Rassismus kein Alleinstellungsmerkmal eineswie auch immer gearteten ›rech-

ten Randes‹ der Gesellschaft ist, sondern dass sich rassistische und rassifizierende Prak-

tiken und die mit ihnen verwobenen Wissensbestände normalisiert und unhinterfragt

auch in den haarfeinen und kapillaren Wegen – inmitten – des Alltags finden, unter-

sucht der noch relativ junge akademischeDiskurs umAlltagsrassismus (etwaEssed 1991;

Cohen 1992; Terkessidis 2004, 2010; Guillaumin 2016; Kilomba 2008, 2011; Fields/Fields

2014; Sow 2018; Oluo 2020; Mbembe 2020; Friese 2021). Obschon der Terminus ›Ras-

sismus‹ im Alltagsdiskurs als verbrannt gilt, ist es die Wirkmächtigkeit des Rassismus

nicht –eineErkenntnis,die gesamtgesellschaftlich immerwiederUngläubigkeit hervor-

zurufen vermag. Die Schwarze Aktivistin Noah Sow bestätigt: »In Deutschland herrscht

starke Verwirrung darüber, was Rassismus im Alltag denn nun ist. Die Mehrheit will

glauben, dass Rassismus eine körperliche Gewalttat ist, am liebsten im Osten, und von

Menschenbegangen,die nicht zurMehrheit gehören« (Sow2018: 115). So kannmangera-

de im öffentlichen Raumzu der Feststellung gelangen, »daß es Rassismus ›bei uns‹ nicht

gibt« (Osterkamp 1997: 104) und sprachlicheHandlungenwie »Ichhabenichts gegenAuslän-

der, aber …« avancieren zu geflügelten Aussagen und zu wirksamen Verleugnungsstrate-

gien (ebd.; Jäger 1997: 142; vanDijk 1992). Auchwenn laut der quantitativ erhobenen Auf-

taktstudie zum Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitor ein Großteil der Men-

schen (61 %) nichtmehr bezweifelt, dass »Rassismus ›Alltag in Deutschland‹ ist« (DeZIM

2022: 7), gehört ein Gesicht zeigendes Sprechen über Rassismus bzw. dessen explizi-

te Thematisierung und Problematisierung im Zusammenhang mit der eigenen Hand-

1997: 162) zu stützen, also von »einer quasi notwendigen Entgegensetzung eines ›Wir‹ gegenüber

den ›anderen‹« auszugehen, wobei letztere »mit Aggressionen belegt werden, sobald sie als au-

ßerhalb der Eigengruppewahrgenommenwerden« (ebd.: 161). Ihr Gewinn liegt primär »in derHer-

ausarbeitung der Mechanismen der Zuschreibungsprozesse zur Eigen- und Fremdgruppe« (ebd.:

163) auch unabhängig von ›ethnischen‹ Gruppen und der Skizzierung dieser Zusammenhänge in

›homogenen‹ Gesellschaften (siehe Elias/Scotson 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

lungspraxis vielenorts noch immer zum Unsagbaren, zum öffentlich Illegitimen (siehe

auch DiAngelo 2018: 73):

Today many Whites condemn more blatant forms of racism and are often motivated

to maintain nondiscriminating self-concepts. […] [W]hen confronted with evidence

of racism, dominant group members deny their own responsibility, claim that others

probably did not mean it that way, and problematize those who refuse to accept

racism: »You are exaggerating, you are oversensitive.« (Essed 1991: 5–7)

DerBeginnderwissenschaftlichenThematisierung von ›Alltagsrassismus‹, »kalte[m]Ras-

sismus«,wie esmein Gesprächspartner Abilio Effiboley konzeptualisiert, kann zu Beginn

der 1990er-Jahre verortetwerden.37 PhilomenaEssed,die aufGrundlage vonGesprächen

mit afroamerikanischen Frauen in denNiederlanden und denUSA zu deren Ausschluss-

erfahrungen im Alltag forschte und verhältnismäßig früh den Terminus ›Everyday Ra-

cism‹ entwickelte, leistete hierzu Pionier*innenarbeit (Essed 1991). In ihrer Studie be-

tont sie, dass »racism« mehr ist als »structure and ideology« (ebd.: 2); sie spricht sich

beispielsweise dafür aus, makro- und mikrosoziologische Paradigmen in der Analyse

zusammenzuführen (ebd.), um ein besseres Verständnis dafür entwickeln zu können,

wie und warum sich rassistische Praktiken im Bereich des Alltäglichen, der Routine –

der alltäglichenWahrnehmungs-,Denk- undHandlungsweisen – fortwährend (re-)pro-

duzieren, verstärken oder abschwächen. So sind diskursiv geformte rassistische Aus-

schlusspraktiken immer auch in einen situativen Kontext und spezifische soziale – z.B.

organisationsbezogene – Bedingungen eingebettet, die diese Ausschlusspraktiken mit-

formen und die somakrohistorische Perspektiven auf Rassismus erweitern (vgl. Scherr/

Breit 2020).

In besonderemMaße eröffnet und offenbart dabei die »im rassistischen Diskurs ge-

bildete und zumeist allgemein tolerierte und verwendete Sprache […] einen Nexus zwi-

schen dem ›Wissen‹, der strukturellen Macht sowie der rassistischen Praxis und prägt

auf […] umfassenden Ebenen die Realität des alltäglichen Rassismus« (Lavorano 2016a:

78). In Anlehnung an die Philosophin Judith Butler kann also gerade dieMacht der Spra-

che für den ›alltäglichen Rassismus‹ als äußerst zentral bewertet werden, da sie stets

Spuren der Vergangenheit inkorporiert.38 Aus diskriminierenden, allusiven Äußerun-

gen spricht nie nur ein Individuum (Bergmann 2016: 198), sondern ein »Chor vonRassis-

ten« (Butler 2006: 128). Rassistisches Sprechen hat demnach »seinen Ursprung nicht im

Subjekt, selbst wenn es das Subjekt braucht, umWirkungen zu haben« (ebd.).

Alltagsrassistische Praktiken finden sich sodann subtil, zumeist unbemerkt und

scheinbar bedeutungslos, normal und selbstverständlich in Sprache und Handlung,

wo ihr herabsetzender und verandernder39 Impetus mehrheitlich verkannt wird. Dies

37 Die ersten Studien zur Untersuchung von Rassismus im Alltag etablierten sich in den USA und

den Niederlanden und gehen auf die einflussreiche Studie von Philomena Essed (1991) und die

Arbeiten von Teun A. van Dijk (1991, 1992, 1987) wie auch Rudolf Leiprecht (1990, 2001) zurück.

38 Hierzu vgl. Arndt/Ofuatey-Alazard (2011).

39 Das Konzept des ›Veranderns‹ unddamit dieHerstellung spezifischer ›Anderer‹, die sich von einem

›Wir‹ unterscheiden, orientiert sich an Edward Saids Begriffskonstruktion des Othering imKontext

der von ihm nachgezeichneten Orientalisierung des ›Orients‹ durch den ›Westen‹ (Said 2003: 332).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Kontextualisierungen 59

unterstreichend spricht Achille Mbembe aus postkolonialer Perspektive von »Nanoras-

sismus« (Mbembe 2020: 108) und die Anthropologin Heidrun Friese von »Mikrorassis-

mus« (Friese 2021: 127). Derart unterschwellige Praktiken offenbaren sich in »scheinbar

harmlosen alltäglichen Gesten […], auf dem Weg über ein Nichts, eine scheinbar un-

bewusste Bemerkung, einen Scherz, eine Anspielung oder Andeutung, einen Lapsus,

einen Witz, eine Konnotation« (Mbembe 2020: 108). In diesem Sinne breiten sich die

»geschmeidigen«, mikroskopischen Praktiken des Alltagsrassismus »gern zwischen

den Zeilen aus«, sie reihen sich »[s]cheinbar nebenbei und nebensächlich […] zu einer

zermürbenden ununterbrochenen Kette von Aggression, Herabsetzung, die historische

Erfahrungen und Bilder aktualisieren, Hierarchie und Privileg festlegen markieren

und fixieren« (Friese 2021: 127). Sie bedingen auch – »und, das sei nicht verschwiegen«

(Mbembe 2020: 108) – extreme Ausschreitungen und befördern den Schulterschlussmit

Rechts. Das Stadtfest in Chemnitz (Sachsen) vom 26. August 2018 (siehe Friese/Nolden/

Schreiter 2019) spiegelt die Kulmination dieser Prozesse – »eine gewollte Boshaftigkeit,

eine üble Absicht, einen absichtlichen Tritt oder Schlag, einen obskuren Wunsch, zu

stigmatisieren und vor allem Gewalt anzuwenden, zu verletzen und zu erniedrigen

und jene zu beschmutzen, die in unseren Augen nicht zu uns gehören« (Mbembe 2020:

108–109).

Die alltägliche (Re-)Produktion geschmeidiger Rassismen erzeugt also beständig ei-

ne gesamtgesellschaftliche Illusion von Rasse und schafft so doch eine rassistische Realität

(vgl. Fields/Fields 2014).40 Eine dichte Analyse der komplexen Realität ›Rassismus‹, der

»twilight zone of […] racecraft« (ebd.: 27), kann besonders gut gelingen, so betont Es-

sed,wennkreative pluridisziplinäre –und folglich herausfordernde –AnalysenundFor-

schungsvorhaben realisiert werden, die sich nicht durch die Grenzen bestimmter Diszi-

plinen einschränken lassen (Essed 1991: vii, 1, 7–8).

Bevor sich meine interpretativen Annäherungen an das »aber« in diesem Sinne ent-

falten werden, werfe ich einen reflexiven Blick auf den eingeschlagenen forscherischen

Weg und die verwendetenMethoden, die diese Praxis ermöglichten.

40 Für das Phänomen einer Lebendigkeit des sozialen und diskursiven Konstruktes ›Rasse‹ führen die

Soziologin Karen E. Fields und die Historikerin Barbara J. Fields den Neologismus ›Racecraft‹ ein.

Die rassistische Praxiswirkt demnach imAlltag nicht als böser Aberglaube, aber – inAnlehnung an

Hexenkunst – heimlich und unbemerkt, sodass als Ergebnis ein Glaube steht – eine »invisible on-

tology« (ebd.: 194) –, der sich dem Verstand und der eigenen Vorstellungskraft als eine lebendige

Wirklichkeit präsentiert (ebd.: 18–19). Pointiert formuliert, benötigen alltagsrassistische Praktiken

insofern keine ›irrgeleiteten Rassistinnen oder Rassisten‹; vielmehr reicht es aus, die allzu selbst-

verständliche »twilight zone of […] racecraft« (ebd.: 27) tagtäglich unhinterfragt zu betreten und

»the social alchemy of racecraft transforms racism into race, disguising collective social practice as

inborn individual traits« (ebd.: 261).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007 - am 13.02.2026, 10:54:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

