2. Kontextualisierungen

Diese Entwicklungen wirken bis heute nach. Die strukturelle sHinterbithne« der Alten-
pflege formierte sich also in ihren heutigen Tendenzen bereits mit dem aufstrebenden
patriarchalen, kapitalistischen Biirgertum zur Zeit der beginnenden Industrialisierung.
Die Einfithrung der Pflegeversicherung 1995/1996 und damit die Unterwerfung des Al-
tenpflegesektors unter Okonomisierungsprozesse und -zwinge erfolgte demnach nicht
auf>unbestelltem Feld«. Die den Fiirsorge- und Pflegetitigkeiten strukturell bereits inhi-
renten Momente konnten zweckdienlich unter den neoliberalen Praktiken des 21. Jahr-
hunderts eine Reaktualisierung und intensivierte Fortschreibung erfahren.

Als Folge der sich so seit Mitte der 1990er-Jahre 6konomisierenden und prekarisie-
renden Arbeitsbedingungen beunruhigt nun ein faktischer, aber auch unter national-
okonomischen Gesichtspunkten proklamierter >Fachkriftemangel< in der Altenpflege
das wirtschaftspolitische Gemiit und die staatliche Daseinsvorsorge. Eine Debatte,
in der fortan auf eine >Systemrelevanz« (vgl. z.B. SVR 2022) von migrierten und ge-
fliichteten Menschen fiir die Gesundheitsversorgung in Deutschland verwiesen wird.
Hierbei sollte jedoch nicht die im gesellschaftspolitischen Diskurs prominente, instru-
mentalisierende Frage im Zentrum stehen, ob >Migrant*innen« und >Gefliichtete« als
Kompensation des Fachkriftemangels (etwa BMWi 2018; BMWi 2020) ihren >Einsatz«
finden, sondern ob Menschen (mit Migrations- und/oder Fluchterfahrung) in den Beru-
fen arbeiten, die sie gern ausiiben méchten. Denn gerade bei der Altenpflege handelt es
sich um ein Arbeitsfeld, welches nunmehr selbst von weiflen, deutschen Gesellschafts-
mitgliedern, genauer der »biirgerlichen [weifien, M. R.] Frau« (Messner 2017: 98), nicht
grundlos weniger nachgefragt wird.

Eine serfolgreiche Arbeitsmarktintegration« ist dabei — ich hatte bereits auf diese
Leerstelle im wissenschaftlichen Diskurs (Kapitel 1) verwiesen — nicht nur eine Fra-
ge des Arbeitsplatzangebotes, von sguten Sprachkenntnissen:, Qualifikations- und
Anerkennungsaspekten (vgl. etwa BMWi 2018, 2020 und die Publikationen der Ar-
beitsmarkt- und Berufsforschung in FN 7, Kapitel 1). Es sind eben auch — wie diese
Arbeit nachzeichnen wird — als rassistisch zu bewertende Ausschlusspraktiken, die
eine gegliickte Teilhabe an Arbeit und/oder Zusammenarbeit vereiteln kénnen. Dazu
werde ich nun anschlief}end in relevante Grundlagen einer Kritischen Rassismustheorie
einfithren.

2.3 Grundlagen Kritischer Rassismustheorie

Der deutsche Terminus>Rassismus<rekurriert urspriinglich auf einen biologischen >Ras-
se<-Begriff. Er geht auf eine anthropologische und biologische, vorgeblich wissenschaft-
lich-rationale Klassifizierung und Vermessung menschlicher Lebewesen im 18. Jahrhun-
dert zuriick (Kimmich 2016: 15-16). Wahrend der »Etappe der europiischen Expansion,
die von 1500 bis 1945 anhielt« (Castro Varela/Dhawan 2015: 32), und des europiischen Ko-
lonialismus des 18. und 19. Jahrhunderts, der als »Prototyp des Rassismus« (Rommels-
pacher 2011: 26) gilt, bildete sich das Selbstbild eines sich als zivilisiert inszenierenden
>Westens< heraus.?® Dieser wihnte sich dem »Rest der Welt« — dem »Barbarische[n]«

20  Zur»Geschichte des Rassismus in Europa«vgl. z.B. Mosse (2006).

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31. Ope

49


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

und vermeintlich unterentwickelten, »infantil[en]« Menschen als Fremdbild (Lavorano
2016b: 120-121) — iiberlegen und entwarf sich selbst als rational operierend, kultiviert
sowie wissenschaftlich, 6konomisch und gesellschaftspolitisch uneinholbar (ebd.). Die-
se binidre Spaltung der Welt, die Konstruktion eines >Normalen< und der >Abweichung:
(Hall 2018a: 144) — die »Strategie der »Spaltung« (ebd.) —, ist nach Stuart Hall fir den
rassistischen Diskurs und sein Wahrheitsregime bis heute konstitutiv; sie versucht be-
stindig, »das Andere zu fixieren, an seinem Platz festzuhalten« und sich so »gegen die
Riickkehr der Anderen« (Hall 2016: 186) zu verteidigen. Dabei verkorpert die

ausgeschlossene Gruppe [..] das Gegenteil der Tugenden, die die Identititsgemein-
schaft auszeichnet. Das heifst also, weil wir rational sind, miissen sie irrational sein,
weil wir kultiviert sind, missen sie primitiv sein, wir haben gelernt Triebverzicht zu
leisten, sie sind Opfer unendlicher Lust und Begierde, wir sind durch den Ceist be-
herrscht, sie kdnnen ihren Kérper bewegen, wir denken, sie tanzen usw. (ebd.: 183)

Biologische Merkmale — wie Hautfarbe, Kérperbau und Haarstruktur — galten also seit
der Epoche der europiischen Kolonialisierung als Marker, um Menschen in Gruppen ein-
zuteilen, ihnen eine bestimmte >Wesensart< zuzuschreiben und damit soziale Differen-
zen zu naturalisieren (Rommelspacher 2011: 26): »Nicht weil die anderen korperlich de-
fizitir waren, wurden sie sozial degradiert, sondern weil sie sozial ausgeschlossen wur-
den, schrieb man ihrer Natur Defizite zu, die ihren Kérpern angesehen werden sollten«
(Hund 2006: 120). Denn um Ausbeutung und Versklavung zu rechtfertigen, brauchte es
in Zeiten biirgerlicher Revolutionen und der Deklaration von Menschenrechten eine Le-
gitimationsgrundlage, die in der Konstruktion und Hierarchisierung von »Rassenc als
»Legitimationslegende« (Rommelspacher 2011: 26, Hervh. im Orig.) gefunden war. Demo-
kratie und Rassismus bilden so seit der Aufklirung einen Januskopf, galt doch eine Ord-
nung der Ungleichheit in der Moderne nicht mehr als natiirlich und bedurfte der Legiti-
mation (Terkessidis 2004: 97). Die proklamierte Gleichheit aller Menschen erfuhr so eine
vermeintlich rationale Einschriankung, die Ungleichbehandlung neben den neuen Maxi-
men der Aufklirung - >Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit« — plausibilisieren konnte. In
aufklirerischer Manier und paternalistischer Fiirsorge — gepaart mit dem christlichen
Missionierungsgedanken — trat der Westen< sodann als »Lehrmeister der Welt« (La-
vorano 2016b: 121) auf und legitimierte mit sozialdarwinistischen Logiken radikale kor-
perliche Gewalt.”

>Rassec stellt also keine reale Gegebenheit dar — >Rasse« ist das Produkt des Rassis-
mus, nicht dessen Grundlage (Solomos 2002: 160).

Dieses im zeitgeschichtlich folgenden Nationalsozialismus auf besonders perfide
Art und Weise reaktualisierte Phantasma der >Rasse« (hierzu sieche Rommelspacher

21 Soversteht Bauman den Rassismus als ein politisches Programm, dem die Idee der »perfekten Ge-
sellschaft« und ein Konzept von rationaler Planung zugrunde liegt (Bauman 1994: 81). Auch Fou-
cault perspektiviert Rassismus als Teil der »Bio-Macht«, der »an das Funktionieren eines Staates
gebunden«ist und der»sich zum Zweck der Ausiibung seiner souveranen Macht der Rasse, der Eli-
minierung der Rasse und der Reinigung der Rasse zu bedienen gezwungen sieht« (Foucault 2016:
305).

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kontextualisierungen

2011: 33; Essner 2005) findet sich bis heute als ein wirkmichtiger Bestandteil in Aus-
schluss- und Hierarchisierungspraxen. Die institutionalisierten Sozialwissenschaften
und der Alltagsdiskurs operieren noch immer in der Tradition kolonialhistorischer
und rassenideologischer Kontinuititen, selbst wenn die eigene Bindung an koloniale
Konfigurationen verkannt wird (Friese 2021; Gilroy 2005). In der Gegenwart bebildern
»Rassen<-Narrative moderne »Mythen des Alltags« (Barthes 1964), die eben nicht durch
den »Appell an Moral, guten Willen, >colorblindness, durch wohlwollende Mafinahmen
und Appell an Toleranz, durch interkulturelle Pidagogik, Aufklirung, Vernunft und Ein-
sicht zu itberwinden« (Friese 2021: 126) sind.** Im Gegenteil, Rasse« wird als diskursives
Konstrukt fortwihrend sozial (re-)produziert und beeinflusst die Lebenswirklichkeit
von Menschen entschieden.

Obschon >Rasse« in diesem Sinne reale Effekte entfaltet und Rassismus als System
kontinuierlich Logiken der Herabsetzung und Schlechterstellung durch eine Betonung
der Differenz prononciert, kann nicht von dem einen Rassismus gesprochen werden.
Hall weist darauf hin, dass rassistische Signifikationen nicht tiber alle Zeiten stabil oder
statisch sind. Um tiiber eine konkrete gesellschaftliche Realitit sprechen zu kénnen,
bedarf es vielmehr der Einsicht, dass es »keinen Rassismus als allgemeines Merkmal
menschlicher Gesellschaften« gibt, sondern dass »nur historisch-spezifische Rassis-
men« (Hall 2019e: 127) existieren, je nach Kultur, Gesellschaftsform und Epoche (Hall
2016: 179). Vor diesem Hintergrund lohnt es sich, ich hatte bereits darauf hingewiesen,
rassistische Spuren auch vor dem Hintergrund ihrer »Funktionalitit und Sinnhaftigkeit
in den gegebenen Verhiltnissen« (Kalpaka/Rithzel 2017a: 23) zu verstehen. Zudem sind
es mittlerweile nicht nur physische Merkmale bzw. die Symbolisierung des Korpers, die
im gesellschaftlichen Diskurs rassistische Unterscheidungen plausibilisiert. Etienne
Balibar und Hall begriinden weitere Spielarten von Rassismus und machen auf einen
neuen Rassismus ohne >Rassen<aufmerksam, der an den kolonialen Rassismus bzw. den
»Rassenrassismus« (Hund 2007: 7) historisch anschlief’t und der sich zunehmend nach
dem Zweiten Weltkrieg etablierte (Balibar 2017b; Hall 2016). So bezeichnet Balibar das
Konzept eines »Rassismus ohne Rassen« (Balibar 2017b: 28) auch als »Neo-Rassismus«
(ebd.: 23) und erkennt den Signifikanten Kultur bzw. die Kategorie der Immigration als
neue Moglichkeit der »Rassenkonstruktion« (racialisation)« (Miles 1991: 99) und damit der
Einteilung von Menschen. Diese Signifikanten haben die Leerstelle der nunmehr ver-

22 Die sich lber viele Jahrzehnte etablierende gesamtgesellschaftliche und wissenschaftliche
De-Thematisierung von Rassismus als Diskurs steht in engem Zusammenhang mit der bis ins 21.
Jahrhundert hineinreichenden Prominenz des Interkulturalititsparadigmas (vgl. Mecheril/Melter
2011:13) in Pidagogik, Psychologie, Sozialer Arbeit und nicht zuletzt der Pflege. Ein Vorwurfan das
Interkulturalitdtsparadigma lautet, dass die »einseitige Betonung des Kulturkonzeptes und die al-
leinige Fokussierung auf die als homogen und gleich bleibend definierte Kultur der als >anders<
geltenden Personen [..] im Sinne einer Verschleierung gesellschaftlicher Dominanzverhiltnisse
und als Delegation der (Teil-)Verantwortlichkeiten der Mehrheitsgesellschaft« (ebd.) wirkt. Des
Weiteren werden asymmetrische Verhiltnisse, die der Kommunikation immer schon eingeschrie-
ben sind, nicht reflektiert (Friese 2020: 142). Zu weiteren Kritikpunkten wie etwa der Ausrichtung
an betriebswirtschaftlichen Imperativen vgl. Messerschmidt (2009); Mecheril (2002); Moosmiiller
(2020a, 2020b); Friese (2020).

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31. Ope

51


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

brimten biologischen Vererbung eingenommen.*® Kontemporire Rassismen kommen
somit — zumindest im 6ffentlichen Bereich des Sagbaren — ohne biologische >Rassenc
aus, wobei sich alte >Rassen<-Vorstellungen lediglich im neuen Gewand prisentieren.**
Es handelt sich um eine zeitgeschichtlich jiingere, abgewandelte Herrschaftspraxis,
die nicht mehr explizit auf das >Rasse«-Konzept rekurriert und trotzdem »rassistisch
wirksam ist« (Mecheril/Scherschel 2011: 49). Eine Praxis, die, wie es Colette Guillaumin
metaphorisch einfingt, semantisch heuchelt (Guillaumin 2016: 90-91). Uber eine ver-
meintliche »Unaufhebbarkeit [..] kulturelle[r] Differenzen« (Balibar 2017b: 28) werden
nun Kulturen — und auch Religionen, primir der Islam (Friese 2021: 126) — als >neue
Marker der Unvereinbarkeit mit dem westlichen Hegemonialen und seiner >Normx«
inszeniert und damit Menschen voneinander abgegrenzt. Die Kultur fungiert als neue
sNaturs, als »Sprachversteck fiir »Rasse« (Leiprecht 2001: 28—29), die »Individuen und
Gruppen a priori in eine Ursprungsgeschichte, eine, [sic!] Genealogie ein[schlieft], in
ein unverdnderliches und unberithrbares Bestimmtsein durch den Ursprung« (Balibar
2017b: 30, Hervh. im Orig.). Bei der Verschiebung von >Rasse« zu Kultur handelt es
sich laut Balibar um einen Rassismus, der mit der »Epoche der >Entkolonialisierung«
einhergeht, »in der sich die Bewegungsrichtung der Bevolkerung zwischen den alten
Kolonien und den alten >Mutterlindern« umkehrt und sich zugleich die Aufspaltung
der Menschheit innerhalb eines einzigen politischen Raumes vollzieht« (ebd.: 28). Es ist
eine Form von Rassismus, die zumindest auf den ersten Blick »nicht mehr die Uberle-
genheit bestimmter Gruppen oder Volker itber andere postuliert, sondern sich darauf
>beschrinkt¢, die Schidlichkeit jeder Grenzverwischung und die Unvereinbarkeit der
Lebensweisen und Traditionen zu behaupten« (ebd.). Dieser s>kulturellec und hiufig
auch antiislamische oder antimuslimische Rassismus (sieche Attia 1994, 2011, 2017) —
die Dimonisierung des Islams (Amir-Moazami 2016) — rechtfertigt Ungleichheit vor
allem tiber den Topos, »dass »diese Kulturs, diese >kulturelle Identitit< hier bei suns« nicht
am richtigen Ort sei« (Mecheril/Melter 2010: 153, Hervh. im Orig.), wobei zwischen den
Signifikanten Kultur und Religion bzw. Islam kaum noch differenziert wird.

sRasse« kann also als »diskursiv konstruiert« bzw. als frei flottierender, »gleitender
Signifikant« (Hall 2018b: 56) verstanden werden,” was wiederum nicht bedeutet, dass
biologische und physiologische Definitionen von >Rasse< im Alltagsdiskurs nicht auch
»hochst lebendig« (ebd.: 60; vgl. auch Hesse 2007) sind — alte koloniale Rassismen und
der Rassismus ohne >Rassen« wirken vielmehr zusammen und gehen kontextspezifisch
zweckmifige Kompliz*innenschaften ein. Hall erkennt es fiir den rassistischen Diskurs
als iiberaus symptomatisch an, »dass die des Hauses verwiesenen korperlichen oder bio-
logischen Spuren dazu neigen, um die Veranda herumzuschleichen und durch das Fens-
ter im Abstellraum wieder hineinzuklettern« (Hall 2018b: 61). So lebt die ausgediente
»biologische Spur«auch in zugeschriebenen ethnischen, kulturellen oder religiésen Be-
sonderheiten unumginglich (Hall 2018b: 63), oder eben auch »buried alive« (Goldberg

23 Siehe auch Pierre-André Taguieff (2016) zu »differentialistischem Rassismus«.

24 Vgl. dazu auch Lentin (2008); Fanon (1972b); Gilroy (1991); Solomos/Back (1996).

25  Hall greift hier die Ausfithrungen des Ethnologen Claude Lévi-Strauss auf. Dieser beschrieb die
Funktion eines »flottierenden Signifikanten« (Lévi-Strauss 1989: 39) als sich der »Abwesenheit von
Sinn [entgegensetzend], ohne selber irgendeinen bestimmten Sinn mitzubringen« (ebd.: 40).

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kontextualisierungen

2006: 338), fort und dient nach wie vor der (Re-)Produktion von Differenz, der Aus- und
Abgrenzung, der Errichtung von komplexen Wahrheitsregimen und der Sicherung von
Macht. »Race structures our imaginative capacity while hiding itself from view. The bo-
dyguards at race’s door are indefatigable« (Lentin 2008: 500).

Demnach verstehe ich eine kontextspezifische Kontur rassistischer bzw. rassifizier-
ter Charakteristika® als eine wesentlich empirische Frage. Die Signifikanten der>Rassex,
Kultur, Ethnie, Religion und in besonderem Maf3e der Islam oder einfach nur die Kate-
gorie der Immigration, damit assoziierte Hautfarbe, Kleidung, Sprache, Akzent, Name
(als »Migrant*in¢, Schwarz, muslimisch etc. gelesen zu werden) konnen hierbei allesamt
als bedeutungsgebend wirken. Wenn sodann die auf diesen genannten Charakteristika
beruhenden Klassifikations- und Hierarchisierungssysteme eine Kompliz“innenschaft
mit anderen sozialen Praxen (beispielsweise Erinnerungen, Arbeitsroutinen) und den
daran gebundenen Affekten (etwa Ungerechtigkeits- und Uberausbeutungserleben) ein-
gehen, um »soziale, politische und 6konomische Praxen zu begriinden, die bestimmte
Gruppenc herabsetzen und »vom Zugang zu materiellen oder symbolischen Ressourcen
ausschliefRen«, dann — und da schliefie ich mich Hall an - »handelt es sich um rassisti-
sche Praxen« (Hall 2016:172) oder »Ausschlieffungspraxen« (ebd.:173), die die vorliegende
Arbeit fokussiert.

Hierzu darf allerdings nicht vergessen werden, dass sich Ausschliisse auch un-
ter dem Deckmantel hierarchisch strukturierter — und damit nicht gleichgestellter —
Einschliisse tarnen konnen. Dies lisst sich beispielsweise am fast unsichtbaren antiasia-
tischen Rassismus beobachten, der als (siid-)ostasiatisch gelesene Menschen mit positiv
konnotierten, philorassistischen Zuschreibungen versieht (vgl. dazu etwa Suda/Mayer/
Nguyen 2020; Quynh 2017; Ha 2021).

Die bereits nachgezeichnete historische Verschrinkung von Rassismus und Kolo-
nialismus fordert zudem die wissenschaftliche Untersuchung auf, Kritische Rassismus-
theorie mit postkolonialer und dekolonialer Kritik eng zu verweben (vgl. Hall 2016; Mi-
gnolo 2019).”” Rassistische Praktiken der Gegenwart nehmen immer auch »Verbindung

26  Siehe auch Goldberg (1992) zu »The Semantics of Race«.

27  Das Verhiltnis zwischen post- und dekolonialer Theorie gestaltet sich komplex (ausfihrlich sie-
he Castro Varela/Dhawan 2015: 318—326). Grundlegend beschiftigen sich beide Perspektiven mit
dem historischen Gewordensein und Fortwirken (kolonial-)rassistischer Praktiken und Strukturen.
Verkirzt kann resimiert werden, dass dekoloniale Ansidtze primar von Wissenschaftlerinnen aus
dem lateinamerikanischen Raum bzw. den US-amerikanischen Lateinamerikastudien vertreten
werden (ebd.). Sie kritisieren postkoloniale Theorien fiir erstens eine — vermeintlich in Relation
zu ihnen bestehende — zu starke Ver-Theoretisierung, d.h. einen Mangel an »Intervention« und
»eingreifende[r] Praxis« (Kastner/Waibel 2019: 23), zweitens eine Verwestlichung (damit fiir einen
Mangel an Realitatsbezug), kurz: als Projekte »die vor allem in den Akademien in Europa und der
USA am Werk waren und sind [..] von der Akademie fiir die Akademie« (Mignolo 2019: 54) und
drittens einen Mangel an Kapitalismuskritik (Castro Varela/Dhawan 2015: 318—326). Vor diesem
Hintergrund bevorzuge ich in den weiteren Ausfiihrungen dieser Arbeit die Bezeichnung >post-
koloniale Perspektive¢, da im Kontext dieser Arbeit die kritische Analyse (kolonial-)rassistischer
Praktiken, nicht aber Intervention oder ein programmatischer Anspruch im Vordergrund stehen
wird — was nicht ausschliefit, dass die Kritik eine veranderte Praxis, Widerstand und Verantwor-
tungsiibernahme ermoglicht.

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31. Ope

53


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

zu historischen, rassistischen Strukturen auf, die sich auch und gerade an verdringte ko-
loniale Imaginationen ankniipfen« und »diese aktualisieren« (Friese 2021: 127). Folglich
ist eine kritische Analyse rassistischer Praktiken auf post-*® und dekoloniale® Perspekti-
ven angewiesen. Jene Perspektiven und Kritische Rassismustheorie kénnen letztendlich
als die zwei Seiten derselben Medaille betrachtet werden; sie fragen nach Reprisentati-
onsregimen und der Erzeugung sozialer Ungleichheit durch rassifizierende Differenz-
konstruktionen und rassistische Praktiken (vgl. etwa Lavorano 2016b). Dabei entfalten
postkoloniale Perspektiven (in die ich nachfolgend sich als dekolonial verstehende An-
sitze einschlief3e, vgl. FN 27, Kapitel 2) »sowohl eine historische, als auch epistemolo-
gische Dezentrierung« und verdeutlichen, dass »die europidische Moderne von den Riin-
dern, den Grenzen« und ihren Ausschliissen her gedacht und erzihlt werden muss, »die
zugleich vielfiltige Modernen und unterschiedliche koloniale Situationen zusammen-
binden« (Friese 2020: 150, Hervh. im Orig.). So gilt es, »die >verborgenen« Traditionen
aufzudecken« (ebd.: 152), hegemoniale Erzihlungen durch das Entgegensetzen multi-
pler Geschichten aufzubrechen, diese zu >provinzialisieren«< (Chakrabarty 2010) und so
die lokalen und »unterworfenen Wissen« (Foucault 2016: 21) zu héren, die »tatsichliche
Kritik« (ebd.) ermoglichen.

Obschon es sich bei den historisch heterogenen Kolonialismen (Osterhammel 2003:
29) grundlegend um Herrschaftsbeziehungen auf Basis »physischer, militirischer,
epistemologischer und ideologischer Gewalt« (Castro Varela/Dhawan 2015: 27) handelt,
griindet sich das koloniale Streben nicht allein auf dem rassenideologischen Argu-
ment. Kolonialismus und Rassismus waren im Kontext der territorialen Expansion —
dem »imperial adventurism« (Pratt 1992: xi), wie Mary Louise Pratt die europdische
Begegnung mit Differenz formuliert — von politischen und 6konomischen Interessen,
der globalen Verbreitung des Kapitalismus und damit der Etablierung kapitalistischer
Ausbeutungsverhiltnisse flankiert (Lavorano 2016b: 124). So verweist Hall auf den ana-
lytischen Gewinn nicht reduktionistischer Verkniipfungen des rassistischen Moments
in kapitalistischen Gesellschaften mit Fragen des Kapitals und der Klasse (Hall 2016,
2019¢). >Rassen«-Beziehungen hingen mit 6konomischen Prozessen zusammen, wobei
aufler Frage steht, ob »6konomische Strukturen fiirrassische« Spaltungen relevant sind,
sondern wie beide theoretisch verkniipft werden« (Hall 2019¢: 92, Hervh. im Orig.). Aus-
gehend von einer rassismuskritischen Perspektive kann dann »Rasse<[...] die Modalitdt«
sein, »in der Klasse gelebt« wird, das Medium, in dem Klassenverhiltnisse erfahren,
die Form, in der sie angeeignet und >durchkimpft« werden« (Hall 2019e: 133-134; siehe
auch Gilroy 1994; Du Bois 1999, 2007). Das Streben nach einem moglichst dichten Ver-
stehen rassistischer Praktiken fragt sodann nach dem Einbezug soziockonomischer wie
soziostruktureller Kategorien in die wissenschaftliche Untersuchung und damit einer
historisch-materialistischen Auseinandersetzung mit Rassismus,*® ohne dabei in einen

28  Vgl.dazuetwa Said (2003); Fanon (2008, 2016); Spivak (2008); Bhabha (2011); Memmi (1992,1994);
Mbembe (2019, 2021).

29 Vgl. dazu etwa Quijano (2016); Mignolo (2019).

30 Dazu in dieser Arbeit vgl. Hall (2019¢); Balibar (2017a); Wallerstein (2017b); Miles (1991); Miles/
Brown (1989); Solomos (1987). Zu weiteren materialistisch informierten Rassismusanalysen siehe
etwa BojadZijev (2008); Kyriakides/Torres (2012).

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31. Ope



https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kontextualisierungen

Okonomismus oder eine klassisch marxistische Perspektive (etwa Marx 1962: 416—417;
Cox 1959) zu verfallen, die »Rassismus ausschliefdlich auf der Basis der 6konomischen
Verhiltnisse bestimmt« (Mecheril/Scherschel 2011: 50).

Nun blieb das gemeine Rassismusverstindnis in Deutschland lange Zeit vom Einbe-
zug solch historischer Kontinuititen unbeeindruckt. Die Entwicklung des zuvor einge-
fithrten »Rassismus ohne Rassen« (Balibar 2017b: 28), das »Phinomen der Zensur« (Guil-
laumin 2016: 90), muss hierzulande insbesondere vor dem Hintergrund der Konstrukti-
on einer>Stunde Nullc nach dem Zweiten Weltkrieg gerahmt werden. Von dieser Zeit an
tendierte der gesellschaftspolitische Diskurs dazu, (kolonialen) Rassismus und Natio-
nalsozialismus gleichzusetzen, womit er folglich — da offiziell voriiber — sowohl Faschis-
mus als auch Rassismus als iiberwunden deklarieren und tabuisieren konnte. Fortan gal-
ten sie als »reserviert fir die Vergangenheit« (Terkessidis 2016:110), als ein »vergangenes
Problem« (Messerschmidt 2011: 59). In diesem Atemzug konnte die deutsche Kolonial-
vergangenheit endgiiltig aus dem gesellschaftlichen Bewusstsein ausgeblendet werden
und fiel einer kollektiven »relativierende[n] Amnesie« (ebd.: 63) anheim; hatte doch von
der deutschen Gesellschaft eine Anerkennung und ein Antritt der Erbschaft der kolo-
nialen Vergangenheit wegen »des als illegitim empfundenen >Raubes der Kolonien<nach
dem Ersten Weltkrieg« (Grosse 1997: 39) ohnehin kaum stattgefunden. So erlebten Ras-
sismus und der damit eng verwobene Kolonialismus in den gesellschaftlichen Debatten
und in der sozialwissenschaftlichen Forschung der postnationalsozialistischen Bundes-
republik »als irrationale Randerscheinung« (Friese 2021: 124) oder »diffuse Pathologie«
(Memmi 1992: 176) eine Bagatellisierung und Ausklammerung. Dies traf auch und gera-
de innerhalb der sich als international, freundlich, solidarisch, antifaschistisch und klas-
senlos inszenierenden DDR zu, in der »der menschenfeindliche Rassismus [als] mit der
Waurzel ausgerottet« galt (so Erich Honecker, zitiert in Rabenschlag 2016; vgl. dazu auch
Langer 1991) bzw. der Bevolkerung ein realititsfernes antirassistisches Korsett verordnet
wurde.”

Die sich etablierende diskursive Verbindung von Rassismus mit der NS-Rassenpo-
litik und damit der Programmatik einer fundamentalistischen und vélkischen Politik,
die man aus DDR-politischer Perspektive noch allenfalls dem >Klassenfeind« iiberstiilpte,
musste (selbstverstindlich) als iiberwunden gesetzt werden — »weil man nichts so sehr
fiirchtet wie die Diagnose, rassistisch zu sein« (Messerschmidt 2010: 52). So erschien es
hilfreicher das Problem vorgeblich in spezifischen anderen Individuen zu verorten, von
dem das eigene Selbst nicht betroffen ist, und sich mit der »moralischen Verurteilung der
>Rassisten« (Osterkamp 1996: 86) zu begniigen. Der Kolonialismus, der in der 6ffentli-
chen Wahrnehmung in Deutschland als deutlich weniger belastendes Erbe wahrgenom-
men wurde, verschwand also viele Jahrzehnte in seiner Bedeutung hinter dem National-
sozialismus (Rommelspacher 2011: 33), der hierzulande in besonderem Mafde das Rassis-
musverstindnis prigt/e. Eine dhnlich verdringte Erinnerungskultur etablierte sich um
den sich seit dem 19. Jahrhundert manifestierenden antislawischen Rassismus (Ha 2012;

31 Rechtsextreme und neonazistische Gewalttaten wurden von der SED und der Stasi verharmlosend
als>Rowdytum«bezeichnet (siehe Wagner 2018), obschon die SED-Propaganda selbst fortwahrend
eine »Rickbindung [...] auf volkische Denkfiguren« (Wagner 2000: 8) forcierte. Zum Umgang der
DDR mit Rechtsextremismus vgl. auch Eisenfeld (2002); Wagner (2014); Waibel (2014).

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31. Ope

55


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Terkessidis 2019). Dieser konnte im Nationalsozialismus besonders barbarisch fiir den
»[d]eutsche[n] Drang nach Osten« (Wippermann 1981) instrumentalisiert werden und
ein — zumeist bis heute unhinterfragtes — Phantasma einer minderwertigen, riickstin-
digen slawischen >Rasse< zementieren (Interview mit Panagiotidis in Weigandt 2021).

So waren es vordergriindig rechtsextreme Beleidigungen und (gewalttitige) Uber-
griffe, die unter dem Label >Rassismus«< subsumiert und die von sozialwissenschaftli-
chen Forschungsarbeiten verstirkt seit Beginn der 1990er-Jahre adressiert wurden. Vor
diesem Hintergrund blieb Rassismusforschung zumeist mit Forschung iiber Rechtsex-
tremismus assoziiert (Rithzel 2012: 193-194; Kalpaka/Rithzel 2017a: 11; Messerschmidt
2009: 210-216; El-Tayeb 2016: 10).3* Infolgedessen erschienen - historische Kontinuiti-
ten ausblendende — Phinomene bzw. als ungenau zu bewertende Konzepte wie >Auslan-
der- oder Fremdenfeindlichkeit¢, deren begrifflich-theoretische Grenzen in der wissen-
schaftlichen Diskussion mittlerweile deutlich geworden sind (Mecheril/Scherschel 2011:
41),% alsideologische Momente des Rechtsextremismus, als politische Einstellungsmus-
ter und somit relativ persistent als das Problem der Gegenwart.

Diese in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts auszumachende Abwehr und Pro-
blemexternalisierung des Rassismus in ein — das Selbst weniger befragendes — extremes
Aufien ist zugleich von prominenten Forschungsperspektiven aus der Psychologie getra-
gen. Individualpsychologische**, psychoanalytische® und gruppenpsychologische®® An-

32 Hierbeihandeltessich um eine Entwicklung, die auch auf europdischer und internationaler Ebene
ausgemacht wurde (dazu siehe van Dijk 1992: 93, 114; Castro Varela/Dhawan 2015: 74—75).

33 Zueiner ausfihrlichen Kritik und Genese beider Termini siehe Terkessidis (2004).

34  Zudenindividualpsychologischen Ansitzen konnen die Einstellungs- und Vorurteilsforschung (et-
wa Allport 1979; Pettigrew/Meertens 1995; Zick 1997; Pettigrew/Tropp 2006) gezahlt werden, die
Uberlegungen zur Sozialisation, die Frustrations-Aggressions-These und die Siindenbocktheorie
einschliefien. Die Vorurteilsforschung analysiert das Problem des Rassismus »in den Wahrneh-
mungen und Einstellungen der Diskriminierenden« (Rommelspacher 1997: 157). Dabei gilt das
Vorurteil stets als »Verirrung des Individuums« bzw. als »falsche Einstellung gegeniiber bestimm-
ten Gruppen« und Rassismus damit als individueller Irrtum (Terkessidis 2004: 36). Die Konzepte
konnen allerdings kaum erklaren, warum Einstellungen geteilt werden —»die Gesellschaft bleibt
dem Individuum vollig duflerlich« — und warum »ganz bestimmte Gruppen betroffen sind« (ebd.:
37). Zu den individualpsychologischen Ansitzen sind ebenso die Studien zum autoritdren Cha-
rakter (vgl. Adorno 1973; 1997) zu nennen, die iber die Wirkung »tiefer liegender Personlichkeits-
strukturen« >Fremdenfeindlichkeit< zu erklaren versuchen (Mecheril/Scherschel 2011: 46). Diese
lassen —so Rommelspacher — im Gegensatz zu anderen individualpsychologischen Ansitzen das
soziale Umfeld und soziale Entstehungsbedingungen von sFremdenfeindlichkeit< nicht ganzlich
unbericksichtigt, da von einer rigiden Anpassung an bzw. Unterordnung unter autoritare Famili-
enmitglieder ausgegangen wird (Rommelspacher 1997: 157-161). Dennoch bleiben auch hier ge-
sellschaftliche und politische Strukturen — der soziale Kontext — weitestgehend unberiicksichtigt.
Diese Liicke versuchen beispielsweise die Leipziger Autoritarismus-Studien zu schlieRen (siehe
Decker/Brahler 2020; vgl. Marz 2020: 134-158).

35  Psychoanalytische Erklarungsversuche gehen auf Freud zuriick, der das Fremde als Ausdruck eines
Eigenen versteht (Freud 1919). In diesem Theoriegebdude werden verdrangte Anteile des Selbst
auf das Fremde iibertragen, da das Selbst ihnen im Fremden neu begegnet und sie dort stellver-
tretend ablehnt. Hierzu sind Kristevas Ausfithrungen »Fremde sind wir uns selbst« hervorzuheben
(Kristeva 2016; siehe auch Rommelspacher 1997).

36  Gruppenpsychologische Ansitze (vgl. dazu etwa Sherif 2015; Sherif/Sherif 1969; Tajfel 1970; Taj-
fel/Turner1986) tendieren dazu, die These eines »universellen Ethnozentrismus« (Rommelspacher

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kontextualisierungen

sitze betrachten allerdings kaum die historische, strukturelle und gesellschaftliche Ein-
bettung, in der sich das Individuum bzw. Subjekt befindet (vgl. etwa Mecheril/Scherschel
2011: 43—-50; Rommelspacher 1997). Jene Theorien versuchen primar zu verstehen, war-
um Individuen oder Gruppen »Fremden« gegeniiber feindselig und gewalttitig einge-
stellt sind« (Mecheril/Scherschel 2011: 46), setzen damit die »historisch und gesellschaft-
lich vermittelte Logik der Unterscheidung zwischen Fremden und Nicht-Fremden« (ebd.:
46—47, Hervh. im Orig.) voraus und reproduzieren diese implizit.

Jene Verstehensperspektiven auf Rassismus sowie dessen Ver-Rechtsextremisierung
konnen hierzulande bis heute als dominantes — aber unzureichendes — Alltagsverstind-
nis von Rassismus ausgemacht werden. Eine Verkiirzung auf die genannten Theorien
kann Rassismus als eben auch oder gerade wirkmichtiges diskursives Deutungssystem
verkennen, was wiederum nicht bedeutet, dass eine nach Komplexitit strebende Analyse
als rassistisch zu bewertender AusschlieRungspraktiken nicht von diesen theoretischen
Beziigen profitieren kann. In diesem Sinne versucht rassismuskritische Forschung, wie
sie diese Arbeit versteht, die in einer Situation relevanten Spezifika und Bedingungen
moglichst umfassend in den Blick zu nehmen und so mehrere Zuginge in Betracht zu
ziehen, um das vielschichtige Phinomen Rassismus besser verstehen zu lernen.

Dass Rassismus kein Alleinstellungsmerkmal eines wie auch immer gearteten >rech-
ten Randes<der Gesellschaft ist, sondern dass sich rassistische und rassifizierende Prak-
tiken und die mit ihnen verwobenen Wissensbestinde normalisiert und unhinterfragt
auch in den haarfeinen und kapillaren Wegen — inmitten — des Alltags finden, unter-
sucht der noch relativ junge akademische Diskurs um Alltagsrassismus (etwa Essed 1991;
Cohen 1992; Terkessidis 2004, 2010; Guillaumin 2016; Kilomba 2008, 2011; Fields/Fields
2014; Sow 2018; Oluo 2020; Mbembe 2020; Friese 2021). Obschon der Terminus >Ras-
sismus< im Alltagsdiskurs als verbrannt gilt, ist es die Wirkmichtigkeit des Rassismus
nicht — eine Erkenntnis, die gesamtgesellschaftlich immer wieder Unglaubigkeit hervor-
zurufen vermag. Die Schwarze Aktivistin Noah Sow bestitigt: »In Deutschland herrscht
starke Verwirrung dariiber, was Rassismus im Alltag denn nun ist. Die Mehrheit will
glauben, dass Rassismus eine korperliche Gewalttat ist, am liebsten im Osten, und von
Menschen begangen, die nicht zur Mehrheit gehdren« (Sow 2018:115). So kann man gera-
de im 6ffentlichen Raum zu der Feststellung gelangen, »daf? es Rassismus »bei uns<nicht
gibt« (Osterkamp 1997:104) und sprachliche Handlungen wie »Ich habe nichts gegen Auslin-
der, aber ...« avancieren zu gefliigelten Aussagen und zu wirksamen Verleugnungsstrate-
gien (ebd.; Jiger 1997: 142; van Dijk 1992). Auch wenn laut der quantitativ erhobenen Auf-
taktstudie zum Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitor ein Grof3teil der Men-
schen (61 %) nicht mehr bezweifelt, dass »Rassismus >Alltag in Deutschland«ist« (DeZIM
2022: 7), gehort ein Gesicht zeigendes Sprechen iiber Rassismus bzw. dessen explizi-
te Thematisierung und Problematisierung im Zusammenhang mit der eigenen Hand-

1997:162) zu stiitzen, also von »einer quasi notwendigen Entgegensetzung eines »Wir< gegeniiber
den>anderen« auszugehen, wobei letztere »mit Aggressionen belegt werden, sobald sie als au-
Rerhalb der Eigengruppe wahrgenommen werden« (ebd.: 161). hr Gewinn liegt priméar»in der Her-
ausarbeitung der Mechanismen der Zuschreibungsprozesse zur Eigen- und Fremdgruppe« (ebd.:
163) auch unabhéngig von >ethnischen< Gruppen und der Skizzierung dieser Zusammenhinge in
>homogenen«Cesellschaften (siehe Elias/Scotson 2017).

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31. Ope

57


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58  Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

lungspraxis vielenorts noch immer zum Unsagbaren, zum 6ffentlich Illegitimen (siehe
auch DiAngelo 2018: 73):

Today many Whites condemn more blatant forms of racism and are often motivated
to maintain nondiscriminating self-concepts. [..] [W]hen confronted with evidence
of racism, dominant group members deny their own responsibility, claim that others
probably did not mean it that way, and problematize those who refuse to accept
racism: »You are exaggerating, you are oversensitive.« (Essed 1991: 5-7)

Der Beginn der wissenschaftlichen Thematisierung von >Alltagsrassismusc, »kalte[m] Ras-
sismus«, wie es mein Gesprichspartner Abilio Effiboley konzeptualisiert, kann zu Beginn
der1990er-Jahre verortet werden.*” Philomena Essed, die auf Grundlage von Gesprichen
mit afroamerikanischen Frauen in den Niederlanden und den USA zu deren Ausschluss-
erfahrungen im Alltag forschte und verhaltnismaf3ig frith den Terminus >Everyday Ra-
cism< entwickelte, leistete hierzu Pionier*innenarbeit (Essed 1991). In ihrer Studie be-
tont sie, dass »racism« mehr ist als »structure and ideology« (ebd.: 2); sie spricht sich
beispielsweise dafiir aus, makro- und mikrosoziologische Paradigmen in der Analyse
zusammenzufiithren (ebd.), um ein besseres Verstindnis dafiir entwickeln zu kénnen,
wie und warum sich rassistische Praktiken im Bereich des Alltiglichen, der Routine —
der alltiglichen Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsweisen — fortwihrend (re-)pro-
duzieren, verstirken oder abschwichen. So sind diskursiv geformte rassistische Aus-
schlusspraktiken immer auch in einen situativen Kontext und spezifische soziale - z.B.
organisationsbezogene — Bedingungen eingebettet, die diese Ausschlusspraktiken mit-
formen und die so makrohistorische Perspektiven auf Rassismus erweitern (vgl. Scherr/
Breit 2020).

In besonderem Maf3e er6ffnet und offenbart dabei die »im rassistischen Diskurs ge-
bildete und zumeist allgemein tolerierte und verwendete Sprache [..] einen Nexus zwi-
schen dem >Wissens, der strukturellen Macht sowie der rassistischen Praxis und prigt
auf [...] umfassenden Ebenen die Realitit des alltiglichen Rassismus« (Lavorano 2016a:
78). In Anlehnung an die Philosophin Judith Butler kann also gerade die Macht der Spra-
che fiir den ralltdglichen Rassismus< als dufderst zentral bewertet werden, da sie stets
Spuren der Vergangenheit inkorporiert.® Aus diskriminierenden, allusiven Aulerun-
gen spricht nie nur ein Individuum (Bergmann 2016: 198), sondern ein »Chor von Rassis-
ten« (Butler 2006:128). Rassistisches Sprechen hat demnach »seinen Ursprung nicht im
Subjekt, selbst wenn es das Subjekt braucht, um Wirkungen zu haben« (ebd.).

Alltagsrassistische Praktiken finden sich sodann subtil, zumeist unbemerkt und
scheinbar bedeutungslos, normal und selbstverstindlich in Sprache und Handlung,
wo ihr herabsetzender und verandernder® Impetus mehrheitlich verkannt wird. Dies

37  Die ersten Studien zur Untersuchung von Rassismus im Alltag etablierten sich in den USA und
den Niederlanden und gehen auf die einflussreiche Studie von Philomena Essed (1991) und die
Arbeiten von Teun A. van Dijk (1991, 1992, 1987) wie auch Rudolf Leiprecht (1990, 2001) zurtick.

38  Hierzuvgl. Arndt/Ofuatey-Alazard (2011).

39  DasKonzeptdes>Verandernscund damitdie Herstellung spezifischersAnderers, die sich von einem
>Wircunterscheiden, orientiert sich an Edward Saids Begriffskonstruktion des Othering im Kontext
dervon ihm nachgezeichneten Orientalisierung des >Orients<durch den >Westen« (Said 2003: 332).

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kontextualisierungen

unterstreichend spricht Achille Mbembe aus postkolonialer Perspektive von »Nanoras-
sismus« (Mbembe 2020: 108) und die Anthropologin Heidrun Friese von »Mikrorassis-
mus« (Friese 2021: 127). Derart unterschwellige Praktiken offenbaren sich in »scheinbar
harmlosen alltiglichen Gesten [...], auf dem Weg iiber ein Nichts, eine scheinbar un-
bewusste Bemerkung, einen Scherz, eine Anspielung oder Andeutung, einen Lapsus,
einen Witz, eine Konnotation« (Mbembe 2020: 108). In diesem Sinne breiten sich die
»geschmeidigen«, mikroskopischen Praktiken des Alltagsrassismus »gern zwischen
den Zeilen aus, sie reihen sich »[s]cheinbar nebenbei und nebensichlich [..] zu einer
zermiirbenden ununterbrochenen Kette von Aggression, Herabsetzung, die historische
Erfahrungen und Bilder aktualisieren, Hierarchie und Privileg festlegen markieren
und fixieren« (Friese 2021: 127). Sie bedingen auch - »und, das sei nicht verschwiegen«
(Mbembe 2020:108) - extreme Ausschreitungen und beférdern den Schulterschluss mit
Rechts. Das Stadtfest in Chemnitz (Sachsen) vom 26. August 2018 (siehe Friese/Nolden/
Schreiter 2019) spiegelt die Kulmination dieser Prozesse — »eine gewollte Boshaftigkeit,
eine iible Absicht, einen absichtlichen Tritt oder Schlag, einen obskuren Wunsch, zu
stigmatisieren und vor allem Gewalt anzuwenden, zu verletzen und zu erniedrigen
und jene zu beschmutzen, die in unseren Augen nicht zu uns gehoéren« (Mbembe 2020:
108-109).

Die alltigliche (Re-)Produktion geschmeidiger Rassismen erzeugt also bestindig ei-
ne gesamtgesellschaftliche Illusion von Rasse und schafft so doch eine rassistische Realitit
(vgl. Fields/Fields 2014).*° Eine dichte Analyse der komplexen Realitit >Rassismuss, der
»twilight zone of [...] racecraft« (ebd.: 27), kann besonders gut gelingen, so betont Es-
sed, wenn kreative pluridisziplinire — und folglich herausfordernde — Analysen und For-
schungsvorhaben realisiert werden, die sich nicht durch die Grenzen bestimmter Diszi-
plinen einschrinken lassen (Essed 1991: vii, 1, 7-8).

Bevor sich meine interpretativen Anniherungen an das »aber« in diesem Sinne ent-
falten werden, werfe ich einen reflexiven Blick auf den eingeschlagenen forscherischen
Weg und die verwendeten Methoden, die diese Praxis ermoglichten.

40  Fiurdas Phianomen einer Lebendigkeit des sozialen und diskursiven Konstruktes >Rasse«fithren die
Soziologin Karen E. Fields und die Historikerin Barbara J. Fields den Neologismus >Racecraft< ein.
Die rassistische Praxis wirkt demnach im Alltag nichtals boser Aberglaube, aber—in Anlehnung an
Hexenkunst — heimlich und unbemerkt, sodass als Ergebnis ein Glaube steht —eine »invisible on-
tology« (ebd.: 194) —, der sich dem Verstand und der eigenen Vorstellungskraft als eine lebendige
Wirklichkeit prasentiert (ebd.: 18—19). Pointiert formuliert, bendtigen alltagsrassistische Praktiken
insofern keinesirrgeleiteten Rassistinnen oder Rassistenc; vielmehr reicht es aus, die allzu selbst-
verstandliche »twilight zone of [..] racecraft« (ebd.: 27) tagtdglich unhinterfragt zu betreten und
»the social alchemy of racecraft transforms racism into race, disguising collective social practice as
inborn individual traits« (ebd.: 261).

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31. Ope

59


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https//dol.org/10.14361/9783839470833-007 - am 13.02.2028, 10:54:31.


https://doi.org/10.14361/9783839470633-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

