l. Einleitung

Der ganze (durchaus mitunter kompliziert veristelte) Text hat im Kern
zwei Ziele:

Erstens stellt er im Lichte der sozialpolitischen Probleme der sozialen
Ausgrenzung (Abschnitt III) die These vor, die volkerrechtlich, europa-
rechtlich und verfassungsrechtlich verbiirgte unantastbare Wiirde der
Person (Abschnitt IV) sei auch im sikularisierten sozialen Rechtsstaat als
Zivilisationsmodell letztendlich eine heilige Ordnung (Abschnitt V), die
also religios geglaubt werden muss (Kapitel 18) und nicht in einem ratio-
nalen Diskurs hinreichend wahrheitsfihig ist (Kapitel 17).

Und zweitens wird — dieser Befund der sakralen Tiefenstruktur einer
profanen sikularen Ordnung des sozialen Rechtsstaates generalisierend
— die Idee einer gottlosen Onto-Theologie, in der Antike als asebeia prob-
lematisiert, eines existenzialen Humanismus skizziert (Abschnitt V), der
zugleich gegen jeden Ubergriff einer autoritiren Theo-Dogmatik verteidigt
wird (vgl. auch in Kapitel 16 und 20).

Zu vermuten ist, dass vor allem die erste These epistemologisch eine
spezifische transzendentale Dimension aufweist: Der heilige Charakter
der Wiirde ist eine Bedingung der Moglichkeit universal giiltiger sozialer
Rechtsstaatlichkeit.!

Die Frage wurde in den letzten Jahren u.a. im Diskurs von Jiirgen
Habermas und Joseph Ratzinger aufgeworfen. Habermas diskutierte die
vorpolitischen Grundlagen des demokratischen Rechtsstaates (Habermas

1 | Meine Diskussion kann partiell auf einige Vorarbeiten aufbauen, setzt aber
einerseits andere Akzente und weist deutlich andere Argumentationsarchitektu-
ren auf, ist andererseits auch disziplinar anders - deutlich inter-disziplinarer als
gewdhnlich - aufgestellt. Vgl. auch Bahr/Heinig 2006; Leisner 2015; Kref3 2012;
Stein 2007.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,



https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Menschenwiirde als heilige Ordnung

2007)%. 2004 trafen Habermas und der damalige Papst zusammen. Die
Diskussion ist selbst bereits in der Fachliteratur® kritisch re-konstruiert
worden. Doch muss die Diskussion weit {iber Habermas hinausgehen,
bleibt sein Werk durch die Fokussierung auf die Rationalitit der Diskur-
se in einer deliberativen Demokratie — hier weniger kritisch betrachtet
unter dem Aspekt des fehlenden Realismus seiner diskurstheoretischen
Annahmen - verschlossen gegeniiber einem méglichen Rekurs auf die
non*-rationalen Voraussetzungen rationaler Ordnungen.

*

Religionswissenschaftlich ist dies von besonderem Interesse. Denn der
duale Code

{profan versus sakral}

ist mit Blick auf die Frage der Universalitit umstritten. Zumindest zeigt
sich hier ein Miteinander: Sakralitit als Voraussetzung des Profanen. Das
fihrt aber auch zu einer interpenetrativen Durchmischung: Denn die
Person ist Person im profanen Alltag, transportiert aber ihren heiligen
Status in die alltigliche Profanitit hinein. Die relationale Logik ist:

Sakralitat : Profanitat = Tiefenstruktur : Oberflache.

Die Relationalitit von Oberfliche zur Tiefenstruktur weist den Charakter
einer aus der Tiefe zur Oberfliche aufscheinenden, also zum Ausdruck
bringenden Inkarnation auf. Sie kann aber auch verkannt werden. Un-
erkannt bleiben.

2 | Vgl. auch Habermas 2001.

3 | Horster 2016; Reder/Schmidt 2008.

4 | Gemeint sind eigentlich die a-rationalen (nicht un-rationalen) Voraussetzun-
gen, explizierbar analog zum a-perspektivischen Paradigma bei Gebser 1973.
Auch in Rudolf Ottos Theorie des »Heiligen« (Otto 2014) war es nicht geschickt,
von den irr-rationalen Grundlagen des Heiligen zu sprechen. Dies deshalb, weil
damit der defizit-orientierten Assoziation des Irren Vorschub geleistet wird. Bes-
serware es (Leidhold 2008 folgend), mit Blick auf die ganz andersartigen Formen
der Erfahrung - neben dem Rationalismus (der Wissenschaften) - Formen a- oder
non-rationaler Erfahrung (in der Asthetik und in der Religion) zu verstehen.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,



https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. Einleitung

So darf daran erinnert werden, dass die UN-Kinder-Grundrechtskon-
vention in ihrer Priambel die Wiirde des Kindes als inherent and inalie-
nable bezeichnet. Die deutschen Ubersetzungen sind hier oftmals nicht
treffend. Die Inhirenz habe ich soeben als Inkarnation bezeichnet und das
Wesen dieses Grundrechts ist als nicht entziehbar/verlierbar zu verstehen.
Es kann zwar eine empirische Entfremdung als Differenz von Wesens-Soll
und Ist-Faktizitit auftreten, aber ein Wesen kann sich an sich nicht verlie-
ren, weil es in Unbedingtheit eine Seinswahrheit ist. Wem diese Metaphy-
sik fremd bleibt, findet keinen Zugang zur Tiefe des Themas. So hatte auch
Rudolf Otto in seinem Werk »Das Heilige« (Otto 2014) konstatiert, wer
nicht glaubt, wird hier seinen Ausfithrungen nicht wirklich folgen kénnen.

Die Gestaltwahrheit der Person zwischen sakraler Tiefenstruktur und
profaner Oberfliche weist damit eine eigenartig paradoxale Qualitit auf.
Sie ist anwesend (beobachtbar) und abwesend (unbeobachtbar) zugleich.
Man kann das unbeobachtbare Wesen nur im Modus seiner beobachtba-
ren Ausdrucksoberfliche hermeneutisch erschlieRend erfahren.’ Genau
so wird wiederum die Nihe zum Heiligen evident.

Das Copula zwischen Wesen und Erscheinung des Wesens ist der Na-
me.® Denn hier wird — welche Berge an Literatur kénnten hier ein- und
verarbeitet werden — das hylemorphe Phinomen des metaphysischen Pro-
blems einer Losung zugefiithrt. Gattung und Individualitit kommen hier
als Personalitit zur Fligung, zur Figur einer Erzdhlung im geschichtlichen
Zeitstrom des lebendigen Menschen.

o+
*

Diese These ist zentral im Rahmen meines breiter angedachten Versu-
ches, eine gottlose existenziale Onto-Theologie als Humanismus zu den-
ken (Abschnitt V). Aber die These von den heiligen Wurzeln der Wiirde
der Person (vgl. in Abschnitt IV) im Regimekontext sozialer Rechtsstaat-
lichkeit soll auch im Theoriekontext der Sozial- und Kulturwissenschaf-
ten, nicht ohne Rekurs auf Kulturanthropologie in Verbindung — so z.B.,
um einen Klassiker anzufiithren, auch Malinowski (1975, S. 71) — mit Psy-
chologie, explikativ fundiert werden (vgl. etwa Kapitel 18).

5 | Dazu auch Bollnow 1970, S. 69ff.

6 | Wie liberhaupt (u.a. in der theologisch-ethischen Tradition von Ferdinand Eb-
ner stehend) das Wort ein Zwischenraum als transpersonales Selbstgeschehen
des Menschen als Person ist. Dazu auch in Evers 1979. Ferner Scharl 1997.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,

13


https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Menschenwiirde als heilige Ordnung

So stellt sich die Frage erneut neu’,

, wie der trans-libidinése Eros (das
Schopferische im Zuge einer Philosophie der Liebe zwischen philia und
agape angesiedelt) und Alltag jenseits eines theologischen promethei-
schen Titanismusvorwurfs zueinander stehen.

Der Bezug zu einer Soziologie des Alltiglichen ist zwingend, denn hier
ist nach der lebensweltlichen Normalitit der philia und den extra-alltig-
lichen Ausnahmezustinden der agape zu fragen. Mit Bezug auf die philia
wire von der ordentlichen Vitalkraft des Eros und in Bezug auf die agape
von einer aufserordentlichen Vitalkraft zu sprechen. Die Assoziation von
Alltag und mechanischer Routine verweist auf die impliziten klassischen
(kulturkritischen) Diskurse zur Entfremdung. Die 6konomische Analyse
ist hier aber zur existenzialen daseinsanalytischen Psychiatrie® der alltig-
lichen Normalitit® zu transformieren:

«  Wann, wie und warum gelingt ein eigentliches Leben?
« Wann, wie und wieso scheitert der Mensch im Alltag an dieser seiner
Wahrheitsaufgabe der Daseinsfithrung?

Hier liegt eine dramatische Verdichtung der Fragestellung der anthropolo-
gisch verklammerten modernen Sozialwissenschaften vor. Man mag sich
z.B. mit Sozialstruktur und Einkommens- und Vermogensverteilungen,
mit Arbeitsbedingungen und Arbeitsmirkten, mit Familienleben und
Stadtentwicklung, insgesamt mit den Lebenslagen im Kontext von Lebens-
laufanalysen als Alterungsprozesse beschiftigen. Letztendlich geht es nur
in einer sekundiren Indirektheit um diese Fragen. Es geht primir und
direkt und somit letztendlich um das heile Selbst, dessen Heil als Selbst-
Verwirklichung an der Chance auf Partizipation am Gemeinwesen hingt:

7 | Im Studium in Bochum begegnete mir dieses Problem vor allen durchgéngigim
Schrifttum von Leo Kofler (Jiinke 2015). Dabei verkniipft sich das bei Kofler eher
kunstsoziologische Problem von Eros und Alltag anthropologisch mit Blick auf die
Dialektik des Historischen in Verbindung mit der bi-polaren Dynamik des Apol-
linischen und des Dionysischen. In diesem Kontext waren wir im Studium auch
konfrontiert mit diversen marxistischen Heterodoxien, etwa der Budapester Pra-
xisphilosophie oder dem Prager existenzialen Marxismus der Alltagssorge.

8 | Breyeru.a. 2015 mit Bezug auf Ludwig Binswanger und Erwin Straus.

9 | Vgl. etwa Kouba 2012.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,



https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. Einleitung

« Das Selbst ist als ein personales Selbst immer nur im Modus der Teil-
nahme an einem liebenden sozialen Miteinander zu denken.

Auch bereits hier wird evident, wie dieser Humanismus des heilen Selbst
kryptisch der Grammatik theologischer Ontologie folgt, weil das heile
Selbst selbst heilig ist. Aber genau dieser heilige Charakter der Person wird
gottlos gedacht:

+ Denn die Liebesordnung ist eine Ordnung in der Immanenz des So-
zialen. Personalisierungen als Gestaltwerdungen einer Entelechie des
Personalen sind Transzendenzprozesse innerhalb der Immanenz.

Jenseits der forensischen Theologie der Siinde als Grundstruktur der
menschlichen Existenzfithrung geht es um die Selbsttransformation des
Sozialen als ein Wachstum der Person und als ein Werden der Kultur des
Sozialen.

1. VERTIEFENDE VORBEMERKUNGEN UND THEMENAUFRISS

Die vorliegende Arbeit ist eine dichte Argumentation und ist kompakt
abgefasst. Diese Bemerkung bezieht die Dichte jedoch nicht nur auf die
Zumutung dieses Kompressionscharakters in der Textperformativitit der
vorliegenden Arbeit.

Um in der Moderne die Notwendigkeit einer Metaphysik der Grundle-
gung der inklusiven Sozialpolitik zu kommunizieren, habe ich (wie auch
mit Bezug auf »Hybride Heterotopien« in Schulz-Nieswandt 2016¢) eine
eigene sprachliche Performanz gewihlt, die zum nicht oberflichlichen Le-
sen zwingt.

Die Darlegungen sind aber auch mit Blick auf Wissensbestinde sicher-
lich nicht ohne Voraussetzungen zu lesen. Immerhin versuche ich, an den
entscheidenden Stellen nicht nur Quellenbelege zu den fortgeschrittenen
Diskursen, sondern auch basal orientierende Literaturhinweise zu geben.
Insofern mischen sich in eigentiimlicher Art Verweise auf Standardwerke,
auf Spezialforschungsliteratur und auf einfithrende Werke.*

10 | Angesichts der Zahl meiner vorausgegangenen Publikationen, wenn ich dies
so formulieren darf, ist es mir nicht méglich, alle relevante Literatur, die ich dort

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,

15


https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Gemeint ist mit der Dichte zugleich durchaus eine Anspielung auf die
kultursemiotische Hermeneutik" von Clifford Geertz (1987), dessen Me-
thode der vermutend-einschitzenden Anniherung an den Gegenstand
eben diesen Gegenstand aus — wie ich es in einer Quelle schén formuliert
gefunden habe — der verginglichen Existenz heraus in ein vorliufiges Ver-
stehen transportiert.

Ich verstehe'? die Hauptthese von dem heiligen Charakter der Person
als transzendentale Wertbeziehung von zivilisatorischer Bedeutung als
niitzliche Fiktion im Sinne der Philosophie des Als Ob von Hans Vaihin-
ger (2013) und sehe sie somit als epistemisch notwendig an. Sie ist aber
eine Annahme, die Zustimmung in Form eines gemeinschaftsbildenden
Glaubens erfordert. Damit ist sie zutiefst vulnerabel. Wie in der neo-prag-
matistischen Soziologie bei Hans Joas funktioniert dieser durchaus von
Kontingenz geprigte Vorgang der Begriindung einer universalistischen
Moral nicht ohne Selbsttranszendenz und Selbstbindung®. Hier repli-
ziert sich das angefiihrte Argument von Rudolf Otto, wonach man nur

bereits verarbeitet habe, hier nochmals, auch dann, wenn sie passend ware, anzu-
fiihren. Uberhaupt erinnere ich mich an einen Satzin einer Einfiihrung in Anthropo-
logie aus meinem Studium, wo es lautete, man k&me in dieser publikationsfreudi-
gen Zeit ohnehin friih genug zu spét. Als ich kiirzlich ein Neuerscheinungsprospekt
von Mohr (2016/3) durchblatterte, wurde mir deutlich, ich miisste einen grofen
Teil der neuen Erscheinungen noch einarbeiten, was nur an der Breite meiner Ver-
kniipfungen liegt. Es finden sich im besagten Prospekt Publikationen zum alt-
orientalischen Kénigtum, zur Bronzezeit, zum Zentrum-Peripherie-Muster im Al-
tertum, zur Theologie des iibermdchtigen Gottes und zum Bésen, zur Theologie
des Glaubens, zur Religionsphilosophie von Dewey, Publikationen zu Bultmann,
zur Diakonie, zur Taufe und Abendmahl, zur Rechtsphilosophie verwirklichter Frei-
heit, zur Raumerfahrung, zur Menschenwiirde in der EMRK. Dieses »Erlebnis« ist
mir nicht neu, ist aber auch im Zuge des zum Abschlussbringens dieser Abhand-
lung durchaus schmerzlich wieder spiirbar geworden. Ohne Mut zur deutlichen Un-
vollkommenheit geht es also nicht.

11 | Vgl. zur theoretischen Vertiefung der hermeneutischen Problematik auch An-
hang 3.

12 | Vgl. dazu in Anhang 2.

13 | SchofBler 2011.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,



https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. Einleitung

folgen kann, wenn man sich auf die Voraussetzung offen einlisst. Das
wire der erste Schritt zur Selbsttranszendenz als personales Werden und
Wachsen am Thema und an der Problemstellung entlang.

Es wird meine Aufgabe sein, im Rahmen einer grundrechtlich auf Teilha-
bechancen abstellenden Anthropologie und Rechtsphilosophie als Fundie-
rung der Wissenschaft von der Sozialpolitik™ der theologischen Anthropo-
logie bis zu genau jenem Punkt der Selbstentfaltung zu folgen', der von mir
als unvermittelte Finalisierung auf Gott hin benannt wird.!® Guitton (1967,
S. 183f.): »Man kann Atheisten und Gliubige in den Uberzeugungen ver-
einigen, die ihnen gemeinsam sind, wie zum Beispiel in der Idee der Ge-
rechtigkeit, in der Achtung vor dem Menschen und so weiter, doch wenn
dieser Humanismus als die absolute und endgiiltige Wahrheit aufgefasst
wiirde, dann wiirde der Dialog die hochsten und reichsten Wahrheiten auf-
losen und auf die niedrigsten und armseligsten Wahrheiten reduzieren,
auf die Wahrheiten mit dem farblosesten Inhalt.« Welche Kapriole, welche
Eskapade des Geistes, eine Peripetie in der Argumentation.

Plstzlich — passend zum Zauber der Theophanie — wird im Rahmen
einer sich damit offenbarenden Entelechie des Werdens des Menschen
auf sein geschichtliches Telos des Person-Seins hin die Figur Gottes"” aus
dem Nichts heraus eingefiihrt, als Vollendung, die — so die Dogmatik —
erst'® wirklich und eigentlich die wahre Wahrheit des Daseins bringt.

Der Humanismus®, eine facettenreiche und formenvielfiltige Stré-
mung iiber Jahrhunderte hinweg, bricht dagegen explizit und willentlich
diese Entelechie einen — diesen einen — Schritt vorher ab. Es ist daher hier

14 | Schulz-Nieswandt 2015; 2016.

15 | Vgl. in Schulz-Nieswandt 2015a.

16 | Weniger aufdringlich und mit viel Raum fiir die existenziale Tiefe des Men-
schen: Pfahler 1964.

17 | So auch bei den faszinierenden »Gedanken zur Daseinsgestaltung« von
Spranger 1955.

18 | Vgl. auch die Studie von Scholz (1929, z.B. S. 68, S. 71) zum Vergleich (und
zur Frage der Verbindung) des platonischen Eros und der christlichen Caritas.

19 | Zuletzt u.a. Nida-Rimelin 2006. Ferner Holderegger/Weichlein/Zurbuchen
2011.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,

17


https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Menschenwiirde als heilige Ordnung

in vorliegenden Kontexten und auch grundsitzlich zu sprechen von einer
gottlosen Onto-Theologie®:

« Allgemein: Weil der existenziale Humanismus letztendlich aus der
Religionsgeschichte im Zuge von Sikularisierungsvorgingen erwach-
sen — herausgewachsen und gereift — ist. Hier ist Dank an eben diese
Vorgeschichte auszusprechen.

« Thematisch kontextualisiert: Weil das unbedingte? Grundrecht des
Menschen auf seinen personalen Status in Verbindung mit sozialen
Umwelten des gelingenden Werdens® — also sozialékologisch®® oder
transaktionalistisch® gedacht — auf diese Personalitit hin in der Kate-
gorie des Heiligen wurzelt und phinomenologisch diesen Charakter
nach wie vor teilt.

Dieser zweite Punkt mag® in sich paradox anmuten, weil apriorischer
Status und Empirie der faktischen Statuswerdung der Person uno actu
(also zugleich) gegeben sind: Der Mensch ist Person, aber er wird dies erst.
Aber genau diese — paradoxal anmutende und nicht der kritisch-rationalen
Logik des Wissenschaftlichen folgende — Sichtweise ist ungeheuer nach-
haltig-produktiv, um konkrete Utopien iiberhaupt noch konzeptionell
denken zu kénnen. Doch muss man sich auch darauf offen” einlassen.
Diese Theorie der sozialen Wirklichkeit, die im Lichte der ontologisch-
ontischen Spannung von anthropologisch fassbarer Essenz einerseits und
soziologisch fassbarer Existenz andererseits zugleich die nicht auf exoge-
ne Transzendenz angelegte Endogenitit der Transformation des Sozialen
humanistisch mitzudenken versucht, ist Kritischer Theorie verpflichtet,

20 | Zum Zeitpunkt einer friheren Phase des Werkwachstums trug die Arbeit den
Untertitel Existenziale Sozialpolitik aus dem fundamentalhumanistischen Geis-
te gottloser Onto-Theologie. Daran hat sich sachlich nichts geandert. Dazu auch
Vietta 1946. Zu Vietta ist sehr aufschlussreich der Briefwechsel mit Hermann
Broch: Vietta/Rizzo 2012.

21 | Wildfeuer2001.

22 | Durchaus in langen Passagen das Problem gut ausformulierend: Lotz 1968.
23 | Bronfenbrenner 1981.

24 | Wuketits 2014a; Cheung 2014.

25 | Dazu auch Breun 2014, S. 208f.

26 | Bollnow 1970, S. 103ff.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,



https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. Einleitung

ohne sich damit unbedingt an Frankfurt a.M. allzu eng zu binden. Diese
humanistische Moglichkeit der Selbsttransformation des Sozialen ist, wie
uns die daseinspsychiatrische Anthropologie erkennen lassen konnte, an
Kriften der inneren Endokosmogenitit der Person gebunden.

Nicht im Gegensatz zu, aber im Vergleich zu den neueren Reflexio-
nen einer trans-diszipliniren Forschung auf der Ebene angewandter For-
schung, die (im Schnittbereich zur evaluativen Implementationsforschung)
uno actu formative und summative Begleitung von lokalen Verinderungs-
prozessen im Kontext neueren Sozialraumdenkens ist, handelt es sich hier
jedoch um eine deutlich und gewollt abstraktere Ebene, die als Metatheorie
des Sozialen eher der sozialtheoretischen Grundlagenforschung zuzurech-
nen ist. Immer wieder taucht in der Literatur terminologisch die Idee einer
Sozialtontologie auf, die diese Ebene eventuell zu bezeichnen vermag. Wie
dem auch sei.

*

Wie ist Gesellschaft moglich? Wie ist — spezieller, wenngleich konstituti-
ver Teil eines Zivilisationsmodells — sozialer Rechtsstaat (inklusive mog-
licher Inseln genossenschaftlicher Demokratie im Lokalen oder auch der
gewihrleistungsstaatlich konzipierten Nutzungspraxis genossenschaftli-
cher Herrschaft) moglich? Was wie eine neu-kantianische Wissenschafts-
lehre von Varianten klassischer Soziologie klingt, ist vielmehr eine Frage
der Grammatik der Konstitutionslogik moderner Gesellschaft, die, da sie
die Personalitit der menschlichen Person teleologisch anvisiert, auf ihre
transzendentalen Voraussetzungen hin befragt wird.

Die Position einer gottlosen Onto-Theologie basiert auf dem Heiligen,
nicht aber auf der Vorstellung des einen Gottes, die in dieser letztendlichen
Verankerung — ekstatisch in einem dionysischen Sinne — tibersprungen
wird. Damit kommt diesem Humanismus fundamentale Ernsthaftigkeit
zu, denn er eskamotiert zwar die Figur Gott, leugnet aber nicht die religio-
sen Wurzeln aller relevanten Kategorien.

Nun ist das Denken des Absoluten ohne Gott in der Geschichte der
Philosophie ja nichts, was unbekannt ist.?’

Leicht lasst sich in diversen Lexika nachschlagen: Das absolutum als das
LosgelGste, das Absolute ist ein Begriff, der das véllige Enthobensein von al-

27 | Zaborowski 2013, S. 54f.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24, A

19


https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Menschenwiirde als heilige Ordnung

len Restriktionen oder Relationen bezeichnet. In der theologischen Denk-
tradition ist der Begriff eng verbunden mit dem Begriff des Unbedingten.

Relevant diirfte hier der Bezug auf Karl Jaspers (1962) sein. Die Se-
kundirliteratur ist hierzu breit aufgestellt. Auch der Bezug auf Albert
Schweitzer®® — an dessen Aura hier wohl kaum erinnert werden muss — ist
durchaus gingig. Die Kategorie des Unbedingten ist impliziert, wenn die
Sakralitit des personalen Telos konstatiert wird. Diese Begriffe — das Un-
bedingte und Telos — verweisen wiederum auf die systematische Theologie
von Paul Tillich (1987), der daher nicht zufillig das Heilige bei Rudolf Otto
(2014)% offener aufgegriffen hat als wiederum Karl Barth, der den einzig
wahren (eben: christlichen) Glauben von jeglicher unwahrer Religion ab-
gegrenzt sehen wollte.

Meine Uberlegungen fiihren also zu einer anthropologischen Fundie-
rung der Sozial- und Gesellschaftspolitik, die — notwendig, bevor einfach
voluntaristisch, aktionistisch und nur moralisierend (ohne theoretische
Durchdringung) mehr Solidaritit gefordert wird*® — fundamentaler ist als
Sekundirkategorien wie Empathie®! und Fiirsorge. Empathie ist ein mis-
sing link zur gelingenden Praxis sozialer Politik.** Und natiirlich steht die
Sorge®® — eine letztendlich fundamentalontologische Kategorie — im Mit-
telpunkt des ganzen sozialpolitischen Geschehens. Und in Verbindung,
da bin ich wieder bei Tillich (1987), mit dem Mut zum Sein als Wagnis des
Lebens und der Politik sozialer Gerechtigkeit (vgl. § 1 SGB I) in der polis
aus der Urkraft der Liebe** heraus ist das Fundament gelegt.

Aber warum sollte man dieser Sicht der Fundierung folgen?

Weil das Leben heilig ist. Das Leben ist aber personales Leben. Ge-
lingendes Dasein ist personales Sein, also gelingendes, weil weltoffen-lie-
bendes soziales Miteinander.

28 | Glnzler 1996; Steffahn 2004.

29 | Zu Otto vgl. in Lanczkowski 1980, S. 25f.

30 | Winker 2015.

31 | Auf die Empathie ist nochmals zuriick zu kommen. Vgl. Breithaupt 2009; Riz-
zolatti/Sinigaglia 2008.

32 | Die Empathieforschung weist seit Jahren einen Boom auf. Sie ist hier nicht
erschopfend zu dokumentieren.

33 | Melville/Vogt-Spira/Breitenstein 2015; vgl. auch Frankfurt 2016. Uberhaupt
ist die Sorge-zentrierte Diskussion multi-disziplindr angewachsen.

34 | Ebneru.a. 2014.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,



https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. Einleitung

Das gelingende Leben der Person ist — wie auch in der Theorie des
Psychodramas® entfaltet — a priori molekularer Art, nicht im Status atomis-
tischer Isolation zu begreifen. Verschiedene Theoriestromungen — etwa
solche der narrativen Phiinomenologie der Identitit*® — haben bereits auf
diese Sicht in groflen Schritten hingearbeitet. Der Mensch ist immer nur
im Strickmuster seiner sozialen Beziehungen.

Die inter-disziplinire Art der Analyse im vorliegenden Themenfeld ist”
um die »Kultur« der Sozialpolitik des sozialen Rechtsstaates®® in prakti-
scher Absicht auf Sozialreform herum zentriert zu verstehen. Dabei ist
die Konstatierung der Meta-Ebene durchaus zu betonen: Vorsicht ist dort
geboten, wo schnell und unmittelbar auf eine konkrete Reformebene ge-
sprungen wird*. Auch ich werde zu Beginn (Kapitel 2), zwischendurch
(Kapitel 11 bis 13) und am Ende der Arbeit (Abschnitt VIII) Reflexionen
zur praktischen Sozialpolitik vornehmen. Aber dieser Sprung in der Abs-
traktion ist dabei kritisch immer in Erinnerung zu behalten. Dies ist ein
Argument gegen einen linearen Ableitungsdiskurs alltiglicher sozialer
Politik und Arbeit aus anthropologisch-rechtsphilosophischen Uberle-
gungen. Die Differenz zwischen dem Ontologischen und dem Ontischen
ist grundsitzlich zu beachten, auch wenn die parallele Differenz zwi-
schen dem Eigentlichen und dem Uneigentlichen — zwischen Essenz und
Existenz — schmerzen mag. Der struktural-dynamische Zusammenhang
folgt folgender Anordnung*:

Ontologie — Potenzial des Eigentlichen : empirisches Leben < Ontik.

35 | Leutz 1986.

36 | Joisten 2016; Haas 2002. Vgl. auch Achtler 2016, S. 111ff.

37 | Analog zu anderen Arbeitsfeldern von mir ist auch die Mischung der Meta-
themen: Rechtsphilosophie, Personalitat und Inklusion, qualitativer Sozialfor-
schungsblick, immer auf den Habitus der Professionen und auf die Eigenlogik von
Institutionen bezogen.

38 | Dabei unbedingt die Ambivalenz der Rechtsregime beachtend: Rechtsregime
brachten oftmals erst die Ungerechtigkeit hervor. Vgl. Menke 2015.

39 | Dabrowski/Wolf 2016.

40 | Dies ist nicht unaffiziert von Dumézil (Schlerath 1995; 1996).

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,

21


https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Und dies gilt gerade dann, wenn sich professionelles Handeln in der so-
zialen Arbeit insgesamt als »Menschenrechtsprofessionalitit«# versteht.
Vor allem eine breite — hier der Zitation nicht erforderlichen — Litera-
tur als Kritik neo-liberaler Marktentwicklungen springt schnell auf die
Abstraktionsebene der (Begrifflichkeit der) Wiirde und den Rechten des
Menschen, um dann um so schneller wieder auf die profane Ebene der
Marktverhiltnisse zuriick zu fallen, um dort die Fundamentalkritik anzu-
setzen. Doch das ist politisches Gerede, nicht Wissenschaft.

*

Die Argumentation ist, ich wiederhole mich aus didaktischen Griinden
produktiver Redundanz, aus einer Philosophie der Liebe erwachsend,
aus einer Anthropologie der Gabe* und einer Ontologie des Mutes zum
Dasein als Wagnis. Gattungsgeschichtlich® gesehen mégen die Wurzeln
dieses Denkens in der Religionsgeschichte der Hochkulturen verwurzelt
sein. Heute — im sikularen Kontext von Staat und Religion, sofern Rechts-
staatlichkeit gegeben sein soll, aber auch angesichts der** Nicht-Notwendig-
keit einer Idee der transzendenten Transzendenz — gilt die Philosophie
der Liebe als Grundlage einer dialogischen Humanitit.®

Insofern geht es um einen fundamentalen Humanismus, der existen-
zialontologisch fundiert ist, aber gottlos ist, wenngleich die Idee der Hu-
manitit selbst — archetypisch — theologische Restbestinde im Sinne der
Heiligkeit der Wiirde transportiert. Vor dem Hintergrund einer solchen
Wahrheitslehre der Immanenzontologie (dazu Auhser 2015) tritt die theis-

41 | Leideritz/Vlecken 2016.

42 | Schulz-Nieswandt 2014a; Bremner 2000; Eisenstein 2013.

43 | Vgl. evolutiondr: Dennett 2016.

44 | Fir eine dionysisch-ekstatisch-transgressive Sozialpolitik: Schulz-Nieswandt
2015.

45 | Im Kontext der Arbeit an der Herausbildung der deutschen Verfassung nach
1945 diskutierte man unter Einfluss der Kirche auch die Frage nach vor-staatlichen
Grundrechten des Menschen. Natirlich bestand hier der Grundkonflikt (iber die
Frage, ob diese Grundrechte theologisch-naturrechtlich oder rational-diesseitig be-
griindet werden kénnen/missen: dazu in Rauscher 1977, S. 100. Die vorliegende
Arbeit zeigt, dass bereits die duale Begrifflichkeit falsch ist, weil es auch eine dies-
seitige Naturrechtstheorie gibt, die sich nicht vereinfacht als Rationalismus krypto-
normativ abwerten lasst.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,



https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. Einleitung

tische Theologie zuriick dorthin, wo sie — als uralte Kulturstifterin — hin-
gehort: in, lege ich die ontogenetischen kognitiven und moralischen Stu-
fenlehren von Piaget (2016)* und Kohlberg (2006)¥, wie in einer breiten
Fachliteratur®® bereits diskutiert, phylogenetisch aus, die Kindheitsstufen
der Menschheitsgeschichte®.

Hans Jonas er6ffnet im Vorwort seines Hauptwerkes Das Prinzip Ver-
antwortung (Jonas 2012) die Analyse mit der mythopoetischen Metapher
des entfesselten Prometheus. Jonas thematisiert dergestalt, wie techno-
logische Entwicklungen weitere Ubel in die Welt setzen (so die mytho-
poetische Figur der Biichse der Pandora). Der entfesselte Prometheus
thematisiert somit neuzeitliche Machtwahnhorizonte des Menschen und
zugleich die Notwendigkeit einer neuen Ethik, wie sie Jonas in diesem
Werk zu entwerfen versucht.

Gottlose Onto-Theologie — nicht nur jeglichen barthianischen Supra-
naturalismus® ablehnend — wird von mir durch Paul Tillich und Romano
Guardini hindurch gedacht®, beide Rezeptionen aber die jeweiligen Werke
um die Figur Gottes kiirzend, wohl wissend, dass dies Siinde sei, fehlende
Demut zugunsten eines dimonischen Titanismus®? bezeuge®, eine Varian-

46 | Vgl. auch Kohler 2008.

47 | Vgl. auch Becker 2011.

48 | Auch Tomasello 2016.

49 | Vgl. auch Walter 1971; Oesterdiekhoff 2015. Eine weitere Herausforderung fiir
die Theologie stellt das Werk von Giinter Dux dar: vgl. etwa Linden 1998. Anregend
dazu auch die ethnopsychiatrische Sicht von R6heim 1975.

50 | Barth 1967. Kritische Bemerkungen auch bei Wyser 1938. Balthasar 1960
(vgl. dort das Vorwort zu dieser 2. Aufl. der Arbeit von 1951) deutet aus katholi-
scher Sicht durchaus Probleme der fehlenden Offenheit dieser Theologie von Barth
gegeniiber der Philosophie an. Dennoch bleibt der Abstand gegeniiber einer exis-
tenzialphilosophischen Hermeneutik deutlich. Dies wird immer wieder auch ange-
sichts der kritischen Bemerkungen zur Bultmannschen kerygmatischen Hermeneu-
tik des Neuen Testaments evident.

51 | Schulz-Nieswandt 2015a.

52 | Jiinger 1944, Vgl. auch Maier 2006.

53 | Scholz 1929, S. 74, S. 77. Humanistischer Eros meint von unten nach oben,
christliche Liebe meint von oben nach unten.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,

23


https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Menschenwiirde als heilige Ordnung

te des Prometheus-Denkens® darstellend, der in den Totalitarismus fithre>.
Wer es glaubt, wird seelig.>

Immerhin, Offenbarungstheologien typologisch betrachtet, dachte
Tillich korrelativ, also nicht nur »von oben«, sondern auch existenzial
»von unten«. Und Romano Guardini® brachte das »Oben« und das offene
»Innere« (des Menschen) zur Begegnung. Die liebende Hinwendung des
Menschen zum Menschen als homo donans, das Wissen um die Ontologie
der Zwischenriume in der Reziprozitit der Menschen in der Rolle des Mit-
menschen®® als homo reciprocans® wird von mir also — an diesem Punkt
entgegen Romano Guardini® — ohne Gott gedacht. Durch diese Befreiung
wird innovatives Denken ekstatisch, transgressiv, dionysisch® moglich.
Es treibt sodann in neue Formen — zu neuen Entwicklungsstufen — des
Apollinischen, also zur archetypischen Lichtgestalt®.

Diese letzte Uberlegung ist auch im Lichte Kritischer Theorie von Bedeu-
tung. Permanente Prozesse dionysischer Art fihren einerseits zur Disso-
ziation und De-Personalisierung der menschlichen Personlichkeit, ande-
rerseits zur Erosion der sozialen Kohision. Apollinische Ordnungen ohne
dionysisch verlaufende Lern- und Veranderungsprozesse bringen einerseits

54 | Kerényi 1958. Blumenberg (dazu auch Méller 2015) hat &hnlich in Arbeit am
Mythos den Prometheus-Mythos und dessen spatere oftmalige Umarbeitungen
und Transformationen als Paradigma der menschlichen Selbstbehauptung gegen
den»Absolutismus der Wirklichkeit« daseinshermeneutisch erschlossen (Blumen-
berg 2014).

55 | Schulz-Nieswandt 2017.

56 | Trotz meiner Begeisterung vom Gesamtwerk von Guardini, ist auch er oftmals
nicht frei von diesen Vorwiirfen gegeniiber dem humanistischen Eros als Hybris.
Vgl. auch in Guardini 1996. Die Ursiinde sei, so wie Gott sein zu wollen.

57 | Sehrorientierend zu Guardini: Pelz 1998.

58 | Dazu auch viele instruktive Passagen in Wiese 1964.

59 | Schulz-Nieswandt 2014a.

60 | Guardini 1962.

61 | Schulz-Nieswandt 2015.

62 | Diese Lichtmetaphysik mag evolutionsbiologisch verankert sein im aufrech-
ten Gang, der geozentrisch das Lichterleben (entlang dem Gang der Sonne) »nach
oben schauend« erlebt: dazu Portmann 1963, S. 176ff.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,



https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. Einleitung

eine autoritire Personlichkeit hervor und lassen andererseits Gesellschaf-
ten tiber andauernde kulturelle Stagnation in die Anachronismen fiithren.

Gesellschaften vertragen, wie die Personlichkeitssysteme auch, weder
zu viel und andauernde Hitze noch zu viel und andauernde Kilte.®* Al-
les ist eine Frage der Balance und der optimalen Temperierung. Dies be-
trifft die Psychodynamik als Gleichgewichts6konomik der menschlichen
Schichtung von Geist, Seele und Kérper ebenso wie die kulturelle Gram-
matik des Sozialen. Beide Texturen miissen passend als partielles Gleich-
gewicht wie als Gleichgewicht des Gestaltganzen korrelieren.

2. DAS THEMA IN ABSICHT AUF
PRAKTISCHE SOZIALPOLITIK®

Bei der Problematik der Wiirde geht es um mehr als um die Frage der 6ko-
nomischen Ressourcen. Es geht um die Wiirde des Kindes, aber zugleich
um die Wiirde der Formen des Alterns® als Ausdruck einer »Humanitt
einer alternden Gesellschaft«®, um Grenzsituationen® (angesichts der
Demiitigung®) in der Pflege®, um das Sterben in der stationiren Einrich-

63 | Vgl. dazu auch Erdheim 1984, S. 187ff., S. 280ff. in Anlehnung an Lévi-
Strauss 1981.

64 | Die Kurzfassung fokussiert auf die sozialpolitischen Aspekte des Themas,
die theoretischen Vertiefungen sind weitgehend ausgeblendet. Begrifflich und
thematisch kann man zu philosophischen und theologischen Aspekten nach-
schlagen in RGG (1998ff.) oder in der TRE (1977ff.). Ferner sollte das Historische
Warterbuch der Philosophie (HWPh) genutzt werden. Herangezogen werden sollte
- sofern »Arbeit(en) am Mythos« angesprochen sind - Roschers Lexikon der grie-
chischen und rémischen Mythologie (Roscher 1993). Zur Sozialpolitik vgl. Lesse-
nich 2003 sowie Deutscher Verein fiir 6ffentliche und private Fiirsorge 2016. Es
gibt natirlich auch - sofern entsprechende Kategorien der vorliegenden Studie
nachgeschlagen werden miissen - einschlagige Worterbiicher zur Soziologie (z.B.
Hillmann 2007) und zur Ethnologie (Hirschberg 2005; Streck 2000).

65 | Billmann/Schmidt/Seeberger 2009.

66 | Kruse/Maio/Althammer 2014.

67 | Dazu auch in der Tradition von Karl Jaspers: Kick 2015.

68 | Adam-Paffrath 2016. Vgl. grundlegend auch Margalit 2013.

69 | Groning 2014.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,

25


https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Menschenwiirde als heilige Ordnung

tung der Langzeitpflege’®, um das Lebensende”, um Fragen der Sterbe-
hilfe, aber zuletzt gerade hier auch wieder eingeholt vom christlichen Dis-
kurs”2. Armut ist mehr als Einkommensarmut.”® Das ist wahr, aber heikel,
weil die fiir diese These notwendige Argumentation nicht einfacher Natur
ist. Der Diskurs tiber Einkommensarmut ist mitunter von schwierigen
Positionen geprigt.”* So leide man auf hohem Niveau, man moge doch
nur in den globalen Siiden schauen.” Oder: Eigentlich gibe es keine Ein-
kommensarmut, denn es gebe ja die Grundsicherungsarten im System
des deutschen Sozialrechts.

In dieser ganzen Diskursordnung wechseln sich Licht, Schatten und
Nebel ab und durchmischen sich.

Und an allen Positionen ist etwas dran. So wissen wir aus der Sozial-
psychologie des Wohlbefindens, dass das subjektive Gliick und die sozia-
le Zufriedenheit der Person von der Positionierung im sozialen Gefiige
abhingt: im Vergleich zwischen Individuen und Gruppen oder auch im
Zeitvergleich (frither zu heute), und natiirlich ist die Zahl der im Winter
erfrierenden Obdachlosen nicht mit der Zahl der jede Minute massen-
haft sterbenden Kindern in dem globalen Siiden” zu vergleichen. Und
dennoch: Auch in den Wohlstandszentren der globalen Welt ist Armut
ein soziales Drama. Und mégen die Armen auch Transferleistungen be-
kommen: Aus der Soziologie und Sozialpsychologie wissen wir um die
Problematik, dass gerade der Transferbezug die Abhingigkeit schafft, die
als Stigma empfunden wird””.

Die empirisch fundierten Diskussionen zu der problematischen Ein-
kommens- und Vermogensverteilung verweisen uns auf einen dramati-
schen Wandel der Sozialstruktur in Deutschland. Es geht gar nicht um

70 | Reitinger u.a. 2004.

71 | Fuchs/Kruse/Schwarzkopf2012.

72 | Ohly 2002.

73 | Gekiirzt und leicht iberarbeitet aus KDA (Hg.): ProAlter 48 (3) 2016, S. 27ff.
74 | Vgl. etwa Hartlieb 2013.

75 | Das gilt auch fiir die Kindheit: Cockburn/Kabubo-Mariara 2010 sowie Wells
2014.

76 | Vgl. zur Armut im Entwicklungskontext auch Duflo 2013.

77 | Vgl. auch Sammet/Bauer/Erhard 2016.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,



https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. Einleitung

kollektives Neid auf das Phinomen des Reichtums. Die Funktionen von
Reichtum sind aus der wirtschafts-, sozial- und kulturgeschichtlichen
Forschung bekannt. Das Unbehagen resultiert heute vielmehr aus dem
wahrgenommenen Verfall der wirtschaftlichen und politischen Verant-
wortungseliten und der vielfach beobachtbaren mangelhaften sozialcha-
rakterlichen Aufstellung der reichen Eliten.

Die Sozialstruktur Deutschlands lisst sich nur beschrinkt in der Tradi-
tion der alten Bildsprache der Zwiebel der breiten Mittelschichtgesellschaft
beschreiben. Das Modell von Zentrum, Semi-Peripherie und Peripherie
zeichnet sich als relevant ab, eine Polarisierung von Insidern und Outsi-
dern ist zu beobachten, Marginalisierung (zur Randstindigkeit ausgegrenz-
te Menschen) und Prekaritit (Gefihrdung von Menschen hin zum weiteren
sozialen Abstieg) sind konstitutive Merkmale der neuen sozialstrukturellen
Architektur. Das goldene Zeitalter der Nachkriegsrekonstruktion der 1950er
und 1960er Jahre war historisch doch nur eine relativ kurze Episode.

Die generativen Mechanismen (Grammatiken) des Geschehens —etwa
zwischen sozialer Ungleichheit und Gesundheit”® - sind als ein komple-
xes Spiel von Vektoren (Schicht, Geschlecht, Migration) zu verstehen. Und
im Kern kristallisiert sich die Problematik aus dem komplexen Zusam-
menspiel von Bildungs-, von Erwerbsarbeits-, von Verschuldungs-, von
Krankheits- und von Sozialversicherungsbiographien. Uberschuldungs-
biographien ordnen sich hier ebenso systematisch ein wie die Effekte der
ungleichen Vermogensvererbung im inter-generationellen Gefiige.”

Das Thema der Altersarmut ist daher angemessen nur zu verstehen
als kalendarisch spite Ablagerung der Entwicklungsmuster des Lebens-
laufes. Die Facetten des Alters reprisentieren die Vielfalt des Alterns.

Und diese komplexe Dynamik gefihrdet die Demokratie. Der neue
Rechtspopulismus resultiert wesentlich auch aus der Psychodynamik vie-
ler Menschen, ihre Angst angesichts der Art und des Tempos des sozialen
Wandels nicht in einer Haltung der liebenden Weltoffenheit, sondern der
Berithrungs- und Begegnungsphobie (»apotropiische®® Hygieneangst«)
zum Ausdruck zu bringen.

78 | Mielck 2005.
79 | Vgl. auch Atkinson 2016.
80 | Schlesier 1990. Vgl. auch in Eibl-Eibesfeldt 1976, S. 249ff.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,

27


https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Die Schliisselfunktion der Bildung® ist zum Konsens geworden und
wird auch aus theologischer Sicht®? mit Blick auf die Thematik von Wiirde
und Menschenrecht diskutiert. Die Motivlage ist dabei nicht viel anders
vielschichtig und komplex wie sie in historischer Perspektive zu kons-
tatieren ist®: Weltanschauungen, Liebe zum Menschen, 6konomische
Imperative und politische Disziplinierungsabsichten verdichten sich zu
einem Kniuel der Hervorbringung. In der Folge ist das Paradigma der
investiven Sozialpolitik und der Idee der Befihigung, allerdings in signi-
fikant verschiedenen normativen Varianten, wirksam geworden. Manche
Variante ist einerseits neo-liberal® geprigt. Teile des Diskurses anderer-
seits iberspitzen diese neue Utopie der priventiven statt kompensatori-
schen Sozialpolitik und marginalisieren jene Menschen, die an diesem
Dispositiv des Produktionismus nicht teilhaben kénnen. Auch droht die
Beschleunigung dieses investiven Bildungsdispositivs zunehmend zu
einem Wettbewerbsdruck zu fithren, der den einzelnen Menschen und
deren Familien iiberfordert und erschopft. Viele weitere Facetten dieser
Kultur des flexiblen Kapitalismus wiren anzuftihren. Aber ich will zum
Kern der Argumentation kommen.

Viele Menschen finden keinen passenden Platz mehr in der Gesellschaft.
Die soziale Ausgrenzung ist von massiver Form und bedroht den Zusam-
menhalt der Gesellschaft. Einkommensarmut prigt deutlich das perso-
nale Erlebnisgeschehen vieler Menschen und bestimmt die gesamte Ge-
staltqualitit dieses Erlebens als eine Ordnung des Erlebens im Inneren
der seelischen Schichtung des Menschen. Die Sorge, die die menschliche
Existenz als Wagnis prdgt, wird dramatisch. Die Entwicklungsaufgabe,
die den Lebenszyklus des Menschen zwischen frither Kindheit und ho-
hem Alter prigt, wird zum Drama. Menschen fiihlen sich ohnmichtig
und merken, wie das Leben ihnen entgleitet, wie sie am Leben scheitern,
wie sie ihr Dasein verfehlen. Trotz aller Selbst- und Mitverantwortung
wird die soziale Wirklichkeit als soziales Schicksal erlebt, an dem der
Mensch hilflos leidet. Und die kognitive Dissonanz ist grof3: Denn Euro-

81 | Neuhoff 2015.

82 | Schweitzer 2011; Markschies 2011; Munoz 2012 sowie Weyers/Kdbel 2016.
83 | Tenorth 1994, S. 32.

84 | Ther2014.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,



https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. Einleitung

pa ist normativ-rechtlich konstituiert durch die Strukturwerte von 1789:
Freiheit, Gleichheit, Solidaritit.

Die Einkommensarmut beschrinkt die grundrechtlich verbiirgte
Chance auf die Teilhabe am normalen Leben der Gesellschaft. Aber ge-
nau dieses Teilhaberecht ist multi-dimensional. Es geht um die Teilhabe
an den ckonomischen, politischen, sozialen und kulturellen Giitern. Das
Problem liegt anthropologisch also noch tiefer.

*

Der Mensch ist das einzige Sdugetier, das seine Existenz nicht nur zu fris-
ten hat; er hat sein Dasein zu fithren. Seinem Dasein muss — auch gerade
angesichts des Bewusstseins von der Endlichkeit — eine sinnvolle Gestalt
gegeben werden. Die Okonomik der Begierde auf das Haben ist eine kons-
titutive Dimension seiner anthropologischen Verfasstheit. Die andere Di-
mension ist sein metaphysisches Ur-Bediirfnis nach Sinn: Sein statt oder
zumindest nicht nur Haben. Und auch hier ist nach der Verteilung der
sozialen Chancen zu fragen.

Verletzt wird nicht nur die Wiirde des Menschen angesichts der 6ko-
nomischen Not. Die Einkommensarmt gefihrdet das nackte Leben des
homo sacer. Gefdhrdet wird die Wiirde im Sinne der Sakralitit der Person.

Die Wiirde des Menschen sei definiert tiber den personalen Status des
Individuums. Dies meint die Chance auf ein Selbstsein in Form der Par-
tizipation am Gemeinwesen. Exklusion ist daher ein Mechanismus hin
zum sozialen Tod des Menschen, der keine Rolle mehr spielt, der nicht
mehr gefragt ist, abgeschrieben ist. Schon die in der Geschichte der So-
zialforschung beriihmte Marienthal-Studie hat zeigen kénnen, wie nur
eine Minderheit auf dauernde Arbeitslosigkeit mit bleibendem aufrechten
Stolz der Person reagiert; verbreitet sind dagegen vielmehr Apathie, Resig-
nation, Depression.

o+
*

Das Thema kulminiert im héheren Alter. Das Mehr-Siulen-Modell der
Alterssicherung ist briichig und hoch selektiv. Aber auch hier geht es
nicht nur um die 6konomische Dimension der Lebenslagen im Alter. Die
soziale Ausgrenzung des Alters bzw. im Alter im Generationsgefiige ist
bereits im ethnologisch bekannten Term des sozialen Todes auf den Be-
griff gebracht worden: Der Mensch lebt in der Entfremdung: isoliert-ver-
einsamt, desintegriert, verzweifelt, sinnlos, verwahrlosend.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24, A

29


https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Wir wissen um die Vielfalt des Alters angesichts der Vielfalt des Al-
terns. Aber die ausgegrenzte Gruppe wichst. Das Thema der Inklusion
— weit tiber den Diskurs tiber Behinderung hinaus — ist hier systematisch
verankert: Es geht um Teilhabe als Chance zum gelingenden Dasein als
liebendes soziales Miteinander.

Einige Aspekte der Zusammenhinge lassen sich am Beispiel des Phino-
mens der Seniorengenossenschaften erliutern. Die vorliegenden Studien
lassen erkennen, dass die nicht im rechtlichen, sondern im soziologischen
Sinne genossenschaftsartigen Vereine, selbstorganisierte gegenseitige Hil-
fe im nachbarschaftlichen Alltag erbringen (z.B. auf der Grundlage von
Zeitgutscheinsystemen), aber weder Pflege im engeren Sinne leisten noch
relevante Wirkungen mit Blick auf 6konomische Armutsminderung im
Sinn haben. Es ergeben sich durchaus ckonomische Substitutionseffekte
(z.B. bei notwendigen Taxifahrten oder bei Handwerkstitigkeiten). Aber
das bleibt marginal.

Wichtiger ist es: Im Zentrum stehen alltigliche Hilfeleistungen, die
an Gesellungsprozesse gekntipft sind, somit Teilhabe in Selbstbestim-
mung und Selbstindigkeit fordern. Das hat positive Auswirkungen auf
die Lebensqualitit und die Zufriedenheit mit der Lebenssituation. So wer-
den Isolation und Ausgrenzung, Vereinsamung und somit Pfade in den
sozialen Tod als entfremdetes Dasein vermieden.

An den Seniorengenossenschaften wie an vielen anderen Formen der
gemeinschaftlichen Alltagsgestaltung lisst sich verstehen, dass neben
der Problematik der Einkommensarmut das Thema der seelischen Ver-
armung durch soziale Ausgrenzung als Pfad in die Daseinsverfehlung
durch Vereinsamung, Verzweiflung und soziale Not vermieden oder ver-
mindert werden kann. Der Mensch in seiner Personalitit driickt immer
als Gestalt eine Ganzheit von Geist, Seele und Korper aus. Darauf ist das
Armutsverstindnis achtsam hin zu verstehen.

https://dol.org/10:14361/9783839439418-002 - am 14.02.2026, 09:44:24,



https://doi.org/10.14361/9783839439418-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

