Das Verzeihen
Seine Sozialontologie im Lichte der Theorien »sozialer Akte«

und »Sprechakte«

JOACHIM FISCHER

1. EINLEITUNG

Der Beitrag nimmt eine bescheidene Intervention vor. Es ist der beschrinkte
Versuch, das Verzeihen innerhalb der Sozialontologie aufzukliren. Das heif3t,
die Uberlegungen bewegen sich nicht innerhalb der Ethik bzw. Sozialethik, die
natiirlich fiir den Vorgang und die begriindete Bewertung des Verzeihens zu-
stdndig sind, und bewegen sich auch nicht innerhalb der Soziologie des Verzei-
hens, die in konkreten geschichtlichen und gegenwirtigen Gesellschaften (mit
ihren >schlimmen Vergangenheiten<) die Voraussetzungen, Hindernisse und
Wirkungen von Akten des Verzeihens untersucht (wie die meisten Beitrdge des
Bandes). Und er bewegt sich auch nicht innerhalb der Theologie, obwohl im
christlichen Horizont selbstverstindlich die Verschrinkung zwischen dem Ver-
zeihen Gottes gegeniiber den siindigen Menschen und deren davon inspirierte
Akte wiederum zwischenmenschlichen Verzeihens ein bedeutender, historisch
unwahrscheinlicher kultureller Kontext bildet (vgl. Gerl-Falkovitz 2007).
Versucht wird vielmehr, das »Verzeihen« (zum begriffsgeschichtlichen
Uberblick: Bossmeyer/Trappe 2011) einfach als einen grundsitzlichen sozialen
Akt bzw. Sprechakt im Spektrum anderer »sozialer Akte« bzw. »Sprechakte« zu
verstehen und seine grundsétzlichen Bedingungen, seine Struktur und Konse-
quenzen, seine sozialontologische Pointe aufzukldren — innerhalb dessen, was
sich Sozialontologie nennt, also einer Disziplin, die in bedeutenden Denktraditi-
onen des 20. Jahrhunderts Seinsstrukturen des Sozialen, des Intersubjektiven



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | JoAcHIM FISCHER

bzw. Transsubjektiven erhellen will vor jeder gesellschaftstheoretischen Analy-
tik und ohne jeden metaphysischen Anspruch.!

Es wird in drei Schritten vorgegangen: Begonnen wird (1) mit einem ersten
Vorgriff auf das Sozialphdnomen des Verzeihens; dann wird im zweiten Teil (2)
der sozialontologische Rahmen aufgebaut, der die bekannte Theorie der Sprech-
akte (Austin, Searle) kreuzt bzw. verschrankt mit der weniger bekannten frithen
phénomenologischen Theorie der »sozialen Akte« (vor allem bei Adolf Rein-
ach); abschlieBend (3) kommt der Beitrag auf den sozialen Akt des Verzeihens
zuriick, um seine Besonderheit im Repertoire menschlicher Sozialakte charakte-
risieren zu kdnnen.

2. VERZEIHEN — EIN VORGRIFF AUF DEN SOzIAL-
UND SPRECHAKT

Angefangen wird mit etymologischen Uberlegungen als Vorgriff auf eine Phi-
nomenologie des Aktes des Verzeihens. Dabei ist klar, dass verschiedene Spra-
chen in ihren Worten fiir dieses Phdnomen je verschiedene elementare Aspekte
ins Spiel bringen — deutlich zum Beispiel bei »forgive« und »pardonner« die
Semantik der Gabe bzw. des Tausches.

Die Uberlegung beschriinkt sich auf die Etymologie des deutschen Wortes
»Verzeihen«. Begrifflich ist hier der Anschauungshintergrund der »Zeihung«
aufgerufen, die dahinterstehende nichtsprachliche Geste des »Zeihens«, also des
Zeigens, die wiederum mit dem Sprechakt von dicere, also des Kundtuns und
Sagens verbunden ist (»zeihen«, »zeigen«, »dicere« bilden ein etymologisch-
semantisches Wortfeld: Kluge 1989: 807). Das ist deshalb so aufschlussreich,
weil anthropologisch das menschliche Lebewesen sich in seiner Sonderstellung
ja auch dadurch charakterisieren ldsst, das es das zeigende Lebewesen ist, das
mit dem Zeigefinger auf Sachverhalte zeigt und sich Sachverhalte von einem
Artgenossen zeigen ldsst. Den jiingeren Tier-/Mensch-Vergleichsforschungen
vor allem zur parallelen Ontogenese von jungen Schimpansen und ihren gleich-

1 Zu dieser Disziplin »Sozialontologie« vgl. den erhellenden Handbuchartikel von
Oliver R. Scholz (2008), in dem klassische und neuere Denktraditionen gleicherma-
Ben aufgerufen werden. Die deutschsprachigen Schliisselwerke der Sozialontologie
aus der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts sind Theunissen (1965) und Kondylis
(1999). Sozialontologisch relevante Reflexionen stecken natiirlich in Max Webers
»Soziologischen Grundbegriffen« (Weber 1968) und in Georg Simmels »Formen der

Wechselwirkungen« (Simmel 1992).



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 45

altrigen Menschenwesen durch Michael Tomasello ist vor allem dieser noch
vorsprachliche und nichtsprachliche Grundzug des Zeigens aufgefallen, als ein
gleichsam naturgeschichtliches Monopol, so dass man geradezu sagen kann,
dass in der Geste des Zeigens sich die evolutionédre Differenzierung innerhalb
des Feldes der Primaten abspielt (Tomasello 2006). Tomasello interpretiert das
so, dass durch das Zeigen auf Dinge und Vorgénge die Sachdimension in die
bereits bei Schimpansen hochentwickelte Sozialdimension hineingeholt wird,
womit in der Intersubjektivitit sachbezogene Imitation und Lernen moglich
wird, damit geordnete Kooperation und damit so etwas wie kulturelle Akkumu-
lation von Erfahrungen iiber Generationen ermdglicht wird.

Im »Verzeihen« steckt also zundchst und immer das Zeigen — in diesem Fall
aber nicht das Zeigen auf Sachen, sondern das Zeigen auf ein anderes Subjekt.
Das menschliche Monopol des Zeigenkdnnens ermdglicht also auch das Auf-
einananderzeigen, das Zeigen auf den Anderen. Dieses auf ihn zeigen kann sich
im Konfliktfall, im Fall eines vom ersten Subjekt erfahrenen Unrechts, einer
Kriankung, einer Schidigung durch ein anderes Subjekt, zu einem »Anzeigen«
verwandeln, zu einem »Bezichtigen« (einem weiteren Wort fiir Zeigen), zu
einem Beschuldigen. Im Gefolge dieses Zeihens und Anzeigens kann es immer
zum Akt des Riachens kommen, wenn das erste Subjekt (das »Opfer«) dem be-
zichtigten anderen Subjekt (dem »Téter«) direkt einen vergleichbaren Schaden
zufligt, oder aber — die bedeutende Alternative — zum Akt der Strafe, wenn das
erste Subjekt vor Dritten auf das beschuldigte, angezeigte Subjekt als »Tater«
zeigt und von ihnen, den herbeigerufenen Dritten, indirekt den Akt des Bestra-
fens des Beschuldigten beansprucht (Fischer 2010).

Jetzt wird eine erste Grundstruktur des Aktes des Verzeihens sichtbar: Er ist
offensichtlich eine Negation des mit dem Zeigen und Anzeigen und Bezichtigen
verbundenen Anspruches auf Wiedergutmachung — Verzeihen ist dann ein »Ver-
zichten« (ebenfalls im etymologischen Feld von Zeihen und Zeigen), also der
Vorgang, in dem der im Anzeigen erhobenen Anspruch aufgegeben wird, indem
gleichsam der Zeigefinger eingerollt und zuriickgenommen wird bzw. in der
sprachlichen Erscheinung dieses Anzeige-Aktes die kundgetane und gesagte
Klage zuriickgezogen wird, dem Anspruch also »entsagt« wird. In der Konse-
quenz wird durch die Negation des Anzeigens seitens des Geschiddigten im
»Verzeihen« das Verschuldete dem anderen Subjekt (nicht ldnger) in der Zu-
kunft angerechnet.



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | JoAcHIM FISCHER

3. SOZIALONTOLOGIE — THEORIE DER SPRECHAKTE;
THEORIE SOZIALER AKTE

In welchem Rahmen ldsst sich eine solche Struktur- und Funktionsanalyse des
Verzeihens eigentlich addquat weiter betreiben? Der adidquate disziplindre Ort ist
so etwas wie die »Sozialontologie«, also die Ontologie der prinzipiell zwischen
(und eventuell nur zwischen) Menschen moglichen sozialen Beziehungen,
Wechselwirkungen, Interaktionen — die Ontologie der Zwischenmenschlichkeit
—, die immer (wie Simmel es entfaltete) die pluralen Formen nicht nur des Mit-
einander, sondern auch des Nebeneinander, des Fiireinander, des Gegeneinander,
des Durcheinander einschliet (Simmel 1992). Die Sozialontologie ist keine
Wissenschaftstheorie der Sozialwissenschaften, aber auch keine Gesellschafts-
theorie (oder gar keine kritische Gesellschaftstheorie). Die typischen Fragen der
Sozialontologie sind: Was unterscheidet soziale Tatsachen von Naturtatsachen
und von psychischen Tatsachen? Wie konstituiert sich das Soziale, was ist die
Seinsweise sozialer Phinomene? Wie lisst sich der Ubergang von Intersubjekti-
vitdt zur Transsubjektivitit, von Ego-Alter-Relationen zu Kollektiven rekonstru-
ieren? Die Sozialontologie ist gleichsam hinsichtlich des Sozialen universal und
neutral eingestellt — sie bewertet es nicht, sondern klart {iber Bedingungen,
Strukturen und Konsequenzen der Formen von Wechselwirkungen auf.

Es gibt theoriegeschichtlich eine frithe sozialontologische Spur (ohne dass
daraus insgesamt eine Filiation hervorgeht), auf die die Philosophichistoriker
aufmerksam gemacht haben — und zwar zu der englischen Common Sense-
Philosophen Thomas Reid, der in seinem Essay »On the Intellectual Power of
Man« von 1785 eine bemerkenswerte Passage zu dem Thema »Of social opera-
tions of the mind« formuliert, in der in nuce die Kategorien der intersubjektiven
Bindungskraft von Sprache, des social act, der social operation, der Pluralitét der
sozialen Akte versammelt sind und eine entsprechende Theorieaufkldrung als
ausstehende Aufgabe postuliert wird: »In every language, a question, a com-
mand, a promise, which are social acts, can be expressed as easily and as pro-
perly as judgement, which is a solitary act. [...] The expression of a question, of
a command, or of a promise, is as capable of being analyzed as a propositon is,
but we do not find, that this has been attempted. « (Reid 1969; zit. n. Schuh-
mann/Smith1990: 47)

Ein moderner Kandidat fiir eine solche Sozialontologie, der gleichsam ein
solches Theorieprogramm entwickelt, ist nun die in der Sprachphilosophie fast
200 Jahre spéter entfaltete Theorie der Sprechakte — und einer ihrer prominenten
Vertreter, John Searle, tritt ja spiter wiederum dezidiert mit Uberlegungen zur
»Sozialontologie« auf (der »Wir-Intentionalitit«, der »institutionellen Tatsa-



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 47

chen«) auf (Searle 2002). Die in Oxford entwickelte englische Theory of speech
acts erscheint erstmals 1960 mit Austins How to do things with words (Austin
1972). Innerhalb der zeitgendssischen Sprachphilosophie, besonders in der Vari-
ante des Logischen Empirismus, fiir den Sprache in der Hauptsache als Medium
von Behauptungen begriffen wurde, die entweder wahr oder falsch sein kdnnen,
wird als die Pointe der Theorie der Sprechakte begriffen, dass Sprecher mit Hilfe
von sprachlichen AuBerungen verschiedene Arten von Handlungen vollziehen,
also neben Behauptungen die ganz anders gearteten Akte des Beeidens, des
Versprechens, des Fragens etc. Neben konstativen AuBerungen (man redet iiber
etwas und behauptet etwas) gibt es so gesehen die bedeutenden folgenreichen
performativen bzw. praktisch vollzogenen AuBerungen (man tut etwas in und
durch Akte des Sprechens). In seiner Ausarbeitung dieser Theorie sprachlicher
Handlungen fiihrt Austin beriihmt gewordene Unterscheidungen im Sprechakt
ein, ndmlich die zwischen lokutiondr, illokutiondr und perlokutionér, also zwi-
schen den sprachlichen AuBerungen an sich (lokutionir, etwas wird verlautet),
dem mit der sprachlichen AuBerung verbundenen Tun (der illokutiondren
»Kraft« oder »force«) und die durch die sprachliche AuBerung vorgezeichnete
Wirkung beim Adressaten der sprachlichen AuBerung (perlokutionirer Effekt).
Die Theorie der Sprechakte ist vor allem die Theorie der illokutiondren Akte,
also die Theorie der je spezifischen »Kraft« (illokutiondre Kraft) von lokutioné-
ren Verlautungen, entweder als Warnung oder als Frage oder als Bitte oder als
Versprechen zu gelten, damit einen Anspruch zu erheben und damit die soziale
Wirklichkeit nach Regeln auszurichten, zu strukturieren. Man kann auch von
illokutiondren Funktionen sprechen, ndmlich im jeweiligen Sprechakt entweder
als »Rat« oder als »Vorschlag« oder als »Versprechen« oder als bloe »Mittei-
lung« zu fungieren. Man sieht natiirlich sofort, dass innerhalb dieser Theorie der
Sprechakte z. B. auch der Sprechakt des »Verzeihens« behandelbar ist. Der
Drehpunkt der Sprechakttheorie ist die Unterscheidung zwischen dem konstati-
ven Gebrauch bestimmter Verben (»er versprach, ihm das Buch zuriickzuge-
ben«; »er erklérte sie zu Mann und Frau«; »er verzieh ihr ihre Tat«) und dem
performativen Gebrauch derselben Verben, damit in einer virtuellen Geste je mit
einem Ort-Zeit-Zeigefinger verbunden: »Hiermit verspreche ich Dir, dass...«;
»hiermit erkldre ich Euch zu ...«; »hiermit verzeihe ich Dir Deine Tat«). Zusétz-
lich zum illokutiondren Akt, in dem sich das Subjekt mit einer spezifischen
Ausrichtung und Kraft an ein anderes Subjekt wendet, ist noch der perlokutioné-
re Aspekt nach Austin zu beachten: die tatsdchliche Herstellung von tatséchli-
chen Wirkungen im Horer und im Sprecher, die Folgewirkung (so zum Beispiel
im Sprechakt des Uberzeugens und Uberredens) — wenn der Adressat die Auf-



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | JoAcHIM FISCHER

fassung des Sprechers in seinen Horizont iibernimmt, seine kognitive Orientie-
rung tatsdchlich dndert.

Wichtig fiir das Vorhaben einer Sozialontologie erscheint, dass hier im Ge-
wande einer sprachphilosophischen Handlungstheorie erstmals eine Pluralitét,
ein differenziertes Repertoire von Akten des Sprechens flir Sprecher und Horer,
fiir ego und alter ego aufgewiesen wird, die je nach dem, je nach Sprechakt-
Typus die soziale Wirklichkeit verdndern und strukturieren. Sozialontologisch
gesehen operiert die soziale Wirklichkeit also immer schon im Medium der
verschiedenen Typen von Sprechakten ihrer Beteiligten.

Wir verlassen flir einen Moment die Sprechakttheorie und gehen einen
Schritt weiter in der Suche nach der addquaten Ausstattung einer Sozialontolo-
gie, innerhalb derer man das Phidnomen des Verzeihens als soziales Ereignis
angemessen aufkldren kann. Es gibt den bereits seit mehr als dreifig Jahren
diskutierten theoriegeschichtlichen Befund, dass es seine Wahlverwandtschaft
der sprachanalytischen Theorie der »Sprechakte« mit der bereits zwei Generati-
onen frither formulierten Theorie »sozialer Akte« gibt, wie sie im Rahmen der
Miinchener Phdnomenologie zwischen 1905 und 1913 entworfen und zum Teil
ausgearbeitet worden ist. Die Hauptfiguren sind hier die Husserl-Schiiler Adolf
Reinach, Alexander Pfander, Johannes Daubert, spéter auch Dietrich von Hilde-
brand. Diese theoriegeschichtliche These der Philosophen Karl Schuhmann
(1988), Kevin Mulligan (1987) und des Linguisten Armin Burckhardt (1986)
hinsichtlich einer Wahlverwandtschaft von der Theorie der Sprechakte mit der
Theorie der sozialen Akte ist nicht die einer direkten Vorldauferschaft, weil sich
Austin, Searle und Co. im Entwurf ihrer Sprechakttheorie nicht auf die Phino-
menologie sozialer Akte zuriickbezogen haben, sondern die These der indirekten
Vorlduferschaft — vor allem Reinach sei die Schliisselfigur. »Reinach sei der
eigentliche Pionier auf dem Gebiet der Sprechhandlungstheorie« (Burckhardt
1986: 16).

Dessen phédnomenologisch gearbeitete Theorie »sozialer Akte« findet sich
ndmlich in gewisser Weise versteckt und durch den Titel verdeckt in Reinachs
Hauptwerk mit dem Titel »Die apriorischen Grundlagen des biirgerlichen
Rechts«, das 1913 im von Husserl herausgegebenen »Jahrbuch fiir Philosophie
und phénomenologische Forschung« erschien (Reinach 1913). Anderseits liegt
diese Theorie der »sozialen Akte« aber im Buch durchaus offen zutage. Reinach
zielt ndmlich auf eine Phanomenologie des Rechts, der Struktur von Rechtsak-
ten, also eine phanomenologische Aufkldrung der im Feld des Rechts konstituti-
ven Handlungen (des Versprechens, des Vertrags, der Vertretung etc.) und ent-
deckt gleichsam im Voriibergehen oder besser: als Voraussetzung eines solchen
Unternehmens das ganze Feld der von ihm so genannten »sozialen Akte« iiber-



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 49

haupt (wie Mitteilung, Fragen, Loben, Tadeln, Ermahnen, Befehl, Bitte etc.).
Exemplarisch analysiert er das »Versprechen« als sozialen Akt: »Ein Mensch
erteile einem anderen ein Versprechen. Eine eigenartige Wirkung geht von die-
sem Vorgange aus, eine ganz andere, als wenn etwa ein Mensch dem anderen
eine Mitteilung macht oder eine Bitte ausspricht. Das Versprechen schafft eine
eigentiimliche Verbindung zwischen zwei Personen, kraft deren, um es zunichst
ganz roh auszudriicken, die eine etwas verlangen darf und die andere verpflichtet
ist, es zu leisten oder zu gewéhren. Diese Verbindung erscheint als Folge, als
Produkt gleichsam des Versprechens. Sie ldsst ihrem Wesen nach eine beliebig
lange Dauer zu, andererseits aber scheint ihr die Tendenz immanent zu sein, ein
Ende oder eine Auflosung zu erfahren« (Reinach 1913: 9) — z. B. in der Leistung
des Versprechensinhalts oder im Widerruf.

Dabei — das ist Reinachs Hauptleistung — entwickelt er Kriterien, um Akte
voneinander zu unterscheiden, also von den Akten des Erlebens des Subjekts
tiberhaupt »fremdpersonale« und von diesen wiederum genuin »soziale Akte«
abzuheben und letztere wiederum intern zu unterscheiden. Allen Akten des
titigen Subjekts kommen Spontanitit (Eigenkausalitit) und Intentionalitit zu;
eine neue Aktqualitit tritt auf, wenn sich Akte im Subjekt auf andere Subjekte
beziehen (also »Fremdpersonalitit« aufweisen, wie Reinach sagt), und genuin
»soziale Akte« sind solche, wenn »Vernehmungsbediirftigkeit« durch das andere
Subjekt gefordert ist, damit der Akt als Akt funktioniert bzw. gelingt. Typisch
fiir die phdnomenologische Forschung wird von Reinachs Theorie der sozialen
Akte nicht notwendig hinsichtlich der Kundgabe nach sprachlicher Einkleidung:
»Ein Befehl kann in Mienen, Gesten, in Worten in Erscheinung treten.« (Rein-
ach 1913:24) Reinach spricht hinsichtlich der Dynamik sozialer Akte vom
»Herausschleudern des sozialen Aktes« — was in bildlicher Weise das Pendant
zur illokutiondren »Kraft« der Sprechakttheorie bildet. »Soziale Akte, welche
von dem, der sie vollzieht, im Vollzuge einem anderen zugeworfen werden, um
sich in seine Seele einzuhacken. [...] Wohl kommt es vor, dass [soziale Akte
wie] Befehle nicht vernommen werden. Dann haben sie ihre Aufgabe verfehlt,
sie sind wie geschleuderte Speere, welche niederfallen, ohne ihr Ziel zu errei-
chen.« (Reinach 1913: 23)

In seinem Vorhaben, das »Apriori des sozialen Verkehrs« hinsichtlich der
spezifischen Gruppe von Rechtsakten (im positiven Recht) aufzudecken, entwi-
ckelt Reinach also den »fundamental neuen Begriff der sozialen Akte« (Schuh-
mann 1988: 134) und skizziert damit die Moglichkeit einer generellen Theorie
der sozialen Akte. Wichtig erscheint unter dem Gesichtspunkt einer Sozialonto-
logie, dass in diesem Theorieprogramm, das auf seine Weise indirekt — wie die
spatere Sprechakttheorie — ebenfalls das in eine offene Theoriezukunft geschleu-



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | JoACHIM FISCHER

derte Postulat von Theodor Reid — einer Theorie »sozialer Operationen« — auf-
nimmt, ebenfalls eine Pluralitit, ein differenziertes Repertoire von sozialen
Akten zwischen Akteur und Adressat, fiir ego und alter ego aufgewiesen wird,
die je nach dem, je nach Typus des sozialen Aktes die soziale Wirklichkeit ver-
dndern und strukturieren. Anders als die Sprechakttheorie ist die Phanomenolo-
gie dabei habituell gerade nicht an der Eigenwirklichkeit der Sprache interes-
siert, sondern begreift die Sprache als Einkleidungs- und Erscheinungsform von
zugrundeliegenden »sozialen Akten« — insofern ist die phidnomenologische
Theorie »sozialer Akte« gleichsam eine Einbettungstheorie der »Sprechakte«.

4. VERZEIHEN ALS SOZIALER AKT/SPRECHAKT IM
ONTOLOGISCHEN REPERTOIRE SOZIALER AKTE

Mit der Theorie der »Sprechakte«, zuriickgebettet in eine Theorie der »sozialen
Akte«, hat man also bereits eine reich ausgestattete Sozialontologie, innerhalb
derer das »Verzeihen« als sozialer Akt bzw. Sprechakt analysiert werden kann.
Zunichst muss man die bisherigen Versuche resiimieren, die verschiedenen
»Sprechakte« bzw. »sozialen Akte« zu systematisieren, also zu typischen Grup-
pen zu klassifizieren. Die Klassifikationen, die innerhalb der sprachanalytischen
Sprechakttheorie vor allem von Austin und Searle vorgenommen wurden, beru-
hen auf den illokutionsbezeichnenden Ausdriicken, und hier wieder besonders
auf den sogenannten performativen Verben, also den Verben, die zur Kenn-
zeichnung der illokutiven Kraft, der illokutiven Qualitit einer AuBerung im
Vollzug dieser AuBerung selbst verwendet werden. Es soll hier von den Versu-
chen abgesehen werden, mit lateinischen Kunstwortern solche Gruppen zu
kennzeichnen, also Konstativa von Expressiva, von Kommissiva, von Direktiva
etc. Wichtig ist: Alles in allem gibt es offensichtlich sprechakttheoretisch vor
allem folgende relevante Gruppen: »Feststellungen« und »Behauptungeng, in
denen sich der Sprecher im Sprechakt (ich stelle fest [, dass...], ich behaupte [,
dass...]) auf die Wahrheit/Falschheit im propositionalen Teil der AuBerung fest-
gelegt hat, also auf behauptete Zustéinde in der Welt bezieht. Davon unterschie-
den die Sprechakte des Fragens und des Antwortens: Durch die »Frage« eroffnet
der Sprecher im propositionalen Teil der AuBerung eine Unbestimmtheit des
Thematisierten, und zwar mit der illokutiondren Kraft, eine Auskunft, eine Er-
klarung bzw. eine Entscheidung von einem anderen Subjekt zu fordern, die zu
einer Bestimmung des Unbestimmten fiihrt. Scharf davon unterschieden, gleich-
sam am anderen Ende des Spektrums, die um »Bitte« und »Befehl« gruppierten
Sprechakte, in deren AuBerung der Sprecher den Adressaten zu einer bestimm-



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 51

ten Handlung bzw. Unterlassung veranlasst, die inhaltlich im propositionalen
Teil der AuBerung genannt wird. Zu dieser Gruppe gehéren auch die performati-
ven Verben des »Aufforderns«, des »Verbietens«, des »Einladens«, des »Ra-
tens«. Davon wiederum unterschieden die Gruppe um das Versprechen gruppier-
ten Sprechakte, in denen der Sprecher in der AuBerung eine Verpflichtung ge-
geniiber dem Adressaten iibernimmt, er legt sich im Akt des »Versprechens,
aber auch in den Akten des »Angebots«, des » Ankiindigens«, des »Drohens«
auf eine kiinftige Handlung/Unterlassung fest, auf die sich inhaltlich der proposi-
tionale Teil bezieht. Davon unterschieden die Sprechakte, in denen und durch
die in der AuBerung eine neue Wirklichkeit hergestellt wird, welche die Welt
dem im proportionalen Teil genannten Inhalt angepasst wird: Hiermit taufe ich
Dich, hiermit erkldre ich Sie fiir Mann und Frau, hiermit eréffne ich die Sitzung,
hiermit kiindige ich. Und davon noch einmal unterschieden die Gruppe von
Sprechakten, fiir die exemplarisch das »Entschuldigen« steht — Sprechakte, fiir
die charakteristisch ist, dass der Sprecher die Bedingung der Aufrichtigkeit des
psychischen Zustandes durch die Worte, den Tonfall, die Mimik und Kdrperhal-
tung zum Ausdruck bringt; dazu gehoren auch Kondolieren, aber auch »Dan-
ken« und »Gratulieren«.

Auffillig natiirlich, dass innerhalb der phdnomenologischen Theorie »sozia-
ler Akte« dhnliche Gruppierungen und Abgrenzungen auftreten; Reinach unter-
scheidet das Behaupten, das nur Spontanitét und Intentionalitét seitens des Sub-
jekts, der die Feststellung flir sich ausspricht, erfordert, von der Mitteilung, die
zusitzlich Fremdpersonalitit und auerdem Vernehmbarkeit durch ein anderes
Subjekt verlangt; davon verschieden das Fragen, das als eigener sozialer Akt
bezogen auf den Inhalt Ungewissheit verlangt; Bitte und Befehl verlangen, an-
ders als die Mitteilung, liber den Bezug auf ein anderes Subjekt und iiber die
Kundgabenotwendigkeit und Vernehmungsbediirftigkeit hinaus »korrespondie-
rende oder besser respondierende Betéitigungen«, »jeder Befehl und jede Bitte
zielt ab auf ein in ihnen vorgezeichnetes Verhalten des Adressaten.« (Reinach
1913: 25)

Ganz wichtig fiir die sozialontologische Relevanz der sozialen Akttheorien
ist nun aber, dass Reinach innerhalb seiner am Recht entwickelten Sozialontolo-
gie die » Vertretung« als eigenen sozialen Akt einfiihrt, er also die sozialen Ei-
genakte zwischen ego und alter ego von »vertretenden sozialen Akten« unter-
scheidet, in denen ein Dritter einen Befehl, eine Mitteilung, eine Bitte etc. »im
Namen eines anderen« vollzogen. Es ist vollkommen klar, dass Reinach mit der
triadischen Figuration auf dieses Novum von Figurationen sozialer Akte im
Rahmen einer apriorischen Grundlegung von Rechtsakten kommen muss, in
deren Feld die »Vertretung«, die Stellvertretung, das im Auftrag, im Mandat, in



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | JoACHIM FISCHER

Kommission von jemand anderem handeln eine bedeutende Komplexitdtssteige-
rung von Sozialitét erreicht — anders als die Sprechakttheoretiker, die basal von
der kommunikativen Sprecher/Horer-Figuration ausgehen und dort auch weitge-
hend verbleiben. Die Vertretung, die vertretenden sozialen Akte sind ndmlich
die entscheidenden Verstérker des Strukturierungspotentials sozialer Akte in der
Sozialitit iiberhaupt, sie bilden den Ubergang von intersubjektiven sozialen
Akten zu transsubjektiven bzw. kollektiven sozialen Akten — und sind insofern
auch fiir das » Verzeihen« in seiner kollektiven Dimension einschligig.

Wenn man jetzt abschlieBend den Akt des Verzeihens im differenzierten
Feld der Sprechakte bzw. der sozialen Akte expliziert, dann ist zundchst zu
beachten, dass Reinach ihn selbst nicht zu den genuinen sozialen Akten zdhlt.
Denn im Unterschied zum Befehlen, dass sich erstens notwendig mit einer
Kundgabe dem anderen vernehmbar macht und vom anderen Subjekt zweitens
ein vorgezeichnetes Verhalten erwartet, hat das Verzeihen zwar zwingend einen
Bezug zu einen anderen Subjekt und dessen Tat, ist also notwendig »fremdper-
sonal« orientiert, aber es muss sich — nach Reinach — nicht notwendig an einen
anderen wenden und den Akt vernehmbar machen. »Der Akt, der sich verzei-
hend auf eine andere Person richtet, kann rein innerlich und ohne Kundgabe
nach auflen verlaufen.« (Reinach 1913: 25) Eine erste Unterscheidung ist also
die zwischen einem stillen fremdpersonalen Akt des Verzeihens und einem
kundgegebenen und damit von Anderen, vor allem vom anderen Subjekt ver-
nommenen sozialen Akt des Verzeihens. Dann ist er insofern auch ein Sprech-
akt, dessen illokutiondre Kraft bzw. Qualitdt sich angeben ldsst. Offensichtlich
lasst er sich nicht einfach den oben genannten Gruppierungsvorschlidgen von
sozialen Sprechakten zuordnen, denn der Akt des Verzeihens teilt augenschein-
lich mit der Akt-Gruppe um die »Entschuldigung« und dem »Danken« die Be-
dingung, die Aufrichtigkeit und Wahrhaftigkeit der Preisgabe von Anspriichen
gegeniiber dem Anderen addquat zum Ausdruck zu bringen, und wiederum mit
der Akt-Gruppe um das Versprechen den Verpflichtungscharakter, namlich im
Akt des Verzeihens sich auf eine kiinftige Unterlassung, ndmlich die des Anzei-
gens und Anklagens, des mit dem Finger auf den Anderen zeigen, zu unterlas-
sen.

Selbstverstindlich ist der Akt des Verzeihens eine spontane, also freie und
nicht einklagbare Gabe im Sinne des Vergebens — wenn auch ein sichtbarer,
kundgegebener Akt der Reue oder Bufle auf Seiten des Tatsubjekts Motivations-
potential fiir den Akt des Verzeihens aufbaut. Entscheidend aber fiir die Sozia-
lontologie des Verzeihens scheint zu sein, dass der Akt des Verzeihens sich
immer als freie, unbedingte Negation von mitlaufenden Alternativen vollzieht,
als bestimmte Negation von anderen moglichen sozialen Akten angesichts einer



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 53

zugefiigten Verletzung, Krinkung, Schidigung, eines Unrechts: Grundsétzlich
bieten sich als Re-Aktion, als Re-Akt auf den sozialen Akt der Schadigung eines
Opfer-Subjekts durch ein anderes Tater-Subjekt, also auf die Aktion, die den
Konflikt auslost, ndmlich immer die reaktiven Akte der Rache einerseits, der
Bestrafung andererseits an. Beides sind mogliche soziale Akte der Konfliktbe-
wiltigung im Fall der Verletzung. Der Kampf-Akt der personlichen Vergeltung
am anderen Subjekt fiir dessen Tat, fiir das Angetane als eine Alternative; der
Akt des offentlichen Anzeigens, der Anklage und der darauf erfolgenden Bestra-
fung des Tatsubjekts durch Dritte als eine andere Alternative. Die Rache ist
sozialontologisch ein direkter sozialer Akt zwischen ego und alter ego (Rache-
Auftrage an Dritte sind moglich, aber nicht konstitutiv), Anklage und Bestrafung
hingegen ein indirekter sozialer Akt, indem notwendig eine beide Seiten vertre-
tende — gerechte — schiedsrichternde dritte Instanz zwischen ego und alter ego
hinzugerufen wird. Erst vor diesem immer mitgegebenen Hintergrund »sozialer
Operationen« wird deutlich, dass und inwiefern die illokutiondre Kraft des
kundgegebenen Verzeihens in einem Verzichten liegt, ndmlich im Verzicht auf
einen Anspruch, der in der Rache oder in der auf Bestrafung zielenden Anklage
geltend gemacht werden konnte. Verzeihen als sozialer Akt ist die bestimmte
Negation von alternativen sozialen Akten, eine spontane Negation, der eine
eigentiimlich verwandelnde soziale Kraft innewohnt, die natiirlich oft beschrie-
ben wurde (zum Beispiel Spaemann 1996). Denkt man an den perlokutionéren
Aspekt von Sprechakten, dann sieht man die durch den AuBerungsakt des Ver-
zeihens ausgeldsten Folgewirkungen beim Adressaten und beim Akteur: Da zum
Sprechakt des Verzeihens die Aufrichtigkeit gehdrt, ist notwendig fiir das
Durchhalten der zugesagten kiinftigen Unterlassung des Anzeigens und Vergel-
tens die subjektive Uberwindung aller negativen Gefiihle im Verzeihenden
selbst, des Ubelnehmens und des Ressentiments, der Verachtung etc. Dietrich
von Hildebrand hat diesen Effekt des Verzeihens, wenn der Akt gelingt, fiir den
Akteur so beschrieben: Der soziale Akt 16st »die Disharmonie in jenem Men-
schen auf, dem ein Unrecht zugefiigt wurde und es bewirkt die Heilung der
Seele des Verzeihenden.« (von Hildebrand 1980: 324) Und fiir den Adressaten
des Verzeihens ist der Akt in der Vergebung des Verschuldeten eine Entschul-
dung, eine Entlastung und damit die Chance eines Neuanfanges (vgl. Arendt
1998) — insofern ist das Verzeihen ein »Geschenk«, eine »Gabe«, was eben in
der etymologischen Semantik von »forgive« bzw. »pardonner« zur Anschauung
kommt (die Derrida-Diskussion). Sozialontologisch gesehen ist der Akt des
»Verzeihens« auf keinen Fall ein »auBersozialer« oder »auBersoziologischer«
Akt. Der soziale Akt bzw. Sprechakt des Verzeihens hat — wie andere soziale
Akte auch, aber in einem besonderen Malle — eine wirklichkeitsverdndernde



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | JoACHIM FISCHER

Kraft —, er verdndert die soziale Wirklichkeit, insofern er durch die Kraft der
Negation der alternativ mitlaufenden sozialen Aktpotentiale der Rache oder der
Strafe den Kreislauf immer erneuter antagonistischer Schleifen durchbricht.

Soweit eine erste Einbettung des sozialen Aktes des Verzeihens in das Feld
menschenmoglicher sozialer Akte und Sprechakte. Ausschlaggebend fiir die
analytischen Mdglichkeiten bleibt natiirlich, dass iliber den sozialen Akt der
»Vertretung« die (in alltdglichen Ausnahmesituationen moglichen) sozialen
Akte der »Reue« oder des »Verzeihens« nun auch stellvertretend im Namen, im
Auftrag von einem anderen Subjekt vollzogen werden konnen — und damit
grundsétzlich sozialontologisch auch das Verhiltnis von Opfer-Subjekten und
Téter-Kollektiven, von Kollektiven bzw. von kollektiven Akteuren zueinander
etabliert werden kann (Brandts Kniefall), fiir die der soziale Akt der Reue als
Bedingung der Moglichkeit des Verzeihens stellvertretend, reprasentativ geleis-
tet werden kann.

Wichtig bleibt bei den vorgetragenen Uberlegungen die Differenz einer sozi-
alontologischen gegeniiber einer sozialethischen Betrachtung, die am Anfang er-
wihnt wurde. Insgesamt bleibt sozialontologisch gesehen ndmlich das Verzeihen
als sozialer Akt bzw. als Sprechakt immer blof3 eine Option im anthropologi-
schen Repertoire moglicher »sozialer Operationen«. Vor allem durch ihre eigen-
tiimliche Negationsgebundenheit an die Alternativen von Rache oder gerechter
Bestrafung bleibt das Verzeihen immer nur eine Moglichkeit im Feld von Kon-
fliktbewdltigungen: Rache, Bestrafung oder Vergebung fungieren gleichsam als
funktionale Aquivalente fiir Konfliktiésungen — und jede dieser »sozialen Opera-
tionen« (Reid) hat ihre eigenen Effekte: Rache als sozialer Akt des gerichteten
Zorns setzt enorme Energien der aktiv-konzentrierten Lebenssubjekte im Sozia-
len frei — sie ist ein Energieverdichter und -beschleuniger; Anzeige vor Dritten
und Bestrafung durch Dritte setzt Gerechtigkeits- und Ausgleichsenergien in
Gang, auch die Energie der kiinftigen Abschreckung fiir Untaten. Verzeihen und
Vergeben ermoglichen Aufbruchsenergien blockierter Sozialitét.

LITERATUR

Arendt, Hannah (1998): Vita Activa oder vom tditigen Leben. Miinchen: Piper.

Austin, John (1972): Zur Theorie der Sprechakte. Stuttgart: Reclam.

Bossmeyer, Carolin/Tobias Trappe (2011): Verzeihen. In: Historisches Worter-
buch der Philosophie, hg. v. Joachim Ritter u.a., Bd. 11. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, Sp. 1020-1026.



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VERZEIHEN | 55

Burckhardt, Armin (1986): Soziale Akte, Sprechakte und Textillokutionen. Adolf
Reinachs Rechtsphilosophie und die moderne Linguistik (= Reihe Germanis-
tische Linguistik. Bd. 69). Tiibingen: Niemeyer.

Fischer, Joachim (2010): Tertiaritdt/Der Dritte. Soziologie als Schliisseldisziplin.
In: Thomas Bedorf/Joachim Fischer/Gesa Lindemann (Hrsg.), Theorien des
Dritten. Innovationen in Soziologie und Sozialphilosophie. Miinchen: Fink,
S. 131-160.

Fischer, Joachim (2014): Dritte oder Tertiaritdt in Liebesdyaden. Zur Sozialtheo-
rie dreifacher Kontingenz. In: Takemitsu Morikawa (Hg.): Die Welt der Lie-
be. Liebessemantiken zwischen Globalitit und Lokalitit. Bielefeld:
transcript, S. 59-76.

Gerl-Falkovitz, Hanna (2007): Verzeihung des Unverzeihlichen? Ausfliige in
Landschafien der Schuld, der Reue und der Vergebung. Graz: Styria.

Hildebrand, Dietrich von (1980): Moralia. Gesammelte Werke, Bd. 9. Regens-
burg/Stuttgart: Josef Habbel/W. Kohlhammer.

Kluge, Friedrich (1989): Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, 22.
Aufl., vollig neu bearbeitet von Elmar Seebold. Berlin/New York: de Gruy-
ter.

Kondylis, Panajotis. (1999): Das Politische und der Mensch. Grundziige einer
Sozialontologie, Bd. 1. Berlin: Akademie.

Mulligan, Kevin (1987): Promisings and other social acts: Their constituents and
structure. In: Ders. (Hrsg.), Speech acts and Sachverhalt. Dordrecht, S. 29—
90.

Reid, Thomas (1969): Essays of Intellectual Powers of Man. Cambridge, Mass.
and London: MIT-University Press.

Reinach, Adolf (1913): Die apriorischen Grundlagen des biirgerlichen Rechts
(Jahrbuch fiir Philosophie und phédnomenologische Forschung 1). Halle:
Niemeyer.

Scholz, Oliver R. (2008): Sozialontologie. In: Stefan Gosepath, Wilfried Hinsch,
Beate Rossler (Hrsg.): Handbuch der Politischen Philosophie und Sozialphi-
losophie. Berlin: de Gruyter, S. 1229-1234.

Schuhmann, Karl (1988): Die Entwicklung der Sprechakt-Theorie in der Miin-
chener Phdnomenologie. In: Phinomenologische Forschungen 21: Sprache,
Wirklichkeit, Bewusstsein, S. 133-166.

Schuhmann, Karl/Barry Smith (1990): Elements of Speech Act Theory in the
Work of Thomas Reid. In: History of Philosophy Quarterly, Vol. 7, 1, S. 47—
66.

Searle, John R. (2002): Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit.
Reinbek: Rowohlt.



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | JoACHIM FISCHER

Simmel, Georg (1992): Soziologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Spaemann; Robert (1996), Versprechen und Verzeihen. In: Ders., Personen.
Versuche tiber den Unterschied zwischen yetwas« und »jemand«. Stuttgart:
Klett Cotta, S. 235-251.

Theunissen, Michael (1965): Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Ge-
genwart. Berlin: de Gruyter.

Tomasello, Michael (2006): Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Den-
kens. Zur Evolution der Kognition. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Weber, Max (1968): Soziologische Grundbegriffe. In: Ders., Gesammelte Auf-
sdtze zur Wissenschafislehre. Tiibingen: Mohr u. Siebeck.



https://doi.org/10.14361/9783839436516-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

