
Queere Nostalgie

Jin Haritaworn

Mein Buch Queer Lovers and Hateful Others, aus dem der folgende Auszug

stammt, beschreibt die räumlichen Auswirkungen homonationalistischer

Territorialität im Zuge der Gentrifizierung der Berliner Innenstadt in den

2000er- und frühen 2010er-Jahren (vgl. Haritaworn 2015). Das Drama

zwischen queeren Liebenden und hasserfühlten Anderen, welches die Ver-

treibung rassifizierter Menschen aus Stadtteilen wie Kreuzberg und Neukölln

naturalisiert und als progressive Entwicklung umdeuten lässt, ist zugleich

ein Narrativ der Zeit. 2008 wurde im Berliner Tiergarten das Denkmal für

die im Nationalsozialismus verfolgten Homosexuellen eingeweiht, einen

Steinwurf entfernt vom drei Jahre älteren Holocaust-Denkmal. Als fester

Bestandteil queerer Sightseeing-Touren spielt das »Homo-Denkmal«, wie es

liebevoll anthropomorphisiert wird, eine privilegierte Rolle in der Erinne-

rungskultur an die nationalsozialistische Vergangenheit, die sowohl als das

ultimative Böse der rassistischen und sexuellen Unterdrückung als auch als

mythischer Ursprung einer weltweiten lesbischen, schwulen, bisexuellen und

Transgender (LSBT-)Community gilt.

Dieser Essay untersucht die Kampagne für das Denkmal sowie dessen

ästhetische und affektive Eigenschaften, und betrachtet beide als Perform-

anzen eines Präsentismus, die das Drama der queeren Liebenden und hass-

erfüllten Anderen neu aufführen als die Wiederholung einer grauenhaften

Vergangenheit. Dieses Drama findet in der Gegenwart neue Inkarnationen in

rassifizierten Bevölkerungsgruppen, die queere Menschen terrorisieren. Im

Folgenden beziehe ich mich auf Literaturen zu queerer Temporalität und auf

intersektionale Historiografien zum Nationalsozialismus, die die Privilegie-

rung des Konzentrationslagers als markantesten Ort queerphober Unterdrü-

ckung infrage stellen. Dagegen lege ich dar, inwiefern diese Gedenkformen

des vergangenen Terrors ironischerweise mörderische Logiken im Hier und

Jetzt bedienen.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Jin Haritaworn

Wie so oft bei dominanten Historiografien spiegelt sich das sowohl darin

wider, an wen erinnert wird, als auch darin, wer diese Erinnerung betreiben

darf. Wie viele Autor*innen bereits erläutert haben, reproduzieren die Skrip-

te der nationalsozialistischen Vergangenheit eine relativ kleine Auswahl an

zulässigen Erinnerungen, Handlungen und Affekten. Die richtige, korrekte

Erinnerung geht einher mit dem richtigen Affekt: eine weiße, nicht-jüdische

Schuld, die unerreichbar bleibt für diejenigen, die heute mit Rassismus kon-

frontiert sind. Es ist kein Zufall, dass in den Diskursen über die vermeint-

lich ausgeprägtere Homophobie, Gewalttätigkeit und Kriminalität von »Mi-

grant*innen« oder »Muslim*innen« diejenigen Körper, die zum Träger der

Überreste des Antisemitismus gemacht werden, dieselben Körper sind, die

auch Träger der Rückstände von Homophobie sind. Die Leichtigkeit, mit der

rassifizierte Jugendliche entbehrlich gemacht werden, wird so in einem wei-

teren historiografischen Diskurs bestätigt.

In meinem Aufsatz versuche ich zu zeigen, dass diese Erinnerungsakte

– anders als in Debatten zur Temporalität manchmal angenommen – über

die reine Trauerarbeit oder das Verarbeiten traumatischer Ereignisse hinaus-

gehen. Es ist vielmehr so, dass das Verlangen nach der Vergangenheit zur

dominanten politischen Orientierung geworden ist. Diese Orientierung be-

zeichne ich als queere Nostalgie: eine aktive Investition inmörderische Zeiten

und Orte, die das nostalgische Subjekt vorgibt, überwinden zu wollen.

Pädagogien der Vergangenheit

Wie beschwören heutige Agenden der LSBT-Inklusion, -Sichtbarkeit und

-Anerkennung die Vergangenheit herauf? Es gibt noch viel Spielraum, um

queere Temporalität als Methode der Auseinandersetzung mit Momenten

mörderischer Inklusion zu mobilisieren, und um über die Unterscheidung

zwischen wertvollen Subjekten und pathologischen Bevölkerungsgruppen

nachzudenken. […]

Auf den folgenden Seiten wird die Vergangenheit – und die Körper und

Orte, die scheinbar in ihr feststecken – als ein Terrain der queeren Nostal-

gie verstanden, in welches weiße Subjektivitäten aktiv investieren, anstatt zu

versuchen, ihm lediglich zu entkommen. In zeitgenössischen Mobilisierun-

gen existieren vervielfachte, ambivalente und widersprüchliche Figurierun-

gen der Vergangenheit. Die Vergangenheit transportiert uns zurück zu ei-

ner imaginierten Community vor der Assimilierung, als »wir« noch Sinnvol-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Nostalgie 293

leres zu tun hatten als Shoppen und Feiern. Sie verspricht vielleicht auch die

Rückkehr zu einer Zeit, die echter und radikaler war. Fortschritt beinhaltet

ironischerweise die ständige Rückkehr zur Vergangenheit. Diese Rückwärts-

bewegung durch die Zeit weitet den Horizont der Liberalisierung (und des

Liberalismus) auf Orte und Communitys aus, die ihn brauchen und wollen

sollen, angesichts der Rechte, die hier erkämpft wurden und des Unrechts,

das dort fortbesteht. »Unsere« Vergangenheit ist wie »ihre« Gegenwart. Sie

prädestiniert »uns« dafür, an »ihrer« Stelle zu handeln. […]

Die Vergangenheit ist ein fruchtbarer Ort für queere Investition und quee-

re Regeneration – ein Konzept, welches ich in meinem Buch (vgl. Haritaworn

2015) für räumliche Identifikationsprozesse im Kontext der Gentrifizierung

verwende. In diesem Aufsatz erläutere ich das Drama der queeren Lieben-

den und hasserfüllten Anderen ferner als ein temporales Narrativ der Zeit,

welches sein Subjekt und Objekt auf die Gegenwart/Zukunft, beziehungs-

weise umgekehrt auf die Vergangenheit projiziert. Während der/die queere

Liebende als Botschafter*in einer progressiven Liebe figuriert, die unabhän-

gig von Geschlecht oder Hautfarbe existiert, spielt der homophobe »Auslän-

der«/»Türke«/»Muslim« die Rolle des rassifizierten Überschusses, der uns in

eine Vergangenheit zurückwirft (archaisch, patriarchal, ländlich), die er nie

verlassen hat. Während die Vergangenheit somit in den hasserfüllten Ande-

ren eindringt, gilt auch das Gegenteil: In Texten zur Vergangenheit tritt der

hasserfüllte Andere als unheilstiftend auf. Er warnt vor Gräueltaten, die sich

wiederholen werden, wenn nicht sofort gehandelt wird. […]

Gloria Wekker (2009) erklärt dies mit dem Begriff der Homonostalgie.

Sie schreibt über die Niederlande, die sich im dominanten Diskurs als »frei-

er« und »toleranter« Vorreiter für Homosexuellenrechte identifizieren – etwa

anhand ihres Status als erstes Land weltweit, dass die Homo-Ehe legalisiert

hat. An Wekker anlehnend könnten wir sagen, dass die nostalgische Verklä-

rung der »besseren« Vergangenheit zur Gefühlstruktur weißer niederländi-

scher LSBT-Communitys geworden ist. Wekker illustriert diese Beobachtung

mit einer öffentlichen Aussage von Pim Fortuyn, dem berüchtigten schwulen,

rechten Politiker, der 2002 sagte, dass der »Islam eine rückständige Kultur«

sei, und dass er »keine Lust ha(be), die Emanzipation von Frauen und Ho-

mosexuellen noch einmal neu zumachen« (Übersetzung O.H.A.). Die glückli-

che Vergangenheit des niederländischen Liberalismus wird als die Ära vor der

Einwanderung periodisiert: »die gute alte Zeit, als es hier noch keineMuslime

gab« (Wekker 2009: 1). Wekkers Konzept der niederländischen Homonostal-

gie hinterfragt die dominante Narration der Niederlanden als langjähriger

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Jin Haritaworn

Vorreiter der LSBT-Inklusion. So erfordert die LSBT-Freundlichkeit des nie-

derländischen Nationalismus eine Relativierung: wenn es besser sein könnte,

dann deshalb, weil es in der mythischen Vergangenheit besser war. Die ideali-

sierte Vergangenheit endetmit der Einwanderung, und die homo-freundliche

Community findet ihr konstituierendes Außen in der Figur der Muslime, die

immer auch »nicht-von-hier« sind.

Wekkers Betrachtung von Nostalgie als einer positiven Orientierung zur

Vergangenheit weicht interessanterweise von einem häufiger auftretenden

Fokus in der queeren und weiteren Temporalitäts-Forschung auf Melancho-

lie, Trauer, Trauma und Verlust ab (siehe Freeman 2007). In der Einführung

zu ihrem Sammelband Loss: The Politics of Mourning fordern Eng und Kazan-

jian (2003) eine Politik der Trauer ein, die eine Spanne von »Verlusten des

20. Jahrhunderts« umfasst, zu denen Genozid, Sklavenhandel, Lynchen, AIDS

und Apartheid gehören, und die aus »der Perspektive dessen, was bleibt« er-

folgen soll (Eng/Kazanjian 2003: 2, 5). Unter Bezugnahme auf Benjamin und

Freud, insbesondere des letzteren Unterscheidung zwischen Trauer und Me-

lancholie, rücken sie ein ent-pathologisiertes Konzept der Melancholie in den

Vordergrund, das diese als kreativ, produktiv und politisch fasst. Die Ver-

gangenheit verbleibt hier als schädigende Erfahrung, die psychisch bearbei-

tet werden muss. Im Gegensatz dazu beschreibt Wendy Brown (1999) in ihrer

Untersuchung der »linken Melancholie« die Vergangenheit als ein Objekt der

Begierde. Aufbauend auf Stuart Halls Kritik an der Linken während der Zeit

des Thatcherismus sowie auf Benjamins älterem Konzept der linken Melan-

cholie, argumentiert Brown, dass sich die Linke seit dem Fall des Sozialismus

an veraltete und fetischisierte Objekte, Visionen, Methoden und Ideale klam-

mere. So wird sie zwangsläufig zu einer konservativen Kraft, die sich weigere,

die relevantenWidersprüche der Gegenwart sowie dieMöglichkeiten, die sich

gegenwärtig für eine radikale Veränderung ergeben, aufzugreifen.

Heather Love (2007) wendet sich gegen eine problematisierende Sicht der

Melancholie und fordert zu einer Akzeptanz »rückwärtsgerichteter« Gefühle

wie Scham, Depression und Selbsthass auf. Auch sie arbeitet mit einem älte-

ren Archiv – lesbischen Romanen des frühen 20. Jahrhunderts – und zieht

dabei eine Verbindung zwischen dem ungebrochenen Reiz und der Reso-

nanz dieser Werke einerseits und den anhaltenden Auswirkungen einer un-

terdrückten Vergangenheit andererseits, die queeren Fortschritts-Narrativen

zufolge schon längst überwunden sein müsste. Love betont, dass die beja-

hende Wende, weg von der Scham hin zu Stolz, Rechten und Sichtbarkeit,

und von einer negativen Vergangenheit zu einer positiven Gegenwart und

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Nostalgie 295

Zukunft, diejenigen ausschließt, die unfähig sind, Glück und Optimismus zu

verkörpern. […]

Die queeren Texte, die Gegenstand dieses Aufsatzes sind, sind auf ähn-

liche Weise »rückständig«, denn sie suchen aktiv die Vergangenheit auf und

warnen immer wieder vor ihrer Wiederkehr. Allerdings steht die Rückwärts-

wendung dieser Texte nicht im Gegensatz zu queerem Fortschritt. Sie verei-

nen eine affirmative Orientierung, die Rechte und Sichtbarkeit feiert – ins-

besondere im Vergleich zur Rückständigkeit rassifizierter Bevölkerungen –,

mit einer Ausrichtung, die aktiv bei den Schäden der Vergangenheit verweilt.

Außerdem unterscheidet sich die Nostalgie dieser Texte von der Homonost-

algie nach der glücklichen Vergangenheit der Homosexuellen-Freundlichkeit,

wie Wekker sie beschreibt. Vielmehr richtet sich die queere Nostalgie, die im

Folgenden untersucht wird, auf eine unglückliche Vergangenheit der homo-

phoben Verfolgung.

Erinnerung an den Hass

Die Nazizeit ist mehr als ein außerordentlicher Zeitraum, der allein zu Ber-

lins Vergangenheit gehört. Sie ist ein fruchtbares Terrain für diverse transna-

tionale Künstler*innen, Publika und Besucher*innen, deren unterschiedliche

Investitionen in die Stadt – im Sinne von Kapital wie auch Affekten – dazu

führen, dass vermeintlich lokale Geschichten zwangsläufig global betrachtet

werden müssen. In Deutschland und anderswo auf der Welt wird die Nazi-

zeit als Ursprungsmythos der LSBT-Identitätspolitik angesehen. Diese Sicht

wird von Koray Yılmaz-Günay und Salih Wolter (2013) hinterfragt, die die Ko-

existenz von Mit-Täter*innenschaft und Verfolgung in dieser Zeit herausge-

arbeitet haben. Dazu zählen Beispiele von Antisemitismus in homosexuellen

Szenen, die relativ offene Homosexualität hoher Nazifunktionäre wie Ernst

Röhm, und der Fortbestand vieler homosexuellen Kneipen während des Krie-

ges (vgl. Yılmaz-Günay/Wolter 2013; siehe auch Haag 2008).

Diese Autoren problematisieren ein Verständnis von Homophobie als

zeitgleich mit der Nazizeit. Die meisten der als männlich zugeordneten

»Homosexuellen« wurden aufgrund von §175 verfolgt, einem Paragraphen

des Strafgesetzbuches, der bereits 1872 in Kraft trat. Dieses Gesetz war auch

während der Zeit der Weimarer Republik gültig, also in der »sexuell freizü-

gigen« Zeit zwischen den beiden Weltkriegen, die häufig als der eigentliche

Vorläufer des heutigen, »homo-freundlichen« Deutschlands imaginiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Jin Haritaworn

Das Gesetz war bis 1994 in Kraft, also weit bis in die demokratische Ära

hinein. 1957 wurde es vom Bundesverfassungsgericht explizit als der Moral

der Deutschen entsprechend aufrechterhalten (vgl. Yılmaz-Günay/Wolter

2013).

Diese Punkte stellen den privilegierten Platz, den die Nazizeit und die

Konzentrationslager in der LSBT-Identitätspolitik innehaben, infrage. Selbst

zur Zeit der nationalsozialistischen Herrschaft wurde nur eine Minderheit

der als homosexuell Kriminalisierten – Schätzungen variieren zwischen

6.000 (vgl. Yılmaz-Günay/Wolter 2013) und 10.000 (LSVD 2009) – in Kon-

zentrationslagern interniert. Diejenigen, die getötet wurden, waren laut

Yılmaz-Günay und Wolter (2013) tendenziell jüdisch oder anderweitig rassi-

fiziert und wurden nicht ausschließlich aufgrund ihrer Sexualität verfolgt.

Tatsächlich wurden Menschen, die wegen ihrer Sexualität verfolgt wurden,

nicht eingesperrt, um ihre minderwertige »Veranlagung« auszumerzen,

sondern zur Umerziehung ihres problematisches Verhalten (siehe auch Haag

2008).

Sowohl im deutschen als auch globalen LSBT-Diskurs beruht der Fokus

auf die Nazizeit als Epoche der absoluten sexuellen Unterdrückung auf einer

Analogie von Homophobie und Antisemitismus, die den Holocaust zum Aus-

nahmefall der absoluten rassistischen Unterdrückung erhebt. Diese Analogie

ist wetteifernd und anti-intersektional. Yılmaz-Günay und Wolter erläutern,

dass schwullesbischer Aktivismus in Deutschland oft einen Diskurs der »ein-

zigen vergessenen Opfer« einschreibt, der im »anerkannten« jüdischen Opfer

eine*n gegnerische*n Andere*n sieht (vgl. Yılmaz-Günay/Wolter 2013: 67).

Diese Tendenz, Erinnerung analog, konkurrierend und anti-intersektio-

nal zu betreiben, wurde durch die Kampagne für das Denkmal für die im

Nationalsozialismus verfolgten Homosexuellen – welches in Farbe, Mate-

rial, Form, Standort und Kontroverse das ältere und größere »Holocaust-

Denkmal« (Denkmal für die ermordeten Juden Europas) nachahmt, noch

gesteigert. Im Rahmen einer lokalen Geschichte entworfen, hat sich das

Homo-Denkmal dennoch zu einem globalen Markierer queerer Geschichte

und Identität entwickelt. In Hinblick auf seine Rezipierung in queeren

Medien in den USA hat Jennifer Evans die These aufgestellt, dass in der

internationalen Debatte ums Denkmal »Berlins Einzigartigkeit als leben-

diges Denkmal nicht nur für die Opfer eines der grausamsten Regime des

20. Jahrhunderts, sondern auch für den anhaltenden Kampf um Menschen-

rechte im sogenannten liberalen Westen« bestätigt wird (Evans 2014: 76;

Übersetzung O.H.A.). Die Erstellung des Homo-Denkmals muss im Kontext

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Nostalgie 297

der Ausbreitung und Zentralisierung der Holocaust-Erinnerungsstätten

im wiedervereinten Berlin betrachtet werden. Veronika Zablotsky (2012)

spricht zynisch von der Geburt einer »nationalen Erinnerungsmeile« nach

der Wiedervereinigung, als Stadtplaner*innen versuchten, die leere Mitte des

Grenzstreifens zu füllen – um Hito Steyerls bekannten Dokumentarfilm zu

zitieren. Dies war Teil der Stadt-Entwicklung Berlins als unternehmerische

Stadt und touristisches Ziel (siehe auch Ha 2013).

Während jüdische Menschen in diesen Erinnerungsorten und -objekten

anscheinend privilegiert behandelt werden, weist Zablotsky darauf hin, dass

diese Objekte jüdische Differenz kodifizieren und ihre Entfremdung zur

deutschen Nation so wiederholen. Statt »für« jüdische Menschen zu sein,

konsolidieren diese Denkmäler vielmehr ein post-genozidales Deutschsein,

indem sie die gewaltsame Vergangenheit ästhetisieren, ritualisieren und

sensationalisieren. Sie sind transzendentale Orte, an denen Deutschsein als

etwas Unschuldiges performiert werden kann, und zwar durch die »rich-

tigen« Erinnerungen, Gefühle – inklusive Schuld und Betroffenheit (ein

unübersetzbares Gefühl, das weißen, nicht-jüdischen, deutschen Identitäten

vorbehalten ist) – und Verhaltensweisen – so wie Kranzniederlegungen und

Kniefällen (siehe auch Shapira 2014).

Diese These ist im Einklang mit Allen Feldmans (2004) Vorschlag, Erinne-

rungsperformanzen als Objekte zu betrachten, deren Umlauf und Konsump-

tion hinterfragt werden sollte. Feldman fasst Verletzungen der Menschen-

rechte als biografische Artefakte und Waren auf und verfolgt deren Zirkulie-

rung durch unterschiedliche »Theater« und »Markplätze« u.a.Wahrheitskom-

missionen und Massenmedien. Auf diese Weise erben Gewaltnarrative die

Skripte und Figuren älterer medizinischer Schauplätze, die »durchsetzt sind

mit einer Post-mortem-Ästhetik, die den öffentlichen Seziersälen des 17. und

18. Jahrhunderts ähnelt«, inklusive dem Wunsch danach, den brutalisierten

Körper in den Stadien der Diagnose, Behandlung und Katharsis erleben zu

können (Feldman 2004: 167; Übersetzung O.H.A.). Solche Trauma-Narrative

schreiben sich in eine lineare, teleologische Zeit ein, um einen klaren Bruch

mit der Vergangenheit zu erzielen. Insbesondere institutionelle Gewalt muss

als archaisch und zeitlich begrenzt gefasst werden, damit die Vernunft »post-

Gewalt« wieder hergestellt werden kann – ironischerweise von denselben In-

stitutionen, die die Gewalt zuvor ausgeübt haben (vgl. ebd. 168).

Auch in Deutschland werden Gewalt-Narrative dazu verwendet, weiße

Subjekte und Institutionen von ihrer Verantwortung zu befreien. So legt Zab-

lotsky (2012) dar, wie dominante Erinnerungsformen die Auslöschung der eu-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Jin Haritaworn

ropäischen Jüd*innen von den Kontinuitäten des Rassismus isolieren. Ins-

besondere negieren sie die Verbindung zwischen dem Rassismus der NS-

Vergangenheit und der Gegenwart mit der blutigen Geschichte des deutschen

Kolonialismus, der in dem Genozid an den Herero und Nama im heutigen

Namibia gipfelte. Eine weitere, wenig bekannte Tatsache sind die Experimen-

te an afrikanischen Menschen und Schwarzen Deutschen, die Eugen Fischer

durchführte, der nicht zufällig ein Lehrer des Ausschwitz-Arztes Mengele war

(vgl. El-Tayeb 1999). Nach 1945 arbeitete Fischer ungehindert weiter und setzte

sogar seine Versuche an Sinti*zze- und Rom*nja-Kindern fort (vgl. Zablotsky

2012: 5, 9).

Wie so oft wird die Vergangenheit auf eine Art und Weise beschworen,

die die Gegenwart als post-rassistisch revidiert. Mehr als anderswo wird in

Deutschland jedoch der post-rassistische Status quo von den Widerstands-

bewegungen rassifizierter Menschen entkoppelt. Es ist zum Beispiel aussa-

gekräftig, dass das Gründungsmotto der Bundesrepublik – Nie wieder! – ein

fehlendes Verb beinhaltet. Die post-genozidale Identität der Nation verweist

auf etwas Unsägliches, das zwar zahllose Bände füllt, aber gleichzeitig pro-

duktiv leer bleibt. Ich bezeichne diese Identität als post-genozidal, da sie den

Genozid fest in der Vergangenheit verortet, während Prozesse, die in der Ge-

genwart tödliche Konsequenzen haben, unspektakulär, selbst verschuldet und

nur unter großer Gefahr benennbar sind.

Die Errungenschaft des post-rassistischen Status quos beruht scheinbar

auf der Arbeit von gutwilligenden, unmarkierten deutschen Subjekten, die

sich »korrekt« erinnern anstatt auf der Arbeit unterdrückter Subjekte, de-

ren antirassistische Anstrengungen weiterhin unerwünscht sind. Diese Un-

terscheidungwird durch die Neu-Erfindung des Antisemitismus als muslimi-

schem Problem auf die Spitze getrieben. Es gibt heute eine Vielzahl von staat-

lich geförderten Programmen, die rassifizierten Jugendlichen den »korrek-

ten« Umgang mit der Nazi-Vergangenheit beibringen sollen (aber nicht zum

Beispiel mit der Kolonialvergangenheit oder mit der Gegenwart rassistischer

Arbeits- und Grenzordnungen). Diese Programme entstehen in denselben se-

gregierten Erinnerungsräumen. […] Beispielsweise beschreibt Esra Özyürek

(2013), wie Programme, die auf türkischstämmige Jugendliche abzielen, Anti-

semitismus zu einem »türkischen« Problem machen, dessen offensichtlicher

Ursprung im Versagen der Türkei liege, sich mit »ihrem« Antisemitismus-

problem auseinanderzusetzen – im Gegensatz zu Deutschland. Laut Özyürek

sind rassifizierte Jugendliche, die sich zu sehr statt zu wenig mit den verfolg-

ten Jüd*innen identifizieren, das Schreckgespenst, welches diese Programme

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Nostalgie 299

motiviert. Diese Identifikation bedroht die post-genozidale Sicht der Nation,

indem sie Verbindungen zwischen vergangenen und gegenwärtigen Formen

des Rassismus offenlegt.

Interessanterweise verortet Özyürek die Rassifizierung von Antisemitis-

mus im Kontext der 2000er-Jahre – einer Zeit, in der es einfacher wurde, die

deutsche Staatsbürgerschaft zu erwerben. Die frühen 2000er sind auch die

Zeit, in der Homophobie zu einemmuslimischen Phänomen gemacht wurde.

Die Generationen, die in Deutschland geboren und aufgewachsen sind und

erst kürzlich Staatsbürgerrechte erlangt haben,werden in der post-genozida-

len Gesellschaft erneut zu Nicht-Bürger*innen gemacht, indem sie zum Trä-

ger der Rückstände von Antisemitismus und Homophobie werden. Der päd-

agogische Versuch, Jugendliche of Colour »historisch zu sensibilisieren« reiht

sich so nahtlos ein in das Arsenal der anti-homophoben und Anti-Gewalt-

Programme, die das Haupt-Thema von Queer Lovers and Hateful Others sind

(vgl. Haritaworn 2015). Das Bemühen, rassifizierten Jugendlichen die richtige

Emotion beizubringen (Mitgefühl auf der einen Seite, Schuld und Betroffen-

heit auf der anderen) lenkt davon ab, wie Menschen of Colour aus der Ar-

beiterklasse in der Gegenwart als überschüssig behandelt werden, und sorgt

dafür, dass das Sprechen über Rassismus-im-Hier-und-Jetzt sträflich wirkt.

Durch ihre doppelte Weigerung, einerseits Antisemitismus als eine Form von

Rassismus anzuerkennen und andererseits denWiderstand von Menschen of

Colour als Antirassismus zu betrachten, beschreiben diese Programme iro-

nischerweise eine Welt, in der »Rassisten« nicht durch ihr unterdrückendes

Verhalten gekennzeichnet sind, sondern durch ihr Versagen, weiß zu sein. In

diesem philo-semitischen Skript wird Antisemitismus fest und sicher in ras-

sifizierten Körpern verortet.

Die Performanz der schuldigen Erinnerung (als korrekter Erinnerung) be-

schränkt also nicht-rassistisches Sprechen auf diejenigen, die sich durch ihre

ungetrübte Abstammung von Täter*innen auszeichnen, und deren rassisti-

sche Disposition sicher in der Vergangenheit ruht. People of Colour werden

zu Schuldigen, da sie nicht in der Lage sind, geerbte Schuld zur Schau zu

stellen, insbesondere, wenn sie Desidentifizierung mit dieser Ökonomie von

Erinnerung und Affekt zeigen. In ebendiese rassifizierte Erinnerungsland-

schaft fügen sich queere Ansprüche auf die Vergangenheit ein. Wie ich im

Folgenden zeige, erscheint die Vergangenheit kaum als ein Terrain, von dem

wir unsmöglichst weit entfernen sollten, sondern vielmehr als ein begehrens-

wertes Objekt und ein fruchtbarer Schauplatz für präsentistische Skripte von

queeren Liebenden und hasserfüllten Anderen.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Jin Haritaworn

Das Homo-Denkmal

Während Lehrer*innen und Jugendbetreuer*innen am Holocaust-Denkmal

die falschen Erinnerungen innerstädtischer Kinder diagnostizieren, spielen

sich am Homo-Denkmal im Tiergarten gegenüber, andere, damit verwandte

Dramen ab. Dieses Skript erscheint zutiefst lokal, war in seiner Produktion

und Zirkulierung jedoch von Anfang an transnational. Beispielsweise wird

das Denkmal von queeren Menschen aus aller Welt besucht, die selbst zu

Opfer-Subjekten werden, sobald sie in Berlin ankommen. Sein Design wurde

vom Lesben- und Schwulenverband Deutschland (LSVD) zwei weißen schwu-

len Skandinaviern in Auftrag gegeben, Ingar Dragset und Michael Elmgreen,

die bekannt sind für sex-radikale Interventionen im öffentlichen Raum.

Das Denkmal, eingeweiht 2008, hat zahlreiche Elemente, die Bezug neh-

men auf das ältere Holocaust-Denkmal. Es steht in Sichtweite des älteren

und größeren Denkmals und echot dieses in seiner Form, Farbe und in sei-

nem Material. Aber statt der 2.711 Betonstelen des Holocaust-Denkmals gibt

es beim Homo-Denkmal nur eine einzige Stele, die die anderen gleichsam

queer wiederholt. Diese Stele steht schief, sozusagen nicht »straight«. Außer-

dem gibt es eine weitere Abweichung von seinem Vorgänger: innerhalb des

Denkmals, hinter einer Glasscheibe, läuft ein Film, in dem sich zwei Männer

küssen. 2012 wurde, nachdem sich lesbische Feministinnen beschwert hatten,

dieser Film durch einen anderen ersetzt, in dem sich auch Frauen küssen (sie-

he Evans 2014; Haakenson 2009).

Die Ähnlichkeit zwischen diesen beiden Erinnerungsorten [und zwischen

den Körpern imMahnmal, den Körpern der imNS verfolgtenHomosexuellen,

an die erinnert werden soll, und den Körpern queerer Liebender, die von hass-

erfüllten Anderen in Kreuzberg und Neukölln bedroht werden, ist kein Zufall.

Sie ist Teil von]Metonymien, die ständig wiederholt werden, beispielsweise in

den vielen Pressemeldungen, Aktionen [und Studien, die für die Früherken-

nung und Bestrafung homophober und antisemitischer Muslime plädieren]

sowie in politischen Reaktionen wie dem Aktionsplan gegen Homophobie der

Grünen (vgl. Bündnis 90/Die Grünen 2008). […]

Diese Nebeneinander-Stellung von Vergangenheit und Gegenwart, Ob-

jekt und Körpern, Rassismus und Homophobie ist extrem produktiv. Sie ver-

webt den neuen Diskurs der »muslimischen Homophobie« mit den allgemein

geächteten Gräueltaten des Nationalsozialismus. Die Kriminalisierung von

Hassverbrechen wird so zu einer Methode, die verhindert, dass der Genozid

sich jemals wiederholen kann. Dabei bleibt die Ironie, dass die Erinnerung

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Nostalgie 301

an eine Vergangenheit, in der unterdrückte Menschen eingesperrt wurden,

uns in eine Zukunft führen sollte, in der weitere Menschen eingesperrt wer-

den, und dass die Polizierung und Abschiebung Anderer eine angemessene

»Wiedergutmachung« für den Holocaust sein könnten, auf der Strecke.

Fazit

Dieser Aufsatz hat sich der queeren Nostalgie gewidmet, die sich durch Er-

innerungen an die Nazi-Vergangenheit zieht. Die hier untersuchten Erinne-

rungspraktiken mobilisieren faschistischen Terror als einen transtemporalen

Affekt, der dieHomophobie einer Gegenwart prägt, in die der vergangene Ter-

ror zurückzukehren droht. Diese Erinnerungspraktiken normalisieren Rassi-

fizierung und Kriminalisierung, indem sie den Kampf gegen die Hasskrimi-

nalität als unmittelbaren Erben des Kampfes gegen den Nationalsozialismus

positionieren. Sie verwandeln faschistische Gewalt in eine Eigenschaft rassi-

fizierter Körper.Der rassistische/homophobeHass der Vergangenheit wird so

zu einem homophobem Hass der Gegenwart, der nur rassifizierten Körpern

inne liegt. Im Zuge dessen werden Akteur*innen des Terrors – vergangen wie

gegenwärtig – auf dringende Weise aufeinander reduziert.

 

Aus dem Englischen von Christa Hohmann und Oscar Herzog Astaburuaga

Literatur

Brown, Wendy (1993): Wounded attachments, in: Political Theory 21(3).

Bündnis 90/Die Grünen (2008) Berliner Aktionsplan gegen die Homophobie.

Berlin Senate, Print matter 16/1966 (1 December), 16th election period.

El-Tayeb, Fatima (1999): Schwarze Deutsche: Der Diskurs um »Rasse« und na-

tionale Identität 1890-1933, Frankfurt a.M.: Campus.

Eng, David L./Kanzanjian, David (2003): Loss. The Politics of Mourning, Ber-

kley: University of California.

Evans, Jennifer (2014): Harmless kisses and infinite loops: Making space for

queer place in twenty-first century Berlin, in Matt Cook/Jennifer Evans

(Hg.), Queer Cities, Queer Cultures: Europe since 1945, London: Blooms-

bury.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Jin Haritaworn

Feldman, Allen (2004): Memory theatres, virtual witnessing, and the trauma-

aesthetic, in: Biography – An Interdisciplinary Quarterly 27(1), S. 163-202.

Freeman, Elizabeth (2007): Still after, South Atlantic Quarterly 106(3).

Ha, Noa (2013): Handel(n) und Wandel(n) – Urbane Informalität, städtische

Repräsentation und migrantische Existenzsicherung in Berlin am Bei-

spiel des mobilen Straßenhandel (PhD Dissertation, Technische Univer-

sität Berlin).

Haag, Oliver (2008): Inventing a tradition of oppression: On the commemora-

tion of the ‘queer’ Nazi victims in Austria, Paper presented at the Sex/ual-

ities In an Out of Time conference, University of Edinburgh – St Andrews,

28-29 November.

Haakenson, Thomas (2009): Queers in space: The queer art of Michael Elm-

green and Ingar Dragset, paper presented at the Queer Futurities Sym-

posium, Finland Institute, Berlin, 18-19 May.

Haritaworn, Jin (2015): Queer Lovers and Hateful Others: Regenerating Vio-

lent Times and Places, London: Pluto.

Love, Heather (2007): Feeling backward: Loss and the politics of queer history,

Cambrige, MA: Harvard University Press.

LSVD (2009) ‘Feier zum Tag des Gedenkens an die Opfer des Nationalsozia-

lismus’ Available at: www.berlin.lsvd.de/cms/index.php?option=com_con-

tent&task=view&id=450&Itemid=82 (accessed 15 August 2009).

Özyürek, Esra (2013): Creating Parallel Communities of Perpetrators: Muslim-

Only Holocaust Education and Anti-Semitism Prevention Programs in

Germany, Vortrag am Kevorkian Center (New York University).

Shapira, Avner (2014): The Holocaust Memorial that became a refuge for

drunks and sunbathers, Haaretz, 28 April. Available at: www.haaretz.c

om/life/books/1.587863 (accessed 1 January 2015).

Wekker, Gloria (2009): On Homonostalgia and better times: Multiculturalism

and postcolonialism/postcoloniality, George Mosse Lecture (University of

Amsterdam, 16 September).

Yılmaz-Günay, Koray/Wolter, Salih Alexander (2013): Pink Washing Germa-

ny? Der deutsche Homonationalismus und die »jüdische Karte«, in Du-

ygu Gürsel/Zülfukar Çetin/Allmende e.V. (Hg.), Wer macht Demo_kratie.

Kritische Migrationsforschung, Münster: Edition Assemblage.

Zablotsky, Veronika (2012): Die Diasporisierung des »Anderen« in deutschen

Erinnerungslandschaften: Zur Konstruktion Jüdischer Differenz in der

Bundesrepublik Deutschland seit 1990 (Unpublished Master’s Diploma:

Freie Universität Berlin).

https://doi.org/10.14361/9783839458631-022 - am 13.02.2026, 08:09:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
https://doi.org/10.14361/9783839458631-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863
http://www.haaretz.com/life/books/1.587863

