
29

I .  DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER:

KRITIK ZWEIER ÄSTHETISCHER THEORIEN

Mit der Entstehung der Disziplin der Ästhetik im 18. Jahrhundert eta-
blierte sich zugleich für die Kunst die Erwartung, bei der Beschreibung 
von Kunstwerken müsse es außer um Schönheit auch um Wahrheit ge-
hen. Zwangsläufig entwickelte sich eine Vielfalt von Definitionen äs-
thetischer Wahrheit, denn die Frage nach der Bedeutung des Wahrheits-
begriffs ist in der Philosophie auch außerhalb der Ästhetik unterschied-
lich beantwortet worden. Selbst in denjenigen Theorien, die den klassi-
schen, korrespondenztheoretischen Wahrheitsbegriff dekonstruktiv oder 
subversiv unterwandern, bleibt die Idee einer (wenn auch unmöglich 
gewordenen) Wahrheit als regulative Idee erhalten.  

Parallel zur philosophischen Diskussion über mögliche Wahrheits-
potentiale in Kunstwerken oder in Prozessen ihrer Erfahrung begegnet 
uns bis heute die Intuition, Kunst müsse etwas mit Wahrheit zu tun ha-
ben, auch von Seiten der Künstler. Ihre Vorstellungen beziehen sich we-
niger auf Wahrheit als erkenntnistheoretischen oder metatheoretischen 
Terminus als vielmehr auf das Gewicht dessen, was im Werk (oder aber 
im Œuvre) thematisiert wird, und auf die Angemessenheit der Themati-
sierungsweise. Die Wahrheit der Kunst in diesem vortheoretischen Sinn 
ist also eine Eigenschaft des Bezugs der Kunst auf »Welt« und »Wirk-
lichkeit«. Hat sich auch philosophisch betrachtet einerseits die Annah-
me, in Kunstwerken könne es so etwas wie Wahrheit geben, auf vielerlei 
Weise als problematisch erwiesen, so gibt es andererseits dieses Inte-
resse auf der Seite der Künstler unverändert; ein Interesse, das sich nicht 
nur auf die Art und Weise richtet, wie ein Kunstwerk gemacht ist, son-
dern auch auf das, was sich durch die Weise seiner Herstellung zeigt, auf 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

30

das also, was durch das Werk zum Ausdruck kommt. Eine solche Bezie-
hung zweier sich gegenseitig bedingender Dimensionen des Kunstwerks, 
eine Beziehung, die ich vorläufig Synthese von Materialität und Bedeu-
tung nennen möchte und der die Aufmerksamkeit der Künstler gilt, wird 
nun auch in ästhetischen Theorien vielfach als Grundkonstruktion zur 
philosophischen Erläuterung von Kunstwerken verwendet. Diesen Theo-
rien ist gemeinsam, dass ihr Begriff von Kunst jeweils ein Konzept jener 
Synthese von Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit vermittelt. An diesem 
Schnittpunkt künstlerisch-produktiver und philosophischer Interessen 
beginnt mein eigenes theoretisches Projekt. Im ersten, kritischen Teil 
des Buchs möchte ich zunächst untersuchen, wie sich diese generalisier-
bare Erscheinungsweise des Kunstwerks – als Ding und als Zeichen, 
oder: als Gegenstand, der in bestimmter Weise Bedeutung trägt – zu ei-
nem an das Werk herangetragenen oder explizit mit ihm verbundenen 
Wahrheitsanspruch verhält. Die Frage ist also die, ob es sinnvoll, plausi-
bel und angemessen ist, vom Wahrheitsanspruch zu sprechen, wenn man 
über die Synthese von Materialität und Bedeutung im Kunstwerk spre-
chen will. Um dieser Frage nachzugehen, werde ich zwei ästhetische 
Theorien diskutieren, die als »Wahrheitsästhetiken« gelten. Es handelt 
sich erstens um Albrecht Wellmers Wiederaufnahme und Umformung 
der ästhetischen Theorie Adornos, zweitens um Martin Heideggers Dar-
stellung des »Wahrheitsgeschehens« im Kunstwerk. Mein Augenmerk 
richte ich dabei auf die Strategien, anhand derer in beiden Theorien 
Kunstwerke als potentielle Wahrheitsträger konstruiert werden.  

1.  Wahrheit  im ästhet ischen Diskurs  
(Wel lmer)  

Der Versuch Albrecht Wellmers, die Wahrheitsästhetik Adornos sprach-
philosophisch zu »retten«, hat bis heute Spuren in vielen rezeptionsäs-
thetischen Theorien ästhetischer Erfahrung hinterlassen. Adorno hatte 
das Kunstwerk als Ort der Utopie erläutert, einer Utopie, die zugleich 
aber nur im Modus der Gebrochenheit sichtbar wird. Kunstwerke sind 
laut Adorno rätselhaft, und zwar »nicht ihrer Komposition, sondern ih-
rem Wahrheitsgehalt nach«.1 Ihr Wahrheitsgehalt wäre umgekehrt »die 
objektive Auflösung des Rätsels« jedes einzelnen Kunstwerks, und in-
dem das Kunstwerk »die Lösung verlangt, verweist es auf den Wahr-
heitsgehalt.«2 Dieser Wahrheitsgehalt »ist allein durch philosophische 
Reflexion zu gewinnen.« Hier ist aber nun entscheidend: Die philoso-

1 Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt/Main 1992, S. 192. 
2 Ebd., S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

31

phische Reflexion ist Sache der deutenden Vernunft, nicht einer identifi-
zierenden Rationalität.3 Theorie der Kunst »muß ihren Bewegungsgeset-
zen sich überlassen«4, was heißen könnte: Sie muss sich mimetisch zum 
Mimetischen des Kunstwerks verhalten. Denn jedenfalls ist der Wahr-
heitsgehalt des Kunstwerks selbst »begriffslos« und das diskursive Ur-
teil reicht nicht an ihn heran.5 »Utopie ist jedes Kunstwerk, soweit es 
durch seine Form antizipiert, was endlich es selber wäre…«6 – es selber: 
nämlich befreit vom Bann der Identität, der Subsumtion unter den Be-
griff, der Gleichsetzbarkeit mit anderem. Das Kunstwerk macht es im 
Medium des ästhetischen Scheins sichtbar. Der Schein zeigt an, dass  
eine solche Befreiung möglich wäre, aber nicht wirklich ist und auch 
nicht im Bereich des einfach ›Machbaren‹ liegt. 

Bei Wellmer geht es nun offenbar darum, einerseits das utopische 
Moment in der Kunsttheorie Adornos, das bei Adorno selbst an Mimesis 
gebunden war, zu bewahren, andererseits jenen Eindruck von Ausweg-
losigkeit aufzuheben, der bei Adorno dadurch entsteht, dass das Utopi-
sche eben jenseits der Sphäre realer (gesellschaftlicher) Veränderungs-
prozesse liegt. Um das zu erreichen, wird zuerst die Sprache gleichsam 
rehabilitiert, nämlich ihre mimetische Dimension hervorgehoben, ihre 
identifizierende Gewaltsamkeit abgeblendet. Das hat zur Folge, dass das 
Utopische aus dem Kunstwerk in den Diskurs über das Kunstwerk ver-
schoben werden kann. War für Adorno das Kunstwerk der Ort, an dem 
das Wahre und das Utopische zwar aufscheint, aber der diskursiven Be-
herrschung entzogen bleibt, wird nun für Wellmer der ästhetische Dis-
kurs über das Kunstwerk zum Ort real umsetzbarer Utopie. Wie voll-
zieht sich diese Transformation im Einzelnen? 

Im ersten Teil von Wahrheit, Schein, Versöhnung zeigt Wellmer die 
Beziehung auf, die besteht zwischen Adornos Bestimmung des Kunst-
werks einerseits als etwas, das kraft seines Mimetischen sprachlicher 
Deutung entgegensteht, und dem Sprachverständnis andererseits, wel-
ches Adornos ästhetischer Theorie fundamental zugrunde liegt. Dabei 
analysiert Wellmer die Verschränkung zweier traditioneller Verständ-
nisse sprachlichen Kommunizierens bei Adorno: Das erste fasst er zu-
sammen unter dem Stichwort Negativität des Begriffs »zum Zwecke der 
Zurechtmachung und Beherrschung«,7 als zweites nennt er den »Prozeß 

3 Ebd., S. 193ff. 
4 Ebd., S. 194. 
5 Ebd., S. 199. 
6 Ebd., S. 203. 
7 »Nicht nur auf Klages, sondern schon auf Nietzsche, ja auf Schopenhauer 

zurück geht der Gedanke, daß Begriffe ›ideelle Werkzeuge‹ sind, zum 
Zwecke der Zurechtmachung und Beherrschung der Wirklichkeit durch 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

32

der Aufklärung«8. Wellmers Sympathien liegen bei der zweiten Tradi-
tionslinie, von der er sagt, dass in ihr »genuin materialistische Theorie-
elemente ein eigensinniges und kräftiges Eigenleben […] führen«.9 An 
diese hegelianisch-marxistische Theorietradition knüpft er dann seine 
eigene Konstruktion an. Sie ist eine Verbindung zwischen dem Glauben 
an die Möglichkeit gesellschaftlicher Veränderung und dem Glauben an 
die Wirkung, die sprachliche Kritik in solchen gesellschaftlichen 
Prozessen haben kann. Das, was allerdings nach Marx in der Gestalt 
gewaltsamer Revolution erreicht werden sollte – nämlich die Verwirkli-
chung der Utopie einer klassenlosen Gesellschaft –, ersetzt Wellmer 
durch Adornos eher messianische als geschichtliche Utopie der mit sich 
und der Natur versöhnten Menschheit.10

Eine versöhnte Menschheit ist nun bei Adorno gerade deshalb Uto-
pie, weil sich nichts darüber sagen lässt, ob, wie und wann sie real wird. 
Von der adornoschen Utopie der Versöhnung wiederum möchte Well-
mer aber gerade das skeptische und im wörtlichen Sinne utopische Mo-
ment, das auf die Negativität aller menschlichen Bemühungen zurück-
verweist, nicht mitführen. Wellmer spricht stattdessen von einer »real 
gemeinten Utopie gewaltfreier Kommunikation«. Dies ist eine Bezeich-
nung, die in sich paradox erscheint, weil Utopie und Realität ja ein Ge-
gensatzpaar bilden.11 Dem adornoschen Projekt einer »kritischen Ret-
tung der Metaphysik« zieht Wellmer nach eigener Aussage somit einen 
»›postmetaphysischen‹ Adorno« vor, der »die Versöhnung von Geist 
und Natur nicht als ein Produkt der Erlösung, sondern als das einer 
möglichen gesellschaftlichen Veränderung« versteht.12 Einer solchen 
Veränderung gibt er deshalb eine Chance, weil sie durch die ästhetische  
Eigenschaft des sprachlichen Kommunizierens ermöglicht wird. Es han-
delt sich dabei um das mimetische Moment der Sprache; Mimesis war ja 
bei Adorno als spezifisches Merkmal von Kunstwerken eingeführt wor-
den.

Für das Kunstwerk heißt das: An die Stelle der dialektisch gebro-
chenen mimetischen Wahrheit des Kunstwerks, mit der sein Rätselcha-

ein Subjekt, das wesentlich als Wille zur Selbsterhaltung gedacht ist.« A. 
Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 11. 

8 Ebd. 
9 Ebd., S. 20. 
10 So streicht er nebenbei den marxistischen Gedanken durch, dass es eines 

Gewaltaufwandes bedürfe, um solch schwieriges Ziel zu erreichen.  
11 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 29. 
12 Albrecht Wellmer: »Über Negativität und Autonomie der Kunst. Die Ak-

tualität von Adornos Ästhetik und blinde Flecken seiner Musikphiloso-
phie«, in: Axel Honneth (Hg.), Dialektik der Freiheit. Frankfurter Adorno-
Konferenz 2003, Frankfurt/Main 2005, S. 237-278, hier S. 241. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

33

rakter zusammenhängt, tritt bei Wellmer die Wahrheitszuschreibung ans 
Kunstwerk durch dessen Rezipienten. Der Begriff der Wahrheits-Zu-

schreibung bedeutet, dass einerseits zwar das Kunstwerk noch als Refe-
rent im Diskurs auftaucht und der Form nach auch Wahrheitsträger 
bleibt, dass aber andererseits die Frage nach dem objektiven Wahrheits-
gehalt des Kunstwerks, die Adorno noch beschäftigt hatte, ausgeklam-
mert werden kann. Die Wahrheitszuschreibung ist eine Beschreibung 
ästhetischer Erfahrung, und der ästhetische Diskurs reflektiert diese Er-
fahrung. Die Folge ist, dass der Wahrheitsgehalt des Kunstwerks fortan 
nicht mehr im Werk selbst aufscheint, sondern sich im Diskurs konsti-
tuiert. Folgerichtig wird aus der Theorie der Kunst eine Theorie der äs-
thetischen Erfahrung – und zugleich wird das Kunstwerk auf die Rolle 
einer Zuschreibungsadresse reduziert. Im Aufsatz Das musikalische 

Kunstwerk geht es Wellmer zwar darum, zu zeigen, dass das Kunstwerk 
»in einem öffentlichen Raum zwischen ästhetisch erfahrenden Subjekten 
lokalisiert ist«, und das Kunstwerk als ein Objekt zu beschreiben, »wor-
auf diese Subjekte im ästhetischen Diskurs sich beziehen und gleichsam 
zurückkommen«.13 Jedoch hebt er dabei entgegen seiner erklärten Ab-
sicht die in ästhetischen Diskursen etablierte Vorrangstellung der ästhe-
tischen Erfahrung und ihrer Interpretation gegenüber den Kategorien 
Kunstwerk und Produktion gerade nicht auf. Und Adorno hätte dieser 
Vorrangstellung ganz sicher nicht zugestimmt.14 Seinem eigenen An-
spruch, das Potential von Kunstwerken zu bestimmen, wird Wellmer 
letztlich nicht gerecht. Durch die Auflösung von Adornos Kunstwahrheit 
in ein diskursives Zuschreibungssystem geht das Potential, das in der 
diskursiven Unverfügbarkeit des Kunstwerks lag, gerade verloren. Well-
mer versucht stattdessen, Adornos Ästhetik für eine Aufwertung der 
realitätsmächtigen Gestaltungskräfte sprachlichen Kommunizierens in 
Anspruch zu nehmen. Unter logischen Gesichtspunkten ist die Operation 
zirkulär. Der Form nach wird zwar das real-utopische Potential diskursi-
ven Kommunizierens aus einer sozusagen korrigierenden Adorno-Deu-

13 Ebd., S. 154. 
14 Gegen eine Interpretation, mit der ein interpretierter Autor nicht einver-

standen ist, ist zwar nichts einzuwenden. Mir scheint dieser Hinweis auf 
den Dissens zwischen Wellmer und Adorno aber deshalb wichtig, weil 
Wellmer in seiner Kritik an zeitgenössischen Adorno-Lesarten beklagt, sie 
seien nur eine partielle Wiedergabe adornoscher Ästhetik. In Wirklichkeit 
gilt das für Wellmers eigene Lesart ebenso sehr wie für diejenigen der von 
ihm kritisierten Autoren Bürger, Jauß und Bohrer, Baumeister/Kulen-
kampff und Bubner. – Vgl. A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, 
S. 9f.; 23ff.

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

34

tung gewonnen.15 Zugleich ist aber umgekehrt die optimistische Be-
schreibung des Diskurses als freies und sich selbst korrigierendes Zu-
schreibungsgeschehen die implizite Voraussetzung dafür, dass Adornos 
Bestimmung, Kunstwerke seien an sich selber Träger von Wahrheit, 
überhaupt in die Vorstellung umgedeutet werden kann, sie seien Anlässe 
für diskursive Wahrheitszuschreibungen. 

Als eine Konsequenz der Operation tauchen in Wellmers ästheti-
schen Schriften immer wieder zwei Begriffe auf, die durchgängig pejo-
rativ verwendet werden. Es handelt sich hierbei um die beiden Adjektive 
metaphysisch und objektivistisch. Beide Termini sind strategisch beinahe 
identisch eingesetzt, sie werden nämlich dazu genutzt, diejenigen Ele-
mente der ästhetischen Theorie Adornos, welche sich nicht mit einem 
Primat der Interpretation gegenüber dem Sein zusammendenken lassen, 
umzudeuten bzw. zu eliminieren. 16

Kunstwerke lassen laut Adorno Versöhnung gleichsam als eine Uto-
pie der Einheit, als Erinnerung an deren Möglichkeit, aufscheinen und 
demonstrieren zugleich immer die Verknüpfung von Wahrheit und Un-
wahrheit in der Dialektik des ästhetischen Scheins. Als Erinnerung an 
die »Möglichkeit des Möglichen« ist die Kunst wahr, als Darstellung des 

15 Diese Deutung ist überhaupt nur deshalb möglich, weil bei Adorno auch 
die Rolle der Sprache selbstverständlich dialektisch entfaltet worden ist, so 
dass man nach Bedarf das eine Element als das eigentlich Gemeinte her-
ausheben, das andere als Selbstmissverständnis beiseitelegen kann. 

16 Wellmer unterscheidet in »Das musikalische Kunstwerk« zwei Formen 
des »objektivistischen Selbstmissverständnisses«, den historischen und 
den intentionalistischen Objektivismus: Das  historisch-objektivistische 
Missverständnis ist »die Fiktion einer objektiv richtigen Interpretation von 
Werken bzw. […] die Fiktion eines Werkes, das in seinem ›An-sich‹ […] 
zu rekonstruieren wäre und als ein solches ›An-sich‹ das Maß seiner 
adäquaten klanglichen Realisierung in sich enthielte«; das intentionalis-
tisch-objektivistische Missverständnis nimmt »die Intentionen und Klang-
vorstellungen des Komponisten« als »Maß einer adäquaten musikalischen 
Aufführungspraxis«. Albrecht Wellmer: »Das musikalische Kunstwerk«, 
in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensätze. Zeitgenös-
sische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfurt/Main 2002, S. 
133-175, hier S. 145f. Die Versimplifizierung der von Wellmer als Miss-
verständnis ausgewiesenen Annahmen macht es ihm leicht, sich von die-
sen zu distanzieren. Der erste Vorwurf zielt auf den Gedanken, dass eine 
Partitur bzw. Aufführungspraxis die neue Aufführung eines Musikstücks 
mitbestimmen könne; der zweite auf die Vermutung, dass auch die Gege-
benheit, dass Musikstücke von Komponisten geschaffen werden, die ins 
Komponieren ihr eigenes Verhältnis zur Welt mit einbringen, einen Ein-
fluss auf die Partitur und somit auch auf deren Interpretation haben könne.   

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

35

Wirklichen zugleich unwahr. Solange real Entfremdung herrscht, hat 
alle Einheit einen gewaltsamen Zug:17

»Die ästhetische Aufklärung entdeckt in der Einheit des traditionellen Werks 
wie in der Einheit des bürgerlichen Subjekts ein Gewaltsames, Unreflektiertes 
und Scheinhaftes; einen Typus der Einheit nämlich, der nur um den Preis einer 
Unterdrückung und Ausgrenzung von Disparatem, Nicht-Integrierbarem, Ver-
schwiegenem und Verdrängtem möglich ist.«18

Diese Art der Infragestellung gewaltsamer, scheinhafter Sinn-Totalitäten 
verknüpft Adorno wiederum mit einer Infragestellung von Kunstwerken 
als Repräsentanten einheitlichen Sinns. Er interpretiert daher die ge-
schichtliche Entwicklung der modernen Kunst als Prozess der Auflö-
sung von Sinnzusammenhängen, welche durch Kunstwerke in der Ver-
gangenheit einmal dargestellt wurden. »Die offenen Formen der moder-
nen Kunst sind nach Adorno eine Antwort des emanzipierten ästheti-
schen Bewußtseins auf das Scheinhafte und Gewaltsame solcher Sinn-
Totalitäten.«19 Mit der »Offenheit der Formen moderner Kunst« ist ein 
Fragmentarisches und Brüchiges der Kunstwerke selbst gemeint, bezo-
gen sowohl auf ihre materiale als auch auf ihre sinnhafte Dimension; 
letztere ist vorgestellt als Widerspiegelung einer »Brüchigkeit« und 
Fragmenthaftigkeit der kapitalistischen Gesellschaft. Nach Adorno spie-
geln Kunstwerke diese brüchige gesellschaftliche Realität wider und set-
zen ihr zugleich den Schein von Versöhnung – wiederum als gebroche-
nen – entgegen; »gebrochen« deshalb, weil auch die Kunst (wie die 
Philosophie) über die Wirklichkeit einer ausstehenden Versöhnung bzw. 
Erlösung nichts aussagen kann. Versöhnung ist kein Programm, sondern 
eine Utopie – ein Mögliches, dessen Wirklichkeit nicht zeigbar ist wie 
ein Gegenstand.20

17 Vgl.: Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung 
[1944], Frankfurt/Main 1997, S. 11. 

18 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 27. 
19 Ebd., S. 27. 
20 Adornos Suggestion einer materialen Einheit und totalen Sinnhaftigkeit 

vormoderner Kunst erscheint insofern nicht plausibel, als Kunstwerke vor 
dem 20. Jahrhundert nicht in jedem Fall einen einheitlichen Sinn präsen-
tierten, sondern solcher Sinn ebenso durch sie in Frage gestellt werden 
konnte; unter Umständen vollzogen sogar vormoderne Kunstwerke beide 
Operationen – die Unterwanderung anerkannter Sinnstrukturen und die 
Konstruktion neuen Sinns – zugleich. Trotzdem kann man Adornos Be-
schreibung der Auflehnung moderner Kunst gegen traditionellen Sinn als 
eine historische Darstellung der Kunst der Avantgarde gelten lassen. Die 
Erzeugung von Brüchigkeit oder Fragmenthaftigkeit als Infragestellung 
oder Störung traditionell geltender Regeln und Bewertungen ist eine Stra-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

36

 Aber es geht Adorno eben nicht nur um die Sprengung der Einheit 
des geschlossenen Werks, »vielmehr wird ein Typus der Einheit und des 
Sinnganzen fragwürdig, für den in der Epoche der großen bürgerlichen 
Kunst die Einheit des geschlossenen Werks ebenso stand wie die Einheit 
des individuellen Ich.«21 Die vereinheitlichende Beschreibungsweise der 
doppelten Öffnung solch traditioneller Einheit: erstens als ästhetische 
Öffnung des Werks und zweitens als gesellschaftliche Öffnung, d.h. als 
»Korrelat einer ansteigenden Fähigkeit zur ästhetischen Integration des 
Diffusen und Abgespaltenen« im Rahmen sprachlicher Kommunika-
tionsprozesse, ist nicht so unproblematisch, wie Wellmer sie verstanden 
wissen möchte. In beiden Fällen soll der Öffnung eine »Kräftigung äs-
thetischer Subjektivität« vorangehen.22 Was kann man sich unter solch 
einer Kräftigung vorstellen? Bezogen aufs Kunstwerk wäre eine Kräfti-
gung des Subjektiven qua Idiosynkrasie der Künstler dialektisch ver-
bunden mit einer Kräftigung der Objektivität des entsprechenden Werks. 
Denn in dem Resultat der künstlerischen Aktivität als Werk spiegelt sich 
der Ist-Zustand der Gesellschaft wider, so Adorno. »Das künstlerische 
Subjekt an sich ist gesellschaftlich, nicht privat«.23 Gesellschaftlich, also 
auch in intersubjektive Kommunikationszusammenhänge integriert, ist 
das Subjekt der Künstlerin deshalb, weil im Begriff der Idiosynkrasie 
eine Art Hypersensibilität von Künstlern steckt, die diese dazu befähigt, 
sozusagen »in der Luft liegende Themen« herauszufiltern und im Kunst-
werk darzustellen. Gleichzeitig verstehe ich den Idiosynkrasiebegriff tat-
sächlich auch als einen der »Kräftigung des Subjekts«, denn es ist die 
einzelne Künstlerpersönlichkeit, deren Vermögen es ist, idiosynkratisch 
zu sein. »Jede Idiosynkrasie lebt, vermöge ihres mimetisch-vorindividu-

tegie, derer sich viele Künstler bedienten und bedienen. Adorno versteht 
Brüchigkeit und Fragmenthaftigkeit als Eigenschaften der Kunstwerke, die 
als fragmentierte die Erfahrung von Brüchigkeit evozieren. »Der Schein 
der Kunst […] soll zerbrechen, indem das Werk buchstäbliche, scheinlose 
Trümmer der Empirie in sich einläßt, den Bruch einbekennt und in ästheti-
sche Wirkung umfunktioniert.« Die Technik der Montage, angewendet 
vom Impressionismus in der Malerei bis hin zum Film, steht für Adorno 
vorbildlich als Beispiel für die Zerstörung der Idee des »radikal durchge-
bildeten Kunstwerks« (vgl. Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 232f.). 

21 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 27. 
22 Ebd., S. 27f.: »Adorno selbst hat eine Kräftigung der ästhetischen Subjek-

tivität als Voraussetzung solcher Öffnung der Kunst zum ›Abhub der Er-
scheinungswelt‹ gesehen. Insofern sind schon bei Adorno die offenen 
Formen der modernen Kunst in Relation gesetzt zu einer Form der Sub-
jektivität, die nicht mehr der rigiden Einheit des bürgerlichen Subjekts 
enspricht, sondern die die flexiblere Organisationsform einer ›kommuni-
kativ verflüssigten‹ Ich-Identität aufweist.« 

23 Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 343. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

37

ellen Moments, von ihrer selbst unbewußten kollektiven Kräften. Dass 
diese nicht zur Regression treiben, darüber wacht die kritische Reflexion 
des wie immer auch isolierten Subjekts.«24 Dem idiosynkratischen 
Künstler-Subjekt ließe sich also durchaus eine »kommunikativ verflüs-
sigte Ich-Identität« zuschreiben, das dazugehörige Kunstwerk ließe sich 
als ein brüchiges, flexibel organisiertes beschreiben. 

Letztere Beschreibungsweise der Idiosynkrasie hat Wellmer jedoch 
nicht im Sinn, wenn er von der »Kräftigung ästhetischer Subjektivität« 
spricht. Vielmehr setzt er der Öffnung der Einheit traditioneller Werke 
die »flexiblere Organisationsform einer ›kommunikativ verflüssigten‹ 
Ich-Identität« als eine intersubjektive Organisationsform entgegen, die 
in der sprachlichen Kommunikation keine Ausschlüsse praktiziert. 
Wellmer möchte also die Parallelität der Entgrenzung von Werk und 
Subjekt bei Adorno in der Weise überbieten, dass er vorschlägt, »noch 
einen Schritt weiterzudenken« und den positiven Potentialen der Aufklä-
rung, anders als Adorno es tut, eine Chance zu geben.25 Das, was 
Adorno als Eigenheit des modernen Kunstwerks beschreibt, nämlich 
dessen »Fähigkeit zur ästhetischen Integration des Diffusen und Ab-
gespaltenen«26 überträgt Wellmer auf Situationen gewaltfreien sprachli-
chen Kommunizierens als Erweiterung bzw. Aufhebung von Grenzen 
zwischen den Subjekten. Was Wellmer hier positiv als Integrationsver-
mögen des Diskurses konstruieren will, ist allerdings zugleich der blinde 
Fleck des Konsensus. Dass sich nämlich innerhalb eines in der Kommu-
nikation vorgegebenen Rahmens ein Schein von Homogenität oder In-
tegration einstellt, bedeutet eben nur, dass das Ausgeschlossene und Ab-
gespaltene unsichtbar geworden ist. Laut Wellmer »verweisen« die 
neuen Formen ästhetischer Synthesis auf die neuen Formen der psychi-
schen und sozialen: »ein neuer Typus von ›Synthesis‹ wird absehbar – 
ästhetisch, psychologisch-moralisch und gesellschaftlich – bei dem das 
Diffuse, Nicht-Integrierbare, das Sinnlose und Abgespaltene eingeholt 
wird in einen Raum gewaltloser Kommunikation«.27 Würde Wellmer 
diesen Raum gewaltloser Kommunikation nicht als »reale Utopie« be-
zeichnen, könnte man solch eine Vorstellung in die Sphäre regulativer 

24 Ebd., S. 69. 
25 »Was Adorno daran gehindert hat, diesen Gedanken noch einen Schritt 

weiterzudenken, ist, daß er, was er der modernen Kunst zugestanden hat, 
der modernen Gesellschaft nicht mehr zugestanden hat: daß nämlich die 
Aufklärung Potentiale der ›Erweiterung von Subjektgrenzen‹ (G. Schwab) 
ebenso freigesetzt hat, wie Potentiale von Verdinglichung, daß also das 
Schicksal der Aufklärung auf dieser Linie noch nicht entschieden ist.« – 
A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 28. 

26 Ebd., S. 27. 
27 Ebd., S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

38

Ideen verweisen. Jedoch bringt die von Wellmer angesprochene Mög-
lichkeit, dass dieser Zustand eintrete, das Wort »Schein« in seiner nega-
tiven Bedeutung zur Geltung. Es scheint nämlich nur so, als ob Ausge-
schlossenes und Abgespaltenes integriert wäre – auch in der vorgeblich 
gewaltfreien Kommunikation der gesellschaftlichen Diskurse. Denn 
diese Diskurse konstituieren sich bereits durch Vorentscheidungen, die 
den Ausschluss des einen und den Einschluss des anderen beinhalten. 

Liest man Wellmers Begriff der »realen Utopie« nicht so, dass der 
Zustand  gewaltloser Kommunikation schon in der Gegenwart eintritt, 
so lässt sich »reale Utopie« in einer historischen Lesart als eine Utopie 
verstehen, die – parallel zu Adornos »Versöhnung« – als ein Versöh-
nungs-Versprechen gemeint ist, das allem Kommunizieren innewohnt. 
Der Begriff der Utopie käme in dieser zweiten Lesart wieder zu seiner 
eigentlichen Bedeutung. Die Integration des Ausgeschlossenen und Ab-
gespaltenen wäre in der historischen Lesart eine, die immer partiell 
bleibt, d.h. die Inklusion des Exkludierten wäre nie abgeschlossen, son-
dern sie wäre ein Prozess, der sich im sprachlichen Kommunizieren 
ständig vollzieht.  

Warum es den Teilnehmern eines Diskurses nicht gänzlich möglich 
ist, die Prämissen des zu führenden Diskurses im Kommunizieren zu 
verändern und somit im Laufe des Verständigungsprozesses alles Aus-
geschlossene zu integrieren (erste Lesart), lässt sich, wie Adorno bereits 
in der Kopplung gesellschaftlicher und ästhetischer Prozesse intendierte, 
aus der Verbindung allen sprachlichen Kommunizierens mit Wahrneh-
mungsprozessen erklären. Denn schon auf der Ebene ästhetischer bzw. 
aisthetischer Wahrnehmung ist zum Teil entschieden, was im Diskurs 
thematisiert und wie es thematisiert werden kann. Solche Vorgängigkeit 
individueller und kollektiver Wahrnehmung gegenüber sprachlicher 
Rechtfertigung thematisiert Jacques Rancière in seiner Denkfigur der 
»Aufteilung der sinnlichen Welt«, indem er (mit Adornos Worten) den 
ästhetischen Schein einerseits auszeichnet als mindestens teilweise  
sprachunabhängiges Phänomen, welches andererseits zugleich trotz die-
ser Äußerlichkeit gegenüber dem Diskurs als die Bedingung sprachli-
chen Kommunizierens wirksam ist.28

28 Die Grundfigur aisthetischer Aufteilung der Welt, über die nur auf der Ba-
sis eben dieser Aufteilung sprachlich kommuniziert werden kann, führt 
Jacques Rancière aus in vielen seiner zuletzt erschienenen Bücher, z.B. in: 
Jacques Rancière: Le partage du sensible, Paris 2000, deutsch: »Die Auf-
teilung der sinnlichen Welt«, in: Kulturrevolution 41 (2001), S. 122-135; 
ders.: La mésentente. Politique et philosophie, Paris 1995, deutsch: Das 
Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/Main 2002; ders.: Le 
destin des images, Paris 2003; ders.: Malaise dans l’esthétique, Paris 2004. 
Vgl. zum Problem des dem Diskurs vorgängigen Ausschlusses (von The-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

39

 Wellmer will oder kann weder solch eine systematische Trennung 
noch ein (gleichzeitiges) Aufeinander-Bezogensein, wie z.B. Rancière 
sie zwischen einer ästhetischen Aufteilung der Welt und der Kommuni-
kation über diese Welt konstruiert, vollziehen. Ästhetische und gesell-
schaftlich-kommunikative Synthesis werden zwar von ihm in einem 
ersten Schritt vorläufig gleichgesetzt. In »den entgrenzten Formen der 
Kunst ebenso wie in den offenen Strukturen eines nicht mehr starren In-
dividuations- und Vergesellschaftungstypus« wird ein »neuer Typ von 
Synthesis« absehbar [Hervorhebung von mir, J.S.].29 Bis hierher ließe 
sich noch ästhetische von nicht-ästhetischer Synthesis unterscheiden, 
wenn auch beiden ähnliche Eigenschaften zukommen. Problematisch 
wird es im folgenden Argumentationsschritt, in dem Wellmer ästheti-
sche Synthesis der nichtästhetischen vollends angleicht: Den Kunstrezi-
pierenden kommunizierenden Subjekten wird eine Fähigkeit zugespro-
chen, die bei Adorno als Eigenschaft des Kunstwerks galt: Die Rezi-
pienten seien es, die durch ihren Diskurs und durch den Diskurs beglei-
tende Handlungen die Synthesis alles Abgespaltenen, also soziale und 
gesellschaftliche Synthesis vollzögen. Ihre Subjektivität sei es, welche 
»nicht mehr der rigiden Einheit des bürgerlichen Subjekts entspricht, 
sondern [eine] flexiblere Organisationsform einer ›kommunikativ ver-
flüssigten‹ Ich-Identität aufweist.«30 Bereits an dieser Stelle stellt sich 
für Wellmers Leser die Frage nach der (von Wellmer anfangs behaupte-
ten) Differenz zwischen den Möglichkeiten von Kunst und denen 
sprachlicher Äußerungen, die als Konsequenz der wellmerschen Ador-
no-Umformulierung streng genommen als Frage nach der Differenz zwi-
schen Diskursen über Kunstrezeption und anderer sprachlicher Kommu-
nikation gestellt werden muss. War es bei Adorno noch der mimetisch-
expressive Überschuss des Kunstwerks, der die Differenz zwischen die-
sem und einer sprachlichen Äußerungen markierte, so ist es bei Wellmer 
die Prozessualität sprachlichen Kommunizierens selbst, die auf die ein-
tretende Starrheit und Verfestigung sprachlicher Kommunikation ein-
wirkt, sie wieder verflüssigt, ihre mimetische Dimension wieder zur 
Geltung bringt: Die Prozessualität des Kommunizierens wirkt also auf 
die Bedingungen des Kommunizierens, auf sein Medium zurück.31 Das 

men und Teilnehmern) außer Rancière auch noch Bernhard Waldenfels: 
Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/Main 1987, S. 66-69. 

29 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 28. 
30 Vgl. Fußnote 22. Dagegen Adorno: »Strikt zu unterscheiden bleibt die be-

trachtende Subjektivität vom subjektiven Moment im Objekt, seinem 
Ausdruck sowohl wie seiner subjektiv vermittelten Form.« – Th. W. Ador-
no: Ästhetische Theorie, S. 246. 

31 Ebd., S. 429f.: »Kunst ist mimetisches Verhalten, das zu seiner Objektiva-
tion über die fortgeschrittenste Rationalität – als Beherrschung von Mate-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

40

Nicht-Integrierte der sprachlichen Kommunikation kann in die Kommu-
nikation selbst »hineingeholt« werden, anders gesprochen: der Diskurs 
thematisiert seine eigenen Schwächen oder wäre zumindest dazu in der 
Lage, es zu tun. Oder anders: Ein Diskurs korrigiert einen anderen. Es 
kann also laut Wellmer Situationen geben, in denen der Sprache die ihr 
von Adorno zugeschriebenen Eigenschaften zukommen: abschneidend, 
gewalttätig oder bürokratisch verwaltend und ausschließend zu sein. Je-
doch handele es sich in solchen Fällen nicht um generelle Eigenschaften 
des Begriffs oder des sprachlichen Mediums, sondern um die Verfeh-
lung seiner positiven Möglichkeiten. Aber auch wenn man Wellmer zu-
gesteht, dass der begrifflichen Rede eine integrierende Kraft im Grund-
satz und in vielen Fällen tatsächlich zukommt, bliebe noch die Frage zu 
klären, von wo aus die tatsächliche Einlösung des damit verbundenen 
Anspruchs gültig beurteilt werden kann. Darauf, dass jeder Diskurs von 
sich aus prozessual zur gewaltlosen Integration tendiert, kann man sich 
ja nicht verlassen; auch kann das Urteil aus der Teilnehmerperspektive 
kein endgültiges Kriterium sein, da es ein Urteil aus der Perspektive der 
Integrierten ist. Die Fehlbarkeit und Gewaltsamkeit der Rede einer Per-
son, die ›die lauteste Stimme hat‹ (oder eine sozial herausgehobene Po-
sition), wäre nur in einem Metadiskurs zu thematisieren – und es gibt 
keinerlei Garantie dafür, dass es zu einem solchen Metadiskurs über-
haupt kommt.  

Durch die Auflösung der Verbindung zwischen der Synthesis des 
Kunstwerks einerseits und dem quasi-theologischen Versöhnungsgedan-
ken andererseits, einer Verbindung, die bei Adorno ästhetische Wahrheit 
(Stimmigkeit) und quasi-theologische Wahrheit (Versöhnung) ineins-
fallen ließ, ergeben sich bei Wellmer zwei verschiedene Ebenen der 
Rede von ästhetischer Wahrheit: erstens die Ebene des Wahrheitsgehal-
tes eines konkreten einzelnen Kunstwerks, zweitens die Ebene der allge-
meinen Begriffsanalyse von ästhetischer Wahrheit.32 Diese Trennung hat 

rial und Verfahrensweisen – verfügt. Es antwortet mit diesem Wider-
spruch auf den der ratio selber. […] [Sie] bedient […] sich der unge-
schmälerten Rationalität in ihren Verfahrensarten, während sie […] selber 
irrational bleibt.« Es muss in der Tat einen Überschuss mimetisch-expres-
siver Momente im Kunstwerk geben, denn sonst könnte Adorno nicht die 
Opposition zur herrschenden Rationalität und der bei ihm damit verbun-
denen Identifikation des Nichtidentischen durch den Begriff aufmachen. 
Wenn Wellmer die mimetischen Momente in sprachlicher Verständigung 
betont, verwischt er zwangsläufig diese Differenz zwischen Kunstwerk 
und diskursiver Sprache und entledigt sich der für Adorno wesentlichen 
Idee, es gebe im Kunstwerk, anders als in der sprachlichen Äußerung, je-
nen Überschuss des Mimetisch-Expressiven. 

32 »Der Versuch einer Entschlüsselung des im Kunstwerk verrätselten Wahr-
heitsgehalts ist ja für Adorno nichts als der Versuch, die sonst verlorene 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

41

den Vorteil, dass man nun über die Wahrheit einzelner Kunstwerke 
sprechen kann. Denn was entfällt, ist die Bezugnahme aller Kunstwerke 
auf eine quasi-theologische Versöhnungswahrheit. Das einzelne Kunst-
werk kann nunmehr auf seine je spezifische Wahrheit hin befragt wer-
den. Auch diese spezifische Wahrheit des einzelnen Werkes ist bei 
Wellmer die Wahrheit des Diskurses über das Werk. Für den Wahr-
heitsgehalt des Werkes bedeutet dies, dass das Werk zwar noch als for-
male Adresse der Wahrheitszuschreibung auftritt, sich der Diskurs aber 
inhaltlich auf konkrete gesellschaftliche Realität bezieht, für deren The-
matisierung das Kunstwerk ein Anlass neben anderen möglichen ist.33

 Versöhnung, die bei Adorno durch die ästhetische Stimmigkeit des 
»radikal durchgebildeten Kunstwerks« repräsentiert ist, kann nun mit 
Wellmer als das aufgefasst werden, was sich in der Debatte über ein 
konkretes Werk und eine durch es evozierte gesellschaftliche Thematik 
vollzieht und auf diese Weise auf Gesellschaft einwirkt. Auch der Ge-
danke der Versöhnung ist also von der Seite des Kunstwerks auf die 
Seite der Kommunikation über das Kunstwerk übergegangen, und zwar 
nunmehr als die Idee ihrer konkreten Realisierung. Das Versöhnungs-
szenario wird nun von Wellmer generalisiert als Merkmal schlichtweg 
jeder Kommunikation. Nicht nur die Kommunikation über Kunst, son-
dern jede Kommunikation besitzt nach Wellmer die Potenz der inter-
subjektiven Versöhnung und kann durch Merkmale, die bei Adorno für 
Kunstwerke »reserviert« waren, ausgezeichnet werden: z.B. durch eine 

Wahrheit der Kunst durchs Aussprechen zu retten. Was hier jedoch durch 
begriffliche Artikulation gerettet wird, ist der polemisch-utopische Begriff 
der Kunst als solcher, ist der Versöhnungsbezug der Kunst als etwas Wiß-
bares: es ist eine Wahrheit über die Kunst und nicht der Wahrheitsgehalt 
des je einzelnen Kunstwerks.« A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöh-
nung«, S. 31f. 

33 An dieser Stelle ist zu bemerken, dass Wellmer seine ästhetische Theorie 
nicht im Sinne einer Institutionentheorie als »empirische« deskriptive 
Theorie verstanden wissen möchte (alles, worüber gut geurteilt wird, ist 
gute Kunst), sondern dass er mit Adorno versucht, einen »normative[n] 
Begriff des (gelungenen) Kunstwerks« zu denken. Vgl.: A. Wellmer: 
»Über Negativität und Autonomie der Kunst«, S. 251. Normativität zu 
denken müsste m.E. in diesem Zusammenhang heißen, den Begriff des 
gelungenen Kunstwerks eben nicht allein aus der Zustimmung des Diskur-
ses zu diesem abzuleiten. Normativität bedeutet, ein gelungenes Kunst-
werk trage zum Verständnis der Gesellschaft bei, wie Wellmer formuliert. 
Dabei bleibt aber unklar, worin die spezifische Potenz des Kunstwerks, 
gesellschaftliches Verstehen zu evozieren, besteht und woher sie kommt. 
Dass das Kunstwerk ein »fait social« ist, bedeutet ja nur, dass überhaupt 
etwas Gesellschaftliches in das Kunstwerk eingeht, es erklärt nicht, in 
welcher Weise Kunstwerke Gesellschaftliches verarbeiten und wie sie ih-
rerseits in die gesellschaftliche Sphäre hineinwirken. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

42

spezifische Unschärfe des Verstehens wie auch durch die Präsenz nicht-
rationaler Momente. Der nichtkünstlerischen Sprache kommen nach 
Wellmer also Merkmale zu, die in vormaligen ästhetischen Theorien der 
Kunst zuerkannt wurden und so als charakteristische Herausforderung 
der Philosophie durch die Kunst aufgefasst werden konnten. Kunstwerke 
besitzen in dieser Theoriekonstruktion den Status von Auslösern oder 
Anlässen für Diskurse; die spezifische Potenz von Kunsterfahrung ist 
ununterscheidbar geworden von den Möglichkeiten jeden Prozesses 
sprachlichen Kommunizierens. Anders als bei Hans Robert Jauß, der 
von Wellmer zitiert wird, sind bei Wellmer im Zwischen des »Um-
schlag[s] von ästhetischer Erfahrung zu symbolischer oder kommunika-
tiver Handlung« keine »Identifikationen« mit dem Kunstwerk, von de-
nen sich ästhetische Reflexion und Kommunikation erst noch ablösen 
müssen, festzustellen.34 Die »Wirkung« der Kunstwerke auf die »Ent-
grenzungen der Kommunikation« ist vielmehr eine direkte Wirkung, die 
von der Wirkung eines Diskurses auf einen anderen qualitativ nicht zu 
unterscheiden ist.35

Im Folgenden sollen die Argumentationsschritte beleuchtet werden, mit 
deren Hilfe Wellmer die spezifischen Eigenschaften des Kunstwerks 
nach Adorno in die Charakteristik von Diskursen überführt. Wellmer 
beginnt seine Überlegung mit der Definition eines nichtästhetischen all-
tagssprachlichen Wahrheitsbegriffs. Mit Franz Koppe geht er »davon 
aus, daß von Kunstwahrheit nur geredet werden kann, wenn wir schon 
wissen, wie davon unabhängig von Wahrheit geredet werden kann«.36

Alltägliche Wahrheit bestimmt Wellmer im Sinne von »Habermas’ 
sprachpragmatische[r] Differenzierung des alltäglichen Wahrheitsbe-
griffs« als Überlagerungsfigur der drei Geltungsdimensionen alltäglicher 
Rede: als Überlagerung von apophantischer Wahrheit, endeetischer 
Wahrheit (Wahrhaftigkeit) und moralisch-praktischer Wahrheit.37 Mit 
Adorno setzt Wellmer weiterhin voraus, dass Kunst irgendetwas mit 
Wahrheit zu tun habe und schließt daran die Intuition an, dass die all-

34 Vgl. Hans Robert Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneu-
tik, Frankfurt/Main 1991, S. 51. Diese Identifikation mit dem Kunstwerk 
wird bei Jauß auch häufig als »ästhetisches Genießen« und als dessen 
»primäre ästhetische Erfahrung« beschrieben. Vgl. auch ders.: »Kleine 
Apologie der ästhetischen Erfahrung«, in: Jürgen Stöhr (Hg.), Ästhetische 
Erfahrung heute, Köln 1996, S. 15-42. 

35 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 30. 
36 Ebd.; vgl. Franz Koppe: Grundbegriffe der Ästhetik, Frankfurt/Main 1983, 

S. 88. 
37 Wie Habermas selbst Geltungsansprüche alltäglicher Rede ins Verhältnis 

zu ästhetischen Geltungsanprüchen setzt, stelle ich in Kapitel III.5 dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

43

tagssprachliche Bestimmung der Wahrheit mit der Annahme, dass es in 
der Kunst so etwas wie Wahrheit gebe, zu verbinden sei. »Die Vermu-
tung liegt nahe, daß die ›Kunstwahrheit‹ – wenn überhaupt – sich nur als 
ein Interferenzphänomen der verschiedenen Wahrheitsdimensionen wird 
retten lassen.«38 Diese Vermutung verleitet Wellmer dazu, eine »Umfor-
mulierung« vorzunehmen, indem er drei Verschränkungen gleichsetzt, 
die systematisch nicht viel miteinander zu tun haben. Es handelt sich 
erstens um die Verschränkung der mimetisch-expressiven Momente des 
Kunstwerks mit dem von ihm evozierten Sinn, die Adorno ausbuchsta-
biert, zweitens um den von Adorno konstruierten dialektischen Zusam-
menhang zwischen der Wahrheit des Kunstwerks, dem ästhetischen 
Schein (als der Stimmigkeit des Werks) und einer durch das Werk auf-
scheinenden quasi-theologischen Versöhnung, drittens um die Ver-
schränkung der Geltungsdimensionen alltäglicher Rede im Sinne der ha-
bermasschen Diskurstheorie.39 Dass der Versöhnungsgedanke als »reale 
Utopie« in die alltägliche Rede eingehen können soll, hatte Wellmer be-
reits ausgeführt. Doch wie steht es mit dem Überschuss mimetischer 
Expressivität auf der Seite des Kunstwerks, von dem bei Adorno die 
Rede war? 

Setzte man die Wahrheit alltäglicher Rede im Sinne ihrer drei sich 
überlagernden Geltungsdimensionen mit den rationalen, also den be-
grifflichen Momenten, die Adorno im Kunstwerk verortet, gleich, so 
bliebe der Überschuss des Mimetisch-Expressiven im Kunstwerk beste-
hen. Eine Umformulierung der ästhetischen Wahrheit in die Wahrheit 
alltagssprachlicher Rede ginge also nicht auf. Die Verrechnung des Mi-
metisch-Expressiven des Werks in eine mimetische Expressivität 
sprachlicher Äußerungen wäre deshalb nicht plausibel, weil Adorno das 
mimetische Moment an die spezifische Materialität des Kunstwerks 
bindet. Anders gesprochen: Wellmers Gleichsetzung einer Verschrän-
kung mimetisch-expressiver und rationaler Momente des Kunstwerks 
mit sich überlagernden Geltungsdimensionen alltäglicher Rede geht nur 
auf, wenn die Prämisse gilt, dass Kunstwerken kein mimetisch-expressi-
ver Überschuss zukommt. Gälte diese Prämisse, ließe sich allerdings 

38 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 31. 
39 »Nun hat auch Adorno das Moment der Interferenz verschiedener Wahr-

heitsdimensionen in der Kunstwahrheit auf seine Weise immer betont; 
dies kommt bei ihm zum Ausdruck im Gedanken einer Verschränkung des 
mimetisch-expressiven mit dem rationalen Moment im Kunstwerk ebenso 
wie in seiner Konstruktion des Zusammenhangs zwischen Wahrheit, 
Schein und Versöhnung. Die Interpretation der Kunstwahrheit als Interfe-
renzphänomen verschiedener Wahrheitsdimensionen bedeutet insofern 
zunächst nur eine sprachpragmatische Umformulierung eines für Adorno 
zentralen Gedankens.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

44

nicht mehr von einer bloßen Umformulierung adornoscher Rede über 
das Kunstwerk sprechen, da Adorno ganz offensichtlich von einem mi-
metischen Überschuss der Werke ausgeht. Kunstwerke wären dann in 
einem ganz allgemeinen Sinne sprachlichen Äußerungen äquivalent, wä-
ren in sie übersetzbar. Aber empirisch trifft das natürlich nicht zu. 
Wellmers Umformulierung ist also nicht so harmlos, wie er suggeriert.40

Kommen wir nun zur zweiten möglichen Gleichsetzung, die Wellmer 
vorschlägt: zur Umformulierung der ästhetischen Trias »Wahrheit – 
Schein – Versöhnung« in die Trias der Geltungsdimensionen alltäglicher 
Rede. Wanderte die Versöhnung als reale Utopie in sprachliche Kom-
munikation ein, ließe sie sich mit Hilfe der drei interferierenden Wahr-
heitsdimensionen beschreiben. Denn eine Utopie, der jede transzendente 
Dimension genommen ist, wäre keine Utopie mehr, und sie wäre demzu-
folge genauso wie jede alltägliche Kommunikation zu bestimmen. Der 
ästhetische Schein des Kunstwerks hingegen, von Adorno auch als äs-
thetische Stimmigkeit seiner Elemente bestimmt, bleibt – ähnlich der 
mimetisch-expressiven Momente – als ein materialer »Rest« einer nicht-
geglückten Umformulierung erhalten, denn er lässt sich eben nicht mit 
dem ästhetischen Schein sprachlicher Äußerungen gleichsetzen.  

Als Konsequenz der behaupteten Umformulierung zeichnet Wellmer 
alsdann das rezipierende Subjekt als »Instanz der Vermittlung« aus, das 
zwischen der konkreten Wahrheit eines Kunstwerks und dessen Idee der 
Versöhnung vermittelt. Vermittelt wird aber nun nicht mehr zwischen 
der Wahrheit des Kunstwerks und ihrer subjektiven Interpretation, son-
dern vermittelt wird zwischen einer subjektiven Wahrheitszuschreibung 
im Medium der sprachlichen Äußerung und anderen Diskursen. Well-
mer versucht also, den Gehalt des Kunstwerks aus den rezipientischen 
Zuschreibungen zu bestimmen. Letzten Endes (wenn vielleicht auch un-
gewollt) ersetzt Wellmer damit die Annahme Adornos, dass es im 
Kunstwerk selbst so etwas wie Wahrheit gebe (und zwar eine solche, die 
die Möglichkeiten sprachlicher Kommunikation überschreite) durch die 
Annahme, es sei die rezipientische Zuschreibung, in der über die Gelun-
genheit des Kunstwerks entschieden werde. Diese generelle Auszeich-
nung der interpretierenden Position der Rezipienten ist Wellmer zufolge 
aber nicht zu verwechseln mit Adornos Ansicht, Kunstwerke müssten 
philosophisch gedeutet werden, damit »die sonst verlorene Wahrheit der 
Kunst durch Aussprechen« gerettet werde.41 Wenn Adorno schreibe, 
»genuine ästhetische Erfahrung muß Philosophie werden oder sie ist 

40 »Wichtiger als die Umformulierung selbst ist daher die Frage nach den 
Konsequenzen, die sich aus ihr ergeben.« (Ebd.) 

41 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

45

überhaupt nicht«42, so wolle er »den polemisch-utopischen Begriff der 
Kunst als solche[n]« retten, den »Versöhnungsbezug der Kunst als etwas 
Wißbares«, so Wellmer. Dies sei die allgemeine »Wahrheit über die 
Kunst und nicht der Wahrheitsgehalt des je einzelnen Kunstwerks«.43 In-
dem Wellmer zudem Adornos philosophische Auslegung von Kunst al-
lein im Sinne der apophantischen Wahrheitsdimension auffasst, ver-
deutlicht er einerseits implizit, wie problematisch die vorgebliche Um-
formulierung bzw. die Gleichsetzung künstlerischer und alltagssprachli-
cher Wahrheit tatsächlich ist; andererseits übergeht er damit die Tatsa-
che, dass Adorno immer betont, dass es philosophischer Auslegung eben 
niemals gelingen könne, das Kunstwerk zu fassen. Adorno veranschlagt 
zwei diskursive Bewegungen, die er als gegenläufige definiert: die 
apophantische »Bewegung« des Kunstwerks nach außen und die gleich-
zeitige Zurücknahme dieser apophantischen Bewegung durch das 
Kunstwerk, das dieses selbst erzeugte Apophantische kraft seiner Mate-
rialität wieder destruiert und an sich bindet. »Das Kunstwerk muß seine 
diskursiven Bestandteile seinem Immanenzzusammenhang einbringen in 
einer Gegenbewegung zu der nach außen gerichteten, apophantischen, 
die das diskursive Moment entbindet.«44

Weil Wellmer diese von Adorno als gegenläufig beschriebene Be-
wegung nur noch in eine Richtung ausbuchstabiert – in die Richtung, 
welche von der Rezeption zum Werk führt –, fällt die Möglichkeit, eine 
Wirkung des Kunstwerks als den Wahrheitszuschreibungen entgegenge-
richtete bzw. nicht in der Rezeption aufgehende Kraft zu denken, weg. 
Damit verschwindet systematisch die Idee eines möglichen Einflusses, 
den Künstler als Hersteller auf das Hergestelltsein des Kunstwerks und 
damit indirekt auf dessen Rezeption haben können. Eine entscheidende 
Frage an Wellmer ist somit die Frage danach, wie Kunstwerke denn die 
Wahrheitszuschreibungen hervorrufen. Dies wäre zugleich die Frage 
nach der signifikanten Differenz zwischen dem Vermögen des Kunst-
werks, Diskurse zu provozieren, und der Potenz anderer Gegenstände, 
Situationen und Handlungen, sprachliche Auseinandersetzung zu evo-
zieren. Im Zusammenhang damit ergibt sich die Frage nach einer mögli-
chen Differenzierung der Eigenschaften verschiedener Diskurse nach 
Maßgabe ihrer Gegenstände. Zeichnet den wahrheitszuschreibenden 
Diskurs über Kunst etwas Spezifisches aus? Folgt man Wellmer, so ste-
hen die Aussichten, etwas darüber zu sagen, was Kunstwerke zu Objek-

42 Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 197. 
43 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 32. 
44 Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 152. Dort heißt es ferner: »Usur-

piert das diskursive Moment den Primat, so wird das Verhältnis des 
Kunstwerks zu dem außer ihm allzu unmittelbar und gliedert sich ein…« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

46

ten einer Wahrheitszuschreibung prädestiniert (und darüber, um welche 
Wahrheit es sich bei der künstlerischen handelt), ungünstig. Wenn er 
ausführt, dass der Wahrheitsanspruch eines Kunstwerks mit seinem äs-
thetischen Geltungsanspruch zusammenhänge,45 dann sagt er nicht viel 
mehr, als dass ein Kunstwerk, dem Wahrheit zugeschrieben wird, 
gleichzeitig ästhetisch für gelungen erklärt wird. Erklärt sich aber nun 
die Wahrheitszuschreibung daraus, dass der Künstlerin das Werk so gut 
gelang? Oder erklärt sich umgekehrt die Zuschreibung der Gelungenheit 
aus der subjektiven Wahrheitsfeststellung, bei der der Erfahrungshori-
zont der Rezipientin und der Kontext der Rezeption eine Rolle spielen?  

Die spezifische Differenz von »etwas behaupten« und »etwas zei-
gen« wird von Wellmer zwar erst genannt, dann aber verspielt. Dass im 
Kunstwerk Sich-Zeigendes aufgrund einer Vertrautheit mit ihm erkannt 
wird, muss nicht heißen, dass es sich in jedem Fall sprachlich behaupten 
lassen muss. Das Moment der Wiedererkennung kann durchaus als ein 
nicht-sprachliches vorkommen, z.B. wenn Gefühle oder Gerüche erin-
nert werden. An dieser Stelle wird die Vorgängigkeit der unmittelbaren 
ästhetischen Erfahrung gegenüber ihrem Diskurs deutlich. Wellmer 
selbst spricht vom »implizit Gewußten«, das in der »Prägnanz einer 
sinnlichen Erscheinung geronnen« ist, eine Formulierung, in der freilich 
noch einmal deutlich wird, dass der sinnlichen Erscheinung kein Eigen-
wert zukommt; sie ist vielmehr ein abkürzendes Symbol für etwas, das 
sich als Wissen aussprechen ließe.46

Die Tatsache, dass sich in der ästhetischen Erfahrung Wirklichkeit 
nicht als reine Wirklichkeit, sondern nur vermittelt durch das Kunstwerk 
zeigt, veranlasst Wellmer, von der Authentizität des jeweiligen Kunst-
werks zu sprechen. Jedoch gibt er kein einziges Kriterium dafür an, was 
unter diesem Authentisch-Sein zu verstehen wäre. Er begnügt sich mit 
der Feststellung, »daß ein ästhetisches Gebilde mehr oder weniger tref-
fend, mehr oder weniger treu, mehr oder weniger authentisch zur Er-
scheinung bringt, was in ihm erscheint.«47 Auch an dieser Stelle lässt 
sich fragen, ob es am Kunstwerk, an seiner Herstellung oder am Erfah-
rungs- bzw. Vertrautheitshorizont der Rezipienten liegt, dass etwas treu, 
treffend oder authentisch erscheint, und was das genau heißen soll. Ent-
scheiden können diese Frage nach Wellmer nur Diskurse über ästheti-
sche Erfahrungen, d.h. solche Befunde gehören nicht in die ästhetische 
Erfahrung selbst, die dem ästhetischen Diskurs vorgängig ist. Spielt der 
ästhetische Diskurs solch entscheidende Rolle, so ist es denkbar, dass 
die Bewertung einer ästhetischen Erfahrung im Diskurs selbst korrigiert 

45 A. Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versöhnung«, S. 33. 
46 Ebd., S. 34. 
47 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

47

und die Wahrheitszuschreibung eher durch den Diskurs als durch das 
Kunsterlebnis gesteuert ist. Hier sehe ich auch die Einbruchstelle für an-
dere Einflüsse auf eine Wahrheitszuschreibung, die eher sozialer als 
künstlerischer Natur sind. So können z.B. Trends oder der Ruf einer 
Künstlerin im Kunstbetrieb die Interpretation der ästhetischen Erfahrung 
wesentlich beeinflussen. »In solchen Diskursen geht es um das richtige 
Verstehen, das richtige Wahrnehmen der ästhetischen Erscheinung.«48

Über richtiges Wahrnehmen und Verstehen, also über sinnliche und 
sinnhafte Aspekte zugleich, wird Wellmer zufolge im Sprechen und 
Schreiben über Kunstwerke verhandelt, und dort wird auch die ganze 
Werteskala der Beurteilung festgelegt (wenn auch nie endgültig). Das ist 
Kennerschaft, an der sich natürlich auch Nicht-Kenner beteiligen kön-
nen, deren Wort dann gegebenenfalls weniger schwer wiegt. Ein ästheti-
scher Diskurs, wie er bei Wellmer im Mittelpunkt steht, nimmt das 
Kunstwerk und seine Wirkungen zwar zum Ausgangspunkt; mit sprach-
lichen Mitteln wird immer genauer zwischen einzelnen Rezipienten ab-
gewogen, warum dieses Werk bestimmte Wirkungen hervorruft. Damit 
werden Normen für Qualität erarbeitet. Aber wie erklärt sich z.B. aus 
dieser immer größeren Spezialisierung in der Beurteilung von Kunst-
werken ein Gefühl der Gewissheit, dass das einzelne Werk in der ästhe-
tischen Erfahrung Evidenz vermittelt, oder gar das Gefühl der Rezi-
pienten, die Wirklichkeit wiederzuerkennen wie ein vertrautes Gesicht, 
wie Wellmer schreibt? 

Im ästhetischen Streit »über Wahrheit und Falschheit ästhetischer 
Gebilde, der zugleich ein Streit über deren Stimmigkeit sein soll, müs-
sen die Diskutierenden ihre eigene Erfahrung ins Spiel bringen«.49 Dabei 
spielen dann die drei sprachpragmatischen Wahrheitsdimensionen all-
täglicher Rede die entscheidende Rolle, wie in jeder Kommunikation. 
Das, worüber kommuniziert wird, sind aber die Rezipienten-Erfahrun-
gen mit dem Kunstwerk und ihr individueller Hintergrund, auf dem 
diese wahrgenommen werden. Aus dem Ergebnis dieses Streits, der im-
mer wieder neu geführt werden kann, lassen sich rückwirkend ästheti-
sche Stimmigkeit, d.h. ästhetische Geltung und Wahrheitspotential der 
Kunstwerke bestimmen. 

Wenn Koppe, auf den Wellmer sich bezieht, die Verzahnung des 
»Sichtbar-Machens« und des »Zum-Ausdruck-Bringens« betont, dann 
spricht er über allgemeine Eigenschaften von Kunstwerken. Diese Ver-
zahnung ersetzt Wellmer durch die Verzahnung der beiden metaphori-
schen Zuschreibungen von »Sich-Zeigen« und »Zum-Ausdruck-Brin-

48 Ebd. 
49 Ebd., S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

48

gen«. Das führt dazu, dass sich bei Wellmer »Sichtbar-Machen« und 
»Zum-Ausdruck-Bringen« letztlich auf der Ebene des Diskurses, nicht 
auf der Ebene des Werkes verzahnen. 
 Zum Schluss bleiben allein die Erfahrungen der Rezipienten, aus de-
nen heraus der ästhetische Diskurs geführt wird, als bestimmbare Krite-
rien der Wahrheitszuschreibung ans Werk. Es ist nicht möglich, bei 
Wellmer zu spezifizieren, in welcher Weise die Kunstwerke selbst diese 
Zuschreibungen beeinflussen, d.h. warum gerade sie als Wahrheitsträger 
auserkoren werden. Die Auswahlkriterien bleiben opak, sie können ge-
nauso gut nichtkünstlerischen Ursprungs sein. Wellmer hat recht, wenn 
er betont, dass die Künstlerin nicht in derselben Weise durch das 
Kunstwerk etwas »sagt«, wie wenn sie sprachlich kommunizieren 
würde. Darauf aufbauend müsste er aber zu erklären versuchen, worin 
die Differenz zwischen dem Zeigen durch Kunstwerke und sprachlichen 
bzw. schriftlichen kommunikativen Handlungen liegt. Diese Erklä-
rungsmöglichkeit hat sich Wellmer aber aufgrund seiner sprachpragma-
tischen Voraussetzungen wesentlich erschwert, denn wenn er Aussagen 
darüber machen würde, wie Kunstwerke etwas zeigen, würde es sich, 
seinen eigenen Voraussetzungen nach, immer nur um metaphorische 
Zuschreibungen handeln. Und Metaphern werden immer im Medium 
sprachlicher Diskurse angewendet.50 Gerade dort, wo er die Materialität 
des Kunstwerks als sein Anderes thematisieren müsste, bleibt also der 
Diskurs ein selbstreferentielles Zuschreibungsspiel. 

Auch die Rede von einem »Ort des Kunstwerks«, welcher »irgend-
wie zwischen einem ›Subjekt‹ und seinem ›Objekt‹« liegt, bringt Well-
mer nicht wirklich zu einem veränderten systematischen Befund.51 So 
sind auch im Text Das musikalische Kunstwerk Kunstwerke weder ihrer 
Interpretation vorgängig, noch sagt Wellmer, dass es am Kunstwerk 
selbst, an der Art seiner Herstellung liege, dass diesem Gelungenheit zu-
geschrieben wird. Auch hier kommt er vielmehr zu dem Schluss, »daß 
auch die [musikalischen, Anm. von mir, J.S.] Werke im deskriptiven 
Sinn des Wortes kein objektives Sein haben: ihr ›esse‹ ist, wie das von 
Sprachtexten, ›interpretari‹…«52 Interessant ist die Verwendung des Ad-
jektivs »objektiv« deshalb, weil damit bereits die bloß intuitive Gegen-
position, Kunstwerke als produzierte Dinge oder Situationen hätten ei-
nen Einfluss auf ihre Erfahrung und Interpretation, unter Metaphysik-
verdacht gerät. Ließe man das Adjektiv, dem die Rolle eines Tabuanzei-
gers zukommt, weg, so ergäbe sich die Aussage: Das Sein von Kunst-

50 »›Wahrheit‹ läßt sich […] der Kunst nur metaphorisch zuschreiben.« 
(Ebd.)

51 A. Wellmer: »Das musikalische Kunstwerk«, S. 151f. 
52 Ebd., S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

49

werken ist ihre Interpretation – eine Behauptung, deren Falschheit empi-
risch ganz offensichtlich ist, und zwar auch dann, wenn man die Vor-
gängigkeit des Feldes der Kunst vor der individuellen Erfahrung und 
Interpretation eines Werks annimmt. Der typische Fall der Existenz des 
Kunstwerks ist nicht der, dass noch niemand ihm als Kunstwerk begeg-
nete, sondern der typische Fall ist der einer individuellen ästhetischen 
Erfahrung an einem Gegenstand, der bereits als Kunstwerk vorbestimmt 
ist. Wie anders sollten sonst die Rezipienten auf die Idee kommen, den 
»Anspruch des Kunstwerks«, von dem Wellmer am Beispiel des No-
tentextes spricht, überhaupt anhand seiner Rezeption bzw. anhand seiner 
musikalischen Aufführung zu testen?53 »Was wir wissen können, ist 
lediglich, daß dieser Text mit dem Anspruch auftritt, Gegenstand einer 
möglichen Erfahrung zu sein. Ob und inwiefern er das ist, kann sich 
immer wieder erst in der ästhetischen Erfahrung selbst erweisen.«54 Wie 
aber entsteht dieses Wissen über den Anspruch des Werks, auf das 
Wellmer sich bezieht? Wellmer würde sagen: Dieses Wissen ergibt sich 
aus der Einigung der rezipierenden Subjekte, dass es sich hier um ein 
Kunstwerk handelt. Warum haben andere aber solch eine Meinung ge-
rade über diesen und nicht über einen beliebigen anderen ästhetischen 
Gegenstand? 

Anstatt den Prozess der ästhetischen Erfahrung als einen vom Werk 
evozierten und damit in irgendeiner Form von der Künstlerin mitgestal-
teten Prozess zu begreifen, operiert Wellmer zunächst verkomplizierend 
mit dem Begriff der Prozessualität als einer typischen Eigenschaft des 
künstlerischen Gegenstandes, um dann wieder zum alten Ergebnis zu 
kommen: Dass aber 

»ästhetische Gelungenheit einem Gegenstand nur aus der ›performativen‹ Per-
spektive der ästhetisch Erfahrenden zugeschrieben werden kann, erklärt, wa-
rum das ›Werk‹ im traditionellen, das heißt im oben erläuterten nichtnormati-
ven Sinne, gar nicht der objektive Träger dieser Eigenschaft [der Gelungen-
heit, Anm. von mir, J.S.] sein kann und weshalb es, wie ich es oben behauptet 
habe, das objektiv vollkommene, in sich geschlossene Kunstwerk gar nicht ge-
ben kann.«55

53 »Den Notentext, den ich zunächst als den ›Ort‹ des musikalischen Werkes 
charakterisiert hatte, bezeichne ich jetzt als ›ästhetischen Gegenstand‹ mit 
ästhetischem Anspruch.« Ebd., S. 152. 

54 Ebd., S. 153. 
55 Ebd., S. 153f. Vgl. auch A. Wellmer: »Über Negativität und Autonomie«, 

S. 248: »Natürlich kann eine solche Prozessualität der Kunstwerke nicht 
einem objektivierenden Blick zugänglich sein, sondern nur einer ästheti-
schen Erfahrung, die diese Prozessualität als ihre eigene erfährt.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

50

Wellmer schreibt weiter: »Jedoch kann, wenn schon das Werk im de-
skriptiven Sinne des Wortes kein objektives Sein hat, um so weniger 
›Gelungenheit‹ eine objektive Eigenschaft von Partituren oder Auffüh-
rungen sein.«56

Diese Auffassung teile ich nicht. Gelungenheit kann durchaus eine 
Eigenschaft eines Kunstwerks sein, ja es lässt sich sagen, dass das eine 
Werk der Künstlerin gelang, ein anderes wiederum nicht. Es ist nicht die 
Einigung der Rezipienten, die Kunstwerke als Kunstwerke definiert, 
sondern der Anspruch der Künstler, ein Kunstwerk geschaffen oder auf-
geführt zu haben, der Rezipienten erst dazu veranlassen kann, den »An-
spruch des Kunstwerks« zu testen, um im Anschluss an die individuelle 
ästhetische Erfahrung darüber zu entscheiden, ob es sich hier um ein 
gelungenes Kunstwerk handelt.  

Derjenige Begriff der Gelungenheit, den Wellmer verwendet, geht 
letztlich zurück auf Kants Begriff des freien Spiels aus der Kritik der 
Urteilskraft.57 Dieses Spiel ist nun aber gerade dadurch gekennzeichnet, 
dass es unendlich ist, weil über die Wirklichkeit des Erfahrungsobjekts 
nicht endgültig geurteilt werden kann. Wellmer schreibt daher: »[I]m 
Spiel der ästhetischen Erfahrung [werden] Zusammenhänge ebensowohl 
gebildet wie aufgelöst«.58 Aber kann ein unentscheidbares unendliches 
Spiel als eine gelungene Erfahrung begriffen werden? Ist es nach Well-
mer nicht vielmehr das Nicht-Gelingen, das die ästhetische Erfahrung 
auszeichnet? Denn es ist laut Wellmer ja gerade die Unentscheidbarkeit 
im Urteil über den ästhetischen Gegenstand, die als Prozessualität der 
Erfahrung und nicht als Prozessualität des Kunstwerks beschrieben wer-
den muss. »Daß das Prädikat des ästhetisch Gelungenen aus seiner rei-
nen Objektbezogenheit herausgelöst werden muß, heißt zugleich, daß es 
in die Prozessualität der ästhetischen Erfahrung hineinverlagert werden 
muß.«59 Von dort ist es nicht mehr weit zur Feststellung, »daß in der 
Prozessualität der ästhetischen Erfahrung ein ästhetisches Objekt als 
Kunstwerk sich konstituiert; wobei die ›Objekthaftigkeit‹ dieses Kunst-
werks darin sich zeigt, daß es – das Werk – in einem öffentlichen Raum 
zwischen ästhetisch erfahrenden Subjekten lokalisiert ist…«60 Aus dem 
zuerst genannten »Zwischen« zwischen dem Kunstwerk und seiner Re-
zipientin ist nun wieder das zweite »Zwischen« zwischen verschiedenen 
rezipierenden Subjekten geworden. Ungelöst bleibt das Problem, wie 
sich das Zwischen zwischen Objekt und Subjekt überhaupt denken lässt, 

56 A. Wellmer: »Das musikalische Kunstwerk«, S. 151. 
57 Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, § 9, AB 28. 
58 A. Wellmer, »Das musikalische Kunstwerk«, S. 162. 
59 Ebd., S. 152. 
60 Ebd., S. 154. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

51

wenn man dem Objekt gleichzeitig jede Art von Einflussnahme auf das 
Geschehen absprechen möchte. Wellmer problematisiert zwar die eigene 
Position, wenn er schreibt:  

»Daß ein Werk ästhetisch gelungen ist, kann sich nur im Prozeß der ästheti-
schen Erfahrung erweisen. Es wäre aber offenbar falsch, hieraus den Schluß zu 
ziehen, daß Gelungenheit etwas ›Subjektives‹ sei, nämlich bloßer Ausdruck 
einer nicht näher bestimmbaren lustvollen Affektion eines Rezipienten durch 
ein Werk bzw. dessen Aufführung.«61

Diesem eigens formulierten Anspruch kann aber die eigene Systematik 
nicht genügen, und so ist kein Hinweis darauf zu finden, wie sich denn 
solch ein Zwischen zwischen einem Kunstwerk und seiner Rezipientin 
überhaupt aus der sprachpragmatischen Perspektive denken ließe. 
Wellmer spricht ganz kantisch vom »Subjekt und seinem Objekt«, dem 
Kunstwerk, welches durch die Wahl und Erfahrung des Subjektes erst 
zum Kunstwerk gemacht wird.62 Das sogenannte »partielle Recht des 
musikalischen Kunstwerks«63 bleibt so das Recht, Kunstdiskurse zu 
initiieren, in denen über seine Gelungenheit entschieden wird. Dies ent-
spricht der kantischen Charakterisierung des ästhetischen Gegenstands, 
Auslöser ästhetischer Erfahrungen und darauffolgender Diskurse zu 
sein, einer Definition, die ich als Definition des Kunstwerks für nicht 
ausreichend halte.64

Resümiert man die bisher formulierte Kritik an der Rezeptionsästhe-
tik Wellmers, ergibt sich die Frage, ob nicht die Komplexität der ästheti-
schen Theorie Adornos, insbesondere seine Berücksichtigung der drei 
philosophischen Kategorien Produktion, Werk und Rezeption, ein guter 
Grund wäre, der sprachpragmatischen Lesart Wellmers den Rücken zu 
kehren und sich auf das Original zurückzubesinnen. Der (Rück-)Weg zu 
Adorno hat sich aber deshalb verschlossen, weil Wellmer darin recht 
hat, zu sagen, dass Adorno einen gemeinsamen Wahrheitsgehalt für alle 

Kunstwerke veranschlagt, der in die Deutung eines jeden Kunstwerks als 
eines Trägers immer derselben Versöhnungswahrheit einmündet. Die 
immergleiche Funktion aller Kunstwerke ist somit für Adorno die quasi 

theologische Widerspiegelung und Überwindung des gesellschaftlichen 
Ganzen. In einer ästhetischen Theorie muss es jedoch möglich sein (und 
darin gebe ich Wellmer recht), Kriterien für konkrete Wahrheitszu-
schreibungen an einzelne Kunstwerke anzugeben, nicht zuletzt deshalb 

61 Ebd., S. 151. 
62 Ebd., S. 152. 
63 Ebd., S. 154. 
64 Weiteres dazu in Teil III. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

52

(füge ich hinzu), weil verschiedenen Kunstwerken verschiedene Strate-
gien der Darstellung unterschiedlicher Themen zu eigen sind. Diese 
Konkretheit der jeweiligen Synthese von Materialität und Bedeutung im 
einzelnen Werk (und dies ist nun meine These) lässt sich nur bestimmen, 
wenn man die Perspektive der Produzenten nicht aus einer ästhetischen 
Theorie ausschließt. Wellmers Bestimmung des ästhetischen Objekts 
kann so lange nur eine rudimentäre sein, wie er sich philosophisch dem 
empirischen Befund gegenüber verschließt, dass Kunstwerke von 
Künstlern hergestellte Gegenstände sind – einem Befund, der sich sys-
tematisch auf die Beschreibung ihrer Rezeption auswirken würde.65

2.  Das Kunstwerk a ls  geschicht l iche Wahrheit  
(Heidegger)  

Soweit Kunstwerke als Wahrheitsträger gedacht werden, kann ihnen ihre 
Wahrheit nicht allein aus einer subjektiven Perspektive zugeschrieben 
werden; für ihre philosophische Bestimmung ist es vielmehr notwendig, 
Kriterien dafür zu gewinnen, was an ihnen selbst ist, was diese Zu-
schreibung von Wahrheit rechtfertigt oder nicht rechtfertigt. Dieser Be-
fund aus dem ersten Kapitel legt es nahe, sich der Bestimmung des 
Kunstwerks in der Wahrheitsästhetik von Martin Heidegger zuzuwen-
den. Denn Heidegger definiert das Kunstwerk mit Hilfe des Begriffs der 
Erde als etwas, das in seiner Materialität so erscheint, dass dem Kunst-
werk als Wahrheitsprozess eine Bedeutung eignet. Darüber hinaus be-
stimmt er Kunstwerke sowohl als geschaffene als auch als (durch Rezi-
pienten) bewahrte. In diesem Sinne beginnt Heidegger seinen Aufsatz 
Der Ursprung des Kunstwerks mit einer Ontologie des Kunstwerks.66 Es 
gibt aber auch einen zweiten naheliegenden Grund, auf Heidegger und 
seine Definition des Kunstwerks einzugehen: Heideggers Seinsphiloso-
phie und mit ihr seine Ästhetik richten sich gegen einen ähnlichen Zug, 
wie Wellmer ihn in seinen Überlegungen zur Ästhetik macht. Dieser 
verwandte Zug ist Nietzsches Rede von »Einheit, Ganzheit, Wahrheit als 
›obersten Werten‹«.67 Ohne damit die Identität beider ästhetischer Theo-
rien (von Wellmer und von Nietzsche) zu behaupten, kann man von  
einer Ähnlichkeit beider Theorien in ihrer Akzentuierung des Subjekti-
ven sprechen. Die Sphäre, in der das Subjektive gegen einen metaphysi-

65 Vgl. dazu Teil III. 
66 Martin Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks, Frankfurt/Main 1999. 
67 Martin Heidegger: Nietzsche: Der europäische Nihilismus [Freiburger 

Vorlesung II. Trimester 1940]; Gesamtausgabe, Bd. 48, Frankfurt/Main 
1986, S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

53

schen Objektivismus, dann aber auch gleich gegen jede ontologische 
Selbständigkeit des Objekts zur Geltung gebracht wird, ist bei Wellmer 
das sprachliche Handeln, bei Nietzsche hingegen das affektive Selbster-
lebnis. Es handelt sich um zwei (verschiedene) Ermächtigungsfiguren 
gegenüber der Materialität des Kunstwerks, einer Materialität, die in 
Heideggers Systematik dem Sein zugeordnet ist. Heidegger benennt und 
kritisiert solch eine Denkfigur subjektiver Ermächtigung. Der Wert, so 
legt es Heidegger in seinen Nietzsche-Vorlesungen dar, »ist Wert, weil 
er gilt; und er gilt, weil er als geltend gesetzt wird«.68 In seiner Kritik an 
Nietzsches »Willen zur Macht« als »Gesichtspunkt« und »Wert« wendet 
Heidegger sich also gegen die Überbewertung des Subjektiven und In-
tersubjektiven (das Nietzsche freilich anders definiert als Wellmer) ge-
genüber dem Sein, ähnlich wie sich unsere Kritik an Wellmers Ästhetik 
gegen subjektive Ermächtigung in der Zuschreibung ästhetischer Wahr-
heit an das Kunstwerk richtet.  

Heidegger kommentiert in seiner Vorlesung Nietzsches ›Ontologie‹ 
als ganze, es geht ihm also nicht allein um ästhetische Bestimmungen. 
Zur Debatte steht dabei Nietzsches Darstellung der Geschichte der 
Metaphysik, die Nietzsche eben nicht – und das ist Heideggers Kritik – 
als eine Geschichte über »das Seiende im Ganzen« (die Welt) im Ver-
hältnis zum Dasein (den in der Welt lebenden Menschen) schreibt, son-
dern die er erzählt als eine Geschichte über Werte, die Menschen der 
Welt seit der Antike zugeschrieben haben, und über Gesichtspunkte, 
unter denen sie die Welt betrachtet haben. Die Menschen legen (indem 
sie Kategorien erfinden) der Welt Werte ein, ziehen die Kategorien bei 
der Bestimmung der Welt wieder aus der Welt heraus und besitzen so 
die Macht, die Welt als »wert-los« zu beschreiben, nachdem sie die 
Werte aus der Welt ›herausgezogen‹ haben.69 Das Falsche an den Wer-
ten ist Nietzsche zufolge, dass sie »hinausverlegt werden in einen ›an 
sich seienden‹ Bezirk, innerhalb dessen und aus dem her sie an sich und 
unbedingt gelten sollen; während sie doch ihren Ursprung und Gel-
tungsbereich nur in einer bestimmten Art des Willens zur Macht ha-
ben«.70 Dieser »Wille zur Macht« ist nun für unsere Frage nach der Be-

68 Ebd., S. 108. 
69 »1. Daß wir mit den Kategorien ›Zweck‹, ›Einheit‹ und ›Sein‹ der ›Welt‹ 

(d.h. dem Seienden im Ganzen) einen Wert eingelegt haben. 2. Daß diese 
der Welt eingelegten Kategorien ›wieder von uns herausgezogen‹ werden. 
3. Daß nach dieser Herausziehung der Kategorien, d.h. der Werte, die 
Welt ›nun‹ wert-los aussieht.« (Ebd., S. 86)

70 Ebd., S. 95. Fokussierungen auf Werte wie Einheit, Wahrheit und Ganz-
heit werden von Nietzsche enttarnt als eigentlicher Wille zur Macht, wel-
cher unbewusst in den Werte zuschreibenden Subjekten wirkt. Nietzsches 
Umwertung dieses Willens besteht in dem Wissen, dass es die früheren 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

54

stimmung des Kunstwerks insofern interessant, als Nietzsche der Kunst 
eine Exemplarizität zumisst, mittels derer sich das Konzept der subjekti-
ven Umwertung solcher Werte wie Einheit, Wahrheit und Ganzheit in 
den subjektiven Willen zur Macht demonstrieren lässt. Nietzsches Dar-
stellung der Kunst steht laut Heidegger für den »Drang nach Lebensstei-

gerung und Erhöhung, nach Herrschaft, d.h. nach Obenbleiben«.71 Die-
ses Obenbleiben bezieht sich auf die Selbstermächtigung und gleichzei-
tige Selbstwahrnehmung des künstlerischen Subjekts, welches bei 
Nietzsche der rauschhaft agierende Künstler ist.72 Da es hier nicht um 
Nietzsche gehen soll, werde ich den »Willen zur Macht« in seiner meta-
physischen und ästhetischen Dimension nicht weiter erläutern. Zentral 
für Heideggers Kunstwerkdefinition ist aber, dass er sie im Kontrast zu 
Nietzsches Ontologie und Ästhetik entwickelt und dabei gleichzeitig an 
diese anknüpft. Heidegger kritisiert an Nietzsches ästhetischem bzw. 
ästhetisierendem Vokabular nämlich dasselbe, was er generell an der 
Geschichte der Ästhetik als philosophischer Disziplin seit ihrer Begrün-
dung durch Baumgarten im 18. Jahrhundert kritisiert: ihre Fokussierung 
und Beschränkung auf die Beschreibung subjektiver Zustände und deren 
Wahrnehmung durch die Subjekte. »Den ästhetischen Zustand der 
Schauenden und Empfangenden versteht Nietzsche ganz in Entspre-
chung zum Schaffenden. Danach ist dann die Wirkung des Kunstwerkes 
nichts anderes als die Wiedererweckung des Zustandes des Schaffenden 

Werte nie unabhängig vom setzenden Subjekt gab, und der Konsequenz, 
dass man nun bewusst zum eigenen »Willen zur Macht« stehen soll. Das 
heißt nichts anderes, als diesen bewusst an die Stelle zu setzen, an der er 
schon immer unbewusst war. Vgl. ebd., § 14: Nietzsches ›moralische‹ 
Auslegung der Metaphysik, S. 127-133. 

71 Ebd., S. 141. Vgl. Martin Heidegger: Gesamtausgabe, Bd. 65: Abt. 3., Un-
veröffentlichte Abhandlungen, Vorträge – Gedachtes. Beiträge zur Philo-
sophie: (vom Ereignis), Frankfurt/Main 1989, S. 364: »Am tiefsten scheint 
Nietzsche in das Wesen der Wahrheit hinabzufragen, wo er die Frage auf-
nimmt: ›Was bedeutet aller Wille zur Wahrheit?‹ und wo er das Wissen 
um diese Frage als ›unser Problem‹ bezeichnet (VII, 482). Seine Lösung 
ist: Wille zur Wahrheit ist Wille zum Schein und dieses notwendig als ein 
Wille zur Macht, Bestandsicherung des Lebens, und dieser Wille am 
höchsten in der Kunst, weshalb diese mehr wert, als die Wahrheit.«  

72 »Damit es Kunst giebt, damit es irgend ein ästhetisches Thun und Schauen 
giebt, dazu ist eine physiologische Vorbedingung unumgänglich: der 
Rausch. […] Das Wesentliche am Rausch ist das Gefühl der Kraftsteige-
rung und Fülle. Aus diesem Gefühle giebt man an die Dinge ab, man 
zwingt sie von uns zu nehmen, man vergewaltigt sie…« Friedrich Nietz-
sche: Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophirt 
[1889], Streifzüge eines Unzeitgemässen, 8; Kritische Studienausgabe, hg. 
v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München 1999, Bd. 6, S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

55

in den Genießenden…«73 Nietzsches Figur der Selbstermächtigung des 
künstlerischen Subjektes sieht Heidegger als eine Verfallsfigur der Äs-
thetik.74 Sie hat zur Folge, dass die Kunst, historisch gesehen, zuneh-
mend als »Stimulans des Lebens« zum Zwecke der Steigerung der Er-
lebnisfähigkeit, als Reiz und Anreiz zur Selbstwahrnehmung gesehen 
wird.75

In diesem Kapitel ist also zu verfolgen, wie Heidegger aus seiner 
Kritik an der Geschichte der Ästhetik als einer Geschichte der ästheti-
schen Subjektivität eine Kunstwerkbestimmung entwickelt, die das 
Kunstwerk als einen Prozess beschreibt, der sich gerade unabhängig von 
einer subjektiven Selbstermächtigung der Rezipienten und der Produ-
zenten ereignet. Kunst kann in diesem Sinne auch nicht, wie es bei 
Nietzsche geschieht, auf einen Wert reduziert werden, der vom Men-
schen in das Kunstwerk hineingelegt wurde. Das entspricht dem Fazit 
der im ersten Kapitel vorgetragenen Kritik an Wellmers Adorno-Lesart: 
Das Kunstwerk konstituiert sich nicht allein in der subjektiven Bestim-
mung dessen, der es erfährt; es ist vielmehr ein reales Gegenüber, auf 
das ästhetische Subjektivität sich beziehen lassen muss. 

Wie verfährt Heidegger nun, wenn er die Brücke schlägt zwischen 
Nietzsches Beschreibung der Kunst in der Perspektive subjektiver 
Selbsterhöhung im Rausch und seiner eigenen ästhetischen Bestimmung 
des Kunstwerks, dass nämlich das Kunstwerk in ausgezeichneter Weise 
die Unverborgenheit des Seins verkörpere? Heidegger verschiebt zuerst 
die Bedeutung, die Nietzsche dem rauschhaft Produzierenden verleiht, 
indem Heidegger die Kunst umdefiniert als ein zwar vom Schaffenden 
Hervorgebrachtes, jedoch nicht durch den Schaffenden Bestimmtes. 
Diese Verschiebung erreicht Heidegger, indem er an Nietzsches Geburt 
der Tragödie in einer von Nietzsche selbst abweichenden Weise an-
knüpft. Die Kopplung zweier Zustände: des Dionysischen und des 
Apollinischen, zu einem dritten, dem ästhetischen Zustand bei Nietzsche 
interpretiert Heidegger als ein Zusammentreffen von subjektivem 
Rausch (dionysisch) mit der materiellen Form als dem »Maßstäblichen« 

73 Martin Heidegger: Nietzsche: Der Wille zur Macht als Kunst, Freiburger 
Vorlesung 1936/37; Gesamtausgabe, Bd. 43, Frankfurt/Main 1985, S. 136. 

74 Vgl. Heideggers Hinweis auf die Verbindung zwischen Kants und Nietz-
sches Ästhetik: »…das, was Nietzsche bezeichnet als das Entzücken, in 
unserer Welt zu sein, ist jenes, was Kant meint mit der ›Lust der Refle-
xion‹.« Ebd., S. 131. 

75 »Die Kunst ist so eine Art und Weise, wie der ›Wille zur Macht‹ das Le-
ben beherrscht und es selbst zu einer Art Herrschaft macht; die Kunst ist, 
so gefaßt‚ ein Stimulans des Lebens.« – M. Heidegger: Nietzsche: Der  
europäische Nihilismus, S. 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

56

(apollinisch).76 Zugleich behauptet er, dass der Streit und Zusammen-
schluss beider Seiten nicht mehr (wie noch bei Nietzsche) als ein Gegen-
überstehen von Subjekt und Objekt gedeutet werden kann, denn die 
Denkfigur der Subjekt-Objekt-Unterscheidung ist für Heidegger ein 
prägnantes Merkmal der Fehlentwicklung neuzeitlicher Philosophie. 
Diese Ablehnung ist für Heidegger sozusagen Prämisse kraft eigener 
Setzung.77

Das Rauschhafte im Künstler und das Maßvolle im Kunstwerk müs-
sen also, wenn sie denn nicht mehr getrennten Seiten zugeordnet sein 
sollen, zusammenfallen. Der Ort dieses Zusammenfallens von Rausch 
und Maß ist für Heidegger das Kunstwerk. Dass dabei der dionysische 
Rausch in die Bestimmung des Kunstwerks mit einfließt, hat zur Folge, 
dass ein Kunstwerk nicht mehr schlicht als Ding, d.h. als Objekt gedeu-
tet werden kann, denn eine Definition des Kunstwerks als Ding ließe 
sich mit jener Prozesshaftigkeit nicht verbinden, die im Rausch, die aber 
auch im Zusammentreffen der Gegensätze liegt, den Nietzsche es in der 
Geburt der Tragödie beschreibt. Und diese Prozesshaftigkeit soll einge-
hen in die Ontologie des Werks. Aus solch einem Anschluss an die Äs-
thetik Nietzsches ergibt sich für Heidegger u.a. die Konsequenz, dass 
drei bisher existierende Definitionen des Kunstwerks als einem Ding ab-
zulehnen seien. Und mit der Aufzählung und der Distanzierung von die-
sen drei Ding-Begriffen beginnt der Aufsatz Vom Ursprung des Kunst-

werks, der auf einer zusammenfassenden Überarbeitung dreier Vorträge 
beruht, die Heidegger 1935/36 hielt.  

Warum kann man Kunstwerke nicht auffassen wie Dinge, denen wir 
begegnen? Die Annahme, Kunstwerke seien Dinge, denen zusätzlich zu 
ihrem dinglichen Unterbau noch etwas anderes, etwas Höheres anhaftet, 
geht von einer oft ungeprüften, aber immer falschen Bestimmung der 

76 Der »ästhetische Zustand« als tragisch-dionysischer Zustand ist bei Nietz-
sche definiert im Sinne von Heraklit als harmonische Entgegensetzung des 
dionysischen (dunklen) und des apollinischen (sokratischen, klaren) Zu-
stands. (Vgl. unten Fußnote 96 zum ›Streit‹ bei Heraklit.) Das sokratisch 
Klare als Apollinisches wird von Heidegger in eine Kunstwerksbeschrei-
bung überführt. Mit Hilfe des Begriffs des »großen Stils« bei Nietzsche 
zeigt Heidegger, dass es in der Kunst, und dies heißt für Heidegger: im 
Kunstwerk, um »Maßstäbliches« gehen muss. – Vgl. M. Heidegger: Niet-
zsche: Der Wille zur Macht als Kunst, § 19: Der große Stil. Die Einheit 
des Wechselbezuges von Rausch und Schönheit, Schaffen-Empfangen und 
Form; Gesamtausgabe, Bd. 43, S. 145-172.  

77 »Was ist fragwürdiger als diese Subjekt-Objekt-Beziehung, als der Ansatz 
des Menschen im Sinne eines Subjekts und als die Bestimmung des Nicht-
subjektiven als Objekt? Die Geläufigkeit dieser Unterscheidung ist noch 
kein Beweis für ihre Klarheit und dafür, daß sie wahrhaft gegründet sein 
soll.« (Ebd., S. 142) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

57

Dingheit des Dinges aus. Heidegger ›entlarvt‹ drei Dingbegriffe des 
»abendländischen Denkens«, die »selbstverständlich geworden und 
heute im alltäglichen Gebrauch sind«.78 Es handelt sich erstens um die 
Vorstellung, ein Ding sei wesentlich Träger von bestimmten Eigen-
schaften, zweitens um die Bestimmung des Dings als »die Einheit einer 
Mannigfaltigkeit des in den Sinnen Gegebenen« und drittens um die 
Denkungsart, »das Ding ist ein geformter Stoff«.79 Während Heidegger 
die ersten beiden Dingbegriffe ganz entschieden zurückweist, kann er 
dem dritten – der das ›Zusammenstehen‹ von Stoff und Form beschreibt, 
etwas abgewinnen, er schränkt seine Geltung aber auf das »Zeug« ein.  

Dass das Begriffspaar Stoff und Form in der Geschichte der Ästhetik 
und damit für die Bestimmung der Kunst wichtig wurde, hält Heidegger 
für eine Fehlentwicklung. Denn die Unterscheidung von Stoff und Form 
gehört laut Heidegger nicht »ursprünglich in den Bereich der Kunst und 
des Kunstwerks«.80 Jedoch  wird in der »Dienlichkeit des Zeugs« als 
dem, was durch seine Benutzung bestimmt ist, eine bestimmte »Anord-
nung des Stoffes«81 vorgegeben, für deren Beschreibung Heidegger den 
dritten Dingbegriff gelten lässt. Diese Anwendung des dritten Dingbe-
griffs auf das Zeug nimmt Heidegger wiederum zum Anlass, in der Su-
che nach der Bestimmung des Kunstwerks als einem Ding zunächst 
einmal vom Zeug und nicht vom Kunstwerk auszugehen. Anknüpfend 
an seine Bestimmung der Zuhandenheit als einer Seinsart des Zeugs in 
Sein und Zeit macht Heidegger geltend, dass für uns der genuine Zugang 
zur Welt darin besteht, mit dem zu hantieren, was durch Menschen für 
Menschen hergestellt wurde: mit dem Zeug.82 Anstatt von abstrakten 
und falschen Dingbegriffen bei einem Bestimmungsversuch des Kunst-
werks auszugehen, sollten wir bei der Zeughaftigkeit des Zeugs als dem 
uns Vertrauten ansetzen, wenn es darum geht, eine Differenz zwischen 
Ding, Zeug und Kunstwerk zu finden. Heidegger gibt im Rahmen seiner 
überaus geschickten Strategie vor, dass sein Versuch, irgendein Zeug 
»ohne eine philosophische Theorie einfach zu beschreiben«, misslungen 

78 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 13. 
79 Ebd., S. 18f. 
80 Ebd., S. 19. 
81 Ebd., S. 20. 
82 »Die Seinsart von Zeug, in der es sich von ihm selbst her offenbart, nen-

nen wir die Zuhandenheit. Nur weil Zeug dieses An-sich-sein hat und 
nicht lediglich noch vorkommt, ist es handlich im weitesten Sinne und 
verfügbar. Das schärfste Nur-noch-hinsehen auf das so und so beschaffene 
›Aussehen‹ von Dingen vermag Zuhandenes nicht zu entdecken. Der nur 
›theoretisch‹ hinsehende Blick auf Dinge entbehrt des Verstehens von Zu-
handenheit.« Martin Heidegger: Sein und Zeit, § 15, Frankfurt/Main 1999, 
S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

58

sei.83 Scheinheilig ist er überrascht, die Zeughaftigkeit des Zeugs erst 
bestimmen zu können, wenn wir dieses Zeug (in seinem Beispiel: Bau-
ernschuhe) dargestellt im Kunstwerk betrachten.  

Der generelle Zugang zum Zeug und zu dessen Zuhandenheit ist 
zwar nach wie vor durch dessen Gebrauch bestimmt, wie Heidegger es 
in Sein und Zeit beschreibt; jedoch erfahren wir im Gebrauch des Zeugs 
nicht, was es als Zeug eigentlich ist. Die Darstellung und gleichzeitige 
Bestimmung eines Zeugs, so wie es ist, kann nur im Kunstwerk geleistet 
werden. Das, was uns während des (durchaus wissenden) Hantierens mit 
dem Zeug verschlossen bleibt, nämlich dass ein Zeug in Wahrheit durch 
seine Verlässlichkeit bestimmt wird, kann erst in seiner Behandlung 
bzw. Darstellung im Kunstwerk hervortreten. Das Kunstwerk (Heideg-
ger beschreibt ein Bild Vincent van Goghs, auf dem die Schuhe des 
Malers zu sehen sind) leistet also etwas, das außerkünstlerisch Begeg-
nendes zunächst nach Heidegger nicht leisten kann – das Kunstwerk 
stellt etwas dar in dessen ganz spezifischer Seinsweise.84 Diese Bestim-

83 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 26. 
84 Dass Heidegger die Schuhe van Goghs fälschlicherweise als die einer 

Bäuerin ausgibt, stört nicht die Idee, die er vom Zeugsein als Verlässlich-
keit entwickelt. Geht es ihm doch nicht darum, am Kunstwerk Details von 
dessen Entstehungsgeschichte und erst recht nicht Informationen über die 
Benutzer der Schuhe zu rekonstruieren, sondern um Grundsätzliches, das 
auf der Ebene solch persönlicher Bestimmungen nicht einzuholen ist. Ich 
würde daher die Frage von Meyer Schapiro: »Is Heidegger’s mistake 
simply that he chose a wrong example?« mit »Yes« beantworten. Das Bei-
spiel der deutschen Bäuerin steht für Heideggers generellen »Provinzia-
lismus«, wie Hauke Brunkhorst es ausdrückt, und damit für Heideggers 
persönlichen Geschmack. Schapiros Einwand gegen Heidegger, dass Van 
Gogh eine persönliche Entscheidung traf, als er sich entschloss, seine 
Schuhe abzubilden, und dass diese Entscheidung ernst genommen werden 
muss, wenn man sich sein Bild anschaut, ist unvereinbar mit Heideggers 
Darstellung des Künstlers, dem gerade in Heideggers Theorie kein Ent-
scheidungsspielraum zukommt. Vgl. Meyer Schapiro: »The Still Life as a 
Personal Object«, in: Marianne L. Simmel (Hg.), The Reach of Mind. Es-
says in Memory of Kurt Goldstein, New York 1968, S. 203-209, hier S. 
206: »Heidegger would still have missed an important aspect of the 
painting: the artist’s presence in the work.« – Vgl. Hauke Brunkhorst: 
Hannah Arendt, München 1999, S. 17: »Auffällig ist ferner der den sehr 
verschiedenen Schülern gemeinsame Zug, aus dem vom Meister kunstvoll 
stilisierten Provinzialismus auszubrechen und die Heideggersche Provinz, 
wie Habermas es einmal von Gadamer gesagt hat, zu ›urbanisieren‹.«  

 Zur Debatte um die Schuhe der Bäuerin und des Künstlers ist Derridas 
Kritik an Schapiro bekannt geworden: »Schapiro täuscht sich also über die 
erste Funktion der bildlichen Verweisung. […] Denn der ganze Prozeß 
Schapiros beruft sich dagegen auf wirkliche Schuhe: Vom Bild wird ver-
mutet, daß es sie nachahmt, repräsentiert, reproduziert.« Ich denke, dass 
Schapiro noch etwas anderes meint, als Derrida hier vermutet. Es geht ihm 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

59

mung der Seinsweise des Dargestellten liegt, systematisch gesprochen, 
über dem alltäglich Begegnenden. So ist ein Kunstwerk nicht ein Ding, 
dem eine oder mehrere höhere Eigenschaften zukommen, sondern seine 
Dingheit tritt so weit in den Hintergrund, dass das ganze Werk als etwas 
Höheres, nämlich als ein Entbergen und somit als ein Wahrheitsgesche-
hen gekennzeichnet werden kann.  

Die Bestimmung der dargestellten Schuhe als ein Zeug, in welchem 
Welt und Erde »so da« sind, basiert nicht, wie es vielleicht im ersten 
Moment scheint, in erster Linie auf der bäuerlichen Romantik, die in 
Heideggers Beschreibungen einfließt. Vielmehr verbindet Heidegger in 
seiner Beschreibung der Bäuerin und ihrer Schuhe zwei Ebenen, die 
systematisch voneinander streng getrennt werden müssen: Auf der einen 
Seite beschreibt er Welt und Erde als zugehörig zur bäuerlichen Erfah-
rung; auf der anderen Seite sind Welt und Erde philosophische Katego-
rien.85 Wenn Heideggers Begrifflichkeit, die er am Beispiel der Schuhe 
einführt, auf einer systematischen Ebene gelten soll, geht es in jeder

künstlerischen Darstellung um die Anwesenheit von Welt und Erde, 
nicht nur in einer bäuerlich anmutenden. Auch hier betont Heidegger in 
Abgrenzung zu Nietzsche noch einmal: »Das Kunstwerk gab zu wissen, 
was das Schuhzeug in Wahrheit ist. Es wäre die schlimmste Selbsttäu-
schung, wollten wir meinen, unser Beschreiben habe als ein subjektives 
Tun alles so ausgemacht und dann hineingelegt.«86

Wie erläutert Heidegger nun das Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit 
im Werk und welche Rolle gesteht er der dinglichen Seite des Kunst-
werks dabei zu? Einerseits bestreitet Heidegger (wie dargelegt), dass ein 
sinnvoller Begriff des Kunstwerks allein aus seiner Dinghaftigkeit her-
geleitet werden könne, andererseits muss er aber anerkennen, dass 
»[d]as Dinghafte am Werk […] nicht weggeleugnet werden« kann; 
»aber dieses Dinghafte muß, wenn es schon zum Werksein des Werks 
gehört, aus dem Werkhaften gedacht sein« – es muss also in die Be-
stimmung des Kunstwerks als etwas Prozesshaften mit einbezogen wer-
den.87 Mit dem Begriff der Erde, die im Kunstwerk erscheint und sich 
gleichzeitig in diesem verbirgt, bringt Heidegger diese Ambivalenz ge-
genüber dem Dinghaften des Werkes zum Ausdruck. Die Erde steht ei-
nerseits für die Präsenz des Materiellen, das erst durch seine Verarbei-

um die Verarbeitung eigener Erfahrung des Künstlers im Werk, die nicht 
unbedingt mit Abbilden zu tun haben muss. Vgl. Jacques Derrida: »Resti-
tutionen. Von der Wahrheit nach Maß«, in: Ders.: Die Wahrheit in der 
Malerei, Wien 1992, S. 301-442, hier S. 364. 

85 Vgl. die Erläuterung von »Welt« und »Erde« im weiteren Verlauf des 
Kapitels. 

86 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 29f. 
87 Ebd., S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

60

tung in einem Kunstwerk in seiner spezifischen Charakteristik erschei-
nen kann; andererseits kommt durch das Materielle Geschichtliches zum 
Vorschein, nämlich »jenes, worauf und worin der Mensch sein Wohnen 
gründet.«88 Die Materialität des Kunstwerks, für die der Erde-Begriff 
steht, hat so auch eine Komponente, die Sinnbezüge ermöglicht. Im 
Erde-Begriff ist der Hinweis Heideggers enthalten, dass wir Geschichte 
nur »verstehen« können, wenn wir akzeptieren, dass sich das, worauf 
sich Geschichte gründet, generell verbirgt.89 Es kann nicht durch exaktes 
Forschen und Messen zu Tage gebracht werden, so wie man auch einen 
Fels, den man zerschlägt, wiegt und ausmisst, nicht besser »versteht«. 

88 Ebd., S. 38. 
89 Die Erkenntnis, dass das, worauf menschliche Geschichte sich gründet, 

nicht beherrschbar ist, sich vielmehr immer entzieht, berücksichtigt Hei-
degger 1933 nicht, als er die Rede zum Antritt seines Rektorats in Frei-
burg hält, zwei Jahre vor den Vorträgen, aus denen der Aufsatz Der Ur-
sprung des Kunstwerks entstand. Heidegger beendet seine Rede mit fol-
genden zuerst apokalyptischen, dann kämpferischen Ausführungen: »Aber 
niemand wird uns auch fragen, ob wir wollen oder nicht wollen, wenn die 
geistige Kraft des Abendlandes versagt und dieses in seinen Fugen kracht, 
wenn die abgelebte Scheinkultur in sich zusammenstürzt und alle Kräfte in 
die Verwirrung reißt und im Wahnsinn ersticken läßt. Ob solches ge-
schieht oder nicht geschieht, das hängt allein daran, ob wir als geschicht-
lich-geistiges Volk uns selbst noch und wieder wollen – oder ob wir uns 
nicht mehr wollen. Jeder einzelne entscheidet darüber mit, auch dann und 
gerade dann, wenn er vor dieser Entscheidung ausweicht. Aber wir wol-
len, daß unser Volk seinen geschichtlichen Auftrag erfüllt.« Abgesehen 
davon, dass man unter dem »geschichtlichen Auftrag des deutschen Vol-
kes« die schlimmsten nationalsozialistischen Verbrechen denken muss, ist 
an den Ausführungen interessant, dass Heidegger seinen eigenen theoreti-
schen Prämissen der Nicht-Erforschbarkeit und Nicht-Beherrschbarkeit 
der Geschichte durch die Aufforderung an das Volk, aus eigenem Willen 
seinen geschichtlichen Auftrag zu erfüllen, widerspricht. Vgl. Martin Hei-
degger: Die Selbstbehauptung der deutschen Universität, Das Rektorat 
1933/34, Frankfurt/Main 1990, S. 19. 

 Eine andere Darstellung dieses von mir als Selbstwiderspruch gedeuteten 
Geschichtsverständnisses Heideggers findet sich bei Romano Pocai. Pocai 
deutet die Angleichung des Kampf-Gedankens an den Begriff der Ohn-
macht (die Heidegger in Vom Wesen der Wahrheit als modifizierte Ver-
borgenheit des Seienden darstellt) als konsequente Ableitung aus Heideg-
gers Wahrheitsbegriff, den er in Vom Wesen der Wahrheit entwickelt. 
»Entsprechend der Radikalisierung der Ohnmacht gegenüber dem Seien-
den erfolgt diejenige des dagegen gerichteten Kampfes, des ermächtigen-
den heroistischen Dezisionismus.« Romano Pocai: »Heideggers NS-Enga-
gement im Lichte seiner philosophischen Genese«, in: Ders.: Heideggers 
Theorie der Befindlichkeit. Sein Denken zwischen 1927 und 1933, Mün-
chen 1996, S. 291. Vgl. Martin Heidegger: Vom Wesen der Wahrheit 
[Freiburger Vorlesung Wintersemester 1931/32]; Gesamtausgabe, Bd. 34, 
Frankfurt/Main 1988. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

61

Solche und ähnliche Erfahrungen teilen vermutlich alle, die schon ein-
mal versucht haben, sich Geschehnissen der näheren und ferneren Ge-
schichte anhand eines »Materials« zu nähern – die Erfahrung des Sich-
Entziehens des zu untersuchenden historischen Gegenstandes, dessen 
Präsenz unwiderruflich vergangen ist.  

Für Heidegger muss es trotzdem einen Moment geben, in dem sich 
etwas so zusammenfügt, dass man eine Ahnung oder sogar eine (wenn 
vielleicht auch vorübergehende) Einsicht von dem bekommt, worauf 
»der Mensch sein Wohnen in der Welt gründet«. Diese Einsicht ist keine 
allein denkerisch gewonnene, sondern sie basiert auf dem wahrnehmen-
den Erfassen dessen, was uns als Kunstwerk hier und heute physisch ge-
genübersteht. Die Erde eröffnet (im Falle gelingender Rezeption) im 
Werk eine Welt. Und andersherum: »Indem das Werk eine Welt auf-
stellt, stellt es die Erde her.«90 Wie ist diese wechselseitige Figur der 
Welteröffnung und der Erde-Herstellung im Kunstwerk zu verstehen? 
Heidegger betont, dass er mit dem Begriff Welt »nicht die bloße An-
sammlung der vorhandenen abzählbaren oder unabzählbaren, bekannten 
oder unbekannten Dinge« meint.91 Welt ist vielmehr »immer das Unge-
genständliche, dem wir unterstehen«92, es ist unser je eigener individuel-
ler und auch kollektiver Verstehenshorizont, in den wir durch unsere 
Geburt und Geschichte gesetzt sind. »Indem eine Welt sich öffnet, be-
kommen alle Dinge ihre Weile und Eile, ihre Ferne und Nähe, ihre 
Weite und Enge.«93 Der Begriff Welt steht somit für das Vermögen zu 
verstehen, das Menschen von Pflanzen und Tieren unterscheidet. Er 
steht zugleich für die Geschichtlichkeit des Daseins derart, dass diese 
immer an ein konkretes individuelles oder kollektives Verständnis ge-
knüpft ist. Wenn Heidegger sagt, dass das Kunstwerk das »Offene der 
Welt offenhält« meint er damit, dass Kunstwerke all dies, was zum Be-
griff der Welt gehört, evozieren. In dem Moment, in dem sich die Erde 
im Kunstwerk als spezifische Materialität auf eine unalltägliche Weise 
darbietet, verschiebt sich unsere Wahrnehmung – und zwar nicht nur die 
Wahrnehmung des spezifischen Materials, sondern unsere Weltvorstel-
lung verschiebt sich so, dass etwas, das uns wesentlich betrifft, uns auf 
einmal in einem anderen Zusammenhang als sonst erscheint. Eine neue 
Welt ist eröffnet. In diesem bis dahin für uns neuen Horizont spielt nun 
das Material, das im Kunstwerk verarbeitet (aber nicht verbraucht) 
wurde, eine andere Rolle, als es sie in unserem früheren Weltbild ein-

90 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 43. 
91 Ebd., S. 40. 
92 Ebd., S. 41. 
93 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

62

nahm.94 Der Stein, nicht gemessen und gewogen, sondern in seinem 
Lasten erfahren und gleichzeitig verstanden, bekommt seinen Platz in 
der Welt, die uns vom Kunstwerk eröffnet wurde. Zugleich kann das, 
worauf Geschichte sich gründet (die Erde), von uns nur in unserer je ei-
genen Welt erfasst werden. Und so schließt Heidegger: »Indem das 
Kunstwerk uns unsere Welt verstehen läßt, stellt es diese zugleich in die 
geschichtlichen Bezüge unseres Daseins.«95 Nur über das Aufstellen ei-
ner neuen Welt ist die Erde als spezifische Materialität überhaupt für uns 
wahrnehmbar; die vom Werk eröffnete Welt ist somit die Voraussetzung 
für die Herstellung der Erde.  

In dem Versuch, das Verhältnis zwischen Welt und Erde im Werk zu 
klären, sind wir bei einer Zirkelstruktur angekommen – beide erklären 
einander wechselseitig. Diese Zirkelstruktur ist von Heidegger gewollt. 
Er konstruiert das wechselseitige Verhältnis von Welt und Erde in einer 
Streitfigur, die ihrer Struktur nach an den nietzscheschen Streit zwischen 
dem Dionysischen und dem Apollinischen erinnert, und setzt damit Welt 
und Erde einander wechselseitig entgegen. Heidegger geht also noch 
hinaus über die Struktur des Sich-gegenseitig-Bedingens als eines har-
monischen Aufeinander-Verweisens und ›überformt‹ den Zirkel durch 
die Dynamik und Spannung eines Streites. Der »Streit zwischen Welt 
und Erde« als ein unabschließbarer Streit steht genau für die Prozess-
haftigkeit, die Heidegger gegenüber den traditionellen Dingbegriffen 
und im Rückgriff auf Nietzsches Streitfigur eingeklagt hatte. Heidegger 
knüpft hier an ein aus der Antike bekanntes Streitmodell an: die »ge-
genstrebige Fügung«. Beide Streitparteien gelangen jeweils erst durch 
den Streit und im Streit zu ihrer spezifischen Geltung.96 Die gegenstrebi-

94 »Zwar gebraucht der Bildhauer den Stein so, wie nach seiner Art auch der 
Maurer mit ihm umgeht. Aber er verbraucht den Stein nicht. Das gilt in 
gewisser Weise nur dort, wo das Werk mißlingt. Zwar gebraucht auch der 
Maler den Farbstoff, jedoch so, daß die Farbe nicht verbraucht wird, son-
dern erst zum Leuchten kommt. Zwar gebraucht auch der Dichter das 
Wort, aber nicht so wie die gewöhnlich Redenden und Schreibenden die 
Worte verbrauchen müssen, sondern so, daß das Wort erst wahrhaft ein 
Wort wird und bleibt.« (Ebd., S. 44) 

95 Ebd., S. 43. 
96 Walther Kranz (Hg.): Fragmente der Vorsokratiker [1903], Zürich 1951, 

Bd. 1, S. 152. Heraklit: »Das widereinander Strebende zusammengehend; 
aus dem auseinander Gehenden die schönste Fügung. – Unsichtbare Fü-
gung stärker als sichtbare. – Sie verstehen nicht, wie es zwieträchtig mit 
sich selbst im SINN übereinstimmt: gegenstrebige Fügung wie von Bogen 
und Leier.« Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, EN VIII 1155 b 4: 
»Heraklit sagt, Widerstrebendes tauge zusammen, aus dem Verschiedenen 
entspringe die schönste Harmonie, und alles entstehe auf dem Weg des 
Streites.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

63

gen Bewegungen sind erstens solche, die ein Verdecken bzw. Verbergen 
des Streitpartners bewirken: »Die Erde […] neigt dahin, als die Ber-
gende jeweils die Welt in sich einzubeziehen und einzubehalten«97; und 
»[d]ie Welt trachtet in ihrem Aufruhen auf der Erde, diese zu überhöhen. 
Sie duldet als das Sichöffnende kein Verschlossenes.«98 Zweítens heben 
Erde und Welt erst »das eine je das andere, in die Selbstbehauptung ih-
res Wesen«.99

Es ist nun für uns wichtig zu fragen: Ist sich die Bestimmung des 
Kunstwerks als Streit zwischen Welt und Erde eine mögliche Phänome-
nologie der Kunst oder muss sie in erster Linie als Kommentar zu Hei-
deggers Ontologie gelesen werden? Diese Frage wird an Heideggers 
Ästhetik immer wieder herangetragen. Während z.B. Otto Pöggeler und 
Rüdiger Bubner bestreiten, dass es sich bei Heideggers Kunstwerkauf-
satz und auch in seinen späteren Schriften über Kunst um eine Phäno-
menologie der Kunst handele,100 vertreten andere, wie z.B. Friedrich 
Wilhelm von Hermann, die ›phänomenologische‹ Lesart, der zufolge 
man Heideggers Ästhetik sehr wohl als eine phänomenologische Theorie 
der Kunst lesen könne, ja müsse.101 Das Motiv unserer Auseinanderse-

  Ein anderes Denkmodell, welches für den Welt-Erde-Streit Pate gestan-
den haben könnte, ist das der »Bewegung in der Ruhe«. W. Kranz (Hg.): 
Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 1, S. 315f. Empedokles: »Und dieser 
durchgehende Tauschhandel hört niemals auf: bald sich durch Liebe al-
les vereinigt zu Einem, bald auch werden wieder die einzelnen Stoffe 
auseinandergetragen im Hasse des Streites. […] Insofern nun so Eines 
aus Mehrerem versteht zu entstehen und wiederum aus dem zergangenen 
Einen Mehreres hervorgeht, insofern werden sie und das Leben bleibt 
ihnen nicht fest; sofern aber ihr durchgehender Tauschwechsel niemals 
aufhört, insofern sind sie stets unerschütterte Wesen während des Kreis-
laufes.« 

97  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 46. 
98  Ebd. 
99  Ebd. 
100  Pöggeler beruft sich u.a. auf Heideggers Zusatz zu Der Ursprung des 

Kunstwerks, den Heidegger 1950 in dem Sammelband Holzwege veröf-
fentlichte: »Die ganze Abhandlung Der Ursprung des Kunstwerks be-
wegt sich wissentlich und doch unausgesprochen auf dem Weg der 
Frage nach dem Wesen des Seins. Die Besinnung darauf, was die Kunst
sei, ist ganz und entschieden nur aus der Frage nach dem Sein be-
stimmt…« Otto Pöggeler: »Heidegger und die Kunst«, in: Christoph 
Jamme/Karsten Harries (Hg.), Martin Heidegger. Kunst, Politik, Tech-
nik, München 1992, S. 59-84. Vgl. auch Rüdiger Bubner: »Über einige 
Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, in: Neue Hefte für Philosophie 5 
(1973), S. 38-73. 

101  Eine Zusammenfassung der sogenannten »Pöggeler-v.Hermann-Kontro-
verse« zu dieser Frage findet man in Günter Seubolds Auseinanderset-
zung mit Heideggers Aufzeichnungen zur Kunst nach 1945. Günter Seu-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

64

tzung mit Heideggers ästhetischen Schriften war ja gerade, etwas über 
seine Bestimmung des Kunstwerks zu erfahren. Deswegen werden wir 
den Versuch unternehmen, den Kunstwerkaufsatz als eine Theorie zur 
Kunst und nicht allgemein als Beitrag zur Ontologie zu lesen. Im Fol-
genden wird sich zeigen, ob diese Lesart sich halten kann. Untersucht 
wird also, ob Heideggers Beschreibung des Kunstwerks eine der künst-
lerischen Praxis angemessene Theorie bzw. für eine solche zu verwen-
den ist. 

Um dieser Frage nachzugehen, sollten wir zunächst schauen, wie 
Heidegger die Aspekte Produktion und Rezeption thematisiert. Heideg-
ger geht davon aus, dass zum Werk sowohl dessen Geschaffensein als 
auch seine Rezeption (die Heidegger »Bewahrung« nennt) gehört. Hei-
deggers Satz »Der Ursprung des Kunstwerks und des Künstlers ist die 
Kunst« verweist zunächst auf die Tatsache, dass die Kunst als ein vorge-
fundenes Feld jeder Kunstproduktion und auch -rezeption vorausliegt.102

Damit ist jedenfalls nicht gemeint, dass künstlerische Entscheidungen 
von der Kunstgeschichte oder gar von den Imperativen eines Kunstbe-
triebs abhängig wären. Dem Kunstbetrieb steht Heidegger vielmehr kri-
tisch gegenüber. Er möchte diesem nicht nur keinen Einfluss auf die 
Herstellung und Erfahrung wirklich großer Kunst zubilligen, sondern er 
bescheinigt ihm sogar, dass Werke in seinem Rahmen nicht mehr als 
Kunstwerke erfahrbar sind. Sie fallen laut Heidegger in den Status von 
Dingen zurück, die aufgeführt, gezeigt und gekauft werden. Wir können 
also ausschließen, dass Heidegger aus einer bloß empirisch verstandenen 
Vorgängigkeit der Kunst wesentliche systematische Kriterien zur Be-
stimmung des Schaffens und Bewahrens von Kunstwerken ableiten will. 
Er möchte beide – Schaffen und Bewahren – stattdessen im Bezug auf 
das einzelne Kunstwerk (und das einzelne Kunstwerk im Bezug auf sein 
Geschaffensein und Bewahrtwerden als Geschichtliches) bestimmen. 
Soll das Geschaffensein und also das Schaffen »als ein Hervorbringen« 
bestimmt werden, so ist es nötig, künstlerisches Schaffen von anderen 
Formen des Hervorbringens abzugrenzen.103 Heidegger kommt es zu-
nächst auf die Trennung zwischen Kunst und Handwerk an. Diese 
Differenz ist aber für ihn nur denkbar, wenn die Bestimmung des 
Kunstwerks als Wahrheitsereignis vorausgesetzt wird. Das künstlerische 
Schaffen wird also nicht durch die Vorgängigkeit eines Kontextes ge-
leitet, sondern vielmehr durch das Wahrheitsgeschehen des Kunstwerks 

bold: Kunst als Enteignis. Heideggers Weg zu einer nicht mehr meta-
physischen Kunst, Bonn 1996, S. 41-47.  

102  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 56. 
103  »Das Schaffen denken wir als ein Hervorbringen. Aber ein Hervorbrin-

gen ist auch die Anfertigung von Zeug.« (Ebd., S. 57) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

65

selbst. »Obwohl das Werk erst im Vollzug des Schaffens wirklich wird 
und so in seiner Wirklichkeit von diesem abhängt, wird das Wesen des 
Schaffens vom Wesen des Werks bestimmt.«104 Analog redet Heidegger 
darüber, dass die Bewahrenden der Wahrheit des Werks entsprechen.
Wir haben also eine geringe Ausbeute bezüglich einer näheren Bestim-
mung von Produktion und Rezeption zu beklagen, wenn wir Schaffen 
und Bewahren aus dem Wahrheitsgeschehen des Kunstwerks heraus 
verstehen, wie Heidegger es vorschlägt. Trotzdem sollte man sich ver-
gegenwärtigen, wie es zu diesem Ergebnis kommt, wie also Heidegger 
das Wahrheitsgeschehen im Kunstwerk verstanden wissen will. 

»Im Werk ist die Wahrheit am Werk, also nicht nur ein Wahres.«105

Mit diesem Satz macht Heidegger klar, dass es ihm nicht um eine je 
konkrete Wahrheit eines einzelnen Kunstwerks geht, sondern dass das 
Wahrheitsgeschehen im Kunstwerk kein geringeres als das eine Wahr-
heitsgeschehen ist, um welches sich die Philosophie in der Bestimmung 
des Terminus Wahrheit bemühen muss. Heidegger bezieht sich auf einen 
Wahrheitsbegriff, den er philosophisch auch in anderen Schriften erläu-
tert. Wahrheit ist für ihn nicht die Wahrheit von wahren Aussagen – die-
ser Wahrheitsbegriff, auch etwa im aristotelischen Sinne der »Überein-
stimmung« einer Aussage mit einer Sache, greift für ihn zu kurz.106 Er 
führt vielmehr die Aussagewahrheit von Sätzen zurück auf die Unver-
borgenheit des Seins, die eine Aussagewahrheit erst ermögliche.107 »Der 
Satz ist wahr, indem er sich nach dem Unverborgenen, d.h. nach dem 
Wesen, richtet.«108 Diese Unverborgenheit kann nur zusammen mit dem 
Verbergen gedacht werden. Das Wesen der Wahrheit besteht daher nach 
Heidegger in einem Streit zwischen Lichtung und Verbergung. Der Be-

104  Ebd., S. 59. 
105  Ebd., S. 54. 
106  »Eine Aussage ist wahr, wenn das, was sie meint und sagt, überein-

stimmt mit der Sache, worüber sie aussagt. Auch hier sagen wir: es 
stimmt. Jetzt aber stimmt nicht die Sache, sondern der Satz.« Martin 
Heidegger: Vom Wesen der Wahrheit [Vortrag von 1930, zuerst er-
schienen 1943], Frankfurt/Main 1954, S. 7. 

107  Vgl. Brigitte Hilmer: »Die philosophische Auffassung, daß unter Wahr-
heit die Wahrheit von Aussagen (von Sätzen, Überzeugungen oder Pro-
positionen) zu verstehen sei, wird von Heidegger zurückgeführt auf die 
in der Erschlossenheit von Welt (später: der Lichtung des Seins) lie-
gende Unverborgenheit (Aletheia), die die Aussagenwahrheit erst mög-
lich mache und deshalb als eigentliche Wahrheit aufzufassen sei.« Bri-
gitte Hilmer: »Die Verbindlichkeit des Strittigen. Wahrheitsmöglichkei-
ten der Philosophie im Denken Heideggers«, in: Emil Angehrn/Bernard 
Baertschi (Hg.), Interpretation und Wahrheit / Interprétation et vérité, 
Studia philosophica Vol. 57, Bern, Stuttgart, Wien 1998, S. 189-207. 

108  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

66

griff der Lichtung steht für das Offene, für den momenthaften, frag-
mentarischen Zugang zum Sein, wie es als Ganzes ist: »Inmitten des 
Seienden im Ganzen west eine offene Stelle. Eine Lichtung ist. […] Nur 
diese Lichtung schenkt und verbürgt uns Menschen einen Durchgang 
zum Seienden…« »Dank dieser Lichtung ist das Seiende in gewissen 
und wechselnden Maßen unverborgen.«109 Aber »[d]ie Lichtung, die in 
das Seiende hereinsteht, ist in sich zugleich Verbergung.«110 Heidegger 
nennt zwei Arten, wie sich Wesentliches verbirgt: Das Verstellen und 
das Versagen. Das Verstellen ist ähnlich wie die Kategorien »Man« und 
»Gerede« aus Sein und Zeit durch den Modus der Uneigentlichkeit ge-
kennzeichnet, in dem Sinne, dass Wesentliches durch eine Art vorder-
gründige Erschlossenheit verstellt wird: »Seiendes schiebt sich vor Sei-
endes, das eine verschleiert das andere, jenes verdunkelt dieses, weniges 
verbaut vieles, vereinzeltes verleugnet alles.«111 Seiendes versagt sich 
aber auch unabhängig von diesen Verstellungen, d.h. es bleibt schlicht 
verborgen und unzugänglich. »Seiendes versagt sich uns bis auf jenes 
Eine und dem Anschein nach Geringste, das wir am ehesten treffen, 
wenn wir vom Seienden nur noch sagen können, daß es sei.«112 Die 
Erfahrung und Feststellung, dass Seiendes als solches existiert, ist somit 
laut Heidegger auch ganz generell, unabhängig vom Phänomen des Ver-
stellens, die Erfahrung seines Sich-Versagens. Das Seiende offenbart 
sich nicht allein in der Tatsache seiner Begegnung und Anschauung. 
»Zum Wesen der Wahrheit als der Unverborgenheit gehört dieses Ver-
weigern in der Weise des zwiefachen Verbergens.«113 Eröffnen und Ver-
bergen werden nun von Heidegger in einer formal ähnlichen Streitfigur 
gegeneinandergesetzt wie der Streit zwischen Welt und Erde im Kunst-
werk. »Das Wesen der Wahrheit ist in sich selbst der Urstreit, in dem 
jene offene Mitte erstritten wird, in die das Seiende hereinsteht und aus 
der es sich in sich selbst zurückstellt.«114 Damit hat Heidegger die for-
male Grundlage dafür geschaffen, beide Streite in einer Figur ihrer ge-
genseitigen Überlagerung zusammenzuführen.  
 Dies geschieht, indem Heidegger den Welt-Erde-Streit als eine spe-
zifische Gestalt des Urstreits von Lichtung und Verbergung bestimmt.115

Aus dieser Klassifizierung des Kunstwerks als einer Gestalt des Wahr-
heitsgeschehens ergeben sich Konsequenzen für die Bestimmung des 

109  Ebd., S. 51. 
110  Ebd. 
111  Ebd., S. 52. Vgl. M. Heidegger: Sein und Zeit, § 27: Das alltägliche 

Selbstsein und das Man, § 35: Das Gerede. 
112  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 51f. 
113  Ebd., S. 53. 
114  Ebd. 
115  Vgl. ebd., S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

67

Verhältnisses der Kunst zu anderen Gestalten, in denen Wahrheit auf-
treten kann. Auf diese werden wir gleich zurückkommen.  

Zunächst wollen wir aber fragen, was sich für die Kunst selbst aus 
ihrer Einordnung als eine Gestalt des Wahrheitsgeschehens ergibt. Die 
Antwort: Jedes (große) Kunstwerk ist ein Wahrheitsereignis, weil der 
Vollzug des Streits zwischen Welt und Erde ein Prozess des Sich-ins-
Werk-Setzens der Wahrheit ist. »Aufstellend eine Welt und herstellend 
die Erde ist das Werk die Bestreitung jenes Streites, in dem die Unver-
borgenheit des Seienden im Ganzen, die Wahrheit, erstritten wird.«116

Kunstwerke sind somit von Heidegger als wahrheitsstiftende Prozesse 
gedeutet, denen gegenüber die Wahrheit von Aussagen abkünftig ist. 
Durch die Vermittlung des Kunstwerks zu wissen, »worauf und worin 
der Mensch sein Wohnen gründet«117, kann also nicht allein bedeuten, 
wahre Aussagen über dieses menschliche Wohnen zu treffen. Denn Aus-
sagen sind abgeleitet gegenüber dem Kunstwerk, welches als Wahrheits-
stiftung menschliches Wohnen anders evident macht, als es die bloße 
Richtigkeit sprachlichen Erläuterns vermag. Heideggers großer (und 
vielleicht zu großer) Anspruch an die Kunst und ihre Werke wird an die-
ser Stelle deutlich: Es geht ihm nicht darum, dass im Medium der Kunst 
von Menschen Geschichte gestaltet und ausgelegt wird, sondern es geht 
ihm um die aktuelle Einordnung bzw. Unterordnung des Einzelnen und 
des Kollektivs in (und unter) eine überzeitliche geschichtliche Wahrheit, 
die sich unabhängig von ihnen im Kunstwerk selbst manifestiert. »Die 
Kunst ist Geschichte in dem wesentlichen Sinn, daß sie Geschichte 
gründet.«118 Sie ist nicht allein eine Interpretation der Geschichte, son-
dern sie selbst ist geschichtliches Geschehen, das sich zu Vergangenem 
und Zukünftigem ins Verhältnis setzt. Diese Gründung von Geschichte 
versteht Heidegger im Kunstwerkaufsatz als die »Geschichte eines Vol-
kes«; der späte Heidegger bindet sie an einen allgemeineren, unkonkre-
teren Geschichtsbegriff.119 Auch wenn in diesem späten, generelleren 

116  Ebd., S. 54. 
117  Ebd., S. 38. 
118  Ebd., S. 80. 
119  Wie Heidegger diese Veränderung seines Geschichtsbegriffs und die 

Verschiebung der Bestimmung der geschichtlichen Dimension der Kunst 
an Hegels These vom Ende der Kunst entwickelt, zeigt Günter Seubold: 
»[A]ls Aufgabe wird der Kunst und Dichtung jetzt nicht mehr zuge-
dacht, eine neue epochale Gestaltung zu eröffnen, Geschichte ›erst und 
wieder‹ anfangen zu lassen – als Aufgabe wird ihr nun zugedacht, ›vor-
bereitend‹ zu sein für die Einkehr in den Aufenthalt im Ereignis bzw. 
Orte zu stiften für das Wohnen der Menschen und das Verweilen der 
Dinge.« Günter Seubold: Kunst als Enteignis, S. 59f. Vgl. dazu auch 
Brigitte Hilmer: »Wie ist moderne Kunst möglich? Die Auseinanderset-
zung Heideggers und Adornos mit Hegels These vom Ende der Kunst«, 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

68

Geschichtsbegriff das Volk nicht explizit genannt wird, ist doch für Ge-
schichte das Prinzip konstitutiv, an dem hier, d.h. im vorliegenden Text, 
explizit Kritik geübt werden soll: Seyn (der späte Heidegger unterschei-
det dieses vom ›Sein‹ in Sein und Zeit durch die Schreibweise) ist unbe-
dingt als unabhängig vom Seienden (von den Menschen) zu verstehen. 
Der Kommentar des späten Heidegger zur eigenen Denkfigur des »Ent-
wurfs«, der in Sein und Zeit durchaus als subjektive Aktivität gelesen 
werden kann, ist ausdrücklich eine Zurücknahme der Möglichkeit eines 
jeden subjektiven Verhaltens. »Jeder ›Entwurf‹ von Sinn ist schon ein-
geworfen; es ist daher unmöglich für den Menschen als Subjekt, den 
Sinn des Seins zu schaffen oder zu bestimmen.«120 So impliziert der all-
gemein gehaltene Geschichtsbegriff Heideggers mindestens in dem 
Maße wie sein früherer völkischer Geschichtsbegriff eine Entmündigung 
der individuellen Subjekte, suggeriert die Bedeutungslosigkeit ihres 
subjektiven Verhaltens. Die Subjekte der Kunst sind die Künstler und 
die Rezipienten. Die Auffassung, dass Künstler und auch Rezipienten 
allein als Medien aufzufassen seien, durch die sich geschichtliche 
Wahrheit als Schicksal ereigne, ist aus der Perspektive unserer Frage 
nach dem Anteil und dem Gewicht subjektiven ästhetischen Verhaltens 
(als eines Verhaltens gegenüber dem Kunstwerk) zumindest irreführend. 

In ihrer Lesart des Geschichtsbegriffs des späten Heidegger versucht 
Brigitte Hilmer Geschichtlichkeit für das Verständnis der Kunst frucht-
bar zu machen, indem sie Geschichte nicht als Geschichte eines Volkes 
interpretiert. Dieser Versuch erscheint mir einerseits richtig, andererseits 
problematisch. Für angemessen halte ich Hilmers Lesart, soweit sie Hei-
deggers Differenz zwischen Kunstwerk, Zeug und Ding betrifft. Denn 
an den Weltbegriff der Kunst ist immer die Gründung von Geschicht-
lichkeit im Sinne des Erschaffens einer Erzählung von der Welt gebun-
den. (Und jede Geschichte konstruiert eine Vergangenheit, eine Gegen-
wart und eine Zukunft. Diese Art des Schaffens eines bloßen Zusam-
menhangs ist allerdings nicht das, was Heidegger unter Geschichte ver-
steht.) Dinge der Natur können solche Geschichtsgründungen nicht vor-
nehmen, wie Hilmer richtig feststellt. Jedoch teile ich nicht ihre Auffas-
sung, dass die durch Kunst gegründete Geschichtlichkeit in jedem Fall 
eine »eigentliche Geschichtlichkeit« sein muss, die historische Wahrheit 
als übersubjektives Geschehen stiftet. »Mit [der] Wahrnehmung [der 
Kunst – J.S.] gehen wir aus der uneigentlichen Geschichtlichkeit, die 

in: Hartmut Schröter (Hg.), Technik und Kunst. Heidegger: Adorno, 
Münster 1988, S. 86-96. 

120  Richard Polt: »›Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis)‹. Ein Sprung in 
die Wesung des Seyns«, in: Dieter Thomä (Hg.), Heidegger-Handbuch, 
Stuttgart, Weimar 2003, S. 184-194, hier S. 188. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

69

sich an innerzeitlich Vorhandenem orientiert, über in eigentliche Ge-
schichtlichkeit des Daseins, das nicht bloß in der Zeit vorhanden ist, 
sondern zeitigend existiert, d.h. in seinem Selbstvollzug Vergangenheit, 
Gegenwart und Zukunft erschließt, wie dies ein vorhandenes Ding nie-
mals kann.«121 Die durch ein konkretes Kunstwerk gegründete Ge-
schichtlichkeit muss keine »eigentliche«, im Grunde überhistorische 
sein, sondern kann als an konkrete historische Kontexte gebunden be-
schrieben werden. Solch historischen Kontext würde ich nicht als über-
subjektives Geschehen im Sinne von Heideggers Begriffen Wahrheit 
und Geschichte auffassen; er ist vielmehr gerade die Sphäre, in der kon-
krete Subjekte wirksam handeln und sich verhalten. Die Differenzierung 
dagegen, die Heidegger im Kunstwerkaufsatz vornimmt zwischen 
(Natur-)Ding, Kunstwerk und Zeug, wird durch Hilmer noch einmal 
plausibel, somit auch die Konstitutivität des Schaffens, ohne die ein 
Kunstwerk sich nicht von einem bloßen Ding unterscheiden könnte, 
sowie die Differenz des Kunstwerks zum Zeug, welches in seinem 
alltäglichen Gebrauch so wie das »vorhandene« Ding Geschichte nicht 
zu gründen vermag. 

Dem bis hierher Zusammengefassten gibt Heidegger dann zwei 
Wendungen, die beide unsere bisherige Lesart des Kunstwerkaufsatzes 
als Phänomenologie der Kunst in Frage stellen: Erstens bestimmt er alle 
Kunst als Dichtung und zweitens stellt er die künstlerische Wahrheit als 
eine mögliche Form, wie Wahrheit geschieht, neben andere Wahrheits-
formen. 

In Heideggers Verhältnisbestimmung der beiden Streite – des Streits 
zwischen Lichtung und Verbergung als Wahrheitsgeschehen und des 
Welt-Erde-Streits als einer seiner spezifischen Gestalten – wird die 
Wahrheit sprachlicher Aussagen als abkünftig bestimmt gegenüber der 
sich im Materiellen manifestierenden geschichtlichen Wahrheit des 
Kunstwerks. Wahrheit als Aussagenwahrheit ist demnach abgeleitet aus 
einem nicht-allein-sprachlichen Wahrheitsgeschehen, das erfahrbar ist 
als eine sinnlich wahrgenommene Bedeutung, die das materiell erlebte 
Kunstwerk für seine jeweiligen Rezipienten hat: Die Rezeption ist eine 
Erweiterung bzw. Verschiebung bisher bekannter »Bahnen und Bezüge« 
durch das Werk. Genau diese Pointe der Abkünftigkeit des Sprachlichen 
wird jedoch am Ende des Kunstwerkaufsatzes von Heidegger modifi-
ziert in die Bestimmung aller Kunst als Dichtung. Es liegt nahe, dass es 

121  B. Hilmer: »Wie ist moderne Kunst möglich«, S. 89f. Vgl. M. Heideg-
ger: Sein und Zeit, § 73, S. 381. Vgl. ders.: Ursprung des Kunstwerks, S. 
73: »Aus dem Vorhandenen und Gewöhnlichen wird die Wahrheit nie-
mals abgelesen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

70

zwischen der Sprache als Medium wahrheitsfähiger Aussagen und einer 
Sprache als Dichtung wesentliche Unterschiede geben muss.  

Was also versteht Heidegger unter der Dichtung, die nicht als ab-
künftig gegenüber dem Kunstwerk existiert (wie etwa Aussagen über

das Kunstwerk), sondern die als Kunst selbst das »Geschehenlassen der 
Ankunft der Wahrheit des Seienden« ist?122 Heidegger stellt zuerst klar, 
dass er unter Dichtung nicht etwas versteht, das sich im Unterschied zur 
wahrheitsfähigen Aussage durch Phantasie und stärkere Einbildungs-
kraft auszeichnet: »Dichtung aber ist kein schweifendes Ersinnen des 
Beliebigen und kein Verschweben des bloßen Vorstellens und Einbil-
dens in das Unwirkliche.«123 Es »wird fraglich, ob das Wesen der Dich-
tung […] von der Imagination und Einbildungskraft her hinreichend ge-
dacht werden kann.«124 Überdies distanziert sich Heidegger von der  
Idee, »Dichtung« wäre ein Begriff für die Beschreibung der Sprache als 
»Urpoesie«: »Die Sprache ist nicht deshalb Dichtung, weil sie die Urpo-
esie ist, sondern die Poesie ereignet sich in der Sprache, weil diese das 
ursprüngliche Wesen der Dichtung verwahrt.«125

Sprache setzt demnach erst im Moment ihrer künstlerischen, d.h. po-
etischen Benutzung Dichtung, die sie als Möglichkeit immer beherbergt, 
frei. Dieses poetische Moment der Sprache ist ein Wahrheitsmoment. 
Sprache ist für uns dadurch gekennzeichnet, dass sie die Möglichkeit ih-
rer dichterischen Verwendung als dieses Moment der Wahrheit immer in 
sich trägt. Dass Dichtung überhaupt möglich ist, ist eine Bedingung da-
für, dass poetische Kunst sich ereignet. Die beiden Behauptungen, alle 
Kunst sei Dichtung und alle Kunst sei Wahrheitsgeschehen, sind in Ver-
bindung mit der Beschreibung der Sprache als Verwahrerin der Dich-
tung Feststellungen über die »Bedingung unseres Wahrheitsbezugs« 
durch unser In-der-Sprache-Sein schlechthin, das sich im poetischen 
Moment in einer angereicherten Form äußert. Das poetische Kunstwerk 
gibt seinen Rezipienten die dichterische Dimension von Sprache als 
»Maß«, indem es Dichtung als generelle Potenz von Sprache heraus-
stellt. Diesem Maß fügt sich das Wissen und Verhalten (und sprachliche 
Auslegen) der Rezipienten.126

122  »Wahrheit als die Lichtung und Verbergung des Seienden geschieht, in-
dem sie gedichtet wird. Alle Kunst ist als Geschehenlassen der Ankunft 
der Wahrheit des Seienden als eines solchen im Wesen Dichtung.« M. 
Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 73f. 

123  Ebd., S. 74. 
124  Ebd. 
125  Ebd., S. 76. 
126  Andrea Kern: »›Der Ursprung des Kunstwerkes‹. Kunst und Wahrheit 

zwischen Stiftung und Streit«, in: Dieter Thomä (Hg.), Heidegger-
Handbuch, Stuttgart 2003, S. 162-174, hier S. 172: »Wenn Heidegger 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

71

 Lässt sich dieses Aufzeigen von Sprache als potentielle Dichtung als 
die »Bedingung unseres Wahrheitsbezugs« für die Poesie noch nach-
vollziehen, so wird es doch schwieriger, eine gleiche oder ähnliche Figur 
auf Kunstwerke anderer Gattungen anzuwenden. Das dichterische Po-
tenzial der Sprache muss, wenn es um Kunst in einem umfassenden 
Sinne gehen soll, konfrontiert werden mit der faktischen Materialität 
nichtsprachlicher Kunstwerke, sei diese Faktizität nun durch Töne, Far-
ben oder gestische Handlungen gegeben. Der Begriff der Dichtung er-
möglicht es Heidegger zwar einerseits, zwischen den verschiedenen 
sprachlichen und nichtsprachlichen Kunsttypen systematisch einen Zu-
sammenhang herzustellen. Für die Konstruktion eines solchen Zusam-
menhangs bedient sich Heidegger der Verbindungen, die dem Anschein 
nach zwischen der aristotelischen »Poiesis« als schaffendem Hervor-
bringen, der »Poesie« und der »Dichtung« bestehen. Andererseits ist es 
dennoch nicht einsichtig, warum es gerade der Begriff Dichtung sein 
muss, der die Eigenschaft aller Kunstwerke, Wahrheit zu eröffnen, zu-
sammenführt. Denn streng genommen – und ich möchte den Begriff an 
dieser Stelle etymologisch streng nehmen – ist Dichtung ein Begriff, der 
dem Sprachlichen zugeordnet ist, der deshalb nicht generell mit der 
Materialität, die in Heideggers Erde-Begriff beschrieben wird, kompati-
bel gemacht werden kann. Es ist daher auch nicht verwunderlich, dass 
Heidegger nicht behauptet, ein Bauwerk oder ein Bild seien Dichtungen, 
sondern dass er formuliert: »Bauen und Bilden dagegen geschehen im-
mer schon und immer nur im Offenen der Sage und des Nennens. […] 
Sie sind ein je eigenes Dichten innerhalb der Lichtung des Seienden, die 
schon und unbeachtet in der Sprache geschehen ist.«127

 Letztgenanntes Zitat legt ein zweites, ausgeweitetes Verständnis des 
Begriffs Dichtung nahe: ein Verständnis von Dichtung als einem »Sa-
gen« mit den Mitteln eines Materials. Dieses Material ist selbst nicht 
sprachlich, aber die Möglichkeit, im Bauen und Bilden zu dichten, be-
ruht auf der Existenz jenes Horizonts, der Produzenten und Rezipienten 
durch die sprachliche Erschlossenheit der Welt gegeben ist. (Und weil 
diese Erschlossenheit »immer schon« gegeben ist, kann die Lichtung des 
Seienden in der Sprache schon geschehen sein, bevor das Bauen und 
Bilden irgendetwas dichtet.) Heidegger ist damit von der Bestimmung 
des poetischen Kunstwerks als Dichtung übergegangen zur Bestimmung 

[…] sagt, daß eine Sprache die Voraussetzung dafür ist, daß ein Verhal-
ten gegenüber Seiendem auf die Wahrheit als sein Maß bezogen sein 
kann, dann behauptet er damit nicht eine Wahrheits-Ebene zweiter Ord-
nung, sondern er legt damit die Bedingung unseres Wahrheitsbezugs 
frei.« 

127  Ebd., S. 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

72

der Produktion von Bauwerken und Bildern als einem Prozess des 
Dichtens, der immer ein schon im Sprachlichen fundierter Schaffenspro-
zess sei. Dieser Übergang von einer spezifischen Bestimmung der 
Sprachkunst zu einer Bestimmung allen künstlerischen Produzierens aus 
der Sprachlichkeit der Welterschlossenheit ist als solcher nachvollzieh-
bar, weil es unmöglich ist, sprachliche Dichtung mit materiellen Bau-
werken und Bildern unmittelbar gleichzusetzen. Eine solche Gleichset-
zung kann also nur mittelbar vollzogen werden, nämlich vermittelt über 
ein Drittes, das bei Heidegger »Dichtung« heißt. Die künstlerische Pro-
duktion als einen Prozess zu beschreiben, der »im Offenen der Sage und 
des Nennens« geschieht, heißt zudem, dass den Produzierenden die 
Möglichkeit der Sprache, zur Dichtung zu werden, generell gegeben ist, 
unabhängig davon, in welchem Material sich das Dichten konkret voll-
zieht. »Bauen und Bilden« als künstlerische Produktionsformen werden 
von dem »Offenen der Sage und des Nennens« »durchwaltet und gelei-
tet«.

Was kann aber dies genau heißen? Jede Produktion von Kunst findet 
statt vor dem Hintergrund der generellen dichterischen Potenz von Spra-
che, die dazu führt, dass das als Dichtung Gesagte nicht (wie in alltägli-
chen Aussagen) als wahr, »sondern als selbst ›Wahrheit‹ in Frage 
kommt.«128 Jedoch werden Maler, Architekten und andere Künstler 
nicht zu Dichtern in ihrer Fähigkeit, die dichterische Potenz der Sprache 
zu provozieren. Es muss sich also um eine Übertragung handeln, wenn 
Heidegger meint: »Bauen und Bilden […] sind ein je eigenes Dich-
ten…« Die Feststellung, jede Kunst sei Dichtung als das Geschehen von 
Wahrheit, könnte so gelesen werden, dass jedes (gelungene oder wie 
Heidegger sagt: große) Kunstwerk in der Lage ist, jenen Wahrheitsstreit 
zwischen Lichtung und Verbergung in Gang zu setzen, der sich in der 
Dichtung (im engeren Sinne, d.h. als Sprachkunst verstanden) in seiner 
ursprünglichsten Form manifestiert. Sprache in ihrer dichterischen Po-
tenz wäre jedem Kunstwerk vorgängig, weil Künstler und auch Rezi-
pienten schon in der Sprache sind.  

Es ergibt sich nun überraschenderweise eine Ähnlichkeit zwischen 
den ästhetischen Theorien Albrecht Wellmers und Martin Heideggers, 
was die Zentralität der Sprache speziell für die Bestimmung des Kunst-

128  »Wenn man hier noch von Aletheia als Wahrheit sprechen wollte, so 
liegt die Wendung, die der anfangs erwähnten Kehre in der Beurteilung 
des Ausgesprochenen entspricht, darin, daß dessen Wahrheit nicht mehr 
als Verhältnis zum Worüber beurteilt werden kann, daß das Gesagte 
nicht als wahr, sondern als selbst ›Wahrheit‹ in Frage kommt. Nur in 
diesem Fall ist die ›Bewahrung des Werkes‹ die ihm gegenüber ange-
messene Haltung.« B. Hilmer: »Die Verbindlichkeit des Strittigen«, S. 
201f.

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

73

werks angeht. Bei Wellmer ist die Wahrheit des Kunstwerks diejenige, 
die ihm von seinen Rezipienten zugeschrieben wird – bei Heidegger 
hingegen sind die Möglichkeiten der Kunst dadurch bedingt, dass sich 
Produktion und Rezeption immer schon als »Dichtung« in einem Hori-
zont sprachlicher Erschlossenheit vollziehen. Das Kunstwerk kann zwar 
durch Aussagen, die über es gemacht werden, nicht wirklich bestimmt 
werden. Trotzdem ist aber die generelle Vorgängigkeit der Sprache in 
ihrer Potenz, Dichtung zu werden (d.h. Poesie zu sein) das Maß des 
Kunstwerks und dadurch gleichzeitig das Kriterium seiner systemati-
schen Beurteilung. Dichtung, die es als kulturelles und geschichtliches 
Korrelat der Sprache immer schon gibt, ist somit letztendlich das Maß 
für das Dichten als Produktion und Rezeption. Heidegger entwirft damit, 
wenn auch erst auf den zweiten Blick erkennbar, die Denkfigur eines 
totalen Determinismus einer Dichtung, die sich als sprachliche Wahrheit 
ereignet – eines Determinismus, welcher subjektive Anschauungen und 
Bewertungen genauso ausschließt wie die Möglichkeit, eigenständiges 
Handeln zu imaginieren.  

Versteht man Dichtung im engeren Sinne als Poesie, so stellt sie zu-
nächst eine mögliche Art dar, wie Wahrheit sich als Kunst ereignen 
kann. Dieser Dichtung als Sprachkunst gibt Heidegger eine herausgeho-
bene Stellung unter den Künsten. Die Sonderstellung beruht darauf, dass 
Sprache uns überhaupt zuerst ein Weltverhältnis ermöglicht, und zwar 
dadurch, dass Seiendes benannt wird, im »entwerfenden Sagen«, und so 
unter Begriffe gefasst werden kann. »Solches Sagen ist ein Entwerfen 
des Lichten, darin angesagt wird, als was das Seiende ins Offene kommt. 
[…] Das entwerfende Sagen ist Dichtung: die Sage der Welt und der 
Erde, die Sage vom Spielraum ihres Streites…«129 Poesie ist damit die 
ursprünglichste aller Arten von Dichtung und den anderen künstleri-
schen Medien vorgeordnet. Dass Bauen und Bilden immer schon und 
nur »im Offenen der Sage und des Nennens« geschehen, heißt dann: 
Man kann nur etwas bauen und bilden, wenn das Seiende schon Namen 
hat und man etwas darüber sagen kann. Heidegger schließt an: »Deshalb 
bleiben sie [Bauen und Bilden, Anm. von mir, J.S.] eigene Wege und 
Weisen, wie die Wahrheit sich ins Werk richtet.«130 Im Zusammenhang 
mit dieser Behauptung, dass Bauen und Bilden »eigene« künstlerische 
Weisen seien, gibt Heidegger keinerlei Aufschluss darüber, worin ihre 
Spezifität denn besteht. Es bleibt unklar, ob Bauen und Bilden allein 
Sagbares illustrieren, sich ihr ganzer Gehalt also in Sprache rücküberset-

129  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 75f. 
130  Ebd., S. 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

74

zen ließe, oder ob sie Unsagbares »dichten«, oder ob sie etwas »dich-
ten«, was durch sie erst sagbar würde.131

 Diese philosophische Vorordnung der Sprache gegenüber ihrem sub-
jektiven Gebrauch einerseits und gegenüber den ›Materialitäten‹ aller 
Kunstwerke andererseits lese ich als Heideggers Relativierung seines 
phänomenologischen Projekts der Kunstbestimmung.  

Mit der Auszeichnung der Sprache vor der Anschauung des Mate-
riellen ist Heideggers nächster Schritt im Ursprung des Kunstwerks,
welcher zunächst unklar erschien, plausibilisiert: Denken als sprachli-
ches Erkennen wird ausgezeichnet als Anmessung an geschichtliche 
Wahrheit und somit mit der Dichtung als Ins-Werk-Setzen dieser Wahr-
heit zusammengeschlossen. Diese Konstruktion hat nicht zuletzt einen 
strategischen, in heutigen Begriffen: diskurspolitischen Sinn. Sie zielt 
auf eine Selbstermächtigung des philosophischen Denkens als eines 
Trägers geschichtlicher Deutungshoheit ab. Heidegger, der von den 
Dichtern Hölderlin und Rilke Begriffe für seine philosophische Theorie 
übernimmt, hat eine »Partnerschaft zwischen Kunst und Denken« im 
Sinn, die er der Wissenschaft und der zeitgenössischen Philosophie ent-
gegensetzt, insofern diese nur mit sprachlicher Aussagenwahrheit, also 
uneigentlicher Wahrheit zu tun hat.132 Das dichterische Denken des 
Philosophen ist nun genuiner Ort menschlicher Geschichte. Auch Kunst 
muss sich zuletzt auf dieses Denken zurückführen und an diesem messen 
lassen. »Im Denken des Seins kommt die geschichtegründende Befrei-
ung des Menschen zur Ek-sistenz ins Wort, das nicht erst der ›Ausdruck‹ 
einer Meinung, sondern je schon das gutverwahrte Gefüge der Wahrheit 
des Seienden im Ganzen ist. Wie viele für dieses Wort das Ohr haben, 
zählt nicht.«133

Anhand der Prämisse, die das Denken als Ursprung setzt, kommt 
Heidegger in Der Ursprung des Kunstwerks folgerichtig zu dem 
Schluss, dass es doch nicht die Kunst und auf keinen Fall die Kunst al-

131  Dass der Ton in der Musik etwas anderes ist als das Wort in der Sprach-
kunst und der Stein in der Baukunst, hatte schon bei Heideggers Ent-
wicklung des Erde-Begriffs keine Rolle gespielt. Den Erde-Begriff (als 
Bezeichnung für unspezifische Materialität) gibt es nur, weil ohne ihn 
nicht erklärt werden kann, wieso die Wahrheit nicht unmittelbar da ist: 
Sie hat eine Gestalt, und in der ist sie eingeschlossen. Aber wenn die 
Sprache als Sagen und Nennen das ursprüngliche Wahrheitsgeschehen 
ist, auf dessen Hintergrund sich Kunst als »Dichtung« allererst entfalten 
kann, ist eine spezifische Materialität der Kunst unwichtig; es reicht, 
wenn es irgendeine Materialität gibt, deshalb »Erde« und keine Theorie 
des Tons, des Bildes, des Baukörpers als inkommensurabler Medien 
(oder als je eigener Gestalt-Weisen). 

132  Vgl. O. Pöggeler: »Heidegger und die Kunst«, S. 51; 66ff. 
133  M. Heidegger: Wesen der Wahrheit, Vortrag 1930, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

75

lein sein kann, die »unserem geschichtlichen Dasein ein Ursprung 
ist«.134 Es ist vielmehr das »Besinnen«, durch welches das künstlerische 
Wahrheitsgeschehen vorbereitet wird. »[D]ieses besinnliche Wissen ist 
die vorläufige und deshalb unumgängliche Vorbereitung für das Werden 
der Kunst. Nur solches Wissen bereitet dem Werk den Raum, den Schaf-
fenden den Weg, den Bewahrenden den Standort.«135 »Wissen« und 
»Besinnen« sind nun Begriffe, die sich nicht ohne weiteres mit der An-
schauung der Materialität aus dem Erde-Begriff zusammenfügen. Ich 
lese sie vielmehr letztendlich als zwei Synonyme für Erkenntnis. Auch 
hier ist eine leitmotivische  Auszeichnung des Sprachlichen vor dem 
Materiellen zu erkennen. Wissen möchte Heidegger nicht so wie Nietz-
sches eingangs dargestellten subjektiven »Willen zur Macht« verstanden 
wissen, sondern als ›Geschichte als Denken‹, und damit legitimiert als 
eine Erkenntnis, in der sich Übersubjektives manifestiert. So bleibt dem 
wissenden Philosophen auch das letzte Wort über die Kunst, wenngleich 
er sich noch nicht über ihre letztendliche Bedeutung im Klaren ist: »In 
solchem Wissen, das nur langsam wachsen kann, entscheidet sich, ob 
die Kunst ein Ursprung sein kann und dann ein Vorsprung sein muß, 
oder ob sie nur ein Nachtrag bleiben soll und dann nur mitgeführt wer-
den kann als eine üblich gewordene Erscheinung der Kultur.«136 Dieser 
Satz, der den Kunstwerkaufsatz beendet, trägt nur konsequent die Be-
wegung der Verbergung, von der der Philosoph nicht ausgeschlossen 
bleibt, in die Denkfigur vom Denken als Wahrheitsgeschehen ein. 

Ist das dichterische und das philosophische Denken als Ursprung 
auch aller (nichtpoetischen) Kunst vorgängig, wird es (wie schon er-
wähnt) endgültig fragwürdig, ob Heideggers Ästhetik überhaupt als eine 
Phänomenologie der Kunst lesbar bleibt. Dieser (aus der Perspektive un-
serer Fragestellung) etwas enttäuschende kunstphilosophische Befund 
wird noch unterstrichen durch die Aufzählung Heideggers, in welchen 
unterschiedlichen Weisen Wahrheit sich außerhalb der Kunst ereignet:  

»Eine andere Weise, wie Wahrheit west, ist die staatsgründende Tat. Wieder 
eine andere Weise, wie Wahrheit zum Leuchten kommt, ist die Nähe dessen, 
was schlechthin nicht ein Seiendes ist, sondern das Seiendste des Seienden. 
Wieder eine andere Weise, wie Wahrheit sich gründet, ist das wesentliche Op-
fer. Wieder eine andere Weise, wie Wahrheit wird, ist das Fragen des Denkers, 
das als Denken des Seins dieses in seiner Fragwürdigkeit nennt.«137

134  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 80. 
135  Ebd., S. 80f. 
136  Ebd., S. 81. 
137  Ebd., S. 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

76

Der privilegierte Zugang zum Sein, den Heidegger dem Denken reser-
viert, ist an dieser Stelle im Kunstwerkaufsatz noch nicht erkennbar. 
Unabhängig davon wird aber klar, dass Heidegger, indem er die Kunst 
in die Reihe der Wahrheitsweisen einordnet, ihre Spezifik vernachläs-
sigt. Es fehlt ein explizites Differenzkriterium, mit welchem die Kunst 
sich unterscheiden ließe von anderen Weisen, in denen geschichtliche 
Wahrheit sich ereignet. Die Materialität des Kunstwerks, die Heidegger 
mit dem Begriff der Erde bestimmt, schien zunächst dessen Spezifität 
auszumachen. Versteht man aber den Erde-Begriff und damit den Welt-
Erde-Streit als für die Differenzbestimmung von Kunstwerken zu ande-
ren Wahrheitsweisen kriteriell relevant, so muss man mit der Schwierig-
keit umgehen, dass Heidegger die Relevanz des Erde-Begriffs wenn 
nicht zurücknimmt, so doch durch den Begriff der Dichtung wesentlich 
in Frage stellt. Denn dieser Begriff führt von neuem zu einer Auszeich-
nung des Sprachlichen (Dichtung) vor dem Materiellen (Erde). Die 
Vorteile, die Heideggers Ontologie des Kunstwerks zunächst bietet, ge-
hen also im Laufe ihrer Einbindung in seine Fundamentalontologie wie-
der verloren.  
 Erwogen werden soll nun, ob evtl. Heideggers Bestimmungen des 
Schaffens und Bewahrens Abgrenzungen der Kunst gegenüber anderen 
Wahrheitsweisen ermöglichen. Beide können, um das Ergebnis vorweg-
zunehmen, nicht für die Etablierung genuin künstlerischer Merkmale in 
Frage kommen. Dies ergibt sich aus der Bestimmung des geschichtli-
chen übersubjektiven Wahrheitsgeschehens, in dem letztlich beiden, 
Produzenten wie Rezipienten, kein spezifischer Handlungsspielraum zu-
gestanden wird. Anders gesagt: Das Kunstwerk ist auf der systemati-
schen Ebene aus dem Wahrheitsgeschehen und nicht als Geschaffenes 
und Bewahrtes bestimmt. Die Abgrenzung zu Nietzsches eingangs be-
handelter Subjektästhetik veranlasst Heidegger dazu, das Subjekt mit 
dem Bade auszuschütten. Die Subjekte der Kunst und ihre Entscheidun-
gen sind irrelevant gegenüber dem Wahrheitsgeschehen, wenngleich sie 
als Medien, in denen Kunst sich ereignen kann, nötig bleiben. 
 Kunstproduzenten und -rezipienten werden von Heidegger als Me-
dien eines Übersubjektiven, als eines objektiv bestimmten historischen 
Geschehens charakterisiert. Welche Konsequenzen ergeben sich für eine 
Phänomenologie der Kunst und des Kunstwerks aus dieser Charakteri-
sierung? Obwohl man das Kunstwerk ohne sein Geschaffensein und sein 
Bewahrtwerden nicht denken kann, ist unser aller Verhältnis zum Kunst-
werk diesem als Stiftung des Wahrheitsgeschehens nachgesetzt. Denn 
»[w]eil es zum Wesen der Wahrheit gehört, sich in das Seiende einzu-
richten, um so erst Wahrheit zu werden, deshalb liegt im Wesen der 
Wahrheit ein Zug zum Werk als einer ausgezeichneten Möglichkeit der 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

77

Wahrheit, inmitten des Seienden selbst seiend zu sein.«138 Dass die 
Wahrheit einen Zug zum Werk aufweist, heißt, dass sie sich aktiv ins 
Werk setzt, dass sie sich selbst als Maß setzt. Für uns als Schaffende 
sowie für uns als Bewahrende ist die Wahrheit des Kunstwerks daher zu 
bestimmen als das »Maß unseres Verhaltens und nicht als eine Eigen-
schaft dieses Verhaltens«.139 Als ein »Hervorgehenlassen in ein Hervor-
gebrachtes«140 ist das künstlerische Schaffen somit kein Prozess, in dem 
sich Anschauungen, Gedanken und Handlungen eines Künstlersubjekts 
manifestieren; sondern es ist die Öffnung der Künstlerin gegenüber dem, 
was sich anhand ihrer Person ereignet. Das »Maß« der künstlerischen 
Produktion ist nicht die Künstlerin selbst, sind nicht Entscheidungen, die 
sie trifft oder verwirft; das Maß ist vielmehr die Wahrheit, durch welche 
ihre Produktion gesteuert wird. Ganz in diesem Sinne führt Heidegger 
aus:

»Das Geschaffene soll nicht als Leistung eines Könners bezeugt und dadurch 

der Leistende in das öffentliche Ansehen gehoben werden. Nicht das N.N. fe-

cit soll bekanntgegeben, sondern das einfache ›factum est‹ soll im Werk ins 

Offene gehalten werden: dieses, daß Unverborgenheit des Seienden hier ge-

schehen ist und als dieses Geschehene erst geschieht; dieses, daß solches Werk 

ist und nicht vielmehr nicht ist.«141

Die Entscheidungen der Künstlerin repräsentieren damit nach Heidegger 
die Faktizität eines Geschichtlichen, das durch künstlerisches Verhalten 
geschieht. Dem sprachlichen Sinn dieser Geschichtlichkeit müssen sich 
alle künstlerischen Handlungen aller künstlerischer Gattungen als Dich-
tung angleichen. Das heißt, dass jede Art künstlerischen Handelns, sei es 
das Schaffen von Musik, das Umgehen mit Ideen, die Gestaltung von 
körperlichen Bewegungsabläufen im Tanz sowie der Entwurf einer 
Story beim Schreiben eines Drehbuches demselben sprachlich-ge-
schichtlichen Ereignis »gleichwurden«. Wie das auf der Basis der unter-
schiedlichen künstlerischen Methoden und Materialien möglich sein 
soll, bleibt im Dunkeln. 

Eine alternative Lesart des Produktionsprozesses, in der etwas für 
die Kunst Spezifisches bestimmt wird, schlägt Brigitte Hilmer anhand 
der Lektüre des späten Heidegger vor: Hilmer deutet die Abhängigkeit 
der Produzenten vom Ereignis des Werks als einen Verzicht von Künst-

138  Ebd. 
139  A. Kern: »›Der Ursprung des Kunstwerkes‹«, S. 165. 
140  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 59. 
141  Ebd., S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

78

lern darauf, in geläufigen abgesicherten Weisen zu handeln, und identi-
fiziert diesen Verzicht mit einem Sich-in-Gefahr-Begeben. Sie schreibt:  

»Die Risikobereitschaft im Verzicht auf praktisch wirksame Stellungnahmen 
und damit auf Selbstbehauptung bedeutet, daß sich der [b]etreffende [Künst-
ler] seelischer und geistiger Gefährdung aussetzt. […] Diese Gefährdung ist 
nicht als eine bloß subjektive zu denken, sie ist deshalb für die Kunst von Be-
deutung, weil sie mit der Gefahr der Verleugnung des Seins in der Technik in 
einem inneren Zusammenhang steht.«142

Die Gefahr der »Verleugnung des Seins in der Technik« ist laut Heideg-
ger die Gefahr, die Verbergung der Wahrheit innerhalb eines instru-
mentellen Weltverhältnisses nicht zu bemerken. Handelt eine Künstlerin 
also nicht in zweckrationalen geläufigen Abläufen, setzt sie sich laut 
Hilmer der Gefahr aus, von anderen Menschen, die gewöhnlich unter 
den Prämissen der Verleugnung denken und handeln, fallengelassen zu 
werden. Diese Gefahr, in die sich Künstler begeben, indem sie nicht 
zweckrational handeln, evoziert auch die Chance der Eigentlichkeit, wie 
Heidegger unter Verweis auf Hölderlin darlegt: »Wo aber Gefahr ist, 
wächst / Das Rettende auch«.143 Hilmer trifft (und dies mit Heidegger) 
einen Punkt in der Beschreibung künstlerischen Produzierens. Das Ri-
siko mit Heidegger als ein »nicht bloß subjektives« anzunehmen, hieße 
jedoch, dem oben mit Heidegger geschilderten grundsätzlichen Verhält-
nis von Werk und Künstlerin zuzustimmen, also anzuerkennen, dass die 
Produzentin ausführendes Organ eines Wahrheitsgeschehens ist. Es geht 
bei Heidegger nicht um die einzelne Künstlerpersönlichkeit, sondern die 
»Gefahr« ist wesentlich von der Kunst, welche historische Wahrheit ist, 
gedacht. Und umgekehrt könnte gelten: Kunst kompensiert nicht andere 
Lebensbereiche, sondern gefährdet diese durch Verbergung gekenn-
zeichneten in dem positiven Sinn, dass sie Wahrheit überhaupt erst wie-
der ermöglicht.144 Künstler sind in dieser Lesart die Medien solch einer 
Ermöglichung. Da die Auffassung, künstlerische Produktion sei nur das 
Medium eines übersubjektiven Geschehens, phänomenologisch unplau-
sibel ist, ergibt sich nun, dass die Lesart Brigitte Hilmers zwar im Sinne 

142  B. Hilmer: »Wie ist moderne Kunst möglich?«, S. 92. 
143  Friedrich Hölderlin: Patmos (1803), zit. bei Martin Heidegger: »Die 

Frage nach der Technik«, in: Ders.: Vorträge und Aufsätze. Pfullingen 
1954, S. 9-40, hier S. 32; Gesamtausgabe, Bd. 7, Frankfurt/Main 2000, 
S. 5-36, hier S. 29.

144  »Damit erteilt Heidegger der Kompensationsfunktion der Kunst eine Ab-
sage, denn ›vielleicht ist jede andere Rettung, die nicht von dort kommt, 
wo die Gefahr ist, noch im Unheil.‹« – B. Hilmer: »Wie ist moderne 
Kunst möglich?«, S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

79

von Heideggers Konstruktion des Wahrheitsgeschehens richtig ist, aus 
einem eher phänomenologischen Interesse an der Praxis der Kunst je-
doch nicht gehalten werden kann. Denn es ist der Künstlerin im Rahmen 
der Theorie Heideggers und auch im Rahmen von Hilmers Lesart dieser 
Theorie nicht möglich, Geschichte oder ihre Welt zu interpretieren, da 
sie keine Möglichkeiten hat, distanzierende Handlungen vorzunehmen. 
Ihre subjektive Interpretation der Welt könnte mit Heidegger allenfalls 
als ein Sich-Verschließen und Nicht-Gewährenlassen historischer Wahr-
heit beschrieben werden, die dann eben ausbleibt oder woanders »ge-
schieht«. Das ist keine attraktive Beschreibung für die Perspektive der 
Produzenten; es bedeutet nämlich, dass die Künstlerin einer obendrein 
bei Heidegger national aufgefassten »Geschichte« untergeordnet wird, 
die sich als geschehene Wahrheit in dieses oder jenes Werk setzt und 
damit über dessen künstlerische Geltung entscheidet.   

Auch die Bewahrenden werden dem Werk und seiner übersubjekti-
ven Wahrheit untergeordnet. Denn »[w]eder in dem zuvor genannten 
Schaffen, noch in dem jetzt genannten Wollen ist an das Leisten und an 
die Aktion eines sich selbst als Zweck setzenden und anstrebenden 
Subjektes gedacht«.145 Heidegger bestimmt die Rezeption eines Kunst-
werks nicht als einen Prozess der Begegnung mit etwas Anderem, son-
dern als eine Öffnung gegenüber etwas, das jeden, der sich auf es ein-
lässt, ergreift und bestimmt: »Die Inständigkeit der Bewahrung aber ist 
ein Wissen. […] Das Wissen, das ein Wollen, und das Wollen, das ein 
Wissen bleibt, ist das ekstatische Sicheinlassen des existierenden Men-
schen in die Unverborgenheit des Seins.«146 An erster Stelle steht bei 
Heidegger das Werk als Gründung von geschichtlicher Wahrheit und 
nicht, was Rezipienten einem Kunstwerk an biografischer und gesell-
schaftlicher Erfahrung entgegenbringen, nicht die individuelle und sozi-
ale Perspektive, aus der sie es wahrnehmen, nicht die Modifizierung all-
gemeiner und geläufiger Wahrnehmung durch individuelle Wahrneh-
mung des Werks. An dieser Aufzählung, die an Wellmers Darstellung 
der Kunstrezeption erinnert, wird deutlich, dass unser Fokus weder al-
lein auf der Seite der Subjektivität der Rezipienten noch allein auf der 
Übersubjektivität bzw. geschichtlichen Objektivität des Kunstwerks lie-
gen kann, dass vielmehr sowohl eine Bestimmung des subjektiven An-
teils (der Produzentin wie der Rezipienten) versucht werden muss als 
auch die Bestimmung der materialen Verfasstheit des Kunstwerks, das 
zwischen ihnen steht und sich nicht allein aus ihrer subjektiven Perspek-
tive bestimmen lässt. 

145  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 68f. 
146  Ebd., S. 68. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

80

Das Kunstwerk als Instanz der Wahrheit ist bei Heidegger, wie es 
ist. Seitens seiner Rezipienten kann es allein so, wie es ist, angemessen 
erfahren und beschrieben werden. Nur zwei Haltungen gegenüber einem 
Kunstwerk sind nach Heidegger möglich, so wie es auch für die Produ-
zenten allein zwei Möglichkeiten gibt, sich gegenüber ihrem eigenen 
Werk zu verhalten: Entweder man öffnet sich für geschehende Wahrheit 
oder man verschließt sich ihr gegenüber. Dem Kunstwerk kommt in sei-
ner Bestimmung als Wahrheitsereignis nicht mehr die Rolle eines Erleb-
niserregers zu, wie Heidegger es eingangs an Nietzsches Ästhetik kriti-
siert.147 Es erfüllt vielmehr die Funktion, kraft der Objektivität seiner ge-
schichtlichen Wahrheit alle Subjekte, die ihm untergeordnet sind, als 
eine Gemeinschaft, die kollektiv ihrer einen Wahrheit verpflichtet ist‚ 
zusammenzubinden. »Die Bewahrung des Werkes vereinzelt die Men-
schen nicht auf ihre Erlebnisse, sondern rückt sie ein in die Zugehörig-
keit zu der im Werk geschehenden Wahrheit und gründet so das Für- 
und Miteinandersein als das geschichtliche Ausstehen des Da-seins aus 
dem Bezug zur Unverborgenheit.«148 Der Zusammenhalt der Menschen, 
die zu einer Kultur (bzw. zu einer Nation) gehören, bestimmt sich nach 
Heidegger nicht aus der Summe gemeinsam geteilter Überzeugungen 
und Gewohnheiten, sondern er bestimmt sich daraus, dass man je ein-
zeln einrückt in dasselbe Wahrheitsgeschehen. Es geht also darum, »ge-
rade unserer Gewöhnlichkeit [zu] entrücken und in das vom Werk Er-
öffnete ein[zu]rücken«.149 Die Beschreibung, dass Kunst uns verändern 
kann, ist eine attraktive Beschreibung, für die es gute empirische Gründe 
gibt. Die Bestimmung, dass alle Mitglieder einer kulturellen oder natio-
nalen Gemeinschaft in dieser Veränderung vom Gleichen bestimmt wer-
den und sich zum Gleichen ändern, führt hingegen ins Dunkle. Der ge-
schichtliche Wahrheitsbegriff Heideggers scheint, wendet man ihn in 
seinem Sinne konsequent an, als Zentralbegriff einer Kunstphilosophie 
ungeeignet. Letztlich ist es die Priorität der Fundamentalontologie vor 
dem Projekt der Bestimmung der Kunst, die einer phänomenologisch 
angemessenen Auffassung von Kunst entgegensteht. 

Fassen wir das bisher Gesagte noch einmal zusammen: Die Bestimmung 
des Kunstwerks, die Heidegger eingangs in Der Ursprung des Kunst-

werks vornimmt, ist eine Bestimmung, die aus einer phänomennahen 
Perspektive der Beschreibung der Kunst auf den ersten Blick sehr at-

147  »Dieses Wissen, das als Wollen in der Wahrheit des Werkes einheimisch 
wird […], setzt das Werk nicht herab in die Rolle eines Erlebniserre-
gers.« (Ebd., S. 69) 

148  Ebd. 
149  Ebd., S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS KUNSTWERK ALS WAHRHEITSTRÄGER

81

traktiv ist; denn Heidegger gelingt es – im Unterschied zu Wellmer – die 
Materialität des Kunstwerks in dem Begriff der Erde und eine Kopplung 
von Materialität und sinnhafter Dimension des Kunstwerks im Konzept 
des Streits von Welt und Erde aufzuzeigen. Heideggers Bestimmung des 
Kunstwerks versprach so zunächst eine Alternative zu sein zur aus-
schließlichen Bestimmung des Werks aus den Wahrheitszuschreibungen 
seiner Rezipienten und damit eine Möglichkeit aufzuzeigen, den eigenen 
Anteil des Werks an seiner Rezeption nachzuweisen. Diese Werkbe-
schreibung wird von Heidegger selbst in den Rahmen seiner Funda-
mentalontologie gesetzt. Infolge dieser Einbindung der Philosophie des 
Kunstwerks ist das Kunstwerk nicht mehr als konkrete Materialität, an 
die ein konkreter Sinn gebunden ist, deutbar. Denn das Wahrheitsge-
schehen, als welches Heidegger den Welt-Erde-Streit deutet, legt Hei-
degger als übersubjektives geschichtliches Geschehen aus, das die Ein-
zelnen zwar ergreifen kann und muss, das aber absolut unbeeinflussbar 
durch individuelle Entscheidungen und Handlungen bleibt. Sowie 
Künstler als auch Rezipienten haben nun keinen Spielraum, sich dem 
Kunstwerk gegenüber zu verhalten, denn sie sind allein Medien kollek-
tiver Geschichte, in die sie lediglich einrücken, um in ihr aufzugehen. 
Die einzige (aus der Sicht Heideggers unattraktive) Alternative zu die-
sem Einrücken wäre, sich der Geschichte als Wahrheit gegenüber zu 
verschließen und sich somit zu weigern Teil dieser Geschichte zu wer-
den. Gegen Heideggers Szenario des Schaffens und Bewahrens muss 
phänomenologisch eingeklagt werden, dass den Subjekten ein Entschei-
dungsspielraum zusteht, wie sie ein Werk produzieren bzw. wie sie als 
Rezipienten mit einem Kunstwerk umgehen. Ein Entscheidungsspiel-
raum kann aber nicht wie bei Wellmer allein als eine sprachliche Be-
stimmung der Wahrheit des Kunstwerks definiert werden. Vielmehr 
muss eine Theorie der Kunst auch den Anteil erklären können, der dem 
Werk und dessen Materialität bei der Erzeugung des Sinns zukommt, 
der dem Werk zugeschrieben wird.  
 Hinzu kommt, dass Heidegger mit dem Begriff der Dichtung die ge-
schichtliche Wahrheit in einer der Kunst vorgängigen Sprachlichkeit der 
Welterschließung verankert. Mit der Behauptung dieser Vorgängigkeit 
des Sprachlichen, die letzten Endes auch eine Vorgängigkeit des Den-
kens vor der Materialität des Werks ist, verspielt Heidegger die phäno-
menologische Attraktivität seiner Theorie, die an dem Begriff der Erde 
hängt. Diese Zurücknahme der Rede von der materialen Seite des Werks 
halte ich deshalb für folgenschwer, weil aus ihr eine sprachanaloge 
Deutung nichtsprachlicher Kunstrichtungen folgt. Aus diesem und aus 
dem genannten Grund des Vorrangs der Geschichte vor jeder subjekti-
ven Handlungsbestimmung bleibt die legitime Erwartung, dass in einer 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

82

ästhetischen Theorie dem Kunstwerk eine angemessene Bestimmung als 
Träger konkreter Materialität und konkreter Sinnhaftigkeit zukommen 
müsse, bei Heidegger letztlich unerfüllt. 
 Im weiteren Verlauf soll aufgrund der Befunde der ersten beiden Ka-
pitel (zu Wellmer und Heidegger) gefragt werden, wie das Zusammen-
spiel zwischen Produzenten, Kunstwerk und Rezipienten zu beschreiben 
wäre, wenn man es nicht analog zu sprachlichem Kommunizieren be-
schreibt. Um einer phänomenologisch angemessenen Bestimmung der 
Kunst als Verknüpfung ihrer drei »Komponenten« Produktion, Werk 
und Rezeption näherzukommen, sollen im nächsten Teil Perspektiven 
untersucht werden, die Künstler hinsichtlich dieser drei Komponenten 
einnehmen. Ziel der Verhandlung der Perspektive der Produzenten ist 
es, herauszufinden, welche Konsequenzen möglicherweise eine philoso-

phische Bestimmung künstlerischen Handelns aus dieser Perspektive für 
eine Definition des Kunstwerks und seiner Rezeption haben kann. Der 
eingeschlagene Weg, den Fokus auf die Produzenten zu richten, ergibt 
sich u.a. aus der Diagnose, dass gerade die Produzenten von beiden bis-
her verhandelten Theorien marginalisiert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001 - am 14.02.2026, 14:32:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

